# İBN MELEK'İN "ŞERHU MECMAİ'L-BAHREYN" ADLI ESERİNİN TAHKİK VE DEĞERLENDİRİLMESİ İlyas KAPLAN

(Doktora Tezi)

Eskişehir, 2019

# İBN MELEK'İN "ŞERHU MECMAİ'L-BAHREYN" ADLI ESERİNİN TAHKİKİ VE DEĞERLENDİRİLMESİ

İlyas KAPLAN

T.C Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı
DOKTORA TEZİ

ESKİŞEHİR 2019

## T.C.

# ESKİŞEHİR OSMANGAZİ ÜNİVERSİTESİ SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE

| İlyas KAPLAI          | N tarafından hazırlanan "İbn Melek'in Şerhu Mecmai'l-      |
|-----------------------|------------------------------------------------------------|
| Bahreyn Adlı Eseriniı | ı Tahkiki ve Değerlendirilmesi" başlıklı bu tez,/2019      |
| tarihinde Eskişehir O | smangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü |
| Eğitim ve Öğretim Li  | sansüstü Eğitim ve Öğretim Yönetmeliğinin ilgili maddesi   |
| uyarınca yapılan sav  | unma sınavı sonucunda bulunarak                            |
| jürimiz tarafından T  | emel İslam Bilimleri Dalında Doktora Tezi olarak kabu      |
| edilmiştir.           |                                                            |

| Görevi Unvanı Adı SOYADI               | İmza                                    |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| Jüri Başkanı: Prof. Dr. Saffet KÖSE    | ••••••                                  |
| Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ACAR |                                         |
| Üye: Prof. Dr. Mustafa YILDIRIM        |                                         |
| Üye: Doç. Dr. Kamil SARITAŞ            | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| Üye: Dr. Öğr. Üyesi Yunus ARAZ         |                                         |

#### ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ

Bu tezin Eşkişehir Osmangazi Üniversitesi Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği Yönergesi hükümlerine göre hazırlandığını; bana ait, özgün bir çalışma olduğunu; çalışmanın hazırlık, veri toplama, analiz ve bilgilerin sunumu aşamalarında bilimsel etik ilke ve kurallarına uygun davrandığımı; bu çalışma kapsamında elde edilen tüm veri ve bilgiler kaynak gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi; bu çalışmanın Eskişehir Osmangazi Üniversitesi tarafından kullanılan bilimsel intihal tespit programıyla taranmasını kabul ettiğimi ve hiçbir şekilde intihal içermediğini beyan ederim. Yaptığım bu beyana aykırı bir durumun saptanması halinde ortaya çıkacak tüm ahlaki ve hukuki sonuçlara razı olduğumu bildiririm.

**İlyas KAPLAN** 

#### ÖZET

# İBN MELEK'İN ŞERHU MECMAİ'L-BAHREYN ADLI ESERİNİN TAHKİKİ VE DEĞERLENDİRİLMESİ

#### KAPLAN, İlyas

#### Doktora Tezi - 2019

#### Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ACAR

Hanefi mezhebi'nde Ebu Cafer et-Tahâvî'nin (ö. 321/933) Muhtasar'ı ile muhtasarlar silsilesi ortaya çıkmıştır. Bunlardan birisi de Mecmau'l-bahreyn ve mülteka 'n-neyyireyn' dir. Zamanla bu eserler üzerine şerhler yazılmıştır. Bu şerhlerden en önemlilerinden birisi de İbn Melek'in Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn üzerine yaptığı şerhtir.

Bu çalışmada, İbn Melek tarafından yazılan Şerhu Mecmai'l-bahreyn'in edisyon kritik/tahkik ve değerlendirmesi yapılmıştır. Eserin Türkiye'deki yazma nüshalarının sayısına bakıldığında, bu şerhe yazıldığı dönemden itibaren büyük önem verildiği ve rağbet edildiği anlaşılmaktadır. İbn Melek'in fıkıh ve fıkıh usulü alanındaki yetkinliği ve şerhin de müdellel olması açısından son derece kıymetli bir eserdir.

Çalışmamız, dirâse ve tahkik kısımlarından oluşmaktadır. Daha çok fıkıh tarihi niteliğinde olan dirâse kısmı bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Dirâse kısmından sonra tahkik kısmını oluşturan metin izlemektedir.

Anahtar kelimeler: Hanefi, Fıkıh, Metin, Şerh, İbnü's-Sââtî, İbn Melek

#### **ABSTRACT**

# CRITICAL EDITION AND EVALUATION OF IBN MALAK'S WORK SHARH MAJMA AL-BAHRAIN

#### KAPLAN, İlyas

#### PhD Dissertation – 2019

#### **Department of Basic Islamic Sciences**

Advisor: Assist. Prof. Dr. Abdullah ACAR

A long chain of concise works in the field of Islamic law emerged in the Hanafi school of law beginning with al-Mukhtasar of Abu Jafar et-Tahâvî (d. 321/933). One of these works is Majma al-Bahrain wa Multaqa al-Nayyirayn. By time, commentaries were written on these works. One of the most important of these commentaries is Ibn Malak's commentary on Majma al-Bahrain.

In this study, the critical edition and evaluation of Sharh Majma al-Bahrain of Ibn Melek was done. When we take the number of manuscripts in Turkey into consideration, the demand for this work and its importance from the period in which this commentary was written is understood. This work is very valuable due to two reasons: Ibn Melek's competence in the fields of figh and usul al-figh and its value as a work that gives detailed analysis for reasons of the rulings mentioned in the work.

Our study consists of two main parts, namely evaluation and critical edition. The evaluation part, mainly related to law history, is composed of an entrance and three sections. The full Arabic text of Sharh Majma al-Bahrain based on critical edition follows the evaluation part.

Keywords: Hanafi, Fiqh, Text, Commentary, Ibn al-Sââtî, Ibn Malak

# İÇİNDEKİLER

| OZET                                           | V       |
|------------------------------------------------|---------|
| ABSTRACT                                       | Vİ      |
| KISALTMALAR                                    | X       |
| ÖNSÖZ                                          | Xİ      |
| GİRİŞ                                          | 1       |
| I. Araştırmanın Konusu ve Önemi                | 1       |
| II. Araştırmanın Yöntemi                       | 1       |
| III. Araştırmanın Kaynakları                   | 2       |
| A. Klasik Eserler                              | 2       |
| B. Modern Çalışmalar                           | 5       |
|                                                |         |
| 1. BÖLÜM                                       |         |
| MUSANNİF İBNÜ'S-SÂÂTÎ VE ŞÂRİH İBN MELEK'İN HA | YATLARI |
|                                                |         |
| 1.1. İBNÜ'S-SÂÂTİ                              | 7       |
| 1.1.1. Yaşadığı Dönemin Siyasi ve İlmi Durumu  | 7       |
| 1.1.2. İsmi, Doğumu ve Nesebi                  |         |
| 1.1.3. Hocaları                                | 10      |
| 1.1.4. Öğrencileri                             | 11      |
| 1.1.5. Eserleri                                | 11      |
| 1.1.6. Vefatı                                  | 13      |
| 1.2. İBN MELEK                                 | 14      |
| 1.2.1. Yaşadığı Dönemin Siyasi ve İlmi Durumu  | 14      |
| 1.2.2. İsmi, Doğumu ve Nesebi                  | 17      |
| 1.2.3. Hocaları                                | 18      |
| 1.2.4. Öğrencileri                             | 19      |
| 1.2.5. Eserleri                                | 19      |
| 1.2.6. Vefatı                                  | 21      |

# 2. BÖLÜM

# MECMAU'L-BAHREYN VE İBN MELEK ŞERHİ

| 2.1. MECMAU'L-BAHREYN                                    | 23  |
|----------------------------------------------------------|-----|
| 2.1.1. Muhtevası                                         | 23  |
| 2.1.2. Önemi                                             | 26  |
| 2.1.3. Konuların İşleniş Tarzı ve Sistematiği            | 27  |
| 2.1.4. Üzerine Yapılan Çalışmalar                        | 34  |
| 2.1.5. Kaynakları                                        | 35  |
| 2.1.6. Fıkıh Literatüründeki Yeri                        | 36  |
| 2.2. ŞERHU MECMAİ'L-BAHREYN                              | 37  |
| 2.2.1. Muhtevası ve Yazılış Nedeni                       | 37  |
| 2.2.2. Önemi                                             | 38  |
| 2.2.3. Konuların İşleniş Tarzı ve Sistematiği            | 38  |
| 2.2.4. Şerhte Takip Edilen Yöntem                        | 40  |
| 1. Fikih                                                 | 41  |
| 2. Usul                                                  |     |
| 3. Dil                                                   | 44  |
| 4. Konu Başlıklarını Detaylandırması                     | 44  |
| 5. Metinde Düzeltme Önerdiği Yerler                      | 49  |
| 2.2.5. Şerhin Kaynakları                                 | 61  |
| 2.2.6. İbn Melek ile İbnü's-Sââtî Şerhlerinin Mukayesesi | 78  |
| 2.2.7. İbn Melek Şerhi Üzerine Yapılan Çalışmalar        | 79  |
| 2.2.8. Fıkıh Literatüründeki Yeri                        | 81  |
|                                                          |     |
| 3. BÖLÜM                                                 |     |
| ESERİN EDİSYON KRİTİĞİ                                   |     |
|                                                          |     |
| 3.1. KİTABIN YAZMA NÜSHALARI                             | 83  |
| 3.1.1. Eserin Nüshalarına Dair Genel Bilgiler            | 109 |
| 3.1.2. Tahkikte Esas Alınan Nüshalar                     |     |
| 3.1.3. Esas Alınan Nüshalardan Örnekler                  | 113 |
| 3.2. TAHKİKTE TAKİP EDİLEN YÖNTEM                        | 115 |
|                                                          |     |

| SONUÇ    | 117 |
|----------|-----|
| KAYNAKÇA | 119 |

## KISALTMALAR

Bk./bk. : Bakınız

Çev. : Çeviren

**Ed./ed.** : Editör

Haz./haz. : Hazırlayan

**Ktp.** : Kütüphanesi

Nr. : Numara

**Nşr./nşr.** : Neşreden

ö. : Ölümü, vefat tarihi

Ts. : Tarihsiz

v.dğr. : Ve diğerleri

vb. : Ve benzeri

vr. : Varak

y.y. : Yayın yeri yok

#### ÖNSÖZ

Hanefî mezhebi, fıkıh mezhepleri içerisinde ihtiva ettiği fıkhî görüşler bakımından en zengin fıkıh mezhebidir. Bunun en önemli sebebi, mezhebi oluşturan görüşlerin sadece Ebû Hanife'nin görüşlerinden ibaret olmaması, onun görüşlerine ilaveten Ebû Yusuf (ö.182/798), Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (ö.189/805) ve Züfer b. Hüzeyl (ö.158/775) gibi her biri müstakil müctehid olarak değerlendirilebilecek fakihlerin görüşlerini de ihtiva ediyor olmasıdır.

Ebû Hanife'nin önde gelen iki önemli talebesi İmam Ebû Yusuf ve İmam Muhammed, Ebû Hanife'nin görüşlerini bize aktaran eserler kaleme almışlardır. Daha sonraları Ebu Cafer et-Tahâvî'nin (ö. 321/933) el-Muhtasar'ı ile başlayan muhtasarlar silsilesi ortaya çıkmıştır. Zamanla bu eserleri açıklayan şerhler yazılmıştır. Bu şerhlerin daha iyi anlaşılması için haşiye ve talikler yazılmaya başlanmıştır.

Bu çalışmada, Hanefi mezhebindeki önemli muhtasarlardan biri olan, İbnü's-Sââtî'ye (ö. 694/1221) ait *Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn* üzerine İbn Melek tarafından yazılan *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'in edisyon kritik (tahkik) ve değerlendirmesi yapılmıştır. Eserin Türkiye'deki yazma nüshalarının sayısına bakıldığında, bu şerhe, yazıldığı dönemden itibaren büyük önem verildiği anlaşılmaktadır. Şârihin fıkıh ve fıkıh usulü alanındaki yetkinliği ve şerhin de müdellel olması sebebiyle bu şerh Hanefi fıkhı açısından son derece kıymetli bir eserdir.

Çalışmamız, tahkik çalışmalarında mutat olduğu üzere araştırma (dirâse) ve tahkik kısımlarından oluşmaktadır. Daha çok fıkıh tarihi niteliğinde olan araştırma kısmı bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Bu bölümleri, tahkik kısmını oluşturan metin izlemektedir. Araştırmanın konusu, önemi ve kaynaklarının ele alındığı giriş bölümünün ardından, birinci bölümde İbnü's-Sââtî ve İbn Melek'in biyografileri üzerinde durulmakta bilgi verilmektedir, ikinci bölümde *Mecmau'l-bahreyn* metni ve İbn Melek Şerhi hakkında bilgi verilmiştir. Üçüncü bölümde ise ulaşabildiğimiz nüshalar kısaca tanıtılmış tahkikte takip edilen yönteme işaret edilmiştir. Son bölümde kitabın tahkikli metnine yer verilmiştir.

Bu çalışmanın ortaya çıkmasına katkıda bulunan danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ACAR'a, Tez izleme üyeleri Doç Dr. Kamil SARITAŞ ile Dr. Öğr. Üyesi Yunus ARAZ'a şükranlarımı sunarım. Ayrıca tez savunmasında değerlendirme ve

katkılarından istifade ettiğim kıymetli jüri üyelerine ve tezin yazım sürecinde bana destek veren bütün hocalarıma ve arkadaşlarıma bu vesile ile teşekkür ederim.

İlyas KAPLAN

Eskişehir-2019

#### **GİRİŞ**

#### I. Araştırmanın Konusu ve Önemi

Osmanlı Devleti'nin kuruluş döneminde yetişmiş İslam hukukçularından biri olan İbn Melek'in halen yazma halinde bulunan *Şerhu Mecmai'l-bahreyn* adlı eserinin tahkik edilerek gün yüzüne çıkarılması ve İbn Melek'in fıkıh düşüncesinin ortaya konulması, araştırmanın temel konusunu teşkil etmektedir.

Osmanlı Devleti'nin hüküm sürdüğü topraklarda yaşamış önemli bir fakih olan İbn Melek'in eserleri, Osmanlı medreselerinde asırlar boyunca ders kitabı olarak okutulmuş ve yazdığı şerhler üzerine haşiyeler kaleme alınmıştır. Osmanlı ilim hayatında bu denli etkili olmuş bir fakihin, mezhepte dört muteber metinden birisi kabul edilen *Mecmau'l-bahreyn* üzerine yazdığı şerhin günümüze kadar yazma eser halinde kütüphane raflarında kalmış olması ilim dünyası nezdinde büyük bir kayıptır. Üstelik *Mecmau'l-bahreyn* bizzat müellifi tarafından da şerh edildiği halde, müellifin şerhi İbn Melek'in şerhi kadar rağbet görmemiştir.

Ayrıca Hanefi mezhebi, literatür açısından çok zengin olmasına rağmen, Hanefi eserlerinin tahkikli neşredilme oranı diğer mezheplere göre daha düşük kalmaktadır. Bu sebeple, Hanefi fıkhıyla ilgili birçok eser ya unutulmuş ya da bu yazma eserler kütüphanelerde zamanla kaybolmuştur. Bu çalışmada Hanefi fıkhındaki önemli bir eserin tahkikli neşri yapılarak araştırmacıların istifadesine sunulmuştur.

#### II. Araştırmanın Yöntemi

Edisyon kritik veya tahkik olarak ifade edilen işlemin temel amacı, metnin, müellifin/şârihin kaleminden çıkmış haline ulaşmaktır. Çalışmamızda eserin edisyon kritiği, "İSAM tahkikli neşir esasları"na göre yapılarak eserin müellif tarafından kaleme alındığı orijinal şekliyle ortaya konulması amaçlanmıştır.

Tahkik çalışmasının inceleme (dirâse) bölümünde, metnin müellifi ve şârihi tanıtılmıştır. Bu kapsamda, müellif ve şârihin isim, künye, lakap ve nesep bilgisi; doğum-ölüm yeri ve tarihi; ilmî hayatı, hocaları-talebeleri ve eserleri tanıtılmıştır. Eserin telif sebebi, eserle ilgili literatürün tespiti ve eserin bu literatür içindeki yeri,

önemi, eser hakkında yapılmış çalışmalar, eserin kaynakları, varsa tipik dil ve imlâ özellikleri ve yazarın kullandığı özel terimler üzerinde durulmuştur.

Aynı zamanda İbn Melek'in fikhî birikimini *Mecmau'l-bahreyn* şerhi çerçevesinde ortaya koymayı amaçladığımız için, şerh özenle okunmuş ve İbn Melek'in fikhî tercihleri ve bu tercihlerin gerekçelerini ihtiva eden ibareler tespit edilmiştir. İbn Melek'in fikhî görüşleri, kendisinden önceki yahut muasır diğer fakihlerin tercihleriyle mukayese edilmiştir. Bu bağlamda zikretmiş olduğu usûl-i fikih kuralları veya küllî kaideler belirlenmiştir. Eseri, *Mecmau'l-bahreyn* üzerine yapılan diğer şerh çalışmalarından farklı kılan hususlara dikkat çekilmiş ve şerhlerin karşılıklı olarak birbirlerinden etkilendiği noktalara işaret edilmiştir.

Çalışmada kendilerine atıfta bulunulan şahısların isimlerinin yazımı Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi'nin imla kılavuzundaki kurallara göre yapılmıştır. Tez metninde ismi geçen şahısların vefat tarihleri ilk geçtiği yerde hicri ve miladi olarak verilmiştir.

#### III. Araştırmanın Kaynakları

Tez çalışmamızın inceleme ve tahkik kısımlarında, başta terâcim kitapları ve hadis kitapları olmak üzere çeşitli kaynaklardan faydalanılmıştır. Bunları iki kategoride ele almak mümkündür.

#### A. Klasik Eserler

İnceleme kısmında ele aldığımız konulara dair bilgilere ulaşmak ve ayrıca tahkik edilen metindeki hadislerin tahrici ve eserde geçen kitap ve âlim isimlerinin tespiti için aşağıdaki klasik eserlerden aydalanılmıştır.:

- el-Kütübü't-tis'a; Tahkik kısmında geçen hadislerin tahricinde istifade edilmiştir.
- 2. Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn; Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). Eser 2005 yılında tarafımızca hazırlanan tahkikiyle birlikte Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye yayınları arasında Beyrut'ta basılmıştır.

- 3. *Şerhu Mecmai'l-bahreyn:* Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). Metnin müellifinin kendi eseri üzerine yazdığı şerhidir. Eser Salih b. Abdullah b. Salih el-Haydân, Halid b. Abdullah b. Muhammed el-Haydân ve Abdullah b. Salih b. Muhammed el-Haydân isimli üç araştırmacı tarafından doktora tezi olarak tahkik edilmiş ve Riyad'da Dâru'l-Efhâm ve Dâru'l-Felah tarafından 2015 yılında 10 cilt halinde yayınlanmıştır.
- 4. *Nihâyetü'l-vüsûl ilâ ilmi'l-usûl;* Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). Eser Ezher üniversitesinde Mehmed Akkaya (I-II, 1402/1982) ve Mekke Ümmü'l-Kurâ Üniversitesi'nde Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî (I-II, 1405/1985) tarafından doktora tezi olarak ayrı ayrı tahkik edilmiştir. Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî'nin çalışması iki cild halinde Câmiatü Ümmü'l-Kurâ tarafından hicri 1418 yılında yayınlanmıştır.
- 5. *Hâşiyetü Şerhi Mecmai'l-bahreyn*: Ebü'l-Adl Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî (ö. 879/1474). İbn Melek'in *Şerhu Mecmai'l-bahreyn* çalışması üzerine yazılmış bir haşiyedir. Yazma halindeki bu eserin Topkapı Kütüphanesi III. Ahmed bölümü 1043 demirbaş numaralı yazmasından faydalanılmıştır.
- 6. Keşfü'z-zunûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn: Kâtib Çelebi (ö. 1067/1657). Çalışmada geçen eserler hakkındaki bilgiler için çoğunlukla yirmi yılda hazırlanmış bu büyük bibliyografik eserden faydalanılmıştır.
- 7. Îzâhu'l-meknûn fi'z-zeyli alâ Keşfi'z-zunûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn: Bağdatlı İsmâil Paşa (ö. 1920). Eser, Keşfü'z-zunûn'a zeyil olarak kaleme alınmıştır ve bu eserden de aynı amaçla faydalanılmıştır.
- 8. Hediyyetü'l-ârifin: Esmâü'l-müellifin ve âsârü'l-musannifin: Bağdatlı İsmâil Paşa (ö. 1920). İslâm dünyasında yetişmiş müelliflerle eserleri hakkında ansiklopedik bilgi içerir. Çalışmada geçen âlimler hakkında bilgi vermek için sıklıkla bu eser kullanılmıştır.
- 9. el-Cevâhirü'l-mudıyye fî tabakâti'l-Hanefiyye: Ebû Muhammed Muhyiddîn Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-Kureşî el-Mısrî (ö. 775/1373). Eser, Hanefî ulemâsının hayatına dair günümüze ulaştığı bilinen büyük hacimli en eski çalışma olup 2000'i aşkın biyografiyi ihtiva etmektedir. Doktor Abdulfettâh

Muhammed el-Hulu tarafında tahkik edilen ve Müessetü'r-Risale tarafından 5 cilt halinde 1993 yılında basılan nüshası esas alınmıştır.

- 10. el-Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi'l-Hanefiyye: Ebü'l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm b. Muhammed Emînillâh es-Sihâlevî el-Leknevî (1848-1886). Leknevî'nin eserine et-Talîkâtü's-seniyye ale'l-Fevâîdi'l-behiyye adıyla yaptığı ilâve de el-Fevâidü'l-behiyye ile birlikte yayımlanmıştır. Çalışmamızda, Dâru'l-Kitabu'l-İslâmiyye baskısı kullanılmıştır. Eserin verdiği bazı bilgilerde hataya rastlanılabildiğinden, eserden istifade edilirken temkinli davranılmıştır.
- 11. *Tâcü't-Terâcim:* Ebü'l-Adl Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî (ö. 879/1474). 350 civarında Hanefî âliminin isimlerine göre alfabetik sırayla yer aldığı eserde özet halinde biyografileri verilip telif ettikleri eserler belirtilmiştir. Muhammed Ramazan Yusuf tarafından tahkik edilerek 1992 yılında Dâru'l-Kalem tarafından Şam'da yayımlanan nüshasından faydalanılmıştır.
- 12. Vefeyâtü'l-ayân ve enbâü ebnâi'z-zamân mimmâ sebete bi'n-nakl evi's-semâ'ev esbetehü'l-ayân: Ebü'l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm b. Ebî Bekr b. Hallikân el-Bermekî el-İrbilî (ö. 681/1282). Eser, İslâm'ın başlangıcından itibaren kaleme alındığı döneme kadar yaşayan, herhangi bir alanda şöhrete kavuşmuş kadın ve erkek 800'den fazla kişinin biyografisini içerir. Dr. Yusuf Ali Tavil ve Dr. Meryem Kâsım Tavil tarafından tahkik edilerek 5 cild halinde Dâru'l-Kütübü'l-İlmiyye tarafından 1998 yılında Beyrut'ta basılan nüshadan faydalanılmıştır.
- 13. Osmanlı Müellifleri: Bursalı Mehmed Tâhir (ö. 1861-1925). M. A. Yekta Saraç tarafından yayına hazırlanan ve üç cilt halinde TÜBA tarafından 2016 yılında Ankara'da basılan nüshası esas alınmıştır.
- 14. *Ketâibü a'lâmi'l-ahyâr min fukahâi mezhebi'n-Nu'mâni'l-Muhtar*: Muhammed b. Süleyman el-Kefevî (ö. 990/1582). Hanefi mezhebindeki en kapsamlı tabakat eserlerden birisi olan bu eser, Prof. Dr. Saffet Köse, Doç. Dr. Murat Şimşek, Dr. Hasan Özer, Dr. Huzeyfe Çeker ve Güneş Öztürk tarafından tahkik edilmiş ve 2017 yılında İrşad Kitabevi tarafından İstanbul'da yayımlanmıştır.

#### B. Modern Çalışmalar

Konumuzu ilgilendiren modern çalışma sayısı son derece azdır. Mevcut çalışmalar ise genel olarak TDV İslâm Ansiklopedisi'nde yer alan maddeler, İbnü's-Sââtî'nin eserlerinin dirâse kısımları ve bunların dışındaki birkaç çalışmadan ibarettir.

- 1. "İbnü's-Sââtî", Ahmet Özel, TDV İslâm Ansiklopedisi, 21/190-192.
- 2. "İbn Melek", Mustafa Baktır, TDV İslâm Ansiklopedisi, 20/175-176.
- 3. *Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*; Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). İlyas Kaplan tarafından tahkik edilerek yayınlanan kitabın dirâse kısmından faydalanılmıştır.
- 4. Şerhu Mecmai'l-bahreyn: Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). Salih b. Abdullah b. Salih el-Haydân, Halid b. Abdullah b. Muhammed el-Haydân ve Abdullah b. Salih b. Muhammed el-Haydân tarafından tahkik edilen kitabın dirase kısmından faydalanılmıştır.
- 5. Nihâyetü'l-vusûl ilâ ilmi'l-usûl; Fahrüddîn Rıdvân b. Muhammed Alî b. Rüstem el-Horasânî es-Sââtî (ö. 694/1221). Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî tarafından tahkik edilen kitabın dirase kısmından faydalanılmıştır.
- 6. Ferişteoğulları'nın Arapça Türkçe Lügatleri Üzerinde Araştırma (Doktora tezi, 1981); Cemal Muhtar. Eser 1993 yılında İstanbul'da İFAV tarafından neşredilmiştir. Cemal Muhtar tarafından yazılan giriş kısmından ve İbn Melek'e ait sözlük metninden faydalanılmıştır.
- 7. Babertî ile İbn Melek Arasındaki Fıkhi Tartışmalar Tuhfe-Mebarık Özelinde; Dr. H. Murat Kumbasar. Araştırma Yayınları tarafından 2016 yılında Ankara'da basılmıştır. Eser, İbn Melek'in 70 civarında hadiste Bâberti'ye itirazlarından bahsetmektedir. Eserin ilk 28 sayfasında İbn Melek ve Bâberti hakkında bilgi verilmiştir.
- **8.** "*Tireli İbn Melek, Hayatı, Eserleri ve Menâr Şerhi*", Mustafa Baktır tarafından Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisinde iki bölüm halinde yayımlanmıştır.
- 9. "İbn Melek'in Mebârik'de Ekmelüddîn Bâbertî'ye İtirazları", Mustafa Baktır'ın 28-30 Mayıs 2010 tarihli I. Ekmelüddîn Bâbertî Sempozyumunda sunmuş olduğu bildiridir. (2014, s. 185-191)

- 10. Süleyman Şah ve İbni Melek, A. Munis Armağan tarafından hazırlanan ve Tire Belediyesi Kültür Yayınları tarafından yayımlanmış küçük bir risaledir.
- 11. Büyük Mütefekkir ve Mutasavvıf Abdüllâtif İbn Melek, Tire Müze Müdürü Faik Tokloğlu tarafından yazılan ve 1955 yılında İzmir'de Berrin matbaasında basılan 11 sayfalık küçük bir kitapçıktır.
- 12. Hanefi Fıkıh Alimleri, Ahmet Özel tarafından hazırlanan, 2013 yılında Türkiye Diyanet Vakfı tarafından Ankara'da basılan 779 sayfalık bu eser de kullandığımız kaynaklar arasında yer almaktadır.

#### **BİRİNCİ BÖLÜM**

#### MUSANNİF İBNÜ'S-SÂÂTÎ VE ŞÂRİH İBN MELEK'İN HAYATLARI

Çalışmamızın birinci bölümünde, İbnü's-Sââtî ve İbn Melek'in yaşadıkları dönemlerin siyasi ve ilmi durumunu, hayatlarını ve eserlerini ele almaya çalışacağız.

#### 1.1. İBNÜ'S-SÂÂTÎ

#### 1.1.1. Yaşadığı Dönemin Siyasi ve İlmi Durumu

İbnü's-Sââtî XIII. yüzyılda Bağdat'ta yaşamış bir âlimdir. Bağdat şehri İbnü's-Sââtî'den önceki asırlarda en parlak zamanlarını yaşamış ve önde gelen ilmî merkezlerden biri olmuştur. Orta çağ İslâm coğrafyasında adından söz ettiren devlet adamlarından biri olan Büyük Selçuklu veziri Nizâmülmülk (ö. 485/1092) tarafından muhtelif şehirlerde kurulan Nizâmiye medreseleri arasında en tanınmışı Bağdat'te yer almaktaydı. 459 (1067) yılında faaliyete geçen bu medrese, zengin vakıflara sahipti. İbnü's-Sââtî'nin tanıklık ettiği dönem, bu rekabetin zirvede olduğu döneme rastlıyordu.<sup>1</sup>

Nizamiye'den yaklaşık iki asır sonra, İslâm coğrafyasının doğuda Moğol saldırılarına uğradığı bir dönemde hilafet makamında bulunan Müstansır-Billâh'ın (1226-1242) emriyle 1233 yılında Bağdat'ta yaptırılan ve sanatsal yönden oldukça değerli sayılan Müstansıriyye Medresesi de Bağdat'ın ilim ve kültür şehri olmasına katkıda bulundu. Nizamiye'den farklı olarak dört mezhepten birer müderris bulunan ve tıp ilmi de okutulan bu medrese, İbnü's-Sââtî'nin müderrislik yaptığı bir külliyedir. Geniş bir kütüphaneye ve zengin vakıflara sahip olan bu medrese, uzun yıllar ayakta kalmayı başarmıştır. Başlangıçta iyi bir müderris kadrosuna sahip olan Müstansıriyye Medresesi, Moğol Hükümdarı hülagunun Bağdat'ı istilası ile öğretim kadrosundaki

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abdülkerim Özaydın, "Nizâmiye Medresesi", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33:188-190; Güray Kırpık, "Bağdat Nizamiye Medresesi'nin Kuruluşu, Yapısı ve İşleyişi", *İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü's-Selâm) Uluslararası Sempozyum, 07-08-09 Kasım 2008*, 2011, 2: 685-698; Mehmet Altay Köymen, "*Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi*", Ankara: 1992, 3:347-382.

âlimlerin Kahire ve Şam gibi daha güvenli merkezlere göç etmesi dolayısıyla zayıfladı. Zaman zaman da buradaki ilmî faaliyetlere ara verilmek zorunda kalındı.<sup>2</sup>

İslam dünyasına yayılan Moğol işgalinin, Bağdat'a kadar uzanması, tarihçiler ve toplum nezdinde oldukça etkili olduğu ve Moğol imajını olumsuz etkilediği görülmektedir. Bu durum, Moğollarla ilgili ilginç rivayet ve yorumlara sebep olmuştur. Bağdat'tan sonra tehdit altında olan Şam ve Kahire'de yaşayan tarihçiler, Moğolları zalim bir toplum olarak tasvir etmişlerdir.<sup>3</sup> Moğol istilasının İslam coğrafyasına ve Bağdat'a pek çok açıdan zarar verdiği bilinmektedir, çok geniş çevrelerce kabul edilmektedir. Ancak oluşan algı ve aktarılan rivayetlerde ihtilaflar da dikkat çekmektedir. Bunlar arasında en meşhuru Bağdat kütüphanesinin akıbetine dairdir. Sahip olduğu kitapların zenginliği ile öne çıkan ve şehrin kültür merkezi haline geldiğinin göstergelerinden biri olan Bağdat kütüphanesinin, yok edilmesi ya da yıkılması ile ilgili rivayetler detaylıca incelediğinde, Moğollara dair algının abartılı yönlere de sahip olduğu görülmektir.<sup>4</sup>

Bağdat'ta söz konusu gelişmeler yaşanırken, batısında yer alan Kahire ve birini oluşturur. Mısır ve Suriye'de Şâfiî, Hanefî, Mâlikî ve Hanbelî fıkhı okutulan çok sayıda medrese açıldı. Medreseler dışında Dârulhadis ve dârülkurralar açıldı ve tıp öğretimi desteklendi. Bu ortam, öğrenciler ve müderrislerin gelişimi Şam'da Eyyûbîler (1171-1462) hâkimiyeti mevcuttu. Eyyûbîler, Mısır'da Fâtımî egemenliğine son verdiği gibi Kudüs Haçlı Krallığına son verdi. Askerî başarıları, ilmî ve kültürel faaliyetlerle destekleyen Eyyûbîler, İslam eğitim tarihinin parlak dönemlerden açısından oldukça elverişliydi. Bu sayede çok sayıda âlim yetişti ve çok sayıda eser telif edildi. Eyyûbî meliklerinin bu çabaları sayesinde Mısır ve Suriye, İslam dünyasının kültür merkezleri arasında zirveye tırmandı. Bağdat'ta istikrarın kaybolması ile de söz konusu şehirler Bağdat'ı ilmi ve kültürel açıdan geride bıraktı.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sâmî es-Sakkâr-Nebi Bozkurt, "Müstansıriyye Medresesi", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*, (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32:121-123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Detaylı bilgi için bk. F. Yahya Ayaz, "Erken Dönem Memluk Tarihçilerinin Bağdat'ın Moğollar tarafından İstilasıyla Alakalı Rivayet ve Yorumları", İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü's-Selâm) Uluslararası Sempozyum, 07-08-09 Kasım 2008, 2011, 1: 261-282.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Metin Yılmaz, "Göreceli Tarih Anlayışına Bir Örnekleme: Bağdat Kütüphanesi Gerçekten Tahrip Edildi mi?", *EKEV Akademi Dergisi*, 8/18 (2004): 319-342.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ramazan Şeşen, "Eyyûbîler (Siyasi Tarih, Medeniyet Tarihi)", (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12: 26-28.

Mısır'da Eyyûbî hâkimiyetine son vererek Kahire merkezli bir Türk devleti kuran Memlükler (1250-1517), Şam bölgesine ve Hicaz'a egemen olmayı başardılar. Memlükler, Moğolları ilk defa 658 (1260) yılında Aynicâlut savaşında hezimete uğrattılar. Ardından Abbâsî hilafetini Kahire'de yeniden tesis ettiler. Haçlıları püskürterek Mısır ve Şam'ı istikrara kavuşturdular. Söz konusu askerî başarıları yanı sıra ilmî ve kültürel hayattaki teşvikleri, Anadolu ve Bağdat gibi istikrarın kaybolduğu bölgelerden âlimlerin buralara göç etmesine sebep oldu. Böylece devletin Müslümanlar nezdindeki tanınırlığı arttı ve meşruiyet kazanmasına sebep oldu. Devlet adamlarının medrese inşasında âdeta birbiriyle yarıştığı bir dönem olan Memlükler dönemi, İslam tarihinin parlak sayfaları arasında yer alır. Aynî (ö. 855/1451), İbn Hacer (ö. 852/1449), Kastallânî (ö. 923/1517) gibi İslam ilim tarihinin meşhur pek çok âliminin yetiştiği bir dönem olarak öne çıkar. Tefsir, fıkıh, hadis gibi alanların yanı sıra matematik ve tıp alanında çok sayıda şöhret sahibi âlim yetişti.6

#### 1.1.2. İsmi, Doğumu ve Nesebi

Tam ismi Ebü'l-Abbâs Muzafferüddîn Ahmed b. Alî b. Tağlib el-Ba'lebekkî el-Bağdâdî el-Hanefî'dir. 10 Zilkade 651 (1 Ocak 1254) tarihinde Bağdat'ta dünyaya geldi. Babası Alî b. Tağlib Ba'lebekkî Şam ehlindendi, daha sonra Bağdat'a taşındı ve orada ikamet etti. Babası astronomiyle de ilgilenen bir saat imalâtçısıydı. Babasına nisbetle İbnü's-Sââtî diye tanındı. 8

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> İsmail Yiğit, "Memlükler", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29: 94-96.

Tebû Muhammed Muhyiddîn Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-Kureşî el-Mısrî, el-Cevâhirü'l-mudıyye fî tabakâti'l-Hanefiyye, nşr. Abdülfettâh M. el-Hulv, 2. Baskı (Kahire: Müessetü'r-Risâle, 1993), 1: 208; Ebü'l-Adl Zeynüddin Kâsım b. Kutluboğa, *Tâcü't-terâcim*, nşr. Muhammed Hayr Yûsuf, 1. Baskı (Dımaşk: Dârü'l-Kalem, 1992), 95; Mahmûd b. Süleyman el-Kefevi, Ketâibü a'lâmi'l-ahyâr min fukahâi mezhebi'n-Nu'mâni'l-muhtâr, nşr. Saffet Köse v.dğr. 1. Baskı (İstanbul: İrşad Kitabevi, 2017), 3:310; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-ârifîn esmâü'l-müellifin ve âsârü'lmusannifîn, (Beyrut: Dâru İhyai't-Turasi'l-Arabî, 1951), 1: 100-101; Muhammed Abdülhay el-Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi'l-Hanefiyye, (Kahire: Dâru'l-Kitabi'l-İslamî ts.), 26; Abdullah Mustafa el-Merâgî, el-Fethu'l-mübîn, (Kahire: ts.), 97-98; Ahmet Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000) 21: 190.

<sup>8</sup> Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21: 190; Ahmet Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 3. Baskı (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013), 116.

Mustansıriyye ve Muvaffakiyye medreselerinde ders veren Hanefi âlimlerden biriydi. Bayram namazlarında Mustansıriyye'de hutbe okurdu. Rebîülevvel 686'da (Nisan-Mayıs 1287) Kâdılkudât İzzeddin İbnü'z-Zencânî'ye nâib oldu.

#### 1.1.3. Hocaları

Zamanında Hanefî mezhebinin önde gelen simalarından biri olan İbnü's-Sââtî, fikih ve usulüne dair kaleme aldığı iki eseri ve güzel yazısıyla tanınmıştır. İbnü's-Sââtî'nin birçok âlime öğrencilik yaptığı tahmin edilebilir. Bunun en önemli sebebi zamanında önemli bir ilim merkezi olan Bağdat'ta yaşamasıdır. Fakat kaynaklarda sadece üç tane hocasından bahsedilmektedir:

- 1. Zahîrüddin Muhammed b. Ömer en-Nevcâbâzî el-Buhârî:<sup>11</sup> Hicri 616 yılında doğdu. Hicri 668 yılında vefat etti. Şemsüleimme el-Kerderî (ö. 642/1244)<sup>12</sup> ve Ebû Abdillâh Hüsâmüddîn Muhammed b. Muhammed b. Ömer el-Ahsîkesî'ye<sup>13</sup> (ö. 644/1246-47) öğrencilik yaptı.
- 2. Şemseddin İbnü's-Saykal el-Cezerî diye tanınan Ebü'n-Nedâ Meâd b. Nasrullah el-Harrânî: 14 Hicri 701 yılında vefat etti.
- 3. Ebü'l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî: (ö. 710/1310) Hanefî mezhebinde klasik sonrası dönemde çok etkili âlimlerden biridir. Birçok eser kaleme almıştır. Kenzü'd-dekâik isimli eseri Hanefî mezhebinin temel metinlerinden biri olup el-Vâfî'nin özetidir. Eserin müstakil olarak ve şerhleriyle birlikte birçok baskısı yapılmıştır. Menârü'l-envâr, Hanefî fıkıh usulü eserlerinden üzerine en fazla çalışma yapılan metindir. Bu eserin Pezdevî ile Serahsî'nin eserinden özetlediği ve tertibinde Pezdevî'nin tarzına bağlı kalındığını ifade edilmiştir. 15

<sup>12</sup> Ahmet Özel, "Kerderî, Şemsüleimme", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 25: 276-277.

<sup>9</sup> Nâcî Ma'rûf, *Târîhu ulemâi'l-Müstansıriyye*, 1. Baskı (Bağdat: Matbaatu'l-Ânî, 1959), 49, 58, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Nâcî Ma'rûf, *Târîhu ulemâi'l-Müstansıriyye*, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, s. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Mustafa Uzunpostalcı, "Ahsîkesî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 2: 181.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Hacı Halife Mustafa b. Abdullah Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zunûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fûnûn*, (Beyrut: Dâru İhyâü't-Türasi'l-Arabî, ts.) 2: 1785; Bağdatlı İsmail Paşa, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 2: 465.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Takıyyüddin b. Abdülkâdir et-Temimî, *et-Tabakâtü's-seniyye fî terâcimi'l-Hanefîyye*, nşr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv, 1. Baskı (Riyad: Dârü'r-Rifâî 1403), 4: 154-155; Leknevî, *el-*

#### 1.1.4. Öğrencileri

Mustansıriyye ve Muvaffakiyye medreselerinde ders veren İbnü Sââti, çok sayıda talebe yetiştirmiştir. Kaynaklarda tespit edebildiklerimiz şunlardır:

- 1. Tâceddin İbnü's-Sebbâk diye tanınan Ali b. Sencer el-Bağdâdî: Doğum tarihi konusunda hicri 660 ve 661 şeklinde iki farklı rivayet vardır. Doğumunda olduğu gibi ölüm tarihi konusunda da 750 ve 755 tarihleri olmak üzere farklı iki tarih zikredilmiştir.<sup>16</sup>
- 2. Mecdüddin İbnü's-Sââtî: İbnü's-Sââtî'nin oğludur. Doğum ve ölüm tarihi hakkında bilgiye ulaşılamamıştır.
- **3.** Fâtıma bnt. İbnü's-Sââtî: İbnü's-Sââtî'nin kızıdır. Babasından Mecmau'l-Bahreyn'i okumustur.<sup>17</sup>
  - **4.** *Taceddin Ali b. Enceb es-Sâî*: Hicri 593'da doğdu ve 674 yılında vefat etti. <sup>18</sup>
- 5. Zekiyyüddin es-Semerkandî: Doğum ve ölüm tarihi bilinmemektedir.
  Kaynaklar 690 yılında hayatta olduğunu kaydetmektedir.
- 6. Nasıruddün el-Konevî: Hicri 679 tarihinde doğdu ve 764 tarihinde vefat etti. 20

#### 1.1.5. Eserleri

İbnü's-Sââtî, yaşadığı dönemde Hanefî mezhebinin önde gelen simalarından biri olan İbnü's-Sââtî'nin eserlerinde telif yönü öne çıkmaktadır. Bize kadar ulaşan üç eseri fıkıh ve fıkıh usulüne dairdir ve üçü de neşredilmiştir.

1. Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn: Hanefî fikih literatüründe "mütûn-i erbaa" diye anılan dört temel kitaptan biri olup Kudûrî'nin el-Muhtasar'ı ile

Fevâidü'l-behiyye, 101-102; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-ârifîn, 2: 464; Özel, "Kerderî, Şemsüleimme", 25: 276-277.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Bağdatlı İsmail Paşa, Îzâhu'l-meknûn fi'z-zeyli alâKeşfi'z-zünûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn, (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türasi'l-Arabî, ts.), 1: 569-570; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 121.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Bağdatlı İsmail Paşa, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 1: 712-713; Bağdatlı İsmail Paşa, *Îzâhu'l-meknûn*, 1:42.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Bağdatlı İsmail Paşa, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 2: 162; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 27, 156.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü'l-ârifîn, 2: 162; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 27, 156.

Ebû Hafs Necmüddin en-Nesefî'nin (ö. 537 /1142) *el-Manzûmetü'n-Nesefiyye* adlı eserinin bir araya getirilmesiyle telif edilmiştir.<sup>21</sup>

Bazı kaynaklarla, bir kısım yazma nüshalarda ve kütüphane kataloglarında kitap adındaki son kelimenin "nehreyn" şeklinde yazılması doğru değildir.<sup>22</sup> Müellif, bu kitabın şerhinde isminin "*Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*" olduğunu zikretmektedir.<sup>23</sup>

Eser üzerine başta müellifi tarafından olmak üzere birçok şerh yazılmıştır. Bu şerhler hakkında ikinci bölümde ayrı bir başlık altında bilgi verilecektir.

- 2. Şerhu Mecmai'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn:<sup>24</sup> İbnü's-sââtî'nin kendi eserine yazdığı şerhidir.<sup>25</sup> Bu şerhe Cemâleddin Aksarâyî (ö. 791/1388-89 [?]) bir hâşiye yazmıştır (Süleymaniye Ktp., Fâtih, nr. 1472). İbn Melek'in yazdığı şerhte en fazla atıfta bulunduğu kitaplardan biridir.
  - 3. Nihâyetü'l-vüsûl ilâ ilmi'l-usûl: 26 Eser el-Bedî ismiyle meşhurdur.

Eser, Ebü'l-Usr Pezdevi (ö. 482/1089)'nin telif ettiği Kenzu'l-vusul ile Seyfeddin Âmidî (ö. 631/1233)'nin mütekellimûn metoduna göre yazdığı *el-İhkâm* isimli eserlerini bir araya getirmiştir.<sup>27</sup> Bu yönüyle son dönemde karma metot (memzûc) olarak da anılan yeni usul yazımının ilk örneği kabul edilmektedir.<sup>28</sup>

Eser, Ezher Üniversitesinde Mehmet Akkaya ve Ümmü'l-Kura Üniversitesinde Sa'd Gureyr tarafından tahkik edilmişitr. Sa'd Gureyr tarafından yapılan tahkik basılmıştır.<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Eser İlyas Kaplan tarafından tahkik edilerek 2005 yılında Beyrut'ta Dâru'l-Kütübü'l-ilmiyye'de basılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 2: 1599; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21: 190.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ebü'l-Abbâs Muzafferüddîn Ahmed b. Alî b. Tağlib, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*, nşr., Salih b. Abdullah b. Salih el-Laydân v.dğr., 1. Baskı (Mısır: Dâru'l-Felah, 2015),1: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21: 190.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Eser Salih b. Abdullah b. Salih el-Haydân, Halid b. Abdullah b. Muhammed el-Haydân ve Abdullah b. Salih b. Muhammed el-Haydân isimli üç araştırmacı tarafından doktora tezi olarak tahkik edilmiş ve Riyad'da Dâru'l-Efhâm ve Dâru'l-Felah tarafından 2015 yılında 10 cild halinde yayınlanmıştır.

Eser Câmiatü'l-Ezher külliyyetü'ş-şerîa ve'l-kânûn'da Mehmed Akkaya (I-II, 1402/1982), Mekke Câmiatü Ümmi'l-kurâ külliyyetü'ş-şerîa'da Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî (I-II, 1405/1985) tarafından doktora tezi olarak ayrı ayrı tahkik edilmiştir. Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî'nin çalışması iki cild halinde Câmiatü Ümmü'l-Kurâ tarafından hicri 1418 yılında yayınlanmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> İbnü's-Sââtî, *Nihâyetü'l-vüsûl ilâ ilmi'l-usûl*, nşr. Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî (Mekke: Câmiatü Ümmü'l-Kurâ, 1418), 1: 3-6.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> H. Yunus Apaydın, İslam Hukuk Usulü, 5. Baskı (Ankara: Bilay 2018), 33.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Mehmet Boynukalın, Fıkıh Usulü Âlimleri ve Eserleri (III-XIII. Hicri Yüzyıl), 1. Baskı (İstanbul:

Nihâyetü'l-vüsûl üzerine yazılan ve halen yazma halinde bulunan belli başlı şerhler şunlardır:

- *a)* Ebü'l-Feth Muslihuddin Mûsâ b. Emîri Hâc et-Tebrîzî, *er-Refî fî şerhi'l-Bedî*<sup>30</sup> (Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 633, Yenicami, nr. 331; Dârü'l-kütübi'l-Mısriyye, Usûlü'l-fıkh, nr. 63).
- b) Mahmûd b. Abdurrahman el-İsfahânî eş-Şâfiî, Beyânü meâni (müşkili) 'l-Bedî<sup>31</sup> (Râgıb Paşa Ktp, nr. 410, 411; Süleymaniye Ktp., Fâtih, nr. 1345, Hasan Hüsnü Paşa, nr. 532; Beyazıt Devlet Ktp., Bayezid, nr. 6133; Dârü'l-kütübi'l-Mısriyye, Usûlü'l-fıkh, nr. 14).
- c) İbnü'ş-Şeyh Uveyne el-Mevsılî eş-Şâfîî, *Şerhu'l-Bedî* (Dârü'l-kütübi'l-Mısriyye, Usûlü'l-fıkh, nr. 17).
- d) Ömer b. İshak el-Gaznevî, Kâşifü meâni'l-Bedî ve (fî) beyâni müşkilihi'l-menî<sup>32</sup> (Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 683, Hacı Hüsnü Paşa, nr. 531; Âtıf Efendi Ktp., nr. 694; Dârü'l-kütübi'l-Mısriyye, Talat, nr. 299).

Hanefîler'den İbnü'l-Hümâm (ö. 861/1457) ile Şâfiîler'den İbn Hatîb Cibrîn ve diğer bazı âlimler de kitaba şerh yazmışlardır.<sup>33</sup>

4. ed-Dürrü'l-mendûd fi'r-red alâ feylesûfi'l-Yehûd: Kaynaklarda İbnü's-Sââtî'nin, çağdaşı Yahudi tabip ve filozof İbn Kemmûne'ye (ö. 683/1284) reddiye olarak yazmış olduğu ifade edilen bir eserdir.

#### 1.1.6. Vefatı

4 Cemâziyelevvel 694 (22 Mart 1295) tarihinde Bağdat'ta vefat etmiş ve Cüneyd-i Bağdâdî'nin (ö. 297 /909) kabri yanına defnedilmiştir.<sup>34</sup>

İFAV, 2017), 204.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 1: 235; Kutluboğa, *Tâcü't-terâcim*, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 1: 235-236.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 1: 236.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü 'z-zünûn*, 1: 235-236; Özel, "İbnü 's-Sââtî, Muzafferüddin", 21: 190.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Kefevî, Ketâibü a'lâmi'l-ahyâr, 3: 314; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21: 190.

#### 1.2. İBN MELEK

#### 1.2.1. Yaşadığı Dönemin Siyasi ve İlmi Durumu

İbn Melek'in yaşadığı XIV. Yüzyıl siyasi karmaşanın hakim olduğu İzmir'in Tire ilçesinde Aydınoğulları beyliği döneminde yaşamıştır.

Anadolu Selçuklularının Moğol hâkimiyeti altına girmesi ve tarih sahnesinden çekilmesi sonrasında XIII. yüzyıldan itibaren Anadolu'nun muhtelif şehirlerinde bağımsız bazı Beylikler kurulmuştur. Bu beylikler, kendi aralarında ve zaman zaman komşuları Bizans ile mücadele etmiş olsalar da Anadolu'nun iktisadî ve kültürel gelişimine katkı sunmuşlardır. Nitekim Anadolu beylikleri döneminde bazı meşhur âlimlerin yetiştiğine şahitlik edilmiştir.

Kütahya ve çevresinde hâkimiyet sağlayan Germiyanoğlu Beyliği, Batı Anadolu'nun en etkili güçleri arasındaymış. Bu durum, siyasî istikrarın yanı sıra ilmî faaliyetlerin de canlı olmasını sağlamış. Bu beyliğin ordusunda subaşılığı görevinde bulunan Mübârizeddin Gazi Mehmed Bey (ö. 1334), yaptığı fetihler sonrasında Aydın'ı ve İzmir'in güneyini ele geçirdi. Ardından Aydınoğulları beyliğini kurdu. İlmî faaliyetleri destekleyen ve âlimleri himaye eden Mehmed Bey'den sonra yerine oğlu Umur Bey (ö. 748/1348) geçti. Gumur Bey döneminde (1334-1348) de fetihler devam etti ve Aydınoğulları gelişmesini sürdürdü. Beyliğin en parlak devri olarak kabul edilen bu dönemde özellikle denizcilik faaliyetlerinde önemli gelişmeler yaşandı. Babası gibi ilmî gelişime önem veren Umur Bey, İbn Melek'in memleketi Tire başta olmak üzere beyliğin merkezi Birgi ve diğer yerlere, cami ve medrese yaptırarak hayır işlerinde bulunmuştur. Meşhur seyyah İbn Battûta (ö. 770/1368), babasının ölümünden yaklaşık bir yıl önce Umur Bey'i İzmir'de bizzat görmüştür. Battuta, Umur

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Mustafa Çetin Varlık, "Germiyanoğulları", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14: 33-34; İsmail Hakkı Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri*, (Ankara: 1969), s. 39-54.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Erdoğan Merçil, "Aydınoğulları", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4: 239-240; Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri*, 104-120.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri*, 105-108; Feridun Emecen, "Umur Bey", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012)*, 42: 156-159.

Bey'in cömert biri olduğunu, oldukça geniş servete sahip bulunduğunu ve cesaretine hayran kaldığını ifade eder.<sup>38</sup>

Umur Beyin uzun süren iktidarından sonra yerine geçen kardeşi Hızır Bey (ö. 1360) döneminde ise başarısızlıklar peş peşe gelmiştir. Latinler İzmir'e saldırmış ve şehir zarar görmüştür.<sup>5</sup>

Ağabeyi kadar büyük başarılar gösteremeyen Hızır Bey'in ardından Mehmed Bey'in en küçük oğlu Fahreddin İsa beyliğin başına geldi. Onun zamanında Osmanlılar ile dostâne ilişkilerin geliştiği görülmektedir. Nitekim o, Osmanlı padişahı I. Murad'ın Kosova seferine destek kuvvet gönderdi. Böylece Umur Bey döneminde Osmanlı ile kurulan yakın ilişkiler sürdürüldü. Yıldırım Bayezid (1389-1403) ile de iyi ilişkiler kurdu. Yıldırım Bayezid ile İsa Bey'in kızı evlendi. Böylece Osmanoğulları ile Aydınoğulları arasında var olan sıkı ilişkiler evlilik bağı ile daha da kuvvetlendirilmiş oldu. 40

Tire, Osmanlı padişahı I. Bayezid aracılığıyla Osmanlı hâkimiyetine dâhil olmuştur. Osmanoğulları 1402 yılında vuku bulan Ankara savaşından sonra fetret dönemini yaşarken; Aydınoğulları da iç çekişme yaşıyordu. Ankara savaşından sonra Osmanlı topraklarını paylaştıran Timur, şehri yine Aydınoğullarına vermiş, ancak II. Murad (ö. 855/1451) döneminde Aydınoğulları kesin bir şekilde Osmanlı Devleti'ne ilhak olmuştur.<sup>41</sup>

Aydınoğlu Mehmed Bey, beyliğin idarî merkezini Birgi olarak belirlemişti. Bu yüzden yatırımların büyük kısmını başlangıçta burası elde ediyordu. Nitekim Mehmet Bey, Câmii ve medrese gibi hayır kurumları inşa ederek, şehrin gelişimine önemli katkıda bulundu. Bir süre sonra Birgi, Aydınoğullarının elinden çıkarak Osmanlı hakimiyetine geçti. Bunun sonucunda beyliğin idarî merkezi de İbn Melek'in memleketi Tire'ye taşınmak zorunda kaldı. Mehmed Bey, buraya oğlu Süleyman Şah'ı Bey olarak tayin etmişti. Yeni idarî merkez olarak seçilen Tire'nin gözdeliğini

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> İbn Battûta, *Seyahatnâme*, (İstanbul: 2004), 1: 425-426; Mehmet Ali Demirbaş, "XVI. Yüzyılda Tire Vakıflarına Ait Notlar", *Türk Kültüründe Tire*, haz. Mehmet Şeker, (Ankara: 1994), 25-29.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri*, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Selim Parlaz, Osmanlı Devleti'nde Siyasi Evlilikler (Yüksek Lisans Tezi, Denizli, 2007), 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Erdoğan Merçil, "Aydınoğulları", 4: 241.

artırmasından olsa gerek Süleyman Şah öldüğünde babası tarafından Tire'de yaptırılan ve İbn Melek'in adıyla anılan medresedeki türbesine defnedilmiştir.<sup>42</sup>

İbn Melek'in memleketi Tire, günümüzde İzmir iline bağlı bir ilçe olup, söz konusu dönemden bugüne kalan tarihî eserleri ile şöhret bulmuştur. Malazgirt zaferinden kısa bir süre sonra fethedilen şehir, asıl gelişimini Aydınoğlu Mehmet Bey'in oğlu Umur Bey döneminde gerçekleşmiştir. Umur Bey âlimlerin şehre gelmesi, talebelerin yetişmesi için medreseler yaptırmıştır. İlmî faaliyetlerin desteklenmesi yanı sıra ziraatin gelişmesi için de su bentleri inşa ettirmiştir. Bunun dışında Îsâ Bey'in kızı ve aynı zamanda Yıldırım Bayezid'ın hanımı Hafsa'nın vakfettiği külliye de şehrin gelişmesine katkı sağlayan yapılar arasındadır. Bayındırlık faaliyetlerinin yanı sıra ticaretin canlanması ve şehir ekonomisinin istikrara kavuşması gibi faktörler sayesinde âlimler için cazibe merkezi haline gelmiştir.<sup>43</sup>

XIV. yüzyılda Anadolu Beylikleri arasında yer alan, Aydınoğullarının komşusu konumundaki Saruhanoğulları Beyliği de İbn Melek'in Manisa'daki Saruhan medresesinde bir süre ilim tahsil etmiş olması bakımından önemlidir. Saruhan (ö. 747/1346) tarafından idarî merkezi Manisa'da kurulan beylik, ziraat açısından verimli topraklara sahipti. Saruhan Bey, Batı Anadolu'nun denizci beyliklerinden Aydınoğulları ile muhtelif ittifaklar geliştirdi. Saruhan'ın ölümünden sonra yerine oğlu İlyas geçmiş ancak pek başarılı bir siyaset güdememiştir. Onun ardından beyliğin başına geçen İshak Bey (ö. 780/1378-1379), beyliğin en ihtişamlı dönemini yaşamasını sağladı. Manisa'da gerçekleştirdiği bayındırlık faaliyetlerinin yanı sıra hayır müesseselerine verdiği önem dikkat çekmektedir. Osmanoğulları ve Orta Anadolu'nun en etkili beyliği olan Karamanoğulları ile de iyi ilişkiler kurma yoluna gitti. I. Bayezid, beyliği Osmanlı'ya ilhak etmesine rağmen Ankara savaşından sonra beylik yeniden kuruldu. II. Murad döneminde ise tarih sahnesindeki yerini aldı. 44

XIV. yüzyılda İslâm dünyasında ilmî, dinî ve siyasî merkezleri arasında Kahire öne çıkmaktaydı. Abbasî hilafetinin Kahire'de yeniden tesis edilmesi de Memlükler

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri*, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Zekai Mete, "Tire", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41: 195; W. M. Ramsay, *Anadolu'nun Tarihi Coğrafyası*, çev. Mihri Pektaş, (İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1960), 111, 122.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Feridun Emecen, "Saruhanoğulları", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36: 170-173; Uzunçarşılı, *Anadolu Beylikleri*, 84-91.

için oldukça önem arz etmekteydi. Kahire'nin yanı sıra Şam da önde gelen ilim merkezleri arasındaydı. Sultanların yanı sıra devlet adamları da söz konusu şehirlere çok sayıda medrese yaptırarak buraları ilim merkezi haline getirilmiştir. Böylece muhtelif şehirlerden buralara hem âlimler hem de ilim tâlipleri gelmişlerdir. Bu ilmî inkişaf sayesinde Anadolu'dan bazı âlimler de söz konusu şehirlere giderek hem ilim tahsil etmişler hem de buralardaki medreselerde görev almışlardır.

Anadolu Selçuklularının zayıflaması ve Anadolu'ya Moğolların egemen olmasının ardından bu toprakları ele geçirmek amacıyla İlhanlılar ve Memlükler harekete geçmiştir. Anadolu'da siyasî bir birlik olmadığı halde Anadolu'nun güneyinde, Suriye ve Mısır'a hâkim olan Memlükler Devleti (1250-1517), siyasî istikrarı sağlamış ve Anadolu'daki bazı beyliklerle güçlü ticarî ilişkiler geliştirmişti.<sup>45</sup>

#### 1.2.2. İsmi, Doğumu ve Nesebi

İbn Melek'in asıl ismi, İzzeddin Abdüllatif b. Abdülaziz b. Melek Firişte'dir.<sup>46</sup>

Farsça melek anlamına gelen firişte kelimesi, melek demektir. İbn Melek veya Firişteoğlu olarak meşhur olmuştur. İbn Melek, "Melek'in oğlu" manasına gelmektedir. Temiz ahlakı, saflığı, erdemi ve melek tabiatı ile bu unvanı aldığı kaydedilmektedir.<sup>47</sup>

İlmiyeye mensup bir aileden geldiği ve babasından ders aldığı bilinen<sup>48</sup> İbn Melek, Tire'de yaşamıştır. Doğum tarihi hakkında çeşitli rivayetler olmasına rağmen kesin bir bilgi yoktur.<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> F. Akkuş Yiğit, "Ramazanoğulları Beyliği'nin Kuruluşu", *Gazi Akademik Bakış*, 7/13 (2013): 210-216; Ayşegül Kılıç, "Karamanoğulları'nın Tarsus'ta Tutunma Mücadelesi ve Bölgedeki Anadolu Beylikleri ile Olan İlişkileri", *Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi*, 18/1, (2016): 318-320.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Taşköprizâde Ahmed Efendi, eş-Şekâ'iku'n-nu'mâniyye fî ulemâi'd-devleti'l-Osmâniyye, nşr. Ahmed Suphi Furat (İstanbul: 1985), 45; Leknevi, el-Fevâidü'l-behiyye, 107; Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, haz. M. A. Yekta Saraç, (Ankara: TÜBA, 2016), 1: 230; Mustafa Baktır, "İbn Melek", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20: 175.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Bağdatlı İsmail Paşa, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 1: 617; Mustafa Baktır, "Tireli İbni Melek Hayatı Eserleri ve Menar Şerhi", *Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi*, 9 (1990), 48.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> İzzeddin Abdüllatif b. Abdülaziz b. Melek, *Mebâriku'l-ezhâr fî şerhi Meşârikı'l-envâr*, nşr. Ebu Eşref b. Abdilmaksud b. Abdirrahman, 1. Baskı (Beyrut: Dâru'l-Cîl, 1995), 1: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Baktır, "İbn Melek", 20: 175.

İbn Battûta'nın 732'de (1332) Anadolu'ya yaptığı seyahat sırasında Birgi'de karşılaştığı Kadı İzzeddin Firişte'nin dindar ve fazilet sahibi olduğu için "Firişte" lakabıyla tanındığına dair verdiği mâlumattan<sup>50</sup> İbn Melek'in bu lakabı babasına nisbetle aldığı anlaşılmaktadır. Nitekim bazı eserlerinde babasının adı Abdülaziz, bazılarında ise Firişte olarak geçmektedir.

Tireliler İbn Melek'i o kadar sevmişlerdir ki, onun hakkında efsane niteliğinde olaylar anlatmışlardır. Bunlardan birisi şöyledir:

"Abdullatif Efendi'nin babası Hicaz'a giderken eşi hâmile imiş, evlâdını Allah'a emanet edip gitmiş, dönüşünde eşinin hâmile olarak bir gün önce öldüğünü öğrenince son derece müteessir olmuş: 'Ben, onu Allah'a ısmarlayarak gitmiştim. Hüdâ onu esirgemiştir' diyerek karısının kabrini açtırmış, kabirde Abdullatif Efendi'yi serçe parmağını emer bir vaziyette görmüşler! Ondan ötürü Melekler kendisini koruduklarına kanaat getirerek Melekoğlu anlamına gelen 'İbn Melek' lakabını vermişler".<sup>51</sup>

#### 1.2.3. Hocaları

İbn Melek'in hocaları hakkında kaynaklarda yeterli bilgi bulunmamaktadır. Ulaşabildiğimiz kadarıyla ancak iki hocasını tespit edebildik:

- 1. Mebâriku'l-ezhâr fî şerhi Meşârikı'l-envâr'de<sup>52</sup> babasından 'babam ve hocam' diye bahsetmesinden babasının hocalarından birisi olduğu anlaşılmaktadır.
- 2. Şerhu Mecmai'l-bahreyn'de<sup>53</sup> Sultan Murad Hudâvendigâr devrinin meşhur âlimlerinden Alâeddin Ali Esved'den (ö. 800/1397) hocam diye bahsetmektedir. Esved, İznik medresesinde müderrislik yapmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ebû Abdillâh Şemsüddîn (Bedrüddîn) Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed b. İbrâhîm el-Levâtî et-Tancî, Tuhfetü 'n-nüzzâr fî garâibi 'l-emsâr ve acâibi 'l-esfâr, nşr. Ali el-Müntasır, (Beyrut: 1975), 1:328.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Cemal Muhtar, İki Kur'an Sözlüğü Luğat-ı Ferişteoğlu ve Luğat-ı Kânûn-ı İlahi, (İstanbul: İFAV, 1993), 17; Faik Tokloğlu, Büyük Mütefekkir ve Mutasavvıf Abdüllatif ibni Melek, (İzmir: Berrin Matbaası, 1955), 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> İbn Melek, *Mebâriku'l-ezhâr*, 1: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> İbn Melek, Şerhu Mecmai 'I-bahreyn, Süleymaniye Ktp., Hafiz Ahmed, nr. 36, vr. 129b; Ahmet Özel, "Alâeddin Ali Esved", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2: 319.

#### 1.2.4. Öğrencileri

İbn Melek, Tire'de uzun süre müderrislik yapmıştır. Kaynaklardan tespit edebildiğimiz öğrencileri şunlardır:

- 1. Cafer b. İzzeddin Abdullatif b. Melek. İbn Melek'in oğludur.
- 2. Muhammed b. İzzeddin Abdullatif b. Melek (ö. 854/1450). İbn Melek'in oğludur.54
- 3. İbn Melek'in hocalığını yaptığı medreseyi yaptıran Germiyanoğulları ordusunda subaşı olan Mübârizeddin Gazi Mehmed Bey (ö. 733/1334)'in oğulları İsa Çelebi, Selim Çelebi ve Hızırşah da öğrencileri arasındadır. 55
- 4. Ebû Abdullah Muhyiddin Muhammed b. Süleyman b. Said b. Mes'ud el-Kâfiyeci er-Rûmî (ö. 879/1274). İbnü'l-Hâcib'in el-Kâfiye adlı eserini çok okuttuğu için "Kâfiyeci" lakabıyla tanınmıştır. Bu eser, ez-Zemahşerî (ö. 538/1144)'nin el-*Mufassal fî sınâ 'ati 'l-i 'râb'* ının muhtasarıdır. <sup>56</sup>

#### 1.2.5. Eserleri

İbn Melek fıkıh, usûl-i fıkıh ve hadis alanlarında eserler kaleme almıştır. İbn Melek'in teliften daha ziyade şerhçiliği öne çıkmaktadır. Bunlardan Menârü'l-envâr ve Meşâriku'l-envâr şerhleri, Osmanlı medreselerinde ders kitabı olarak okutulan eserlerdir.<sup>57</sup>

1. Şerhu Menâri'l-envâr. Ebü'l-Berekât en-Nesefî'nin (ö. 710/1310) fikih usulüne dair muhtasar eserinin şerhidir. Kitapta Hanefîler'in yanında Şâfiî ve Mâlikî usulcülerinin görüşlerine de yer verilmiş, zaman zaman Nesefî de tenkit edilmiştir. Şerh üzerine Şerefeddin Yahyâ b. Karaca er-Ruhâvî (ö.942/1535'den sonra), Azmîzâde Mustafa Hâletî (ö.1040/1630) ve Radıyyüddin İbnü'l-Hanbelî (ö.971/1563) birer hâşiye yazmıştır.<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Baktır, "Tireli İbni Melek", 55.

<sup>55</sup> Baktır, "Tireli İbni Melek", 49; Baktır, "İbn Melek", 20: 175; Recep Cici, Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Calışmaları (Kuruluştan Fatih Devri Sonuna Kadar), (Bursa: Arasta Yayınları, 2001), 68.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Hasan Gökbulut, "Kâfiyeci", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24;154; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 197-198; Muhyiddin Ebû Abdillah Muhammed b. Süleyman el-Kâfiyeci el-Hanefi, Kitâbû't-Teysîr fî kavâidi 'ilmi't-tefsîr, nşr. İsmail Cerrahoğlu, 2. Baskı (Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1989), 8.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Baktır, "İbn Melek", 20: 175.

<sup>58</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1825; Mustafa Baktır, "İbn Melek", 20: 175.

2. Mebâriku'l-ezhâr fî şerhi Meşârikı'l-envâr. Ebü'l-Fezâil Radıyyüddîn (Radî) Hasan b. Muhammed b. Hasan es-Sâgânî (ö. 650/1252)'nin Meşâriku'l-envâri'n-nebeviyye adlı eserinin şerhidir. Buhârî ile Müslim'deki hadislerin senedleri ve tekrarları çıkarılmak suretiyle derlenen eser 2250 kadar hadis ihtiva etmektedir. Hadis izahlarının özlü şekilde yapıldığı ve fıkhî hükümlerin açıklanmasına daha çok ağırlık verildiği bu şerh birçok defa basılmıştır.<sup>59</sup>

Şerh üzerinde Bergamalı İbrâhim'in *Envârü'l-bevârık fî tertîbi Şerhi'l-Meşârık* adıyla bir tertip çalışması vardır. <sup>60</sup>

- 3. Şerhu Mecmai'l-bahreyn. Hanefî fakihlerinden Muzafferüddin İbnü's-Sââtî'nin fikha dair eserinin şerhidir. Sonraki fikih kitaplarında çokça atıfta bulunulan eserin birçok yazma nüshası mevcuttur. İbn Kutluboğa bu şerh üzerine bir hâşiye yazmıştır. Eserin yazma nüshalarının sayısına ve yaygınlığına bakıldığında, yazıldığı günden itibaren yoğun ilgi gördüğü anlaşılmaktadır.
- 4. Firişteoğlu Lugatı. En eski Arapça-Türkçe sözlüklerden biri olup Lugatı Firişteoğlu, Lugatı Firiştezâde ve Lugatı İbn Firişte gibi adlarla da anılır. Müellifin, torunu Abdurrahman için manzum olarak kaleme aldığı eser, yirmi iki kıtadan meydana gelmekte ve büyük bir kısmında Kur'ân-ı Kerîm'de geçen 1528 Arapça kelimenin Türkçe karşılığı verilmektedir. Subha-i Sıbyân ve Tuhfe-i Vehbî gibi Arapça-Türkçe sözlüklere öncülük eden eser bazı âlimler tarafından şerhedilmiş veya alfabetik şekilde düzenlenmiştir. Birçok yazma nüshası bulunan, ayrıca çeşitli baskıları yapılan Firişteoğlu Lugatı, Cemal Muhtar tarafından Firişteoğlu Abdülmecid'in Lugatı Kânûn-ı İlâhî'si ile birlikte Latin harflerine çevrilerek neşredilmiştir.
- 5. Şerhu'l-Vikâye. Tâcüşşerîa'nın Hanefî mezhebinde "mütûn-i erbaa" diye anılan dört metinden biri olan eserinin en muteber şerhlerindendir. İbn Melek'in hayatının sonlarına doğru yazdığı eser onun ölümü üzerine kaybolunca oğlu Muhammed babasının müsveddelerinden faydalanıp bazı ilâvelerde bulunmak

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 2: 1689; Baktır, Mustafa, "İbn Melek", 20: 175; İstanbul 1287, 1303, 1306, 1309, 1311, 1314, 1315, 1328, 1329; nşr. Eşref b. Abdülmaksûd, I-III, Beyrut 1415/1995.

<sup>60</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1689; Baktır, Mustafa, "İbn Melek", 20: 175.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 2: 1601; Baktır, Mustafa, "İbn Melek", 20: 175; Beyazıt Devlet Ktp., Bayezid, nr. 2492; Millet Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 707-708; Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 750; Râgıb Paşa Ktp., nr. 478.

<sup>62</sup> Muhtar, İki Kur'ân Sözlüğü, 24-26.

suretiyle eseri yeniden kaleme almıştır. <sup>63</sup> Bu eserin çeşitli yazma nüshaları günümüze ulaşmıştır. Kitap yazma halindedir, basılmamıştır. <sup>64</sup>

6. Şerhu Tuhfeti'l-mülûk. Zeynüddin Muhammed b. Ebû Bekir er-Râzî'nin (v. 666/1268'den sonra) ibadetlere dair muhtasar eserinin şerhidir. Eser, Ali Esad Ribâhî tarafından tahkik edilerek Beyrut'ta İbn Hazm yayınevi tarafından 2011 yılında neşredilmiştir.

Kitap, Kitabu't-tahâret, Kitabu's-Salât, Kitabu'z-Zekât, Kitabu's-Savm, Kitabu'l-Hac, Kitabu'l-Cihâd, Kitabu's-Sayd ve'z-Zebâih, Kitabu'l-Kerâhiye, Kitabu'l-Ferâiz, ve Kitabu'l-Kesb mea'l-Edeb gibi bölümlerden oluşmuştur.

7. Bedrü'l-vâizîn ve zuhrü'l-âbidîn. Yirmi bölümden meydana gelen bir eser olup iman, kelime-i tevhid ve ibadetlerle ilgili konuları ihtiva etmektedir. Kâtib Çelebi'nin İbn Melek'e nisbet ettiği eserin<sup>65</sup> müellif adı kaydedilmeyen çeşitli nüshaları bulunmaktadır.<sup>66</sup> Kitap yazma haldedir, basılmamıştır.

İbn Melek'in oğlu Muhammed'in de üç aylar, bayramlar, âşûrâ ve cuma gününün faziletine dair *Zuhrü'l-âbidîn* adlı bir eseri vardır.<sup>67</sup>

#### 1.2.6. Vefatı

İbn Melek'in vefat tarihi ihtilâflıdır. Brockelmann eserinde iki ayrı tarih vermiştir, bir yerde 800/1397, başka yerde ise 850/1447 olarak zikretmektedir.<sup>68</sup> Muhtemel vefat tarihine dair elimizde çeşitli deliller vardır. Bunlar söyle sıralanabilir:

- 1. İbn Melek, Zeylaî'nin (ö. 743/1343) *Tebyînü'l-hakâik*'inden *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'de nakillerde bulunuyor. Buna göre hicri 743 yılından sonra vefat etmiş olması muhtemeldir.
- 2. Yine İbn Melek, Bâbertî'nin (ö. 786/1384) *Tuhfetü'l-ebrâr fî şerhi Meşâriki'l-envâr* üzerine itirazları vardır. Bu itirazları H. Murat Kumbasar, "*Bâbertî* ile İbn Melek Arasındaki Fıkhî Tartışmalar Tuhfe -Mebarık Özelinde" isimli

<sup>63</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 2021.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Baktır, "İbn Melek", 20: 176; (Süleymaniye Ktp., Murad Buhârî, nr. 118; Hasan Hüsnü Paşa, nr. 371; Serez, nr. 687; Fâtih, nr. 1892, 1893) ve İbn Melek'e ait eski şeklin (Süleymaniye Ktp., Turhan Vâlide Sultan, nr. 139; İsmihan Sultan, nr. 151; Şehid Ali Paşa, nr. 866)

<sup>65</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 1: 231.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Süleymaniye Ktp., Bağdatlı Vehbi Efendi, nr. 2072; Yazma Bağışlar, nr. 474; Reşid Efendi, nr. 577; Tekelioğlu, nr. 443; İbrâhim Efendi, nr. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Süleymaniye Ktp., Reşid Efendi, nr. 537.

<sup>68</sup> Carl Brockelmann, Tarihu'l-Edebi'l-Arabî, (Kahire: Dâru'l-Maârif, 1997), 6: 214, 359.

çalışmasında İbn Melek'in 70 civarında hadiste Bâberti'ye itirazlarından bahsetmektedir.<sup>69</sup> Buna göre de İbn Melek'in 786 yılından sonra öldüğü anlaşılmaktadır.

- 3. Tire'de Necip Paşa Kütüphanesi'ndeki (nr. 200) müellif hatlı *Şerhu Menâri'l-envâr* 821/1418 yılında yazıldığına göre İbn Melek bu tarihten sonra vefat etmiş olmalıdır.
- 4. İbn Melek'in müellif nüshasından istinsah edilmiş olan Tokat İl Halk kütüphanesindeki nüsha (138 demirbaş no'da kayıtlı) 830 senesinde istinsah edilmiştir. Bu nüshada müstensih "Allah uzun ömürler versin" diye dua etmektedir. Samsun Gazi Kütüphanesi 1032 numarada kayıtlı yazmasının sonunda ise Hicri 836 yılında istinsah edildiği ifade edilmekte ve İbn Melek hakkında "Allah kabrini cennet etsin" diye dua edilmektedir.

Bu bilgilere dayanarak İbn Melek'in hicri 830 ile 836 tarihleri arasında vefat ettiği anlaşılmaktadır.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> H. Murat Kumbasar, Bâbertî ile İbn Melek Arasındaki Fıkhî Tartışmalar Tuhfe -Mebârık Özelinde, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2016).

#### İKİNCİ BÖLÜM

#### MECMAU'L-BAHREYN VE İBN MELEK ŞERHİ

Bu bölümde *Mecmau'l-Bahreyn* ve İbn Melek'in onun üzerine yazdığı şerhi üzerinde durulacaktır.

#### 2.1. MECMAU'L-BAHREYN

#### 2.1.1. Muhtevası

Mecmau'l-bahreyn, İbnü's-Sââtî'nin Kudûrî'nin el-Muhtasar'ı ile Ebû Hafs en-Nesefî'nin el-Manzûmetü'n-Nesefiyye adlı eserini bir araya getirdiği; bunlara bazı ilâvelerde bulunduğu, sahih ve fetva için tercih edilen görüşlere işaret ettiği bir eserdir. 70 Fıklın bütün konularını kapsamaktadır. Mecmau'l-bahreyn'in, Hanefî mezhebindeki muhtasarlara kıyasla mukayeseli bir fıkıh kitabı olarak değerlendirilmesi daha uygun olabilir. Çünkü muhtasar metinler sadece Hanefî mezhebindeki müftâ bih görüşleri verirken Mecmau'l-bahreyn Hanefî mezhebi imamlarının yanında Şafîî ve Malikî mezhebinin görüşlerine de yer vermiştir. Mecmau'l-bahreyn'in de aralarında bulunduğu bu metinlerin ortak bir diğer özelliği de, hükümlerin delillerine yer vermiyor oluşlarıdır.

Hanefi mezhebinin en seçkin dört fikih kitabi olan *mütûn-i erbaa*, Ebu'l-Hüseyn el-Kudûrî'nin (428/1037) *Muhtasaru'l-Kudûrî*, Mahmud b. Ahmed b. Ubeydullah'ın (673/1274) *Vikâyetü'r-rivaye fî mesâili'l-Hidaye*, Abdullah b. Mahmud el-Mevsilî'nin (683/1284) *el-Muhtâr li'l-fetvâ* ve Ebu'l-Berakât en-Nesefî'nin (710/1310) *Kenzu'd-dakâik* isimli eserleridir.

Mecmau'l-bahreyn ile mütûn-i erbaa içinde yer alan diğer kitapların muhtevası hakkında fikir sahibi olabilmek için bu dört kitabın konularını bir tablo halinde karşılaştırmak uygun olacaktır.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Özel, "*İbnü's-Sââtî*", 21: 190.

| Mecmau'l-bahreyn  | el-Vikâye        | el-Muhtar           | Kenzü'd-         |
|-------------------|------------------|---------------------|------------------|
|                   |                  |                     | dekâik           |
| Mukaddime         | Mukaddime        | Mukaddime           | Mukaddime        |
| Kitâbu't-tahâre   | Kitâbu't-tahâre  | Kitâbu't-tahâre     | Kitâbu't-tahâre  |
| Kitâbu's-salât    | Kitâbu's-salât   | Kitâbu's-salât      | Kitâbu's-salât   |
| Kitâbu'z-zekât    | Kitâbu'z-zekât   | Kitâbu'z-zekât      | Kitâbu'z-zekât   |
| Kitâbu's-savm     | Kitâbu's-savm    | Kitâbu's-savm       | Kitâbu's-savm    |
| Kitâbu'l-hac      | Kitâbu'l-hac     | Kitâbu'l-hac        | Kitâbu'l-hac     |
| Kitâbu'l-buyû     | Kitâbu'n-nikâh   | Kitâbu'l-buyû       | Kitâbu'n-nikâh   |
| Kitâbu'r-rehn     | Kitâbu'r-radâ    | Kitâbu'ş-şuf'a      | Kitâbu'r-radâ    |
| Kitâbu'l-hacr     | Kitâbu't-talâk   | Kitâbu'l-icâre      | Kitâbu't-talâk   |
| Kitâbu'l-me'zûn   | Kitâbu'l-atâk    | Kitâbu'r-rehn       | Kitâbu'l-i'tâk   |
| Kitâbu'l-ikrâr    | Kitâbu'l-eymân   | Kitâbu'l-kısmet     | Kitâbu'l-eymân   |
| Kitâbu'l-icâre    | Kitâbu'l-hudûd   | Kitâbu edebi'l-kâdî | Kitâbu'l-hudûd   |
| Kitâbu'ş-şuf'a    | Kitâbu's-serika  | Kitâbu'l-hacr       | Kitâbu's-serika  |
| Kitâbu'ş-şerike   | Kitâbu'l-cihâd   | Kitâbu'l-me'zûn     | Kitâbu's-siyer   |
| Kitâbu'l-mudârebe | Kitâbu'l-lakît   | Kitâbu'l-ikrâh      | Kitâbu'l-lakît   |
| Kitâbu'l-vekâlet  | Kitâbu'l-lukata  | Kitâbu'd-da'vâ      | Kitâbu'l-lukata  |
| Kitâbu'l-kefâlet  | Kitâbu'l-âbık    | Kitâbu'l-ikrâr      | Kitâbu'l-âbık    |
| Kitâbu'l-havâle   | Kitâbu'l-mefkûd  | Kitâbu'ş-şehâdât    | Kitâbu'l-mefkûd  |
| Kitâbu's-sulh     | Kitâbu'ş-şerike  | Kitâbu'l-vekâlet    | Kitâbu's-şerike  |
| Kitâbu'l-hibe     | Kitâbu'l-vakıf   | Kitâbu'l-kefâlet    | Kitâbu'l-vakıf   |
| Kitâbu'l-vakf     | Kitâbu'l-bey'    | Kitâbu'l-havâle     | Kitâbu'l-buyû    |
| Kitâbu'l-gasb     | Kitâbu's-sarf    | Kitâbu's-sulh       | Kitâbu's-sarf    |
| Kitâbu'l-vedîa    | Kitâbu'l-kefâlet | Kitâbu'ş-şerike     | Kitâbu'l-kefâlet |
| Kitâbu'l-âriye    | Kitâbu'l-havâle  | Kitâbu'l-mudârebe   | Kitâbu'l-havâle  |
| Kitâbu'l-lakît    | Kitâbu'l-kadâ    | Kitâbu'l-vedîa      | Kitâbu'l-kadâ    |
| Kitâbu'l-lukata   | Kitâbu'ş-şehâdât | Kitâbu'l-lakît      | Kitâbu'ş-şehâdât |
| Kitâbu'l-hünsâ    | Kitâbu'l-vekâlet | Kitâbu'l-lukata     | Kitâbu'l-vekâlet |
| Kitâbu'l-mefkûd   | Kitâbu'd-da'vâ   | Kitâbu'l-âbık       | Kitâbu'd-da'vâ   |
| Kitâbu'l-ibâk     | Kitâbu'l-ikrâr   | Kitâbu'l-mefkûd     | Kitâbu'l-ikrâr   |

| Kitâbu ihyâi'l-mevât       | Kitâbu's-sulh        | Kitâbu'l-hünsâ       | Kitâbu's-sulh        |
|----------------------------|----------------------|----------------------|----------------------|
| Kitâbu'l-müzâraa           | Kitâbu'l-mudârebe    | Kitâbu'l-vakf        | Kitâbu'l-mudârebe    |
| Kitâbu'l-müsâkât           | Kitâbu'l-vedîa       | Kitâbu'l-hibe        | Kitâbu'l-vedîa       |
| Kitâbu'n-nikâh             | Kitâbu'l-âriyye      | Kitâbu'l-âriye       | Kitâbu'l-âriye       |
| Kitâbu'r-radâ              | Kitâbu'l-hibe        | Kitâbu'l-gasb        | Kitâbu'l-hibe        |
| Kitâbu't-talâk             | Kitâbu'l-icârât      | Kitâbu ihyâi'l-mevât | Kitâbu'l-icâre       |
| Kitâbu'l-itk               | Kitâbu'l-mükâbe      | Kitâbu'ş-şirb        | Kitâbu'l-mükâteb     |
| Kitâbu'l-cinâyât           | Kitâbu'l-velâ        | Kitâbu'l-müzâraa     | Kitâbu'l-velâ        |
| Kitâbu't-diyât             | Kitâbu'l-ikrâh       | Kitâbu'l-müsâkât     | Kitâbu'l-ikrâh       |
| Kitâbu'l-hudûd             | Kitâbu'l-hacr        | Kitâbu'n-nikâh       | Kitâbu'l-hacr        |
| Kitâbu's-sayd ve'z-zebâih  | Kitâbu'l-me'zûn      | Kitâbu'r-radâ        | Kitâbu'l-me'zûn      |
| Kitâbu'l-udhiye            | Kitâbu'l-gasb        | Kitâbu't-talâk       | Kitâbu'l-gasb        |
| Kitâbu'l-eymân             | Kitâbu'ş-şuf'a       | Kitâbu'l-1tk         | Kitâbu'ş-şuf'a       |
| Kitâbu edebi'l-kâdî        | Kitâbu'l-kısmet      | Kitâbu'l-mukâteb     | Kitâbu'l-kısmet      |
| Kitâbu'd-da'vâ             | Kitâbu'l-müzâraa     | Kitâbu'l-velâ        | Kitâbu'l-müzâraa     |
| Kitâbu'ş-şehâdât           | Kitâbu'l-müsâkât     | Kitâbu'l-eymân       | Kitâbu'l-müsâkât     |
| Kitâbu'r-rucû an'ş-şehâdât | Kitâbu'z-zebâih      | Kitâbu'l-hudûd       | Kitâbu'z-zebâih      |
| Kitâbu'l-kısmet            |                      |                      |                      |
|                            | Kitâbu'l-udhiye      | Kitâbu'l-eşribe      | Kitâbu'l-udhiye      |
| Kitâbu'l-ikrâh             | Kitâbu'l-kerâhiyye   | Kitâbu's-serika      | Kitâbu'l-kerâhiyye   |
| Kitâbu's-siyer             | Kitâbu ihyâi'l-mevât | Kitâbu's-siyer       | Kitâbu ihyâi'l-Mevât |
| Kitâbu'l-hazr ve'l-ibâha   | Kitâbu'l-eşribe      | Kitâbu'l-kerâhiyye   | Kitâbu'l-eşribe      |
| Kitâbu'l-Vesâyâ            | Kitâbu's-sayd        | Kitâbu's-sayd        | Kitâbu's-sayd        |
| Kitâbu'l-Ferâiz            | Kitâbu'r-rehn        | Kitâbu'z-zebâih      | Kitâbu'r-rehn        |
|                            | Kitâbu'l-cinâyât     | Kitâbu'l-udhiye      | Kitâbu'l-cinâyât     |
|                            | Kitâbu't-diyât       | Kitâbu'l-cinâyât     | Kitâbu't-diyât       |
|                            | Kitâbu'l-maâkıl      | Kitâbu't-diyât       | Kitâbu'l-maâkıl      |
|                            | Kitâbu'l-vesâyâ      | Kitâbu'l-vesâyâ      | Kitâbu'l-vesâyâ      |
|                            | Kitâbu'l-hünsâ       | Kitâbu'l-ferâiz      | Kitâbu'l-hünsâ       |
|                            |                      |                      | Kitâbu'l-Ferâiz      |
|                            |                      |                      |                      |

Hanefi mezhebinde metinler Kitabu't-taharet ile başlar, Kitabü'l-feraiz ile biter. Şemada da görüldüğü üzere mütûn-i erbaa'nın muhtevası hemen hemen aynıdır. Bazı konularda takdim ve tehir vardır. Yalnızca *el-Vikâye*'de Kitabu'l-feraiz yoktur. Diğer konuların hepsi vardır.

Bunun üç sebebinin olma ihtimali vardır:

- 1. Vikâyetü'r-rivâye fî mesâ'ili'l-Hidâye, Ebü'l-Hasan el-Mergînânî (ö. 593/1197)'nin Hanefî mezhebinde en çok rağbet gören ders kitaplarından olan el-Hidâye'deki meselelerden derlenmiştir. el-Hidâye ise Bidâyetü'l-mübtedî'nin şerhidir. el-Mergînânî bu eserinde Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî'nin el-Câmi 'u's-sağîr'i ile Kudûrî'nin el-Muhtasar'ındaki meseleleri bir araya getirmiştir. el-Câmi 'u's-sağîr' de kitâbu'l-ferâiz konusu olmadığı için bu konuyu almamış olabilir.
- 2. el-Mergînânî, Ferâiz ilminde *Kitâb fi'l-ferâiz* adında müstakil bir kitap yazdığı için *Bidâyetü'l-mübtedî* ve *el-Hidâye*'de bu konuya değinmemiştir. Bu kitabın Süleymaniye Ktp., Reşid Efendi, nr. 380, vr. 89b-90a; Kayseri Râşid Efendi Ktp., Râşid Efendi, nr. 26170 yazmaları vardır.
- 3. Ferâiz ilmini müstakil bir ilim dalı olarak düşünmüş olabilir. Bundan dolayı birçok âlim ferâiz ilmine dair müstakil eserler yazmıştır.

#### 2.1.2. Önemi

*Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn* Hanefi mezhebinde "mütûn-i erbaa"dan biri olarak zikredilmektedir. İbn Kemal'e göre Kenz, Muhtar, Vikaye ve Mecma müellifleri, Hanefi tabakatı içinde ashab-ı temyizdendirler.<sup>71</sup>

İbnü's-Sââtî, Kudûrî'nin *el-Muhtasar*'ı ile Ebû Hafs en-Nesefî'nin *el-Manzûmetü'n-Nesefiyye* adlı eserini bir araya getirip ve bazı ilâvelerde bulunarak, sahih ve fetva için tercih edilen görüşlere işaret ederek diğer metinlere göre farklı bir metotla yazmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Muhammed Seyyid Bey, Fıkıh Usulü -Giriş-, Haz. Hasan Karayiğit, 1. Baskı (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2010), 237.

Mütûn-i erbaa içinde bununan diğer metinler, Hanefî mezhebinde müftâ bih görüşleri verirken *Mecmau'l-bahreyn* mezhep imamlarının görüşlerinin yanında Şafîi ve Mâliki mezhebinin görüşlerini de zikretmiştir.

#### 2.1.3. Konuların İşleniş Tarzı ve Sistematiği

Hanefî fikih literatüründe dört temel metne baktığımız zaman, her müellifin kitabının başında nasıl bir yol izlediğini zikrettiği görülmektedir. *Mecmau'l-bahreyn* görebildiğimiz kadarıyla kendinden önceki eserlerde kullanılmayan özgün bir özelliğe sahiptir. Daha önceki metinler genelde ihtilafları ya açıkça zikretmiş ya da rumuz harfleri kullanarak müctehidlerin görüşlerini vermiştir. Bu eser ise tamamen özgün bir şekilde ihtilafları rumuz kullanmadan cümle yapısıyla belirtmiştir. Bu yöntemin tercih edilmesinde ilk akla gelen ihtimal, başka eserlerde gördüğümüz rumuz harflerinin istinsah aşamasında düşmesi sorununu çözmek için müellifin harflerin yerine cümle yapılarını kullanmış olmasıdır. Çünkü ihtilaflar cümle yapısıyla ifade edilince bu risk büyük ölçüde azalmaktadır.

Ayrıca eserde dikkat çeken bir başka unsur, ihtilaflarda kullanılan cümle yapılarındaki hiyerarşinin, mezhep içi hiyerarşiye uygun olmasıdır. Buna göre belagat açısından en tekitli-güçlü manayı ifade eden haber cümlesi Ebu Hanife için, daha az kuvvetli olan muzari cümle Ebû Yûsuf için ve son olarak mazi siga İmam Muhammed için kullanılmıştır. Bu durum mezhep içi hiyerarşiyi yansıtan ve geleneksel olarak Ebu Hanife'nin mezhepteki üstün konumuna vurgu yapan bir yansımadır. Nitekim diğer metin sahipleri de Ebu Hanife'nin kavillerini merkeze almış, hatta el-Muhtâr sahibi Mevsıli gibi bazı fakihler kitaplarını -bazı istisnalar dışında- tamamen Ebu Hanife'nin kavlinden meydana getirmiştir.

Dikkat çeken başka bir yön de mezhepler arası ihtilaflı görüşleri naklederken Maliki görüşlerin de yeri geldikçe zikredilmesidir. Söz gelimi *el-Hidaye* gibi mukayeseli fıkıh alanında mezhep içinde bayraklaşmış ve nispeten daha hacimli klasik metinlerde bile sadece Şafii'nin ihtilaf ettiği hükümler zikredilirken burada Malik'in de görüşlerine yine cümle yapısı üzerinden yer verilmiştir. Bildiğimiz kadarıyla bu denli kısa olduğu halde mukayeselerde Malik'in görüşlerine de yer veren başka bir metin bulunmamaktadır. Yaşadığı coğrafya olan Bağdat bölgesi o dönemde

Malikilerin bulunduğu bir bölge olmadığı halde Maliki görüşlere yer vermesi de ayrıca kayda değer bir konudur.

İbnü's-Sââtî, kitabını ihtilaflı olan ve olmayan konular olmak üzere ikiye ayırmış ve sonunda da her âlim ve ziyade ettiği konular için birer rumuz koymuştur. Mukaddimeyi üç bölüme ayırmaktayız.

Birinci olarak âlimlerin ihtilaf ettikleri konuları 10 madde halinde açıklamaktadır.

**1. Kaide:** Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed'in muhalif olduğu konularda Ebû Hanîfe'nin görüşlerini isim cümlesi ile zikreder.<sup>72</sup>

| Cümlede haberin önce gelmesi <sup>73</sup>                                                                                                  | وللعجوز حُضُورُ الجَمَاعَةِ                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Haberin cümle gelmesi <sup>74</sup>                                                                                                         | الجَوْرَبُ لَا يُمْسَحُ عَلَيْهِ إِلا مُجَلَّدًا                   |
| Müfred gelmesi bu durumu değiştirmez. <sup>75</sup>                                                                                         | الوترُ واجبُ                                                       |
| Cümle hal cümlesi olarak kullanılmışsa o konuda bir ihtilafın olduğuna delalet etmez. <sup>76</sup>                                         | وَطَهَّرَهَا وَالدَّلْوُ الْأَخِيرُ تَقْطُرُ                       |
| Ebû Hanîfe'ye ait bir rivayeti ihtiva eden nispetler de ihtilafın varlığını göstermez. <sup>77</sup>                                        | الْفَرْضُ آيَةً، وَقَالَا: طَوِيلَةٌ، أَوْ ثَلَاثُ آيات، وهو رواية |
| Ebû Hanîfe ve öğrencilerinin görüşü biri müspet diğeri menfi şeklinde iki şekilde ise sadece isim cümlesini vermekle yetinir. <sup>78</sup> | نَجَاسَةُ الْأَرْوَاثِ غَلِيظَةٌ                                   |
| Öğrencilerinin görüşlerini açıkça izah etmiş olmak için herhangi bir cümle tesniye kipinde biçiminde vermekle yetinir. <sup>79</sup>        | وَنَظَرُ الْوَكِيلِ بِالْقَبْضِ مُسْقِطٌ، وقالا: هو كالرسول.       |

Föu'l-Abbâs Muzafferüddîn Ahmed b. Alî b. Tağlib el-Ba'lebekkî el-Bağdâdî İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn, nşr. İlyas Kaplan, 1. Baskı (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2005), 60-61; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3a-3b.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 61; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 61; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 3b.

- 2. Kaide: Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed'in muhalif olduğu durumlarda Ebû Yûsuf'un görüşlerine faili müstetir muzâri tekil şahıs ile başlayan cümleler ile işaret eder.<sup>80</sup> ويُسْقِطُهُ عَمَّا وَرَاءَ الْعِذَارِ
- 3. Kaide: Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf'un muhalif olduğu durumlarda İmam Muhammed'in görüşlerine faili müstetir mazi tekil şahıs ile başlayan cümleler ile işaret eder. اومَنَعَهُ بِفُحْشِ الْمُبَاشَرَةِ

Ebû Hanîfe ve öğrencilerinin görüşlerinin biri müspet diğeri menfi şeklinde olması halindeki detay birinci kaidede zikredildiği gibidir.

| Muzari ile yetinme örneği:82                      | ويُسْقِطُهُ عما وراء العذار                          |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| Muzariden sonra bir görüş zikretme: <sup>83</sup> | ويَفْتَرِضُ التعديلَ في الأركانِ، ويُوجِبَانُهُ      |
| Mazi ile yetinme örneği:84                        | <u>وَ</u> مَنَعَهُ                                   |
| Maziden sonra bir görüş zikretme: <sup>85</sup>   | وَنَجَّسَ عَيْنَ الْفِيلِ، وَأَلْحَقَاهُ بالسِّبَاعِ |

4. Kaide: Ebû Yûsuf'un, Ebû Hanîfe'ye muhalif olduğu ve konu hakkında İmam Muhammed'den nakledilen bir görüşün olmadığı durumlarda isim cümlesi zikredilerek ardından Ebû Yûsuf'un görüşüne delalet edecek şekilde muzari sığası getirmiştir. 86 ولو خَافَهُ فَانْصَرَفَ، فهو وَاحِبٌ، ويُحَالِقُهُ

<sup>80</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 61-62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>81</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 61-62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>82</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>83</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>84</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>85</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>86</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 62; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

5. Kaide: Ebû Hanîfe'nin, Ebû Yûsuf'a muhalif olduğu bir konuda İmam Muhammed'e ait bir görüş yoksa isim cümlesi ardından muzari fiil cümlesi getirmiştir. <sup>87</sup> والإلصاقُ مُلغَى، وشَرَطَهُ وَشَرَطَهُ وَسُرَطَهُ وَسُرَطَهُ

İmam Muhammed'in görüşünü "Lâ" harfiyle olumsuz getirmiştir.88

**6. Kaide**: Ebû Yusuf'un, İmam Muhammed'e muhalif olduğu bir konuda Ebu Hanifenin görüşü yoksa isim veya fiil cümlesini tercih etmiştir.<sup>89</sup>

Ya da muzariden sonra İmam Muhammed'in görüşünü nefyederek getirmiştir:<sup>90</sup>

**7. Kaide**: Üç imamın farklı görüşlerde olduğu bir konuda görüşleri ifade etmek için önce isim cümlesi ardından muzari fiili zikretmiştir:<sup>91</sup>

İmam Muhammed'in o görüşte olmadığına işaret etmek için nefiy harfı kullanılmıstır:<sup>92</sup>

Sırasıyla Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed'in görüşleri ardı ardına zikredilmiştir. <sup>93</sup>

<sup>87</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 63.

<sup>88</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 63.

<sup>89</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 63.

<sup>90</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 63; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 3b.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 63-64; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>92</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 64; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>93</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 64; İbn Melek, Serhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

**8. Kaide**: Bir konuda İmam Şâfiî'nin muhalif olduğunu ifade etmek için nefsi mütekellim mea sigası ile başlayan yerine göre müspet yerine göre de menfi olarak muzari fiili getirilmiştir.<sup>94</sup>

**9. Kaide:** İmam Züfer'in bir konuda muhalif olduğunu ifade etmek için cemi nunu ilhak edilmiş fiili mazi getirmiştir. <sup>95</sup>

**10. Kaide**: İmam Mâlik'in bir konuda muhalif olduğunu ifade etmek için cemi/çoğul vavı ilhak edilmiş fiili mazi getirmiştir.<sup>96</sup>

İkinci bölüm ise ihtilafın olmadığı, âlimlerin ittifak ettikleri kısımdır. Bunu gösteren kalıplar şunlardır:

| Farklı görüşün olmadığı meselelerde şart       | ولَوْ غَلَبَهُ إِغْمَاءٌ، أَوْ جُنُونٌ، أَوْ زَالَتْ مُسْكَتُهُ |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| cümlesi kullanılmıştır: <sup>97</sup>          | ŕ                                                               |
|                                                | بِنَوْمِ انْتَقَضَ                                              |
| Nefy cümlesi kullanılmıştır: <sup>98</sup>     | ولا يَلْزَمُ الْقِيَامُ لِلْعَجْزِ عَنِ الرَّكُوعِ              |
| Faili zahir fiil kullanılmıştır: <sup>99</sup> | وتَكْتَفِي الْمَرْأَةُ بِتَخْلِيلِ شَعْرِهَا                    |
| Faili açık olan lazım fiil kullanılmıştır: 100 | وينعقد النفل بالشروع لا الفرض                                   |

<sup>94</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 64; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>95</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 64; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 65; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>97</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 65-66; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>98</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 66; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>99</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 66; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4a.

<sup>100</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 66; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

| Faili gizli olan fiil kullanılmıştır: <sup>101</sup> | ويجوز من طرف غدير                          |
|------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Meçhul fiil kullanılmıştır: <sup>102</sup>           | يُفْتَرَضُ فِي الْوُضُوءِ غَسْلُ الْوَجْهِ |

#### Üçüncü bölüm ise imamlar için kullanılmış rumuzları zikretmiştir:

| İmam Adı                                                 | Rumuzu |
|----------------------------------------------------------|--------|
| Ebu Hanife <sup>103</sup>                                | ٦      |
| Ebu Yusuf <sup>104</sup>                                 | , w    |
| İmam Muhammed <sup>105</sup>                             | •      |
| İmam Züfer <sup>106</sup>                                | j      |
| İmam Şafii <sup>107</sup>                                | ٤      |
| İmam Malik <sup>108</sup>                                | হা     |
| Kudûrî ve Manzûme'de olmayan<br>meseleler <sup>109</sup> | د      |

Cümlenin tamamı okunmasa bile, ihtilaflı görüşler konulan harfler sayesinde anlaşılacaktır. Bu harfler; varlığı faydalı, yokluğu ise zararlı olmayan bir hâşiye mesabesindedir. Bu harflerin aşağıdaki faydaları sebebiyle kitapta bulunması anlamlıdır:

<sup>101</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 66; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4a.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 66; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 67; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 67; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 67; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4b.

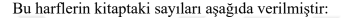
<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 67; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4b.

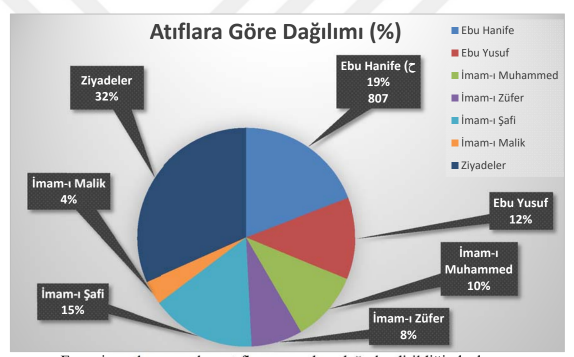
<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 67; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 67; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> İbnü's-Sââtî, Mecmau'l-bahreyn, 67; İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, 4b.

- i. Meselenin ihtilaflı olduğunu daha hızlı bir şekilde anlama, 110
- ii. İmamların görüşlerine delâlet eden cümlelerden maksadın kim olduğunu anlamakta zorlanacak müptedilere yardımcı olma, 111
- iii. Arapça bilmeyen ve bu sebeple cümle çeşitlerinden haberi olmayan kimselere zikredilen görüşün kime ait olduğunu gösterme, 112
- iv. Müstensihlerin olası hatası sebebiyle cümlenin tam olarak temyiz edilememesi durumunda muhtemel karışıklığı önleme,<sup>113</sup>
- v. Dal (4) harfinde olduğu gibi, Muhtasar ve Manzûme'ye ilave edilen meselelere dikkat çekme<sup>114</sup>





Eser, imamlara yapılan atıflar açısından değerlendirildiğinde karşımıza şu şekilde bir tablo çıkmaktadır: Ebu Hanife 807, Ebu Yusuf 510, İmam-ı Muhammed 438, İmam-ı Züfer 318, İmam-ı Şafi 653, İmam-ı Malik 153 ve ziyadeler ise 1335 atıf almıştır. Yüzdelik dağılıma göre değerlendirildiğinde Ebu Hanife'ye %19, Ebu Yusuf'a %12, İmam-ı Muhammed'e %10, İmam-ı Züfer'e %8, İmam-ı Şafi'ye %15,

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 68; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 68; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 68; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 68; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> İbnü's-Sââtî, *Mecmau'l-bahreyn*, 68; İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, 4b.

İmam-ı Malik'e %4 oranında atıfta bulunulmuştur. Ziyadeler ise toplam içinde %32'ye tekabül etmektedir.

#### 2.1.4. Üzerine Yapılan Çalışmalar

*Mecmau'l-bahreyn*'in Türkiye'de ve Türkiye dışındaki kütüphanelerde 150 civarında yazma nüshası bulunmaktadır. Bunların yarıya yakını Süleymaniye Kütüphanesi'ndedir.

Eser üzerine başta bizzat müellifi tarafından olmak üzere birçok şerh ve hâşiye yazılmıştır. Müellife ait şerhin otuz kadar, çok tutulan İbn Melek'e ait şerhin ise 200'ü aşkın nüshası günümüze ulaşmıştır.

*a) İbnü's-Sââtî, Şerhu Mecmai'l-bahreyn:*<sup>115</sup> Eser Salih b. Abdullah b. Salih el-Haydân, Halid b. Abdullah b. Muhammed el-Haydân ve Abdullah b. Salih b. Muhammed el-Haydân isimli üç araştırmacı tarafından doktora tezi olarak tahkik edilmiş ve Riyad'da Dâru'l-Efhâm ve Dâru'l-Felah tarafından 2015 yılında 10 cilt halinde yayınlanmıştır.

Bu şerhe Cemâleddin Aksarâyî bir hâşiye yazmıştır (Süleymaniye Ktp., Fâtih, nr. 1472).

- b) Ebü'l-Abbas Şehâbeddin Ahmed b. İbrâhim el-Ayıntâbî, el-Menba fî şerhi'l-Mecma<sup>116</sup>
- c) İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn<sup>117</sup> İbn Kutluboğa bu şerh üzerine bir hâşiye kaleme almıştır.<sup>118</sup>

Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1601; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191; Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 768, Cârullah Efendi, nr. 707-708; Millet Ktp., Murad Molla, nr. 891; Dârü'l-kütübi'l-Mısriyye, el-Fıkhü'l-Hanefî, nr. 472, IV ve V. ciltler müellif hattı.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 2: 1600; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191; Süleymaniye Ktp., Fâtih, nr. 1752-1754, Şehid Ali Paşa, nr. 838, 840, Mahmud Paşa, nr. 191-192; Millet Ktp., Murad Molla, nr. 889; Beyazıt Devlet Ktp., Veliyyüddin Efendi, nr. 1213-1214; Köprülü Ktp., Fâzıl Ahmed Paşa, nr. 587; Dârü'l-kütübi'z-Zâhiriyye, nr. 2623, 4472, 7066, 8281, 9360-9361.

<sup>117</sup> Kâtib Çelebi, *Keşfü'z-zünûn*, 2: 1601; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191; Millet Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 809-814, Murad Molla, nr. 885-887; Beyazıt Devlet Ktp., Bayezid, nr. 2006, 2097-2099, 2246-2248, 2334-2335, Veliyyüddin Efendi, nr. 1215-1217; Süleymaniye Ktp., Süleymaniye, nr. 272, 489-492, Fâtih, nr. 1760-1766; Amasya Beyazıt Ktp., nr. 344-347, 350, 353-356, 358; Dârü'l-kütübi'z-Zâhiriyye, nr. 7083 [müellif nüshasından istinsah edilmiş olup üzerinde İbn Âbidîn'e ait notlar vardır], 2650, 3708, 6584, 8280, 9522.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Beyazıt Devlet Ktp., Bayezid, nr. 2492; Millet Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 707-708; Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 750; Râgıb Paşa Ktp., nr. 478.

- *d) İbnü'z-Ziyâ el-Mekkî, el-Meşra fî şerhi'l-Mecma*<sup>119</sup> (Süleymaniye Ktp., Cârullah Efendi, nr. 705, 1. cilt; ayrıca bk. Brockelmann, GAL, I, 477).
- *e) Bedreddin el-Aynî, el-Müstecma fî şerhi'l-Mecma*<sup>120</sup> (Millet Ktp., Murad Molla, nr. 888; Beyazıt Devlet Ktp., Veliyyüddin Efendi, nr. 1222; Süleymaniye Ktp., Damad İbrâhim Paşa, nr. 580).
- f) Ebü'l-Abbas İbn Şabân et-Trablusî, Teşnîfü'l-mesma ale (fî şerhi)'l-Mecma<sup>121</sup> (Beyazıt Devlet Ktp., Veliyyüddin Efendi, nr. 1218-1219, Bayezid, nr. 2452; Râgıb Paşa Ktp., nr. 525; Nuruosmaniye Ktp., nr. 45; Süleymaniye Ktp., Cârullah Efendi, nr. 702).
- g) Ebü'l-Mevâhib Ahmed b. Ebü'r-Rûh Îsâ b. Halef er-Reşîdî, Kurretü'l-ayn fî halli elfâzi Mecmai'l-bahreyn<sup>122</sup> (Süleymaniye Ktp., Sultan I. Ahmed, nr. 92). Eser üzerine yazılmış bir talikattır.
- h) Şemseddin Konevî, *Mecmau'l-bahreyn*'e Ahmed b. Hanbel'in görüşlerini ilâve etmek suretiyle *Dürerü'l-bihâr* adlı bir eser kaleme almıştır (Süleymaniye Ktp., Reşid Efendi, nr. 196, Cârullah Efendi, nr. 640, Reîsülküttâb Mustafa Efendi, nr. 330, Ayasofya, nr. 2244; Nuruosmaniye Ktp., nr. 1523; TSMK, III. Ahmed, nr. 1035; Amasya Beyazıt Ktp., nr. 1461). *Mecmau'l-bahreyn* üzerine diğer bazı şerhlerle ihtisar ve nazım çalışmaları da yapılmıştır (Keşfü'z-zunûn, II, 1599-1601).
- ı) *Şerhu Mecmai'l-Bahreyn*, Muhammed b. Yunus el-Ayaslûğî. (Süleymaniye Kütüphanesi, Laleli.nr. 995)

#### 2.1.5. Kaynakları

Müellif kitabının mukaddimesinde iki temel kaynağının Kudûrî'nin *el-Muhtasar*'ı ile Ebû Hafs en-Nesefî'nin *el-Manzûmetü'n-Nesefiyye*'si olduğunu ifade

<sup>119</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1601; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191.

<sup>120</sup> Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1600; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191.

<sup>121</sup> Kâtib Celebi, Kesfü'z-zünûn, 2: 1601; Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Özel, "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin", 21:191.

etmektedir. İbn Melek, müellifin ziyadelerin çoğunu Mülteka'l-Bihâr Şerhu'l-Manzume'den<sup>123</sup> aldığını zikretmektedir. <sup>124</sup>

#### 2.1.6. Fıkıh Literatüründeki Yeri

Mecmau'l-bahreyn üzerine çok sayıda şerh yazılmış ve sonraki dönemde yazılan fıkıh kitaplarında da bu esere bolca atıf yapılmıştır. Onlardan bazıları ise şunlardır:

Simavna Kadısı Oğlu Seyh Bedreddin Mahmud (ö. 823/1420), et-Teshîl'inde İbnü's-Sââtî'nin *Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn* metodunu ve rumuzlarını aynen kullanmıştır. 125

İbrâhîm el-Halebî (ö. 956/1549), Mülteka'l-ebhur isimli eserinde Mecmau'lbahreyn ve mülteka'n-neyyireyn'in meselelerini de ilave ettiğini zikretmektedir. 126

Ahmed eş-Şelebî (ö.1021) Tebyînü'l-hakâik haşiyesinde Mecmau'l-bahreyn'e 18 defa atıfta bulunmuştur.

Şeyhîzâde Damad Efendi (ö. 1078/1667) Mecmau'l-enhur fî şerhi Mülteka'lebhur'da iki kez atıfta bulunmuştur.

İbn Âbidîn Muhammed Emîn (ö. 1252/1836), Reddü'l-muhtâr ale'd-Dürri'lmuhtâr'ında defalarca atıfta bulunmuştur.

İbn Âbidînzâde Alâüddîn Muhammed (ö. 1306/1889) Kurretü uyûni'l-ahyâr li-tekmileti Reddi'l-muhtâr'ında defalarca atıfta bulunmuştur.

Mecmau'l-bahrevn kendisinden sonra gelen bircok alim tarafından istifade edilen bir kitaptır ve yukarıda bazı örnekleri zikredildiği gibi çokca atıflar yapılmıştır.

<sup>123</sup> Muhammed b. Mahmud b. Muhammed Tacu'd-Din Ebu'l-Mefahir ez-Zevzenî'nin Manzumetü'n-Nesefi'ye yaptığı şerhtir. 699 tarihleri civarında vefat etmiştir. Katib Çelebi, Keşfü'z-zünûn, 2: 1868; Kutluboğa, *Tacu't-teracim*, 278-279.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> İbn Melek, Şerhu Mecmai'l-bahreyn, vr. 3a.

<sup>125</sup> Dadaş, Şeyh Bedreddin, 79-86.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, *Mülteka'l-ebhur*, nşr. Vehbi Süleyman Gaveci el-Elbânî, (Beyrut: Müessesetü'r-Risâle li'n-Nâşirun, 1989), 10.

#### 2.2. ŞERHU MECMAİ'L-BAHREYN

#### 2.2.1. Muhtevası ve Yazılış Nedeni

*Şerhu Mecmai'l-bahreyn* Hanefi mezhebinde *Mecmau'l-bahreyn* üzerine İbn Melek'in kaleme aldığı bir şerhtir.

Hanefî mezhebinin fikih ilmine dair temel kitapları ile karşılaştırıldığında *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'in orta hacimli bir kitap olduğu söylenebilir. Nitekim İbn Melek mukaddimede kitabının okuyucuyu usandıracak kadar uzun olmadığını özellikle vurgular. Miras hukuku<sup>127</sup> hariç fikhin bütün konuları kitapta mevcuttur.

*Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'in aslı olan *Mecmau'l-bahreyn* arasındaki en önemli fark, şerhte verilen görüşlerin gerekçelerine değinilmiş olmasıdır.

İbn Melek şerhinde hem asıl metne hem de İbnü's-Sââtî'nin kendi eserine yazdığı şerhine yorum ve müdahalede (129 yerde) bulunmaktadır. İbn Melek'in *Mecmau'l-bahreyn* metnine yaptığı yorum ve müdahalelere aşağıda değinilecektir.

İbn Melek'in şerhi, klasik şerh geleneğinin güzel örneklerinden birisidir. Zira öncelikle lafızların tahliliyle başlayıp hareke ile devam eden ve ilgili ahkâmı veciz ifadelerle anlatarak son bulan bir yöntem takip etmiştir.

İbn Melek eserin yazılma gerekçesini kendi mukaddimesinde belirtmiştir: Birçok klasik şerh ve haşiyede gördüğümüz üzere etrafındaki talebeleri ve ilim ehli bu kıymetli eserin uslubunun zorluğundan dolayı yeterince yararlanamamaktadır. Halbuki *Mecmau'l-bahreyn* Kudûrî ve Nesefinin manzumesi gibi iki önemli fıkıh eserini bir araya getirmesi açısından önemli bir yere sahiptir. Ancak görünen odur ki mütûn-i erbaadan olmasına rağmen uslubu ve kullanımı zor bir kitaptır. İbn Melek de bu faktörleri göz önünde bulundurarak, hem metni en sade biçimde şerh ederken, hem de muhtevanın yetkin olmasından taviz vermemiştir. Yani eser hem ibtidai talebelerin hem de yetkin talebelerin istifade edebileceği bir üslupla yazılmıştır.

*Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'in, İbn Melek'in fıkıh ve diğer İslami ilimlere dair yazdığı hangi kitaptan önce veya sonra yazdığına dair bir bilgiye rastlamadık. Bundan dolayı İbn Melek'in kitapları arasındaki tarihi sıralama, kesin olarak bilinmemektedir.

37

<sup>127</sup> Mecmau'l-bahreyn'de miras hukuku olmasına rağmen İbn Melek miras hukukuyla ilgi kısmı şerh etmemiştir.

#### 2.2.2. Önemi

*Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, İbn Melek'in fikih alanındaki maharetini ortaya koyması bakımından çok önemlidir. İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'de Hanefî fikhina dair kendisinde var olan melekeyi ve genel manada fikha vukufiyetini göstermiştir. Bu hüküm sadece *Şerhu Mecmai'l-bahreyn* için değil, tüm kitapları hakkında geçerlidir.

Şerhu Mecmai'l-bahreyn'i önemli kılan özelliklerin başında, İbn Melek'in "ben derim ki (اقول)" diye başladığı ve kendine ait görüşleri, itirazları ve tercihleri dile getirdiği kısımlar gelmektedir. Tespit ettiğimiz kadarıyla Şerhu Mecmai'l-bahreyn'de "ben derim ki" diye başlayan yaklaşık 129 mesele bulunmaktadır.

Bize göre *Şerhu Mecmai'l-bahreyn* ve *Mecmau'l-bahreyn*'i; Vikâye, Muhtâr, Kenz ve Nukâye gibi metinlerle onların şerhleri gibi Hanefî fıkhında yazılmış diğer kitaplardan ayıran bir başka özellik, diğer mezhep görüşlerine yapılan atıflardır.

*Şerhu Mecmai'l-bahreyn*, İbn Melek'in fıkha dair görüşlerini tespit imkânı vermesinin yanında, fıkıh ilminin; ferdin, rabbi ile olan hukukundan başlayarak, diğer insanlarla olan hukukunu, içinde yaşadığı toplumun oluşturduğu devletin diğer devletlerle olan hukukunu, özetle bütün bir hayatı konu alması yönüyle, onun dünya ve ahiret hakkındaki görüşlerini öğrenme imkânı vermiştir. <sup>128</sup>

#### 2.2.3. Konuların İşleniş Tarzı ve Sistematiği

Musannifin eseri şerh ederken takip ettiği yöntem oldukça sistematik ve yeknesaktır. İbn Melek, şerhe önce metnin muğlak bölümlerinin çözümlerinden başlar. Bu esnada öncelikle anlaşılması zor (ğarîb) kelimeler izah edilir. Burada yeteri kadar lügavi tahlil yapıldıktan sonra, metnin manasının okuyucunun kafasında bütünleşmesi için metnin derli-toplu manasını verir. Bu sayede öncelikle okuyucunun kafasında metnin ne ifade ettiği anlaşılmış olur.

İkinci olarak, metnin isim cümlesi, mazi ya da muzari olmasına bağlı olarak ifade edilen müctehidin ismini zikreder.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Dadaş, Şeyh Bedrettin, 73-74.

Üçüncü olarak, tarafların delillerini verir. İbn Melek'in kendisinin tercih ettiği ya da mezhepte müfta bih olan kavl hangisiyse onun delilini en son zikrettiği görülmektedir. Bu yönüyle *el-Hidâye* sahibinin kullandığı yöntemi takip ettiği görülmektedir. Bilindiği gibi Merğinânî *el-Hidâye*'de tercih ettiği görüşün delilini en sona bırakmaktadır.

Dördüncü olarak mezhepte muteber kabul edilen fetva ve nevazil kitaplarından tercih edilen hükmü temellendirmeye çalışır. Burada da *el-Muhitü 'l-Burhâni, Fetâvâyı Kâdîhân, Fetâvâyı Zâhiriyye* gibi en sahih kavilleri toplayan eserlere müracaat eder.

Beşinci olarak, musannifin ibaresine yahut musannifin kendi şerhinde zikrettiği bazı izahlara itirazda bulunur. Buna göre, eğer ibare hükmü tam yansıtmıyorsa, ya da anlamda düşüklük oluyorsa veyahut musannifin şerhindeki izahatlar itiraza açık bir yön barındırıyorsa bunu tashih etmeyi ihmal etmemektedir.

Şârih bu merhalelerin her birini metnin her bölümünde kullanıyor değildir ancak kullanması gerekiyorsa genelde yukarıdaki tertibi bozmamaktadır.

Kitaptaki çoğu yerde klasik dönem sonrası eserlerinde görülen cedel metoduna uygun bir yazım şekli kullanılmıştır. Delillere yöneltilebilecek muhtemel itirazları musannif yine kendisi cevaplandırarak metnin zayıf noktalarını en aza indirmiştir. Özellikle Gazzali sonrası dönemde mantık, fıkıh usulü gibi mebde'i doğrudan mantık olmayan, hatta hadis ilimleri gibi yapısı itibariyle mantık ilimlerine uzak olan ilim dallarında bile mantıki unsurların yer aldığını görmek mümkündür. Hatta mantık kitaplarında geçen Gazzâlî'nin "mantık bilmeyen kimsenin ilmine güven olmaz" sözü dillere pelesenk olmuştur. Bu minvaldeki gelişim üzere kaynağı itibariyle naklin ön planda olduğu furu fıkıh kitaplarında bile cedel-münazara metoduna dayalı bir yazım metodu gelişmiştir. Özellikle müellifin yaşadığı asırlarda bu metod iyiden iyiye yerleşmiş, tefsir, hadis ilimleri gibi nakli alana yoğunlaşan eserlerde bile bu metodun ağırlığı hissedilmiştir.

Şârihin bazı noktalarda sadece metni değil, musannifin kendi şerhinde kullandığı delil yöntemini de eleştirdiği görülmektedir. İbn Melek gerektiği yerde müellife itiraz etmekten çekinmemiştir. Bu ise şârihin görüşünde ne kadar kararlı olduğunun bir göstergesidir. Hatta bu itiraz ve tenkitler kitabın mukaddime bölümünden itibaren başlamaktadır. Örneğin İbnü's-Sâatî'nin kendi eserini "icazı ile

benzerlerinden üstündür" şeklinde övmesini, çekinmeden 'bu tür bir ifadenin kendini beğenmeye götüreceği' yönünde eleştirmiştir. Müellifin metni cümle yapılarını dikkate alarak inşa etmiş olmasına rağmen bizzat metne de düzeltmelerde bulunması dikkat çekicidir. Nitekim kusmuğun abdesti bozmasında meclis ya da sebep birlikteliğinin anlatıldığı kısımda müellif, meseleyi بجمع المتفرق olarak vermiş ve şerhinde de buna göre açıklamışken İbn Melek, doğrusunun muzarî formda olması gerektiğini ifade etmiştir.

Pek çok meselenin sonunda İbn Melek, açıklamasına kaynak gösterme cihetine gitmiş, böylece metin içinde asıl kaynağa atıfta bulunmanın güzel bir örneğini sergilemiştir.

#### 2.2.4. Şerhte Takip Edilen Yöntem

Her müellifin eserini meydana getirirken izlediği bir yöntem ve metod vardır. İbn Melek de şerhinin aşağıdaki özellikleri taşıyacağını belirterek metod ve yöntemini açıklamaktadır.

- 1. İbarelerde kayıt olarak konulan cümlelerden maksadın ne olduğunu izah etmesi,
- 2. Anlamak için ciddi çaba sarf edilmesi gereken ibarelerin kolayca anlaşılmasını temin etmesi,
- 3. İbarelerin arkasına gizlenen manaları ortaya çıkarması,
- 4. Lafızlarla işaret edilmiş olan inci misali anlamları anlaşılır kılması,
- 5. Fakihler tarafından kayıt altına alınan meseleleri ihtiva etmesi,
- 6. Oldukça uzun delil ve gerekçelere yer vermemesi,
- 7. Ne çok uzun ne de çok kısa olması, "işlerin en hayırlısı orta olanıdır" kaidesince orta hacimde bir şerh olması.

İbn Melek, fıkıh ve usûl-i fıkıh başta olmak üzere tüm ilmi birikimini eserinde ortaya koymuştur. Aşağıda bunun bazı örneklerine yer verilecektir:

#### 1. Fıkıh

Mezhep içinde aynı imamdan birden fazla rivayet varsa bunlardan en sahih olanını tespit edip belirtmeye dikkat etmektedir. Bu konu mezhep içi tercih yöntemi açısından oldukça önemlidir. Çünkü mezhepte önce Ebû Hanife sonra Ebû Yusuf ve İmam Muhammed'in görüşlerinin esas alınması şeklindeki hiyerarşinin dışına çıkıldığı kimi durumlarda, bunun sebebi Ebu Hanife'den yapılan rivayetin sahih olmamasıdır. Ancak ilgili rivayetin sıhhati dikkate alınmadığında o meselede Ebu Hanife'nin kavlinden dönüldüğü gibi bir yanlış algı oluşabilmektedir. Bu açıdan şârihin yaptığı bu rivayet değerlendirmeleri büyük önem arz etmektedir.

Mezhep içinde farklı rivayetler olduğu durumlarda mümkünse bunların arasını cem ederek değerlendirmiştir. Mümkün olmadığı durumlarda ise tercih yoluna gitmiştir. Hanefi mezhebinin genel yaklaşımının delillerin mümkün olduğu kadar işletilmesi, bunun için de cem yoluna sık sık başvurulması zaten usulde tatbik edilen bir yöntemdir.

İmamların ittifak ve ihtilaf ettiği noktalarda hükmün furudaki illetinin tespiti önemlidir. Şârih bunun tersi olarak ihtilaf ve ittifak noktaları üzerinden illetin zahir olmadığı yerlerde illeti tespite çalışmıştır ki bu ileri düzeyde bir fıkıh melekesine sahip olduğunun ve usule vukûfiyetinin açık göstergesidir.

Şârih sadece Hanefilerde ihtilaflı olan görüşleri nakletmekle yetinmemiş, Şafii'den de birbirinden farklı nakledilen görüşler varsa bunlara da değinmiş ama genelde bunlar arasında tercihe gitmemiştir.

Şârih bazen musannifin girmediği hilaf konularına da değinmiştir. Zira musannif kimi zaman mezhep içindeki ihtilafları belirtmemiştir. Bunun, ihtilafa dair nakledilen görüşün zayıf olması ya da müteahhir ulemanın bu ihtilafa itibar etmemesi gibi birçok nedeni olabilir. Son derece muhtasar bir metinde bunlara yer verilmemesi normaldir. Şârih, bu boşluğu doldurmak adına dile getirilmeyen hilafları vermekte hatta delillerini de zikretmektedir.

Metin, Hanefi imamlar yanında İmam Malik ve İmam Şafii'ye de yer verirken şerhte ihtilaf gerekçelerinin açıklanmasıyla yetinilmiştir. Eğer tercihi ve tashihi bizzat metnin ibaresi yapmışsa bu durumda bunun gerekçesini vermiştir. Mesela abdesti bozan durumlar anlatılırken Ebu Yusuf'un görüşünün sahih olduğu ifade edilmiş,

şerhte İmameynin ikisinin birden gerekçe ve delillerine yer verilmemiştir. Ancak mütûn-i erbaa'dan olmasına rağmen *Kenzü'd-Dekaik*'te bu meselede İmam Muhammed'in kavli tercih edilmiştir. Fakat şârih buna atıfta bulunmamış, aynı müellifin *el-Kâfi fi şerhi'l-Vâfî*'siyle yetinmiştir.

İbn Melek'in şerhinde dikkat çeken özelliklerinden birisi de birbirinden farklı görüşlerin olduğu konularda fetva tercihinde sıklıkla ihtiyat kuralını işletmesidir. Ayrıca şerhte meseleleri temellendirmek için birçok fıkhi zâbıt ve kaide kullanılmaktadır.

#### 2. Usul

İbn Melek'in şerhi, usul kurallarının nasıl uygulanması gerektiğini uygulamalı bir şekilde gösteren bir kitap olması yönünden önemli bir eserdir.

İbn Melek öncelikle açıkladığı konuda Kur'an-ı Kerim' de bir ayet varsa o ayeti zikreder. İbn Melek şerhinde yaklaşık 90 ayet zikretmektedir. Kur'an'ın 'manaya delalet eden nazm' olduğuna dikkat çeker.

İkinci olarak o konudaki hadisleri zikreder. Hadis konusunda ahad haberle nas üzerine ziyade yapılamayacağını, ziyadenin ancak meşhur ve mütevatir haberle yapılacağı konusuna sıklıkla vurgu yapar. Emrin bir karîne olmadığı zaman vücup ifade ettiğini, karine varsa vucup dışında başka manalar da ifade ettiğini zikreder. Usul kurallarını uygularken sık sık usûl-i fıkıhtaki atıf harfleri ve benzeri harf ve kelimeleri de zikreder. Mutlak bir ifade varsa kayıtlar.

Varsa ayet ve hadisi zikrettikten sonra sık sık icmaya başvurmaktadır. Özellikle bu konuda 'sahabenin icmasıyla' ifadesini kullanmaktadır.

Müellif kıyas konusuna sıklıkla başvurur. Kıyasta illet gizli ise bu durumda sıklıkla *istihsan* kelimesini zikretmektedir.

Delil olarak kıyası sıkça kullanır, hatta bir konuda iki farklı kıyas bulunuyorsa ikisini de değerlendirmeye çalışır. Burada yine yukarıdakine benzer bir durum olarak, iki farklı kıyasın birbirini nakz etmediği durumlarda bunların birbirini teyit etmesi de

muhtemeldir. Bu sayede de farklı delillerin zayi olmadan işletilmesi mümkün olmaktadır.

Delil kullanımının da iki noktada yoğunlaştığı görülmektedir. Bunlardan birincisi diğer mezheplere karşı getirilen deliller, ikincisi mezhep içi ihtilafların temellendirilmesinde kullanılan yöntemdir.

Klasik fıkhın yapısı gereği diğer mezheplerle ortaya çıkan ihtilafların kaynağı büyük ölçüde usul kaynaklı delil tercihi ve delile yüklenecek anlamla ilgilidir. Bunun bir neticesi olarak şârihin mezhepler arası ihtilafı açıklarken ibadet gibi taabbüdi konularda rivayet malzemesini kullandığı, muamelat gibi daha muallel konularla ayetlerin umum veya husus ifadesi yahut ittifak edilen şer'î deliller dışında kalan istihsan, ıstıslah, şeru men kablenâ, sahabe kavli vb. delillerle konuyu temellendirdiği görülmektedir. Mezhep içi ihtilaflarda ise genellikle usulde kabul edilen deliller aynı olduğu halde, furudaki asıllar olan zavâbıtların tespiti ve işletilmesi farklılaştığı için, şârihin bu alana yoğunlaştığı görülmektedir.

Rivayet metoduna sıklıkla yer veren şârih, birbirine muârız görünen rivayetlerden birini tercihten ziyade ikisinin aralarını cem etmeyi öncelemiştir. Mezhepte rivayetlerin tearuzu anında cemin mi yoksa tercihin mi öncelikli olduğu konusu ihtilaflı olduğu için şârihin bu tatbikatı önem arzetmektedir.

Muhtelif rivayetleri naklettikten sonra, hadisin senedine ve sıhhatıne değinmediği halde doğrudan hadisle sahabe ve tabiun döneminde amel edilip edilmediğine işaret ederek, Hanefi mezhebi içindeki ehli hadis eğilimli Mısır ekolünden çok rey-fukaha metodu eğilimli Maveraünnehir ulemasının yöntemini kullanmıştır. Hâlbuki uzlaşma döneminden sonra İbn'ül-Hümam, İbn Nüceym, İbn Abidin gibi Mısır ve Şam bölgesi Hanefileri ehli hadis yöntemine eğilim göstererek fıkıh kitaplarında kütüb-i sitte rivayetlerini kullanmaya özen göstermiş, kimi zaman hadisleri senediyle vermiş kimi zaman da hadisin hadisçilere göre sıhhatine değinmişlerdir. Ancak şârih Rum diyarında kemale eren ve Maveraünnehir Hanefiliğin devamı olan Anadolu coğrafyasındaki mezhep anlayışına ve mezhebin ilk dönemlerindeki kullanıma uygun olarak rivayetleri ele almış, doğrudan sened ya da hadis kitabındaki kaynağını vermemiştir. Matudiri'nin Tevilât'ında, Kuduri'nin *et-Tecrid*'inde vb. mezhebin ilk dönem önemli eserlerinde de hadis nakledilirken özenli davranılmış, sened zikredilmese de fakih bu rivayeti ihticac için kullandığından

sıhhatini tekeffül etmiş oluyordu. Mezhepleşme sürecinde kurucu imamlar aracılığıyla silsile halinde nakledilen bu rivayetler zaman içinde bir nevi fakihlerle müselsel silsiletü'z-zeheb bir rivayet haline geliyordu. Bu aşamadan sonra bu rivayetleri muhaddislerin yöntemine göre ele almak mezhebin sistematiğiyle uyuşmazlık oluşturacaktır.

#### 3. Dil

Şârih kitab ve bab başlıklarında lügavi tahlilleri ihmal etmemektedir. Ancak yine de tanım yaparken şer'î örfteki kullanıma yer vermiş ve bunu öncelemiştir. Kadim eserler için bu ikili taksim genelde değişmeyen bir yöntemdir. Ancak bazı eserlerde lügavi-semantik tahlile fazlaca yer verilmesi okuyucuyu gereksiz yere yormaktadır. Çünkü tahlil edilen kelime ıstılahlaşma sürecinden geçtiyse ekseriyetle semantik kökeninden oldukça uzak bir anlam kazanmaktadır. Hatta bazen şeri ıstılahta lügat manasının neredeyse zıddına olacak anlamlar kazanmaktadır. Böyle durumlarda dil tahlilleri konudan uzaklaşarak okuyucunun zihnini yoracak bir mahiyet arz etmektedir. Çünkü nihayetinde lügat ilminin konusu olan bu tahliller asıl gayeden kişiyi alıkoymaktadır. Bu açıdan şârihin bir fikhi eser olan şerhinde lügavi tahlilden çok ıstılahi anlama yoğunlaşması beklenen bir şeydir.

Dil konularında delillendirme için çok çeşitli kaynaklara başvurulmuştur. Ancak fıkıh kitaplarında alışık olmadığımız bir biçimde el-Keşşaf tefsiri gibi ikincil dil kaynaklarına da yer verdiği görülmektedir.

Belagat ilmine olan vukufiyetini gösterirken vukufiyeti de görülmektedir. Hatta müellifin kendi şerhinin mukaddime kısmından alıntılayarak, orada esere verdiği ismi anlatırken kullandığı ibarelerin talil gerekçesini doğru bulmadığını ifade etmiş ve gerekçesini beyan ilmine istinaden eleştirebilmiştir.

#### 4. Konu Başlıklarını Detaylandırması

Fıkıh metinlerinde kitap başlıklarından sonra alt başlıklar vardır. Bunlara "fasl/فصل" denir. Bunlarda içeriğe dair bilgi zikredilmez. İbn Melek bu fasıllara ilaveler yaparak faslın içeriğinin ne olduğunu ortaya koymaktadır. Yaptığı ilaveleri

aşağıda sıralayacağız. Parentez içerisindeki kısım metinde olan, dışında olanlar ise metinde olmayan şerhte eklenen kısımlardır.

| <b>فصل)</b> في سجود السهو                   | (صدر الكتاب)                                    |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ( <b>فصل</b> ) في صلاة المريض               | (كتاب الطهارة)                                  |
| (فصل) في سجود التلاوة                       | <b>(فصل)</b> في نواقض الوضوء                    |
| ( <b>فصل</b> ) في صلاة المسافر              | (فصل) في الغسل وكيفيته وموجِباته                |
| ( <b>فص</b> ل) في صلاة الجمُعة              | (فصل) في الماء الذي يجوز به الوضوء وما لا       |
| (فصل) في صلاة العيدين وتكبيرات التشريق      | يجوز                                            |
| ( <b>فصل</b> ) في صلاة الكسوف والخسوف       | (فصل) في البئر وأحكامها                         |
| ( <b>فص</b> ل) في الاستسقاء                 | ( <b>فصل</b> ) في الأسآر                        |
| ر<br>(فصل) في التراويح                      | ( <b>فصل</b> ) في التيمم وما ينقضه              |
| ر فصل) في صلاة الخوف<br>(فصل) في صلاة الخوف | ( <b>فصل</b> ) في المسح على الخفين              |
| ( <b>فصل</b> ) في الجنائز                   | فصل) في الحيض والاستحاضة والنفاس                |
| ( <b>فصل</b> ) في التكفين                   | وأحكامها                                        |
| ( <b>فصل</b> ) في الصلاة على الميت          | (فصل) في الأنجاس والطهارة عنها                  |
| ( <b>فصل</b> ) في حمل الجنائز وفي الدفن     | (كتاب الصلاة)                                   |
| ( <b>فصل</b> ) في الشهيد                    | (فصل) في الأوقات التي تكره فيها الصلاة          |
| -                                           | "<br>( <b>فصل</b> ) في الأذان                   |
| ( <b>فصل</b> ) في سائمة الإبل               | "<br>( <b>فصل</b> ) في شروط الصلاة التي تتقدمها |
| (فصل) في زكاة سائمة البقر                   | "<br>( <b>فصل</b> ) في صفة الصلاة               |
| (فصل) في زكاة سائمة الغنم                   | ( <b>فصل</b> ) في الوتر                         |
| (فصل) في زكاة سائمة الخيل                   | ( <b>فصل</b> ) في الإمام                        |
| ( <b>فصل</b> ) في زكاة النقدين              | ( <b>فصل</b> ) في الصلاة في الكعب               |
| ( <b>فصل</b> ) في زكاة العروض               | ( <b>فصل</b> ) فيما يفسد الصلاة وما يكره فيها   |
| (فصل) في العشر                              | ( <b>فصل</b> ) في الحدث في الصلاة               |
| (فصل) فيمن يمر على العاشر                   | ( <b>فصل</b> ) في قضاء الفوائت                  |
| (فصل) في المعدن والركاز                     | (فصل) في السنن الرواتب وإدراك الفريضة وفي       |
| (فصل) في مصارف الزكاة                       | النوافل وأحكامها والنذر                         |
|                                             | -                                               |

(فصل) في البيع الفاسد والباطل

(فصل) في الإقالة

(فصل) في المرابحة والتولية والوضيعة

(فصل) في التصرف في البيع والثمن قبل القبض

(**فصل**) في الربا

(فصل) في السلم

(فصل) في الصرف

(كتاب الرهن)

(فصل) فيما يجوز رهنه والارتهان به وما لا

(فصل) في الرهن يوضع على يد العدل وفي

التصرف فيه والجناية منه وعليه

(كتاب الحجر)

(كتاب المأذون)

(كتاب الإقرار)

(فصل) في الاستثناء وما في معناه

(فصل) ولو ادعى التركة دينًا

(فصل) في إقرار المريض

(كتاب الإجارة)

(فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها

(كتاب الشفعة)

(فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها

(فصل) فيما تبطل به الشفعة وما لا تبطل

(فصل) وبناء المشتري واتخاذه مسجدًا قاطع

لحق البائع في الفسخ

(فصل) في الاختلاف وما يؤخذ به المشفوع

(كتاب الشركة)

(كتاب المضاربة)

(فصل) في صدقة الفطر ومقدارها ووقت وجوبها (كتاب الصوم)

(فصل) فيما يجب القضاء وما لا يجب وفيما

يكره للصائم فعله

(فصل) في الكفارة

(فصل) في قضاء رمضان

(فصل) في الاعتكاف

(كتاب الحج)

(فصل) في وقت الحج ومواقيت الإحرام

(فصل) في الإحرام

(فصل) في صفة أفعال الحج

(فصل) في الحج عن الغير

(فصل) في إحرام الأمة والعبد

(فصل) في القران

(**فصل**) في التمتع

(فصل) في الجنايات على الإحرام

(فصل) في جزاء الصيد

(**فصل**) في الإحصار

(**فصل**) في العمرة

(فصل) في الهدي

(كتاب البيوع)

(فصل) فيما يدخل في البيع تبعًا وبيع الثمار

(فصل) في تصرفات الوكيل بالبيع

(فصل) في الاستبراء وما يتبعه

(فصل) في عقود أهل الذمة

(فصل) في خيار الشرط

(فصل) في خيار الرؤية

(**فصل**) في خيار العيب

(فصل) في نفقة المضارب على نفسه من مال (كتاب المزارعة) (فصل) المضاربة (كتاب المساقات) (كتاب الوكالة) (فصل) في التوكيل بالشراء (كتاب النكاح) (فصل) في الوكالة بالبيع وغيره (فصل) في المحرمات (فصل) في الوكيلين والعزل وبطلان الوكالة (فصل) في الأولياء والأكفاء والوكالة في النكاح (كتاب الكفالة) (**فصل**) في المهر (فصل) في الكفالة بالمال (فصل) في نكاح الرقيق (كتاب الحوالة) (فصل) في العيوب (فصل) في نكاح أهل الشرك (كتاب الصلح) (فصل) في المصالحة في الديون والتوكيل به (**فصل**) في القسم (كتاب الرضاع) والتبرع (فصل) في الدين المشترك والتخارج (كتاب الطلاق) (كتاب الهبة) (فصل) في إيقاع الطلاق (فصل) في الرجوع في الهبة (فصل) في الصريح والكناية وإضافة إطلاق إلى (فصل) في العمري والصدقة الزمان (كتاب الوقف) (فصل) في طلاق غير المدخول بها وفي إيمان (فصل) في إجارة الوقف وإثباته الطلاق (كتاب الغصب) (فصل) في الاختيار والمشيئة (فصل) في طلاق الفار (كتاب الوديعة) كتاب العارية) (**فصل**) في الرجعة (كتاب اللقيط) (**فصل**) في الإيلاء (كتاب اللقطة) (**فصل**) في الخلع (كتاب الحنثي) (**فصل**) في الظهار (**فصل**) في اللعان (كتاب المفقود) (كتاب الإباق) (فصل) في العدة (فصل) في ثبوت النسب (كتاب إحياء الموات) (فصل) في الشرب (**فصل**) في النفقة

(فصل) في الحضانة (كتاب العتق) (فصل) في العبد يعتق بعضه (**فصل**) في التدبير (فصل) في الاستيلاد (فصل) في المكاتب (**فصل**) في الولاء (كتاب الجنايات) (فصل) ولو قتل عبد اثنين قريبهما (كتاب الديات) (فصل) فيما يحدثه الرجل في الطريق (فصل) في جناية العبد والجناية عليه (فصل) في القسامة (فصل) في المعاقل (كتاب الحدود) (فصل) في حد الشرب (فصل) في الأشربة (فصل) في حد السرقة (فصل) فيما يقطع في سرقته وفيما لا يقطع وفي الحرز (فصل) في قطاع الطريق (كتاب الصيد والذبائح) (فصل) في الذبائح (فصل) فيما يحرم أكله (كتاب الأضحية) (كتاب الإيمان) (فصل) فيما يكون يمينًا وفيما لا يكون

(فصل) في اليمين في الدخول والسكني والخروج والركوب وغير ذلك (فصل) في اليمين في الأكل والشرب (فصل) في اليمين في الكلام واللبس والتحلي (فصل) في البيع والشراء والتزويج وتقاضي الدرهم (كتاب أدب القاضي) (كتاب الدعوى) (فصل) في كيفية اليمين والاستحلاف (فصل) في التحالف (فصل) فيما لا يكون خصمًا (فصل) فيما يدعيه الرجلان (فصل) (فصل) في دعوى النسب (كتاب الشهادات) (فصل) فيمن تقبل شهادة وفيمن لا تقبل (فصل) في الاختلاف في الشهادة (فصل) في الشهادة على الشهادة (كتاب الرجوع عن الشهادة) (كتاب القسمة) (فصل) في كيفية القسمة ودعوى الغلط فيها (كتاب الإكراه) (كتاب السير) (فصل) في الموادعة ومن يجوز أمانه (**فصل**) في الغنائم وقسمتها (**فصل)** في كيفية القسمة (**فصل**) في التنفيل (فصل) في المستأمن

| ( <b>فصل</b> ) في المسابقة              | ( <b>فصل</b> ) في العشر والخراج  |
|-----------------------------------------|----------------------------------|
|                                         | <b>(فصل</b> ) في الجزية          |
| ( <b>فصل</b> ) في الإيصاء بالثلث وغيره  | ( <b>فصل</b> ) في أحكام المرتدين |
| ( <b>فصل</b> ) في الوصية للأقارب وغيرهم | ( <b>فصل</b> ) في البغاة         |
|                                         | (كتاب الحظر والإباحة)            |

#### 5. Metinde Düzeltme Önerdiği Yerler

İbn Melek, şerhte bazı yerlerde *Mecmau'l-bahreyn* metnine müdahale ve düzeltmeler yapmaktadır. Ayrıca 129 yerde "Derim ki" diyerek İbnü's-Sââtî'nin şerhine itiraz etmektedir.

İbn Melek'in müdahale ve düzeltmeleri gerekçeleriyle birlikte şu şekildedir:

#### **MUKADDİME**

| Gerekçesi                | İbn Melek'in Düzeltmesi                        | Mecmau'l-bahreyn                                 |
|--------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| لكان كلامه أنقى من العين | إِلَّا أَنْ تَقَعُ هَذِهِ الْجُمْلَةُ حَالًا،  | إِلَّا أَنْ تَقَعُ هَذِهِ الْجُمْلَةُ حَالًا     |
|                          | فَلَا تَذُلُّ عَلَى خِلَافٍ                    | مُعْتَرِضَةً، فَلَا تَدُلُّ عَلَى خِلَافٍ        |
| لكان أضبط وأغنى عن تعداد | هَذِهِ أَوْضَاعُ الْمَسَائِلِ الْخِلَافِيَّةِ، | هَذِهِ أَوْضَاعٌ لِلْمَسَائِلِ الْخِلَافِيَّةِ،  |
| الوفاقية                 | وما سواها أوضاع غَيْرُ                         | وَدَلَلْنَا عَلَى غَيْرِ الْخِلَافِيَّةِ         |
|                          | الْخِلَافِيَّةِ                                | بِالْجُمْلَةِ الشَّرْطِيَّةِ وَالنَّافِيَةِ      |
|                          |                                                | الْعَارِيَّتَيْنِ عَنِ الْأَوْضَاعِ السَّابِقَةِ |
| لكان أوجز                | أوضاع الوفاق خمسًا                             | وَبِالْفِعْلِ الظَّاهِرِ الْفَاعِلِ              |
|                          |                                                | وَالْمُسْتَتَرِ                                  |
|                          |                                                | لِلْعِلْمِ بِهِ وَالْفِعْلُ اللَّازِمُ ظَاهِرًا  |
|                          |                                                | كَانَ فَاعِلُهُ أَوْ مُضْمَرًا                   |
| لكان أحسن                | وإفادة للمبتدي، وإعانة للقاصر                  | وَإِعَانَةً لِلْمُبْتَدِي وَالْقَاصِرُ فِي       |
|                          | في علم العربية                                 | عِلْمِ الْعَرَبِيَّةِ                            |

### KİTÂBU'T-TAHÂRE

| Gerekçesi                 | İbn Melek'in Düzeltmesi          | Mecmau'l-bahreyn                              |
|---------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------|
| والأقرب                   | ويجمع الْمُتَفَرَّقِ لِاتِّحَادِ | وبِجَمْعِ الْمُتَفَرَّقِ لِاتِّحَادِ          |
|                           | الْمَجْلِسِ لَا الْبَاعِثِ       | الْمَجْلِسِ لَا الْبَاعِثِ                    |
| لكان أولى                 | وتكتفي المرأة بتخليل أصول        | وَتَكْتَفِي الْمَرْأَةُ بِتَخْلِيلِ شَعَرِهَا |
|                           | ضفيرتها                          |                                               |
| لكان أولى                 | أوان قليل طاهرها                 | فِي اخْتِلَاطِ أَوَانٍ أَقَلُّهَا طَاهِرٌ     |
| لكان أشمل                 | ومفارق الماء                     | ومفارق المصر                                  |
| فكان ينبغي للمصنف أن يقول | وبناء المتوضئ فيه بالتيمم        | وَالْبِنَاءُ فِيهِ بِالتَّيَمُّمِ جَائِزٌ     |
|                           | جائز                             |                                               |
| لكان أظهر                 | لرؤيته فيها                      | وَتُبْطِلُ صَلَاتَهُ لِرُؤْيَتِهِ             |
| لكان أولى                 | ثم وجد ماء يكفي لأحدهما          | ثُمَّ وَجَدَ مَاءً غَيْرَ كَافٍ لَهُمَا       |
| لكان أوجز                 | فَيُصْرِفُهُ إِلَيْهَا           | فَيُصْرِفُهُ إِلَيْهَا                        |
| لكان أحسن                 | وأعدناه على الموق لنزع           | وَأَعَدْنَاهُ مُطْلَقًا لِنَزْعِ أَحَدِهِمَا  |
|                           | أحدهما                           |                                               |
| لكان أشمل                 | وطهّر بول المأكول                | وَطَهَّرَ بَوْلَ الْفَرَسِ وَحَقَّفَاهُ       |
| لكان كافيًا               | وقالا: تطهر الجامدة بالغسل       | وَقَالًا: نَجِسٌ وَتَطْهَرُ الْجَامِدَةُ      |
|                           |                                  | بِالْغَسْلِ                                   |

## KİTÂBU'S-SALÂT

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn   |
|-----------|-------------------------|--------------------|
| لكان أولى | أمروا المنفرد بهما      | وأمروا المنفرد به  |
| لكان أولى | وستر عورته              | ويستر عورته        |
| لكان أحسن | من تحت سرته             | من السرة إلى ركبته |

| لكان أوجز تركيبًا وأحسن ترتيبًا | فنجعلها فيها سنة لا فريضة | ونفرضها في العمر مرة لا في |
|---------------------------------|---------------------------|----------------------------|
| لا يخفي على من كان لبيبًا       | وتجب في العمر مرة وقيل    | كل صلاة فتسن فيها كلما ذكر |
|                                 | كلما ذكر                  |                            |
| لكان أولى لشموله المستحاضة      | أو خرج وقت المعذور        | أو خرج وقت المستحاضة       |
| ومن بمعناها                     |                           |                            |
| لكان حسنًا                      | وثماني ركعات              | والثمانية                  |
| لكان حسنًا                      | وجوز قضاء سنة الفجر       | واستحب قضاء سنة الفجر      |
|                                 |                           | وحدها بعد طلوع الشمس       |
| لكان أظهر                       | وإن عرض مرض يتم بحسبه     | أو صحة على مؤمئ أستأنف     |
|                                 | أو صحة على مؤمئ استأنف    | ويتم إن عرض مرض بحسبه      |
| لكان أنسب                       | وجعلنا الواجبة في مكروه   | وحكمنا بالإجزاء في الأداء  |
|                                 | مؤداة في مكروه آخر        | على حسب الوجوب             |
| لكان أولى                       | لا إياها                  | لا هي                      |
| لكان أولى                       | لا إياهم                  | لا هم                      |

## KİTÂBU'Z-ZEKÂT

| Gerekçesi         | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn        |
|-------------------|-------------------------|-------------------------|
| لكان أحسن ترتيبًا | لاكسوب ولا قدر الكفاية  | لا قدر الكفاية ولا كسوب |

## KİTÂBU'L-HAC

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi  | Mecmau'l-bahreyn             |
|-----------|--------------------------|------------------------------|
| لكان أولى | عليَّ ملك الزاد والراحلة | قادرًا على الزاد والراحلة    |
| لكان أحسن | ونجيز تقديم الإحرام مع   | ويكره تقديم الإحرام على أشهر |
|           | الكراهة على أشهر الحج    | الحج                         |
| لكان أولى | ونجعله له لا للعمرة      | وينعقد له ولا نجعله عمرة     |
| لكان أولى | ولم يكره الوصل           | ويجيز الوصل بين الأسابيع     |

| لكان أولى | وبقبلة أو لمس بشهوة      | وبدواعيه بشهوة          |
|-----------|--------------------------|-------------------------|
| لكان أوضح | وتتحقق بالإحرام إلى آخره | ويجمعها الإحرام والطواف |
|           |                          | والسعي والحلق           |
| لكان أحسن | مانع وبه قالا            | وبه قالا مانع           |

## KİTÂBU'L-BUYÛ

| Gerekçesi       | İbn Melek'in Düzeltmesi   | Mecmau'l-bahreyn          |
|-----------------|---------------------------|---------------------------|
| لكان أولى       | رجح العاقد                | رجح العقد                 |
| لكان أفيد       | فيجب فسخه على كل من       | فيفسخه كل من العاقدين عند |
|                 | العاقدين                  | بقاء العين                |
| لكان أوضح       | بزيادة الدهن على ما فيهما | بزيادة الدهن فيهما        |
| لكان أخصر وأولى | ورد                       | واسترد                    |
| لكان أولى       | فدفع خمسين عنها أو عنهما  | فدفع خمسين من الثمن أو    |
|                 | أو مطلقًا                 | عنهما                     |

### KİTÂBU'R-REHN

| Gerekçesi                   | İbn Melek'in Düzeltmesi     | Mecmau'l-bahreyn            |
|-----------------------------|-----------------------------|-----------------------------|
| لكان أوجز ولم يحتج إلى قوله | وينعقد بالإيجاب والقبول ولم | ينعقد بالإيجاب والقبول ويتم |
| ولم يلزموه                  | يتموه إلا بالقبض            | بالقبض                      |
| لكان المتن موافقًا للشرح    | وكذا لو أدى بثمن عبد إلى    | جعلنا الدين والثمن ونصفه    |
|                             | آخره                        |                             |
| لكان أولى                   | وجعله به                    | أو جعله به                  |

### KİTÂBU'L-HACR

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn |
|-----------|-------------------------|------------------|
|-----------|-------------------------|------------------|

| ولم يردف قولهما في المسألة | وقالا: يتوقف تصرفه على إجازة | وقالا يحجر عليه ويتوقف  |
|----------------------------|------------------------------|-------------------------|
| الأولى لكان أولى وأوجز     | الحاكم                       | تصرفه على إجازة الحاكم  |
| لكان الكلام أخصر وأسني،    | والمديون يحبس ولا يحجر       | وقالا: يحجر عليه بطلب   |
| وعن إرداف قولهما أغني      | عليه بطلب الغرماء ولا يباع   | الغرماء فيمنع من التصرف |
|                            | ماله لامتناعه                | ويباع ماله لامتناعه     |

## KİTÂBU'L-İKRÂR

| Gerekçesi            | İbn Melek'in Düzeltmesi       | Mecmau'l-bahreyn            |
|----------------------|-------------------------------|-----------------------------|
| لكان أخصر            | فاستثناء قفيز باطل            | وقفيز شعير فالاستثناء باطل  |
| كان أظهر وأجمل وأخصر | اختلفا في البناء والابتداء أو | واختلفا في البناء والابتداء |
|                      | اتفقا على أن شيئًا منهما لم   |                             |
|                      | يحضرهما فالعقد جائز           |                             |
| لكان أولى            | قال لستة أشهر أو أكثر         | لأكثر من ستة أشهر رقيقًا    |

## KİTÂBU'L-İCÂRE

| Gerekçesi               | İbn Melek'in Düzeltmesi     | Mecmau'l-bahreyn            |
|-------------------------|-----------------------------|-----------------------------|
| لكان أخصر               | وإجارة المشاع من غير الشريك | وإجارة المشاع فاسدة إلا من  |
|                         | فاسدة                       | الشريك                      |
| لكان أولى وأخصر         | ما تلف بعمله                | ما أتلفه بعمله              |
| لكان أخصر               | وإجازة المشاع من غير الشريك | وإجازة المشاع فاسدة إلا من  |
|                         | فاسدة                       | شريك                        |
| لكان أولى وأخصر ولإنجاز | ذكر الغد فاسد               | فيجب بالخياطة غدًا أجر مثله |
| وعده أوفر               |                             |                             |

## KİTÂBU'Ş-ŞUF'A

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn |
|-----------|-------------------------|------------------|

| لكان أخصر وأولى | فالشفعة غير ثابتة في حصة | فالشفعة غير ثابتة مطلقًا |
|-----------------|--------------------------|--------------------------|
|                 | الألف                    | وأوجباها في حصة الألف    |

### KİTÂBU'L-MUDÂREBE

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn |
|-----------|-------------------------|------------------|
| لكان أخصر | أو ضارب بالنصف          | فضارب بالنصف     |

#### KİTÂBU'L-VAKF

| Gerekçesi                     | İbn Melek'in Düzeltmesi      | Mecmau'l-bahreyn               |
|-------------------------------|------------------------------|--------------------------------|
| لكان أولى                     | في الخصومة مع رأي الآخر      | في الخصومة                     |
| لكان أولى وأي حاجة إلى إيراد  | ولا نجعله ملكًا للموقوف عليه | ولا نجيز وقف كل عين معينة      |
| هذه القيود المتفق عليها؛ بل   |                              | مملوكة قابلة للنقل مفيدة باقية |
| لا حاجة إلى إيراد هذه المسألة |                              |                                |

## KİTÂBU'L-GASB

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi   | Mecmau'l-bahreyn            |
|-----------|---------------------------|-----------------------------|
| لكان أولى | فالمالك لا يمسكه مع تضمين | فالمالك يضمنه إن سلمه إليه. |
|           | النقصان                   | وقالا يمسكه ويضمن النقصان   |

### KİTÂBU'L-MÜZÂRAA

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn            |
|-----------|-------------------------|-----------------------------|
| لكان أوجز | وهي باطلة ويفتى بقولهما | وهي باطلة. وقالا جائزة.     |
|           |                         | ويختار للفتوي               |
| لكان أولى | فزرعها يكون الخارج له   | ولو غصبها وزرعها فالخارج له |

### KİTÂBU'N-NİKÂH

| Gerekçesi Ton Melek in Duzenmesi Mecmau i-banreyn |  | Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn |
|---------------------------------------------------|--|-----------|-------------------------|------------------|
|---------------------------------------------------|--|-----------|-------------------------|------------------|

| وبغير عدول                   | لكان أولى                                                                                                                                                        |
|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بشهادة ذميين أبطله           | لكان أخصر                                                                                                                                                        |
| أصحاب الفروض النسبية وذووا   | لكان أجمل وأوجز وأشمل                                                                                                                                            |
| الأرحام ومولى المولات أولياء |                                                                                                                                                                  |
| بعد العصبة ومنعهم            |                                                                                                                                                                  |
| ولو ترك قوله في قول          | لكان أخصر                                                                                                                                                        |
|                              |                                                                                                                                                                  |
| لو أسقط قوله: وأسقطاها       | لكان أنجز لو عدة                                                                                                                                                 |
|                              |                                                                                                                                                                  |
| وإن ارتد أحدهما جعل ردته     | لكان أخصر                                                                                                                                                        |
| طلاقًا لا فسحًا              |                                                                                                                                                                  |
|                              | بشهادة ذميين أبطله أصحاب الفروض النسبية وذووا الأرحام ومولى المولات أولياء بعد العصبة ومنعهم ولو ترك قوله في قول لو أسقط قوله: وأسقطاها وإن ارتد أحدهما جعل ردته |

# KİTÂBU'T-TALÂK

| Gerekçesi       | İbn Melek                   | Mecmau'l-bahreyn            |
|-----------------|-----------------------------|-----------------------------|
| لكان أخصر وأحسن | لو طرح المصنف لفظ           | ونوقع طلاق السكران والمكره  |
|                 | السكران                     |                             |
| لكان أولى       | أو بثلاث أو أمة بثنتين      | أو بثلاث في الحرة وثنتين في |
|                 |                             | الأمة لم تحل له             |
| لكان أبين       | لزم ثلثها                   | لزمها ثلاثة                 |
| لكان أحسن وأوفق | وألزماها واحدة بألف         | وألزماها الثلث              |
| لكان أولى       | وللأب بيع عروض الولد الكبير | وللأب بيع عروضه             |

## KİTÂBU'L-İTK

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn |
|-----------|-------------------------|------------------|
|-----------|-------------------------|------------------|

| لكان قولهما مبنيًا بالإرداف لا | فأسلم أحدهما حكم بأن يرجع      | فأسلم أحدهما رجع في تركته   |
|--------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|
| بصيغة الوفاق                   | بقيمة خدمته في تركته           | وعليه بقيمة نفسه وحكم بقيمة |
|                                | وبمقدارها عليه لا بقيمته فيهما | خدمته ومقدارها              |
| لكان أولى                      | ولاء ولده                      | فإن أعتق جر ولاء ابنه إلى   |
|                                |                                | مواليه                      |

## KİTÂBU'T-DİYÂT

| Gerekçesi       | İbn Melek'in Düzeltmesi   | Mecmau'l-bahreyn          |
|-----------------|---------------------------|---------------------------|
| لكان أولى وأخصر | لو نبتت بيضاء في الحر فهو | لو نبتت بيضاء في الحر وفي |
|                 | غير واجب وأوجبها وتجب في  | العبد حكومة عدل وأوجباها  |
|                 | العبد                     | فيهما                     |
| لكان أخصر وأولى | في كل اثنتين من البدن     | وتجب الدية في كل ما في    |
|                 |                           | البدن منه اثنان فيهما     |

## KİTÂBU'L-HUDÛD

| Gerekçesi | İbn Melek'in Düzeltmesi    | Mecmau'l-bahreyn             |
|-----------|----------------------------|------------------------------|
| لكان أتم  | إذا زنى مكلف في قُبل       | إذا زنا بامرأة بأن وطئها في  |
|           | المشتهاة في غير ملك وشبهته | القُبل في غير وشبهته         |
|           | عن طوع                     |                              |
| لكان أخصر | وقاطع اليسرى عمدًا مأمورًا | وقاطع اليسرى مأمورًا باليمني |
|           | باليمني غير ضامن           | غير ضامن وضمناه في العمد     |
| لكان أخصر | ولو صبغة أحمر أفتى بأخذه   | ولو صبغه أحمر لم يؤخذ منه    |
|           | مع ضمان الزيادة            | ولم يضمنه وأفتى بأخذه مع     |
|           |                            | ضمان الزيادة له              |

### KİTÂBU'S-SAYD VE'Z-ZEBÂİH

| Gerekçesi                | İbn Melek'in Düzeltmesi      | Mecmau'l-bahreyn      |
|--------------------------|------------------------------|-----------------------|
| لم يحتج إلى إرداف قولهما | والجنين الميت التام الخلق لا | والجنين الميت لا يؤكل |
|                          | يؤكل                         |                       |

## KİTÂBU EDEBİ'L-KÂDÎ

| Gerekçesi       | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn         |
|-----------------|-------------------------|--------------------------|
| لكان أولى وأخصر | لو عمى بعد الأداء يأمر  | ولو عمي بعد الأداء امتنع |
|                 | بالقضاء                 | القضاء ويأمر به          |

## KİTÂBU'S-SİYER

| Gerekçesi              | İbn Melek'in Düzeltmesi | Mecmau'l-bahreyn             |
|------------------------|-------------------------|------------------------------|
| لكان أخصر ولم يحتج إلى | والإمام لا يفادي بأساري | والإمام لا يفادي بهم وأجازاه |
| إرداف قولهم            | المسلمين                | بأسارى المسلمين              |

#### 6. Tartı Ölçü ve Uzunluklar

İbn Melek, şerhte tartı, ölçü ve uzunluk birimleri zikretmektedir. Burada bunları üç tablo halinde zikredeceğiz. 129

TARTI BİRİMLERİ

| Tartılar              | Miktar          |
|-----------------------|-----------------|
| Hanefiler göre dirhem | 125,3 gram      |
| Cumhura göre dirhem   | 2,975 gram      |
| Dinar                 | 4,25 gram       |
| Hanefiler göre nevat  | 15,6 gram       |
| Cumhura göre nevat    | 14,875          |
| Hanefiler göre ukıyye | 124,8 gram      |
| Cumhura göre ukıyye   | 119 gram        |
| Hanefiler göre ukıyye | 62,4 gram       |
| Cumhura göre ukıyye   | 59,5 gram       |
| Zerre                 | 0,00000023 gram |
| Kıtmir                | 0,00000276      |
| Nakir                 | 0,00001656      |
| Fetil                 | 0,00009936      |
| Hanefiler göre fils   | 0,521 gram      |
| Cumhura göre fils     | 0,496 gram      |
| Hanefiler göre habbe  | 0,0425 gram     |
| Cumhura göre habbe    | 0,059 gram      |
| Hanefiler göre tassuc | 0,085 gram      |
| Cumhura göre tassuc   | 0,118 gram      |
| Hanefiler göre kırat  | 0,2125 gram     |
| Cumhura göre kırat    | 0,1771 gram     |
| Hanefiler göre danık  | 0,521 gram      |
| Cumhura göre danık    | 0,496 gram      |
| Hanefiler göre kıntar | 149,76 gram     |
|                       |                 |

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Ali Cuma Muhammed, *el-Mekâyîl ve'l-mevâzîni'ş-şeriyye*, (Kahire: Mektebetü Kudüs, 2001), 94-97; M. Necmüddîn el-Kürdi, *Şer'î Ölçü Birimleri ve Fıkhî Hükümleri*, çev. İbrahim Tüfekçi (İstanbul: Buruç Yayınları, 1996).

| Cumhura göre kıntar       | 142,8 gram   |
|---------------------------|--------------|
| Hanefiler göre menn       | 812,5 gram   |
| Cumhura göre menn         | 773,5 gram   |
| Hanefiler göre keylece    | 1523,5 gram  |
| Cumhura göre keylece      | 1450,3 gram  |
| Hanefiler göre Irak rıtlı | 406,25 gram  |
| Cumhura göre Irak rıtlı   | 382,5 gram   |
| Hanefiler göre Şam rıtlı  | 1875 gram    |
| Cumhura göre Şam rıtlı    | 1785 gram    |
| Mısır rıtlı               | 449,28 gram  |
| Hanefiler göre istâr      | 20,3125 gram |
| Cumhura göre istâr        | 19,3375 gram |

# ÖLÇÜ BİRİMLERİ

| Ölçüler              | Miktar           |
|----------------------|------------------|
| Keyle                | 16,5 litre       |
| Kadeh                | 2,0625 litre     |
| Hanefiler göre müd   | 812,5 gram       |
| Cumhura göre müd     | 510 gram         |
| Hanefiler göre hafne | 812,5 gram       |
| Cumhura göre hafne   | 510 gram         |
| Hanefiler göre så'   | 3,25 kilo gram   |
| Cumhura göre sâ'     | 2,04 kilo gram   |
| Hanefiler göre vesak | 195 kilo gram    |
| Cumhura göre vesak   | 122,4 kilo gram  |
| Hanefiler göre kür   | 2340 kilo gram   |
| Cumhura göre kür     | 1468,8 kilo gram |
| Veybe                | 33 litre         |
| Hanefiler göre kırba | 40,625 kilo gram |
| Cumhura göre kırba   | 38,250 kilo gram |
| 15 Mekuk             | 3,06 kilo gram   |
| Hanefiler göre kıst  | 1,625 kilo gram  |
| Cumhura göre kıst    | 1,02 kilo gram   |

| Hanefiler göre ırk   | 48,75 kilo gram   |
|----------------------|-------------------|
| Cumhura göre ırk     | 30,6 kilo gram    |
| Hanefiler göre irdeb | 78 kilo gram      |
| Cumhura göre irdeb   | 48,96 kilo gram   |
| Hanefiler göre kafiz | 98 kilo gram      |
| Cumhura göre kafiz   | 24,480 kilo gram  |
| Hanefiler göre cerib | 156 kilo gram     |
| Cumhura göre cerib   | 97,92 kilo gram   |
| Mudy                 | 45,9 kilo gram    |
| Hanefiler göre farak | 6,5 kilo gram     |
| Cumhura göre farak   | 6,12 kilo gram    |
| Hanefiler göre fark  | 211,250 kilo gram |
| Cumhura göre fark    | 198,9 kilo gram   |
| Hanefiler göre kulle | 101,56 kilo gram  |
| Cumhura göre kulle   | 95,625 kilo gram  |

### UZUNLUK BİRİMLERİ

| Uzunluklar                      | Miktar             |
|---------------------------------|--------------------|
| Hanefiler göre zirâ             | 46,375 santi metre |
| Malikilere göre zirâ            | 53 santi metre     |
| Şafii ve Hanbelilere göre zirâ  | 61,834 santi metre |
| Hanefiler göre ısbâ'            | 1,932 santi metre  |
| Malikilere göre ısbâʻ           | 1,472 santi metre  |
| Şafii ve Hanbelilere göre ısbâ' | 2,576 santi metre  |
| Hanefiler göre kabza            | 7,728 santi metre  |
| Malikilere göre kabza           | 5,888 santi metre  |
| Şafii ve Hanbelilere göre kabza | 10,304 santi metre |
| Hanefiler göre şibr             | 11,592 santi metre |
| Malikilere göre şibr            | 8,832 santi metre  |
| Şafii ve Hanbelilere göre şibr  | 15,456 santi metre |
| Hanefiler göre bâ'              | 1,855 metre        |
| Malikilere göre bâʻ             | 2,12 metre         |
| Şafii ve Hanbelilere göre bâ'   | 2,473 metre        |

| Hanefi ve malikilere göre mil     | 1855 metre        |
|-----------------------------------|-------------------|
| Şafii ve hanbelilere göre mil     | 3710 metre        |
| Hanefi ve malikilere göre fersah  | 5565 metre        |
| Şafii ve hanbelilere göre fersah  | 11130 metre       |
| Hanefi ve malikilere göre berid   | 22260 metre       |
| Şafii ve hanbelilere göre berid   | 44520 metre       |
| Hanefi ve malikilere göre merhale | 44,520 kilo metre |
| Şafii ve hanbelilere göre merhale | 89,04 kilo metre  |

# 2.2.5. Şerhin Kaynakları

İbn Melek, *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*'de dil, tefsir, hadis ve fıkıh alanında olmak üzere çok sayıda kaynak kullanmıştır. Bu kaynakları kısaca tanıtarak, şerhinde kitaplara yaptığı atıf sayılarını ve bununla ilgili iki tabloyu vereceğiz.

### Dil ile İlgili Eserler

- 1. es-Sihah (الصحاح): Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî'nin (ö. 400/1009) Tâcü'l-luga adlı sözlüğüdür. 130
- 2. el-Mugrib fî tertîbi'l-Muʿrib (المغرب في ترتيب المعرب): Ebü'l-Feth Burhânüddîn Nâsır b. Abdisseyyid b. Alî el-Mutarrizî el-Hârizmî (ö. 610/1213).
- 3. Esâsü'l-belâga (أساس البلاغة): Ebü'l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 538/1144). 132
- 4. el-Mufassal fî sınâ ati'l-i râb (المفصل في صناعة الإعراب): Ebü'l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 538/1144).

# Tefsir ile İlgili Eserler

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2:1747-1748; M. Sadi Çöğenli, "Mutarrizî", *Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31: 478-479; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1:74; Mustafa Öztürk, M. Suat Mertoğlu, "Zemahşerî", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44: 235, 237; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 69.

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2:1774-1777; Mehmet Sami Benli, "el-Mufassal", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30: 368-369; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 70.

5. el-Keşşâf 'an hakâ'ikı't-tenzîl ve 'uyûni'l-ekâvîl fî vücûhi't-te'vîl (الكشاف): Ebü'l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 538/1144).

# Hadis ile İlgili Eserler

- 6. el-Câmiʿuʾs-sahîh (الجامع الصحيح): Ebüʾl-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî (ö. 261/875). 135
- 7. el-Câmi'u's-sahîh (الجامع الصحيح): Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu'fî el-Buhârî (ö. 256/870). 136
- 8. el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim b. Haccâc (المنهاج في شرح صحيح مسلم بن): Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî (ö. 676/1277). 137

# Fıkıh ile İlgili Eserler

- 9. el-Manzûmetü'n-Nesefiyye (المنظومة النسفية): Necmeddin en-Nesefî'nin (ö. 537/1142). 138
- 10. Hakâ'iku'l-Manzûme (حقائق): Ebü'l-Mehâmid Mahmûd b. Muhammed el-Buhârî el-Efşencî (ö.671/1272).
- 11. el-Musaffâ (المصفى): Ebü'l-Berekât Hâfizüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî (ö. 710/1310). 140

134 Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2:1475-1484; Ali Özek, "el-Keşşâf', *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25: 329; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 69.

136 Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1:541; Muhammed Mustafa el-A'zamî, "Buhârî, Muhammed b. İsmâil", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6: 371.

<sup>138</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2:1867-1868; Ferhat Koca, "el-Manzûmetü'n-Nesefiyye", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28: 34-35; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 67.

Abdülkadir Kureşi, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 43: 449-450; İsmail Paşa Bağdadi, Hediyyetü'l-ârifin, 2: 405; Mahmud Kefevî, Ketâib, 3: 374-375; Abdülhay Leknevi, el-Fevâidü'l-behiyye, 210; İbn Kutluboğa, Tâcü't-terâcim, 293-294; Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2:1868; Ferhat Koca, "el-Manzûmetü'n-Nesefiyye", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28: 34-35; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 113.

Abdülkadir Kureşi, el-Cevâhiru'l-mudiyye, 2: 294-295; 405; Mahmud Kefevî, Ketâib, 3: 304-305; Abdülhay Leknevi, el-Fevâidü'l-behiyye, 101-102; İbn Kutluboğa, Tâcü't-terâcim, 174-175; Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2:1867; Murteza Bedir, "Nesefî, Ebü'l-Berekât", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32: 567-568; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1:555; M. Yaşar Kandemir, "Müslim b. Haccâc", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2002), 32: 93.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1:555; M. Yaşar Kandemir, "Nevevî", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33: 46.

- **12. el-Müstasfâ (المستصفى):** Ebü'l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî (ö. 710/1310). 141
- 13. Kenzü'd-dekâik (كنز الدقائق): Ebü'l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî (ö. 710/1310). 142
- **14. Tebyinu'l-Hakaik** (تبيين الحقائق): Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-Zeylaî (ö. 743/1343). 143
- 15. el-Vâfî (الوافي): 144 Ebü'l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî (ö. 710/1310). 'nin İmam Şafi ve İmam Malik'in de görüşlerine yer verdiği orta ölçekli bir füru fıkhıdır. 145
- 16. el-Kâfî fî Şerhi'l-Vâfî (الكافي شرح الوافي): Ebü'l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî (ö. 710/1310). 146
- 17. Şerhu Mecmai'l-Bahreyn (شرح مجمع البحرين): İbnü Sââtî'nin, "Mecmau'l-Bahreyn ve mülteka'n-Neyyireyn" üzerine yazdığı şerhtir.
- **18. el-Muhtasar** (المختصر): Ebü'l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî (428/1037). 147
- 19. et-Takrîb (التقريب): Ebü'l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî (428/1037). 148
- **20. et-Tecrîd (וֹדֹּאָנֵגֵּר):** Ebü'l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî (428/1037). 149

144 Kenzü'd-dekâ'ik'te olduğu söylenen rumuzlar aslında el-Vâfî'deki rumuzlardır. Bu rumuzlar Ebu Hanife, س Ebu Yusuf, و İmam Muhammed, ن İmam Şafi, ن İmam Malik ve و Hanefi mezhebinin ashabının rivayeti için konulmuştur. Bunu mukaddime de açıkça söylemektedir. Genelde bir müellif kitabında rumuz kullanacağı zaman kitabının mukaddimesinde bunu belirtmektedir.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2:1922; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 124.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Savaş Kocabaş, *el-İmam Fahruddin ez-Zeylai ve Kitabuhu Tebyinu'l-Hakaik*, (Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, Lübnan, 2016), 53-56.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Kocabaş, el-İmam Fahruddin ez-Zeylai, 487.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1997; Murteza Bedir, "Nesefî, Ebü'l-Berekât", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32: 568.

<sup>146</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1997; Bedir, "Nesefî, Ebü'l-Berekât", 32: 568.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1631-1634; Cengiz Kallek, "Kudûrî", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26:321-322.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 466; Kallek, "Kudûrî", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26: 321-322.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 346; Kallek, "Kudûrî", 26: 321-322.

- 21. el-Hidâye (الهداية): Burhâneddin el-Mergînânî'nin (ö. 593/1197). 150
- **22. el-Kifâye fî şerhi'l-Hidâye (الكفاية شرح الهداية):** Ebû Muhammed Celâleddîn Ömer b. Muhammed el-Hucendî el-Habbâzî (ö. 691/1292).<sup>151</sup>
- 23. en-Nihâye fî şerhi'l-Hidâye (النهاية في شرح الهداية): Hüsâmüddîn Hüseyn b. Alî b. Haccâc el-Buhârî es-Siğnâkî (ö. 714/1314).
- 24. Gâyetü'l-beyân ve nâdiretü'l-akrân (غاية البيان ونادرة الأقران): Kıvâmüddîn Emîr Kâtib b. Emîr Ömer b. Emîr Gâzî el-Fârâbî el-İtkânî (ö. 758/1357). 153
- 25. Mirâcü'd-dirâye ilâ şerhi'l-Hidâye (معراج الدراية إلى شرح الهداية): Kıvâmüddîn Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Hucendî el-Kâkî (ö. 749/1348).
- **26. el-Îzâh** (الإيضاح): Ebü'l-Fazl Rüknüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Emîrveyh el-Kirmânî (ö. 543/1149). 155
- **27. el-Muhît** (المحيط): Burhânüddîn (Burhânü'ş-Şerîa) Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Buhârî el-Mergînânî (ö. 616/1219). 156
- **28. Tuhfetü'l-fuhahâ (تحفة الفقهاء):** Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-Semerkandî (ö. 539/1144).

Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 2031-2032; Fethat Koca, "Mergînânî, Burhâneddin", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29: 182.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1499-1500, 2034; Mahmut Rıdvanoğlu, "Habbâzî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14: 343.

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1987, 2032; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 62; Rahmi Yaran, "Siğnâkî", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37: 165.

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 2033; Ahmet Akgündüz, "İtkânî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23: 465.

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 2033; Hüseyin Karapınar, "Kâkî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 216.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1: 345, 615; M. Kâmil Yaşaroğlu, "Kirmânî, Rükneddin", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26: 65; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 205-207; Mustafa Uzunpostalcı, "Burhâneddin el-Buhârî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6: 436; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1: 371; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 158; Hacı Mehmet Günay, "Semerkandî, Alâeddin", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36: 471; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 70-71.

- **29. Bedâiu's-sanâi fî tertîbi'ş-şerâi (بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع):** dir Alâüddîn Ebû Bekr b. Mesûd b. Ahmed el-Kâsânî (ö. 587/1191).<sup>158</sup>
- **30. Hulâsatu'l-fetâvâ (خ**لاصة الفتاوى): İftihârüddîn Tâhir b. Ahmed b. Abdirreşîd el-Buhârî (ö. 542/1147). 159
- **31. Fetâvâ Kâdîhân (فتاوى قاضيخان):** Ebü'l-Mehâsin Fahrüddîn Hasan b. Mansûr b. Mahmûd el-Özkendî el-Fergânî (ö. 592/1196).
- 32. Kunyetü'l-Münye li-tetmîmi'l-Gunye (قنية المنية لتتمم الغنية): Ebü'r-Recâ Necmüddîn Muhtâr b. Mahmûd b. Muhammed ez-Zâhidî el-Gazmînî (ö. 658/1260).
- 33. el-Müctebâ şerhu Muhtasari'l-Kudûrî (المجتبى شرح مختصر القدوري): Ebü'r-Recâ Necmüddîn Muhtâr b. Mahmûd b. Muhammed ez-Zâhidî el-Gazmînî (ö. 658/1260). 162
- **34. Hâvî mesâili'l-Münye (حاوي مسائل المنية):** (Kitâbü'l-Hâvî, el-Hâvî fî mesâili'l-vâkıât, el-Hâvî li-mesâili'l-Münye). Ebü'r-Recâ Necmüddîn Muhtâr b. Mahmûd b. Muhammed ez-Zâhidî el-Gazmînî (ö. 658/1260). 163
- 35. Hulâsatü'l-vesâil ila ilmi'l-mesâil (خلاصة الوسائل إلى علم المسائل): Hüccetü'l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111).<sup>164</sup>
- **36. el-Mebsût** (المبسوط): Ebû Bekr Şemsü'l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî (ö. 483/1090). 165

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1: 371; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 53; Ferhat Koca, "Kâsânî", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 531; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 702-703; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 84; Yaşaroğlu, "Kirmânî, Rükneddin", 26: 65; Özel, *Hanefî Fıkıh Âlimleri*, 72.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 85; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1357; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 54, 212, 232; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1357; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 54, 212, 213, 232; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 108.

<sup>164</sup> Kâtip Celebi, Kesfu'z-zünûn, 1: 719.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 158; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 59.

- **37. el-Esrâr fi'l-fürû (الأسرار في الفروع):** Ebû Zeyd Abdullāh (Ubeydullāh) b. Muhammed b. Ömer b. Îsâ (ö. 430/1039). 166
- **38. et-Tecnîs ve'l-mezîd fi'l-fetâvâ (التجنيس والمزيد في الفتاوى):** Ebü'l-Hasan Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergânî el-Mergînânî (ö. 593/1197). 167
- **39. Tetimmetü'l-fetâvâ (تتمة** ا**لفتاوى):** Burhânüddîn (Burhânü'ş-Şerîa) Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Buhârî el-Merginânî (ö. 616/1219). 168
- **40. Zahîretü'l-fetâvâ (ظاهرة الفتاوى):** Burhânüddîn (Burhânü'ş-Şerîa) Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Buhârî el-Merginânî (ö. 616/1219).
- 41. Uyûnü'l-mesâ'il (عيون المسائل): Ebü'l-Leys İmâmü'l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983). 170
- 42. Hizânetü'l-fikh (غزانة الفقه): Ebü'l-Leys İmâmü'l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983). 171
- **43. en-Nevâzil** (النوازل): Ebü'l-Leys İmâmü'l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983). 172
- 44. el-Yenâbi fî marifeti'l-usûl ve't-tefâri (الينابيع في معرفة الأصول والتفاريع): Ebû Abdullah Reşîdüddin Mahmûd b. Ramazan er-Rûmî (ö.616).
- **45. el-İnâye (الغناية):** Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd b. Ahmed el-Bâbertî er-Rûmî el-Mısrî (ö. 786/1384).<sup>174</sup>
- **46. Şerhu'l-Câmi**'i's-sağir (شرح الجامع الصغير): Ebü'l-Hasan Ebü'l-Usr Fahrü'l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî (ö. 482/1089). 175

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1357; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 109; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 141; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 205-207; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 96-97.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 823; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 205-207; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 96-97.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 220; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 220; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 220; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1632; İsmail Paşa Bağdadi, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 2: 405; İbn Kutluboğa, *Tâcü't-terâcim*, 260, 264; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 205-207.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 195; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 112; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 124; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 58.

- 47. Şerhu'l-Camii'l-kebir (شرح الجامع الكبير): Ebü'l-Hasan Ebü'l-Usr Fahrü'l-İslâm Alî b. Muhammed b. el-Hüseyn b. Abdilkerîm el-Pezdevî (ö. 482/1089). 176
- 48. Şerhu'l-Câmii's-sağir (شرح الجامع الصغير): Ebü'l-Abbas Zâhiruddin Ahmed b. İsmail b. Muhammed et-Timurtâşî el-Hârizmî (601/1205). 177
- **49. el-Ecnâs ve'l-furûk (الأجناس والفروق):** Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ömer en-Nâtıfî et-Taberî (ö. 446/1054). 178
- **50. el-Vasît (الوسيط):** Hüccetü'l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111).<sup>179</sup>
- 51. el-Vecîz (الوجيز): Hüccetü'l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111). 180
- **52. el-Müntekâ (المنتقى):** Ebü'l-Fazl Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Mervezî el-Belhî el-Hâkim eş-Şehîd (ö. 334/945).
- 53. el-Asl (الأصل): el-Mebsûţ olarak da bilinir. Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eş-Şeybânî (ö. 189/805). 182
- 54. el-Câmiu's-sağîr (الجامع الصغير): Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eş-Şeybânî (ö. 189/805). 183
- 55. ez-Ziyâdât (الزيادات): Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eş-Şeybânî (ö. 189/805). 184

<sup>180</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu 'z-zünûn*, 2: 2002-2004.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 112; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 124; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 262; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 15; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 11; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 36; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 51-52

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 2008-2009.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1851-1852; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 185-186; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 108; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163; Özel, *Hanefî Fıkıh Âlimleri*, 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 561-564; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 962-964; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 24-25.

- 56. el-Câmiu'l-kebîr (الجامع الكبير): Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eṣ-Ṣeybânî (ö. 189/805). 185
- 57. es-Siyerü'l-kebîr (السير الكبير): Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eş-Şeybânî (ö. 189/805). 186
- 58. el-Fetâva'l-Attâbiyye (الفتاوى العتابي): Ebû Nasr (Ebü'l-Kâsım) Zeynüddîn Ahmed b. Muhammed b. Ömer el-Attâbî el-Buhârî (ö. 586/1190).
- **59. er-Ravza fi'l-fürû (الروضة في الفروع)**: Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ömer en-Nâtıfî et-Taberî (ö. 446/1054). 188
- 60. Münyetü'l-müftî (منية المفتي): Yusuf b. Ebi Said Ahmed es-Sicistânî (ö. 639/1240).
- 61. el-Fetâva'l-Velvâliciyye (الفتاوى الولوالجية): Ebü'l-Feth Zahîrüddîn Abdürreşîd b. Ebî Hanîfe b. Abdirrezzâk el-Velvâlicî (540/1146'dan sonra). 190
- **62. el-Câmi fi'l-fìhh (الجامع في الفقه):** Ebû Abdillâh (Ebû Hayyân) İsmâîl b. Hammâd b. Ebî Hanîfe Numân el-Kûfî (ö. 212/827).
  - 63. Zâdü'l-fukahâ (زاد الفقهاء):192 Muhammed b. Ahmed el-İsbîcâbî. 193
- 64. Şerhu Muhtasari't-Tahâvî (شرح مختصر الطحاوي): Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî (370/981).
- 65. el-Mühezzeb fî fikhi'l-İmâm eş-Şâfi'î (المهذب في فقه الإمام الشافعي): Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî (ö. 476/1083).

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 570-571; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 24, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1013-1014; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 24, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 36; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 36; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 51-52.

<sup>189</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1887; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1230; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 94; Özel, *Hanefî Fıkıh Âlimleri*, 71-72.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1632; İsmail Paşa Bağdadi, *Hediyyetü'l-ârifin*, 2: 105-106; İbn Kutluboğa, *Tâcü't-terâcim*, 256-257.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Altıncı yüzyılın sonlarında vefat ettiği tahmin ediliyor.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 27; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Bilal Aybakan, "Şîrâzî, Ebû İshak", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39: 185.

- 66. el-Muharrer fî fürû 'i'ş-Şâfiiyye (المحرر في فروع الشافعية): Ebü'l-Kâsım Abdülkerîm b. Muhammed b. Abdilkerîm er-Râfiî el-Kazvînî (ö. 623/1226).
- 67. Şerhu'l-Câmi'i's-sağîr (شرح الجامع): Ebü'l-Mehâsin Fahrüddîn Hasan b. Mansûr b. Mahmûd el-Özkendî el-Ferganî (ö. 592/1196).
- **68. Kitâbü'l-Emâlî (كتاب** الأمالي): Ebû Yûsuf Yakûb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa'd el-Kûfî (ö. 182/798).
- 69. Şerhu'l-Câmii's-sağîr (شرح الجامع الصغير): Ebü'l-Leys İmâmü'l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983).
- 70. Muhtelefü'r-rivâye (مختلف الرواية): Ebü'l-Leys İmâmü'l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm es-Semerkandî (ö. 373/983).<sup>200</sup>
- 71. el-Fetâva'n-Nesefiyye (الفتاوى النسفية): Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-Semerkandî (ö. 537/1142).<sup>201</sup>
- 72. Şerhu'l-Camii'l-kebir (شرح الجامع الكبير): Ebü'l-Mehâsin Fahrüddîn Hasan b. Mansûr b. Mahmûd el-Özkendî el-Fergânî (ö. 592/1196).<sup>202</sup>
- 73. el-Fetâva's-suğrâ (الفتاوى الصغرى): Ebû Hafs (Ebû Muhammed) Hüsâmüddîn es-Sadrü'ş-şehîd Ömer b. Abdilazîz b. Ömer b. Mâze el-Buhârî (ö. 536/1141).<sup>203</sup>
- 74. Fetâvâ (Fetâvâ Ebi'l-Fazl) (فتاوى أبي الفضل): Ebü'l-Fazl Rüknüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Emîrveyh el-Kirmânî (ö. 543/1149).

<sup>203</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1224-1225; Özel, "Sadrüşşehîd", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35:426.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Bilal Aybakan, "Râfiî, Abdülkerîm b. Muhammed", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34: 395.

Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 64; Ahmet Özel, "Kâdîhan", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Salim Öğüt, "Ebû Yûsuf", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10: 264.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 45; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 45; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 149; Özel, Hanefi Fıkıh Âlimleri, 66, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 64; Özel, "Kâdîhan", 24: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1220; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 92; Yaşaroğlu, "Kirmânî, Rükneddin", 26:65.

- 75. Şerhi'l-Vikâye (شرح الوقاية): Alâeddin Ali Esved (ö. 800/1397). 205
- 76. el-Fusûl fi'l-muâmelât (الفصول في المعاملات): Ebü'l-Feth Mecdüddîn Muhammed b. Mahmûd b. el-Hüseyn b. Ahmed el-Üsrûşenî (ö. 637/1240'tan sonra).
- 77. el-Mebsût (المبسوط): Ebû Bekr b. Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed el-Buhârî (ö. 483/1090).<sup>207</sup>
- 78. Şerhu Muhtasari'l-Kudûrî (شرح مختصر القدوري): Ebû Nasr Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Akta' el-Bağdâdî (ö. 474/1081).<sup>208</sup>
- 79. Şerhu'l-Câmii's-sağîr (شرح الجامع الصغير): Ebû Bekr b. Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed el-Buhârî (ö. 483/1090).<sup>209</sup>
- **80. el-Mücerred fi'l-furû' (المجرد في الفروع):** Ebü'l-Kâsım İsmail b. Hüseyn (Hasan) b. Abdullah el-Beyhakî (ö. 402/1011).<sup>210</sup>
- 81. Şerhu'l-Camii'l-kebir (شرح الجامع الكبير): Ebû Bekr b. Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed el-Buhârî (ö. 483/1090).
- 82. Mecmû'u'n-nevâzil ve'l-havâdis ve'l-vâkıât (والواقعات): Ahmed b. Musa b. İsa el-Keşşî (ö. 550/1155'den sonra).212
- 83. el-Fevâidü't- Tâciyye (الفوائد التاجية): Ebû Abdillâh Tâcüşşerîa Ömer b. Sadrişşerîa el-Evvel Ubeydillâh b. Mahmûd el-Mahbûbî el-Buhârî (ö. 709/1309).

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 211; 2: 2021; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 116; Özel, "Alâeddin Ali Esved", 2:319.

Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1381, 1721; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 93; Murteza Bedir, "Üsrûşenî", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42:392-393

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1580, 1581; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163-164; Özel, *Hanefi Fıkıh Alimleri*, 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1631; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 40; Özel, *Hanefi Fıkıh Alimleri*, 55-56.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 1: 352; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 163-164; Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1024, 1498, 1632; Özel, *Hanefi Fıkıh Alimleri*, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 352; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163-164; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1606; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 42; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 37; 2: 1997, 2020, 2032-2033; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 110-111; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 121-122.

- 84. el-İhtiyâr li-ta'lîli'l-Muhtâr (الاختيار لتعليل المختار): Ebü'l-Fazl Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî (ö. 683/1284).<sup>214</sup>
- 85. Şerhu'l-Câmi'i's-sağîr (شرح الجامع الصغير): Ebû Bekr Şemsü'l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî (ö. 483/1090 [?]).
- **86. Nevâdirü'l-mesâ'il (نواد**ر المسائل): Ebû Abdillâh Muhammed b. Semâa b. Ubeydillâh et-Temîmî el-Kûfî (ö. 233/848).<sup>216</sup>
- **87. Câmiu'l-Mahbûbî (جا**مع المحبوبي): Sadrüşşerîa es-Sânî Ubeydullah b. Mes'ûd b. Tâcişşerîa Ömer b. Sadrişşerîa el-Evvel Ubeydillah b. Mahmûd el-Mahbûbî el-Buhârî (ö. 747/1346).<sup>217</sup>
- 88. el-Fevâidi'l-Burhaniyye (الفوائد البرهانية): Burhânüddîn (Burhânü'ş-Şerîa)

  Mahmûd b. Ahmed b. Abdilazîz el-Buhârî el-Merginânî (ö. 616/1219). 218
- **89. el-Mebsûtu'l-Bekrî (المبسوط البكري):** Ebû Bekr b. Muhammed b. Hüseyn b. Muhammed el-Buhârî (ö. 483/1090).<sup>219</sup>
- 90. el-Fevâidü'z-Zahîriyye (الفوائد الظهيرية): Ebû Bekr Zahîruddin b. Ahmed b. Ömer el-Buhârî (ö. 619/1222).<sup>220</sup>
- 91. es-Siyerü'l-kebîr (السير الكبير): Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkad eş-Şeybânî (ö. 189/805).<sup>221</sup>

Özellikle bazı kaynakları daha yoğun bir şekilde kullanmış ve bol miktarda atıfta bulunmuştur. Aşağıdaki tabloda bu eserler atıf miktarlarıyla birlikte gösterilmiştir:

<sup>216</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1981; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 170; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 31.

71

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 2: 1622; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 106; Özel, *Hanefi Fıkıh Âlimleri*, 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 158; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 59-60.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 564; İsmail Paşa Bağdadi, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 1: 649; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 172.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Mustafa Uzunpostalcı, "Burhâneddin el-Buhârî", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 6:435-437.

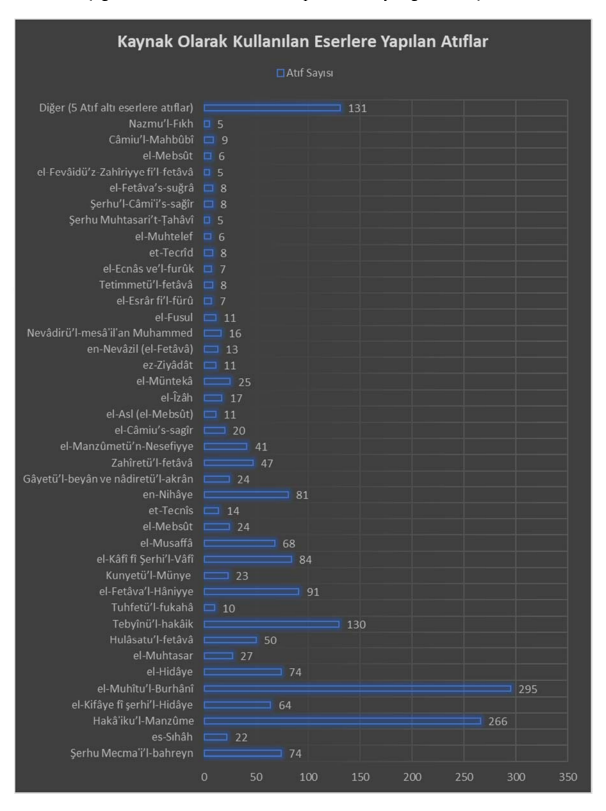
<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Kâtip Çelebi, *Keşfu'z-zünûn*, 1: 352; İsmail Paşa Bağdadi, *Hediyyetü'l-ârifîn*, 2: 76; Leknevî, *el-Fevâidü'l-behiyye*, 163-164; Özel, *Hanefî Fıkıh Âlimleri*, 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Kâtip Çelebi, Keşfu'z-zünûn, 2: 1226; Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 122, 156-157; İsmail Paşa Bağdadi, Hediyyetü'l-ârifîn, 2: 111; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Leknevî, el-Fevâidü'l-behiyye, 163; Özel, Hanefî Fıkıh Âlimleri, 24, 25.



### Aşağıdaki iki tabloda ise bütün kitapların atıf sayısı gösterilmiştir:



|    | Kitap                       | Müellif                          | Atıf |
|----|-----------------------------|----------------------------------|------|
| 1  | Şerhu Mecmai'l-bahreyn      | İbnü's-Sââtî (ö. 694/1295)       | 74   |
| 2  | es-Sıhâh                    | el-Cevherî (ö. 400/1009)         | 22   |
| 3  | el-Keşşâf                   | Zemahşerî'nin (ö. 538/1144)      | 3    |
| 4  | Hulâsatü'l-vesâil           | el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111) | 2    |
| 5  | Hakâ'iku'l-Manzûme          | el-Buhârî el-Lü'lüî (ö.671/1272) | 266  |
| 6  | el-Kifâye fî şerhi'l-Hidâye | el-Habbâzî (ö. 691/1292)         | 64   |
| 7  | el-Muhîtu'l-Burhânî         | el-Buhârî (ö. 536/1141)          | 295  |
| 8  | el-Hidâye                   | el-Merginânî (ö. 593/1197)       | 74   |
| 9  | el-Muhtasar                 | el-Kudûrî (428/1037)             | 27   |
| 10 | Hulâsatu'l-fetâvâ           | Abdurreşid el-Buhârî (542/1147)  | 50   |
| 11 | Zâdü'l-fukahâ               | el-İsbîcâbî (?)                  | 1    |
| 12 | Tebyînü'l-hakâik            | ez-Zeylaî (ö. 743/1343)          | 130  |
| 13 | Tuhfetü'l-fukahâ            | es-Semerkandî (ö. 539/1144)      | 10   |
| 14 | el-Fetâva'l-Hâniyye         | Kâdîhân (ö. 592/1196)            | 91   |
| 15 | Kunyetü'l-Münye             | ez-Zâhidî (ö. 658/1260)          | 23   |
| 16 | el-Kâfî fî Şerhi'l-Vâfî     | en-Nesefî (ö. 710/1310)          | 84   |
| 17 | el-Musaffâ                  | en-Nesefî (ö. 710/1310)          | 68   |
| 18 | el-Mebsût                   | es-Serahsî (ö. 483/1090 [?])     | 24   |
| 19 | el-Esrâr fi'l-fürû          | Debûsî (ö. 430/1039)             | 7    |
| 20 | et-Tecnîs                   | el-Merginânî (ö. 593/1197)       | 14   |
| 21 | Uyûnü'l-mesâil              | es-Semerkandî (ö. 373/983)       | 5    |
| 22 | en-Nihâye                   | es-Siğnâki (ö. 714/1314)         | 81   |
| 23 | el-Yenâbiʿ                  | er-Rûmî (ö.616)                  | 2    |
| 24 | Tetimmetü'l-fetâvâ          | el-Merginânî (ö. 616/1219)       | 8    |

| 25 | Gâyetü'l-beyân                | el-İtkânî (ö. 758/1357)           | 24 |
|----|-------------------------------|-----------------------------------|----|
| 26 | et-Takrîb                     | el-Kudûrî (428/1037)              | 2  |
| 27 | el-İnâye                      | el-Bâbertî (ö. 786/1384)          | 4  |
| 28 | Zahîretü'l-fetâvâ             | el-Merginânî (ö. 616/1219)        | 47 |
| 29 | el-Manzûmetü'n-Nesefiyye      | en-Nesefî'nin (ö. 537/1142)       | 41 |
| 30 | Şerhu'l-Camii'l-kebir         | el-Pezdevî (ö. 482/1089)          | 2  |
| 31 | Şerhu'l-Câmii's-sağîr         | et-Timurtâşî (601/1205)           | 2  |
| 32 | Şerhu'l-Câmii's-sağîr         | el-Pezdevî (ö. 482/1089)          | 2  |
| 33 | el-Ecnâs ve'l-furûk           | en-Nâtıfî et-Taberî (ö. 446/1054) | 7  |
| 34 | el-Câmiu's-sagîr              | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 20 |
| 35 | Kenzü'd-dekâik                | en-Nesefì (ö. 710/1310)           | 2  |
| 36 | el-Vasît                      | el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111)  | 4  |
| 37 | el-Asl (el-Mebsût)            | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 11 |
| 38 | el-Îzâh                       | el-Kirmânî (543/1149)             | 17 |
| 39 | el-Müntekâ                    | el-Hâkim eş-Şehîd (ö. 334/945)    | 25 |
| 40 | ez-Ziyâdât                    | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 11 |
| 41 | el-Fetâva'l-Attâbiyye         | el-Attâbî el-Buhârî (ö. 586/1190) | 1  |
| 42 | el-Müstasfâ                   | en-Nesefì (ö. 710/1310)           | 2  |
| 43 | Hizânetü'l-fıkh               | es-Semerkandî (ö. 373/983)        | 1  |
| 44 | er-Ravza fi'l-fürû'           | en-Nâtıfî et-Taberî (ö. 446/1054) | 3  |
| 45 | el-Müctebâ                    | ez-Zâhidî (ö. 658/1260)           | 1  |
| 46 | Münyetü'l-müftî               | Siciztânî (ö.639/1240)            | 1  |
| 47 | Mirâcü'd-dirâye               | el-Kâkî (ö. 749/1348)             | 2  |
| 48 | el-Muğrib fî tertîbi'l-Mu'rib | el-Mutarrizî (ö. 610/1213)        | 3  |
| 49 | et-Tecrîd                     | el-Kudûrî (428/1037)              | 8  |

| 50 | el-Vecîz                          | el-Gazzâlî et-Tûsî (ö. 505/1111)  | 4  |
|----|-----------------------------------|-----------------------------------|----|
| 51 | el-Câmiʿ fi'l-fikh                | İsmâîl b. Hammâd (ö. 212/827)     | 3  |
| 52 | el-Fetâva'l-Velvâliciyye          | el-Velvâlicî (ö. 540/1146)        | 3  |
| 53 | en-Nevâzil (el-Fetâvâ)            | es-Semerkandî (ö. 373/983)        | 13 |
| 54 | Muhtelefü'r-rivâye                | es-Semerkandî (ö. 373/983)        | 6  |
| 55 | Şerhu Muhtasari't-Ţahâvî          | Ebû Bekr el-Cessâs (370/981)      | 5  |
| 56 | Bedâ'i'u's-sanâ'i'                | el-Kâsânî (ö. 587/1191)           | 4  |
| 57 | el-Mühezzeb                       | eş-Şîrâzî (ö. 476/1083)           | 2  |
| 58 | el-Muharrer fî fürû'i'ş-Şâfi'iyye | er-Râfiî el-Kazvînî (ö. 623/1226) | 1  |
| 59 | Hâvi'z-Zâhidi                     | ez-Zâhidî (ö. 658/1260)           | 2  |
| 60 | Şerhu'l-Câmi'i's-sağîr            | Kâdîhân (ö. 592/1196)             | 8  |
| 61 | Kitâbü'l-Emâlî                    | Ebû Yûsuf (ö. 182/798)            | 3  |
| 62 | Şerhu'l-Câmii's-sağîr             | es-Semerkandî (ö. 373/983)        | 1  |
| 63 | Fetâva'n-Nesefi                   | en-Nesefî (ö. 537/1142)           | 1  |
| 64 | Şerhu'l-Camii'l-kebir             | Kâdîhân (ö. 592/1196)             | 3  |
| 65 | el-Fetâva's-suğrâ                 | Mâze el-Buhârî (ö. 536/1141)      | 8  |
| 66 | Fetâvâ (Fetâvâ Ebi'l-Fazl)        | el-Kirmânî (ö. 543/1149)          | 1  |
| 67 | el-Fevâidü'z-Zahîriyye            | Ömer el-Buhârî (619/1222)         | 5  |
| 68 | el-Câmiʿu'l-kebîr                 | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 2  |
| 69 | Esâsü'l-belâğa                    | ez-Zemahşerî (ö. 538/1144)        | 1  |
| 70 | Şerhi'l-Vikâye                    | Ali Esved (ö. 800/1397)           | 1  |
| 71 | el-Fusûl fi'l-mu'âmelât           | el-Üsrûşenî (ö. 637/1240)         | 1  |
| 72 | el-Mebsût                         | Hâherzâde el-Buhârî (ö.483/1090)  | 6  |
| 73 | Şerhu Muhtaşari'l-Kudûrî          | el-Akta' (ö.474/1081)             | 2  |
| 74 | Şerhu'l-Câmii's-sağîr             | Hâherzâde el-Buhârî (ö.483/1090)  | 1  |

| 75 | el-Mücerred fi'l-furû'            | El-Beyhaki (ö.402/1011)           | 1  |
|----|-----------------------------------|-----------------------------------|----|
| 76 | Şerhu'l-Camii'l-kebir             | Hâherzâde el-Buhârî (ö.483/1090)  | 1  |
| 77 | el-Câmiʿuʾs-sahîh                 | Müslim el-Kuşeyrî (ö. 261/875)    | 1  |
| 78 | el-Câmiʿuʾs-sahîh                 | el-Buhârî (ö. 256/870)            | 1  |
| 79 | Mecmû'u'n-nevâzil                 | Keşşi (ö. 550/1155 sonra)         | 1  |
| 80 | el-Vâfî                           | en-Nesefî (ö. 710/1310)           | 2  |
| 81 | es-Siyerü'l-kebîr                 | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 1  |
| 82 | el-Fevâidü't- Tâciyye             | Tâcüşşerîa el-Buhârî (ö.709/1309) | 1  |
| 83 | el-İhtiyâr li-taʻlîli'l-Muhtâr    | el-Mevsılî (ö. 683/1284)          | 3  |
| 84 | Şerhu'l-Câmi'i's-sağîr            | es-Serahsî (ö. 483/1090 [?])      | 1  |
| 85 | es-Siyerü'l-kebîr                 | eş-Şeybânî (ö. 189/805)           | 2  |
| 86 | el-Minhâc                         | en-Nevevî (ö. 676/1277)           | 1  |
| 87 | Nevâdirü'l-mesâ'il                | et-Temîmî el-Kûfî (ö. 233/848)    | 16 |
| 88 | el-Mufassal fî sınâ ʿati'l-i ʿrâb | ez-Zemahşerî (ö. 538/1144)        | 1  |
| 89 | Câmiu'l-Mahbûbî                   | el-Mahbubî el-Buhârî (ö. 630)     | 9  |
| 90 | el-Fevâidi'l-Burhaniyye           | el-Merginânî (ö. 616/1219)        | 2  |
| 91 | el-Mebsûtu'l-Bekrî                | Hâherzâde el-Buhârî (ö.483/1090)  | 1  |

# Bilgisi Bulunmayan Kitaplar

| 92 | Şerhu'l-Câmi'i's-sağîr  | 1 |
|----|-------------------------|---|
| 93 | Şerhu'l-Kudûrî          | 2 |
| 94 | Fetâvi'ş-şâzî           | 1 |
| 95 | el-Muğnî                | 3 |
| 96 | el-Fevâidü'l-Hamîdiyye  | 1 |
| 97 | Câmiu'l-Pezdevî         | 1 |
| 98 | Nazmu'l-İmam'il-Pezdevî | 1 |

| 99  | Nazmu'z-Zendusutî     | 1  |
|-----|-----------------------|----|
| 100 | Nazmu'l-Fıkh          | 5  |
| 101 | el-Fevâid             | 2  |
| 102 | Şerhu'l-eser          | 1  |
| 103 | Tekmile               | 1  |
| 104 | Fetâvâ'l-Aftus        | 1  |
| 105 | el-Fusul              | 11 |
| 106 | el-Bedriyye           | 1  |
| 107 | el-Vâkıât             | 1  |
| 108 | el-Câmii'l-Pezdevi    | 1  |
| 109 | el-Câmii'l-Burhaniyye | 2  |
| 110 | el-Câmi'              | 3  |
| 111 | el-Mebsut'ul-Kübrâ    | 1  |
| 112 | el-Müşkilât           | 1  |
| 113 | el-Fevâidü'n-Naciye   | 1  |
| 114 | Fetâvâ'l-Vebari       | 1  |
| 115 | El-Fetâvâ             | 1  |
| 116 | Münyetü'l-fukahâ      | 1  |

# 2.2.6. İbn Melek ile İbnü's-Sââtî Şerhlerinin Mukayesesi

İbn Melek ve İbnü's-Sââtî fakih ve usulcü oldukları için eserlerine bu özelliklerini yansıtmışlardır. Metod olarak büyük ölçüde birbirine benzemektedir.

İbnü's-Sââtî'nin şerhi İbn Melek şerhine göre yaklaşık iki kat daha uzundur.

İbn Melek şerhinde Osmanlı/Acem âlimlerinin mümeyyiz vasfı olan dilbilimsel açıklama ve ilaveler daha fazladır.

İbn Melek *mezci (memzûc)* şerh metodunu kullanmıştır. Şerhlerin genelde iki türü vardır. Birincisi bir cümlenin ve meselenin tamamını zikreder sonra ne anlatmak istediğini açıklar. İkinci türü ise *mezcî* denilen şerh türüdür. Bazen bir cümle, bazen bir kelime alınarak şerhedilerek kitap oluşturulur. Bundan dolayı da bir kelimenin irabı metinde farklı, şerhte farklı olabilir. İbnü's-Sââtî ise, şerhini mezci yolla değil bir meseleyi veya bir cümleyi ele alarak yazmıştır.

İbn Melek'in şerhi İbnü's-Sââtî'nin şerhine göre daha fazla rağbet görmüştür. Bunu Türkiye kütüphanelerindeki yazma sayıları da açıkça göstermektedir.

İbnü's-Sââtî kendi eserini şerhettiğinden metinde bir problem yoktur. Ancak İbn Melek'in şerh esnasında elinde bulunan metin muhtemelen değişikliğe uğramış bir metindir. Bu durum, İbnü's-Sââtî'nin *Mecmau'l-bahreyn* nüshasından istinsah edilmiş nüsha ile İbn Melek şerhinde esas alınan nüshayı karşılaştırdığımız zaman ortaya çıkmaktadır. Hatta İbn Melek'in şerh esnasında *Mecmau'l-bahreyn* metninde yaptığı bir tashihin İbnü's-Sââtî'nin orjinal metnindekiyle aynı olduğu görülmektedir.

# 2.2.7. İbn Melek Şerhi Üzerine Yapılan Çalışmalar

İbn Melek'in *Mecmau'l-bahreyn* üzerine yaptığı şerh en çok rağbet gören şerh olmasına rağmen üzerine fazla bir çalışma yapılmamıştır. Tespit edebildiğimiz tek çalışma bir hâşiyedir. Ebü'l-Adl Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî (ö. 879/1474) İbn Melek şerhi üzerine bir haşiye yazmıştır. Kâsım b. Kutluboğa bu haşiyeyi İbn Melek'in şerhini okuturken yazmıştır.

Bu haşiyenin Türkiye kütüphanelerinde tespit edebildiğimiz nüshaları şunlardır:

- 1. Topkapı Sarayı Ahmet III, Demirbaş Numarası:1043. 199 varak. Asıl nüshadan hicri 1006 yılında istinsah edilmiştir.
- 2. Beyazıd Genel Kitaplığı, Demirbaş Numarası: 2492. 205 varak.
- 3. Millet Genel Kütüphanesi Feyzullah Efendi. Demirbaş Numarası: 707. 220 varak.

- 4. Millet Genel Kütüphanesi Feyzullah Efendi. Demirbaş Numarası: 708. 185 varak.
- 5. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Beşir Ağa, Demirbaş Numarası: 228. 205 varak.
- 6. Süleymaniye Kütüphanesi Şehid Ali Paşa, Demirbaş Numarası: 750. 228 varak.

Her altı nüsha da incelendiğinde tamamında aşağıdaki bölümlerin olmadığı görülmektedir:

- Haşiyede Kitâbu's-salât, Kitâbu'z-zekât, Kitâbu's-savm, Kitâbu'l-hac,
   Kitâbu'l-buyû, Kitâbu'r-rehn, Kitâbu'l-hacr, Kitâbu'l-me'zûn, Kitâbu'l-ikrâr,
   Kitâbu'l-icâre, Kitâbu'ş-şuf'a, Kitâbu'ş-şerike, Kitâbu'l-mudârebe kısımları yoktur.
- Faslun fi Talâki'-Fâr'dan kitabu'l-cinayete kadar yoktur.
- Faslun fi'l-kasâme'den itibaren Kitâbu'l-cinâyât kadar ve Kitâbu't-diyât, Kitâbu'l-hudûd, Kitâbu's-sayd ve'z-zebâih, Kitâbu'l-udhiye, Kitâbu'l-eymân, Kitâbu edebi'l-kâdî, Kitâbu'd-da'vâ, Kitâbu'ş-şehâdât, Kitâbu'r-rucû an'ş-şehâdât, Kitâbu'l-kısmet, Kitâbu'l-ikrâh yoktur.
- Kitâbu's-siyer ise faslun fil'buğat'a kadar yoktur.
- Kitâbu'l-Vesâyâ'nın başı eksiktir.

Bu kısımların olmaması şu ihtimallerden dolayıdır:

- 1. Kâsım b. Kutluboğa farklı farklı zamanlarda okutmuştur.
- 2. Sadece nüshada bulunan kısımları okutmuştur.
- 3. Türkiye'deki nüshalar bu kısımları eksik bir nüshadan istinsah edilmiştir.

Son ihtimal zayıf bir ihtimaldir. Çünkü ilk sıradaki 'Topkapı Sarayı Ahmet III' nüshasında müstensih ana nüshadan istinsah ettiğini söylemektedir.

#### 2.2.8. Fıkıh Literatüründeki Yeri

İbn Melek, şerhinde meseleleri yalnızca şerh ve izah etmekle yetinmemiş, her birinin dayandığı delil ve gerekçeyi zikretmiştir. Böylece bu alanda eğitim alan kişiler fıkhi meseleleri dayandıkları delil ve gerekçelerle birlikte öğrenme imkânı bulmuşlardır.

İbn Melek'ten sonra yazılan birçok kitap *Şerhu Mecmai'l-Bahreyn*'e atıfta bulunmuştur. Kanaatimizce fıkıh kitaplarında "Şerhu'l-Mecma" kayıtsız şekilde zikredildiği zaman bundan İbn Melek'in şerhi anlaşılmaktadır. Atıfta bulunan bazı Hanefi fıkıh kitaplarını örnek cinsinden zikretmek gerekirse:

- 1. Çivizâde Muhyiddin Mehmed Efendi (ö. 954/1547), *el-Îsâr li-halli'l-Muhtâr* (nşr. İlyas Kaplan, I-IV, İstanbul 1437/2016). 130 atıfta bulunmuştur.
- 2. Ebü'l-Abbas Şehâbeddin Ahmed b. Muhammed eş-Şelebî (ö. 1021): *Tebyînü'l-hakâik haşiyesi*.
- 3. Ebü'l-Hasan Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kārî el-Herevî (ö. 1014/1605): *Fethu bâbi'l-'inâye*.
- 4. Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî (ö. 861/1457): *Fethu'l-kadîr*.
- 5. Ebü'l-İhlâs Hasan b. Ammâr b. Alî eş-Şürünbülâlî el-Vefâî el-Mısrî (ö. 1069/1659): *Gunyetü zevi'l-ahkâm fî bugyeti Düreri'l-hükkâm*. 121 defa atıf yapmıştır.
- 6. İbn Nüceym Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî (ö. 970/1563): *el-Bahrü'r-râ'ik*. Şerhe en fazla atfta bulunan alimlerdendir.
- 7. İbn Nüceym Sirâcüddîn Ömer b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî (ö. 1005/1596): *en-Nehrü'l-fâ'ik*.
- 8. İbrâhim b. Muhammed el-Halebî (ö. 956/1549): *Mecma 'u'l-enhur*.
- 9. Alâüddîn Muhammed b. Alî b. Muhammed el-Haskefî ed-Dımaşkī (1088/1677): *ed-Dürrü'l-muhtâr*.

- 10. Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl ed-Dûkātî et-Tahtâvî (ö. 1231/1816): *Hâşiye* 'ale'd-Dürri'l-muhtâr.
  - 11. İbn Âbidin, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî (ö. 1252/1836): *Reddü'l-muhtâr 'ale'd-Dürri'l-muhtâr*. 134 defa atıfta bulunmuştur.

# ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

# ESERİN EDİSYON KRİTİĞİ

### 3.1. Kitabın Yazma Nüshaları

Aşağıda tabloda verilen ülkemiz kütüphanelerinde bulunan nüshaların tamamı tarafımızca incelenmiştir ve tahkikte esas alınacak nüshalar bu şekilde belirlenmiştir:

|    | Koleksiyon Adı   | Demirbaş | Bilgiler                           |
|----|------------------|----------|------------------------------------|
|    |                  |          | 308 varaktır. Hicri 828 tarihinde  |
| 1  | Beyazıd/ Beyazıd | 2097     | istinsah edilmiştir. Kitap tamdır  |
| 1  | Beyazid/ Beyazid | 2071     | ve mukabele edilmiştir. Metin      |
|    |                  |          | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
|    |                  |          | 260 varaktır. Eserin başından      |
| 2  | Beyazıd/ Beyazıd | 2099     | Kitabu'l-Vasiyye'nin sonuna        |
| 2  | Beyazia, Beyazia | 2077     | kadardır. Metin kırmızı renkle     |
|    |                  |          | yazılmıştır.                       |
|    |                  |          | 302 varaktır. Hicri 849 yılında    |
| 3  | Beyazıd/ Beyazıd | 2246     | Bursa'da istinsah edilmiştir.      |
| 3  | Beyazia, Beyazia | 2240     | Kitap tamdır. Metin üzerine        |
|    |                  |          | kırmızı çizgi çekilmiştir.         |
| 4  | Beyazıd/ Beyazıd | 2247     | 263 varaktır. Kitap tamdır. Metin  |
| Т. | Beyazia, Beyazia | 2217     | kırmızı renkle yazılmıştır.        |
|    |                  |          | 278 varaktır. Baştan Kitabu'l-     |
| 5  | Beyazıd/ Beyazıd | 2248     | Vakf'a kadardır. Metin üzerine     |
|    |                  |          | kırmızı çizgi çekilmiştir.         |
|    |                  |          | 274 varaktır. Kitap tamdır. Hicri  |
| 6  | Beyazıd/Beyazıd  | 2334     | 887 yılında istinsah edilmiştir.   |
|    |                  |          | Metin kırmızı renkle yazılmıştır.  |
|    |                  |          | 380 varaktır. Kitap tamdır. Hicri  |
| 7  | Beyazıd/Beyazıd  | 2335     | 1153 yılında Muhammed b. Şeyh      |
| ,  | Beyazia Beyazia  | 2333     | Muhammed tarafından istinsah       |
|    |                  |          | edilmiştir.                        |
|    |                  |          | 255 varaktır. Kitap tamdır.        |
| 8  | Beyazıd/Beyazıd  | 18851    | Mukabele edilmiştir. Metin         |
|    |                  |          | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
| 9  | Beyazıd/Beyazıd  | 18865    | 323 varaktır. Kitap tamdır. Metin  |
|    | Deyaziu/Deyaziu  | 10003    | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
| 10 | Beyazıd/Beyazıd  | 18866    | 259 varaktır. Kitap tamdır. Metin  |
|    |                  |          | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |

|     |                            |      | 49 varaktır. Baştan Kitabu's-                                  |
|-----|----------------------------|------|----------------------------------------------------------------|
| 11  | Beyazıd/Beyazıd            | 2006 | Salat'ın sonuna kadardır. Metin                                |
| 11  | Bey uzita Bey uzita        | 2000 | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                             |
|     |                            |      | 279 varaktır. Kitap tamdır.                                    |
|     |                            |      | Mustafa b. Abdurrahman                                         |
| 12  | David 4/Wallia 44: Efer 4: | 1215 | tarafından Hicri 921 tarihinde                                 |
| 12  | Beyazıd/Veliyüddin Efendi  | 1215 | _                                                              |
|     |                            |      | istinsah edilmiştir. Metin üzerine                             |
|     |                            |      | kırmızı çizgi çekilmiştir.                                     |
|     |                            |      | 243 varaktır. Hicri 890 yılında                                |
| 13  | Beyazıd/Veliyüddin Efendi  | 1217 | istinsah edilmiştir. Metin kırmızı                             |
|     |                            |      | renkle yazılmıştır.                                            |
|     |                            |      | 287 varaktır. Kitap tamdır. Hicri                              |
| 14  | Süleymaniye/Amcazade       | 202  | 830 yılında Osman b. Alihan İlyas                              |
| 14  | Sufcymamyc/Ameazade        | 202  | tarafından istinsah edilmiştir.                                |
|     |                            |      | Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                              |
|     |                            |      | 214 varaktır. Kitap tamdır. Hicri                              |
|     |                            |      | 836 yılında Karaca Ahmed b.                                    |
| 1.5 | G::1 /A                    | 101  | Muhammed b. Ubeydullah                                         |
| 15  | Süleymaniye/Aşir Efendi    | 101  | Osmancıklı tarafından istinsah                                 |
|     |                            |      | edilmiştir. Metin kırmızı renkle                               |
|     |                            |      | yazılmıştır.                                                   |
|     |                            |      | 284 varaktır. Kitap tamdır. Hicri                              |
|     |                            |      | 853 yılında Musa b. Mustafa el-                                |
|     |                            |      | Germiyani tarafından istinsah                                  |
|     |                            |      | edilmiştir. Metin üzerine kırmızı                              |
| 16  | Süleymaniye/Ayasofya       | 1258 | çizgi çekilmiştir. Bu nüsha                                    |
|     |                            |      | mukabele edilmiştir. Başından                                  |
|     |                            |      | sonuna kadar mukabele                                          |
|     |                            |      | edilmiştir.                                                    |
|     |                            |      | 139 varaktır. Kitabın ikinci                                   |
|     |                            |      | cildidir. Kitabu'l-Vakf'tan eserin                             |
| 17  | Süleymaniye/Ayasofya       | 1254 | sonuna kadardır. Metin kırmızı                                 |
|     |                            |      |                                                                |
|     |                            |      | renkle yazılmıştır.                                            |
| 18  | Sülaymaniya/Ayyaaafya      | 1256 | 297 varaktır. Kitabu'ş-Şuf'a'dan eserin sonuna kadardır. Metin |
| 18  | Süleymaniye/Ayasofya       | 1230 |                                                                |
|     |                            |      | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                             |
|     |                            |      | 247 varaktır. Kitap tamdır. Hicri                              |
| 19  | Süleymaniye/Ayasofya       | 1255 | 834 tarihinde istinsah edilmiştir.                             |
|     |                            |      | Metin üzerine kırmızı çizgi                                    |
|     |                            |      | çekilmiştir.                                                   |
| _   |                            |      | 321 varaktır. Kitap tamdır. Hicri                              |
| 20  | Süleymaniye/Ayasofya       | 1383 | 847 yılında İdris b. Muhammed b.                               |
|     |                            |      | Hoca tarafından istinsah                                       |

|    |                                 |      | edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                |
|----|---------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 21 | Süleymaniye/Bağdatlı Vehbi      | 523  | 308 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                |
| 22 | Süleymaniye/Carullah            | 701  | 210 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>1003 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                       |
| 23 | Süleymaniye/Carullah            | 805  | 377 varaktır. Kitap, baştan Kitabu'l-Hibe'nin sonuna kadardır. Hicri 955 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.    |
| 24 | Süleymaniye/Carullah            | 700  | 258 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>825 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                        |
| 25 | Süleymaniye/Damad<br>İbrahim    | 555  | 316 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>848 tarihinde İshak b. Davud<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. |
| 26 | Süleymaniye/Ayasofya            | 1257 | 329 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                |
| 27 | Süleymaniye/Bağdatlı Vehbi      | 485  | 314 varaktır. Eserin başından Öşür ve Harâc konusunun sonuna kadardır. Hicri 825 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.   |
| 28 | Süleymaniye/Bağdatlı Vehbi      | 522  | 378 varaktır. Kitap tamdır. İlyas b. İvad b. İshak tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                         |
| 29 | Süleymaniye/Çorlulu Ali<br>Paşa | 204  | 329 varaktır. Kitap tamdır. Ali b.<br>Muhammed tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.                       |
| 30 | Süleymaniye/Damad<br>İbrahim    | 556  | 256 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>849 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                              |
| 31 | Süleymaniye/Damad<br>İbrahim    | 557  | 324 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>856 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Mukabele edilmiştir. Metin<br>kırmızı renkle yazılmıştır.                |

| 32 | Süleymaniye/Erzincan            | 34   | 283 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>769 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                         |
|----|---------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 33 | Süleymaniye/Esad Efendi         | 906  | 300 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>842 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                               |
| 34 | Süleymaniye/Esad Efendi         | 754  | 442 varaktır. Kitabın mukaddime kısmı yoktur ancak kalan kısımlar tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                   |
| 35 | Süleymaniye/Fatih               | 1760 | 263 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                 |
| 36 | Süleymaniye/Fatih               | 1761 | 278 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>820 tarihinde Fadlullah b.<br>Giyaseddin b. Hayruddin<br>tarafından istinsah edilmiştir.                                        |
| 37 | Süleymaniye/Fatih               | 1762 | 249 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                 |
| 38 | Süleymaniye/Fatih               | 1763 | 305 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                 |
| 39 | Süleymaniye/Fatih               | 1764 | 142 varaktır. Kitabu'l-Hibe'den kitabın sonuna kadardır. Hicri 879 tarihinde Murad b. Osman tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
| 40 | Süleymaniye/Fatih               | 1765 | 277 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>833 tarihinde Kasım b. Hacı<br>Cintumur tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.          |
| 41 | Süleymaniye/Fatih               | 1766 | 257 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>800 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                               |
| 42 | Süleymaniye/Hasan Hüsnü<br>Paşa | 352  | 328 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>970 tarihinde Yahya b. Fahruddin<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine siyah çizgi<br>çekilmiştir.                |
| 43 | Süleymaniye/Hacı Beşir<br>Ağa   | 262  | 269 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>836 tarihinde Kasım b. Hacı                                                                                                     |

|    |                                   |     | Cintumur tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                             |
|----|-----------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44 | Süleymaniye/Hacı Beşir<br>Ağa     | 263 | 310 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                          |
| 45 | Süleymaniye/Hacı Mehmed<br>Efendi | 831 | 321 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                          |
| 46 | Süleymaniye/Hacı Mehmed<br>Efendi |     | 178 varaktır. Kitabu'l-<br>Mudârebe'den Kitabu'l-<br>Vekalet'e kadardır. Mukabele<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.                                                                                  |
| 47 | Süleymaniye/Hafız Ahmed<br>Paşa   | 25  | 247 varaktır. Eserin başından Kitabu'l-Vakf'ın sonuna kadardır. Hicri 867 tarihinde Can Ahmed tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine siyah çizgi çekilmiştir.                                                          |
| 48 | Süleymaniye/Hafız Ahmed<br>Paşa   | 36  | 290 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>838 tarihinde Yusuf b. Abdullah<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.<br>Kitabın sonunda üç defa mukabe<br>edildiği bir defa okunduğu kaydı<br>vardır. |
| 49 | Süleymaniye/Hamidiye              | 514 | 361 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>869 tarihinde Şahin b. Abdullah<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Mukabele edilmiştir.                                                                                               |
| 50 | Süleymaniye/Harput                | 149 | 283 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>817 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                                        |
| 51 | Süleymaniye/Harput                | 85  | 257 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>905 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                                        |
| 52 | Süleymaniye/Harput                | 40  | 340 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>870 tarihinde Gıyas b. Celal<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine siyah çizgi<br>çekilmiştir. Mukabele edilmiştir.                                                        |

| 53 | Süleymaniye/Harput             | 376  | 376 varaktır. Sonu eksiktir.<br>Metnin üstü kırmızıdır.                                                                                                 |
|----|--------------------------------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 54 | Süleymaniye/Hekimoğlu          | 349  | 287 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>854 tarihinde İbrahim b. Musa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.    |
| 55 | Süleymaniye/İbrahim Efendi     | 326M | 309 varaktır. Kitap tamdır. Yusuf<br>b. Osman tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.                            |
| 56 | Süleymaniye/İzmir              | 198  | 256 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>837 tarihinde Muhammed b.<br>Ömer tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.   |
| 57 | Süleymaniye/İzmir              | 199  | 279 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>837 tarihinde Ali isimli bir zat<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. |
| 58 | Süleymaniye/Kadızade<br>Mehmed | 150  | 414 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>896 tarihinde Ahmed b. Musa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.      |
| 59 | Süleymaniye/Karaçelebizade     | 124  | 274 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>960 tarihinde Ahmed b. Mekki b.<br>Ahmed tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin kırmızı renkle<br>yazılmıştır.   |
| 60 | Süleymaniye/Karaçelebizade     | 125  | 331 varaktır. Kitabu'l-Vasiyet'in son kısmı yoktur. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                   |
| 61 | Süleymaniye/Karaçelebizade     | 126  | 393 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                    |
| 62 | Süleymaniye/Kılıç Ali Paşa     | 419  | 202 varaktır. Kitabu'l-Hibe<br>sonuna kadardır. Hicri 848<br>tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.              |
| 63 | Süleymaniye/Kılıç Ali Paşa     | 420  | <ul><li>257 varaktır. Kitap tamdır. Hicri</li><li>909 tarihinde Velid b. Mustafa</li></ul>                                                              |

|    |                            |     | tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                              |
|----|----------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 64 | Süleymaniye/Kılıç Ali Paşa | 421 | 145 varaktır. Kitabu'l-Vakıftan eserin sonuna kadardır. Velid b. Mustafa tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.           |
| 65 | Süleymaniye/Laleli         | 997 | 420 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>887 tarihinde Baba b. Emir<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.           |
| 66 | Süleymaniye/Laleli         | 996 | 241 varaktır. Kitap tamdır.<br>Seyyid Ahmed b. Muhammed<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                   |
| 67 | Süleymaniye/Mahmud Paşa    | 193 | 285 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>836 tarihinde Şaban b. Üstad<br>Ahmed tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.   |
| 68 | Süleymaniye/Mesih Paşa     | 9   | 266 varaktır. Kitap tamdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                               |
| 69 | Süleymaniye/Molla Çelebi   | 74  | 438 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>877 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.<br>Mukabele edilmiştir.                        |
| 70 | Süleymaniye/Molla Çelebi   | 75  | 279 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>838 tarihinde Muhammed b.<br>Osman tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.      |
| 71 | Süleymaniye/Pertevniyal    | 305 | 269 varaktır. Kitap tamdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                               |
| 72 | Süleymaniye/Pertev Paşa    | 189 | 376 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>920 tarihinde Abdullah b. Seyyid<br>Ali tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. |
| 73 | Süleymaniye/Reşid Efendi   | 214 | 312 varaktır. Kitap tamdır.<br>Metnin üstü kırmızıdır.                                                                                                      |

| 74 | Süleymaniye/Serez                   | 730 | 331 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                        |
|----|-------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 75 | Süleymaniye/Serez                   | 731 | 299 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>926 tarihinde Yunus b. Bedreddin<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.               |
| 76 | Süleymaniye                         | 272 | 318 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>921 tarihinde Münteşa b. Emir b.<br>İsa tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. |
| 77 | Süleymaniye                         | 489 | 346 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>1003 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                               |
| 78 | Süleymaniye                         | 490 | 231 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>833 tarihinde Yusuf b.<br>Muhammed tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin kırmızı renkle<br>yazılmıştır.             |
| 79 | Süleymaniye                         | 491 | 254 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>826 tarihinde Kemal b. Musa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                    |
| 80 | Süleymaniye                         | 492 | 220 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>830 tarihinde Mustafa b.<br>Sadeddin tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.    |
| 81 | Süleymaniye/Şehid Ali Paşa          | 841 | 440 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>873 tarihinde Baba b. Emir<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.           |
| 82 | Süleymaniye/Turhan Valide<br>Sultan | 125 | 288 varaktır. Baştan Kitabu'n-<br>Nikah'a kadardır. Metin kırmızı<br>renkle yazılmıştır.                                                                    |
| 83 | Süleymaniye/Turhan Valide<br>Sultan | 126 | 296 varaktır. Kitap tamdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                               |
| 84 | Süleymaniye/Yazma<br>Bağışlar       | 196 | 318 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>829 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                      |

| 85 | Süleymaniye/Yazma<br>Bağışlar | 1894 | 318 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>843 tarihinde Muhammed b.<br>Musa tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.    |
|----|-------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 86 | Süleymaniye/Yeni Cami         | 496  | 275 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>845 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                   |
| 87 | Süleymaniye/Yeni Medrese      | 107  | 303 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>866 tarihinde Halid b. Dâr Ali<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.    |
| 88 | Süleymaniye/Yozgat            | 233  | 310 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>933 tarihinde Mahmud b. Nazar<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.     |
| 89 | Süleymaniye/Atıf Efendi       | 891  | 306 varaktır. Kitap tamdır. Muhammed b. Osman b. Muhammed tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                       |
| 90 | Süleymaniye/Atıf Efendi       | 890  | 255 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>895 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. Mukabele ve tashih<br>edilmiştir. |
| 91 | Süleymaniye/Atıf Efendi       | 889  | 207 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Hicri 844 tarihinde Murad b. Molla tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.      |
| 92 | Süleymaniye/Nuri Osmaniye     | 1616 | 266 varaktır. Kitap tamdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                            |
| 93 | Süleymaniye/Hacı Selim<br>Ağa | 337  | 304 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>888 tarihinde Ahmed Paşa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.          |

|     |                                             |     | 364 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|-----|---------------------------------------------|-----|-------------------------------------|
| 94  | Süleymaniye/Hacı Selim<br>Ağa               | 336 | 1080 tarihinde istinsah edilmiştir. |
|     |                                             |     | Metin kırmızı renkle yazılmıştır.   |
|     |                                             |     | 323 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     |                                             |     | 854 tarihinde istinsah edilmiştir.  |
| 95  | Süleymaniye/Hüdai Efendi                    | 741 | Metin üzerine kırmızı çizgi         |
|     |                                             |     | çekilmiştir.                        |
|     |                                             |     | 262 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     |                                             |     | 825 tarihinde Mahmud Fakih          |
| 96  | Süleymaniye/Nurbanu                         | 87  | Urlavi tarafından istinsah          |
|     | Sultan                                      |     | edilmiştir. Metin üzerine kırmızı   |
|     |                                             |     | çizgi çekilmiştir.                  |
|     |                                             |     | 261 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     |                                             |     | 844 tarihinde İsmail Ali b. Yusuf   |
| 97  | Süleymaniye/Fazıl Ahmed                     | 585 | tarafından istinsah edilmiştir.     |
|     | Paşa                                        | 303 | Metin üzerine kırmızı çizgi         |
|     |                                             |     | çekilmiştir.                        |
|     |                                             |     | 327 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     |                                             |     | 959 tarihinde Muhammed b. Ali       |
| 98  | Süleymaniye/Fazıl Ahmed<br>Paşa             | 586 | el-Müniri tarafından istinsah       |
|     |                                             | 200 | edilmiştir. Metin kırmızı renkle    |
|     |                                             |     | yazılmıştır.                        |
|     |                                             |     | 265 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     | Millet Kütüphanesi/<br>Feyzullah Efendi     | 809 | 851 tarihinde Hamza b. Hüseyin      |
| 99  |                                             |     | tarafından istinsah edilmiştir.     |
|     |                                             |     | Metin üzerine kırmızı çizgi         |
|     |                                             |     | çekilmiştir.                        |
|     |                                             |     | 319 varaktır. Baş tarafından        |
|     | Millet Kütüphanesi/<br>Feyzullah Efendi     | 810 | eksiktir. Hicri 909 tarihinde       |
| 100 |                                             |     | Osman b. Osman tarafından           |
|     |                                             |     | istinsah edilmiştir. Metin kırmızı  |
|     |                                             |     | renkle yazılmıştır.                 |
|     | Millet Kütüphanesi/<br>Feyzullah Efendi     |     | 181 varaktır. Kitabu'n-Nikah'tan    |
| 101 |                                             | 812 | eserin sonuna kadardır. Metin       |
|     |                                             |     | kırmızı renkle yazılmıştır.         |
| 100 | Millet Kütüphanesi/<br>Feyzullah Efendi     | 012 | 242 varaktır. Kitap tamdır. Metin   |
| 102 |                                             | 813 | kırmızı renkle yazılmıştır.         |
| 103 | AEarb<br>(Millet Kütüphanesi<br>İçerisinde) |     | 285 varaktır. Kitap tamdır. Hicri   |
|     |                                             | 608 | 844 tarihinde Muhammed b. İsa       |
|     |                                             |     | tarafından istinsah edilmiştir.     |
|     |                                             |     | Metin üzerine kırmızı çizgi         |
|     |                                             |     | çekilmiştir.                        |

|   | 104 | AEarb (Millet Kütüphanesi<br>İçerisinde) | 647 | 280 varaktır. Kitabu'z-Zekat'tan kitabın sonuna kadardır.                                                                                              |
|---|-----|------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | 105 | Süleymaniye/Murad Molla                  | 886 | 309 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>927 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                 |
|   | 106 | Süleymaniye/Murad Molla                  | 887 | 357 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                   |
|   | 107 | Süleymaniye/M. Hilmi<br>Vehbi            | 100 | 262 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>830 tarihinde Hayreddin b.<br>Süleyman tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin kırmızı renkle<br>yazılmıştır.    |
| 7 | 108 | Süleymaniye/M. Hilmi<br>Vehbi            | 101 | 275 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>842 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                           |
|   | 109 | Süleymaniye/Hz. Halid                    | 101 | 340 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>938 tarihinde Ahmed b. el-Hacc<br>İbrahim tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin kırmızı renkle<br>yazılmıştır. |
|   | 110 | Süleymaniye/Hz. Halid                    | 102 | 292 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>858 tarihinde Yunus el-Kirmani<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.  |
|   | 111 | Süleymaniye/Hz. Halid                    | 103 | 157 varaktır. Kitap baştan<br>Kitabu'l-Rehn'in ortalarına<br>kadardır. Metin üzerine siyah<br>çizgi çekilmiştir.                                       |
|   | 112 | Süleymaniye/Harput                       | 108 | 238 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                       |
|   | 113 | Antalya Tekelioğlu                       | 236 | 341 varaktır. Kitap tamdır.<br>Biga'da Hicri 909 tarihinde<br>istinsah edilmiştir. Metin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                         |
|   | 114 | Antalya Tekelioğlu                       | 278 | 282 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>807 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                 |
|   | 115 | Antalya Tekelioğlu                       | 312 | 254 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>877 tarihinde istinsah edilmiştir.                                                                                |

|     |                                     |       | Metin üzerine kırmızı çizgi                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|-------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                     |       | çekilmiştir.                                                                                                                                                                                                                                      |
| 116 | Antalya Tekelioğlu                  | 281   | 212 varaktır. Kitap eksiktir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                                                                                                                |
| 117 | Antalya Tekelioğlu                  | 337   | Mecmuanın 256-410 no'lu varakları arasındadır. Kitabu'l-Vakf'tan eserin sonuna kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                 |
| 118 | Süleymaniye/Nuruosmaniye            | 1617  | 189 varaktır. Kitabu'l-Hibe'den eserin sonuna kadardır. Hicri 857 tarihinde Ahmed b. Yunus b. İsmail tarafından istinsah edilmiştir. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                            |
| 119 | Süleymaniye/Turhan Valide<br>Sultan | 3476  | 296 varaktır. Kütüphaneden Mikrofilm halinde temin edilebilmektedir.                                                                                                                                                                              |
| 120 | Topkapı Ahmed III                   | 711   | 315 varaktır. Kitap tamdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                                                                                                                     |
| 121 | Topkapı Ahmed III                   | 713-1 | 226 varaktır. Kitabın birinci cildidir. Kitabu'l-Vekale'ye kadardır. Mukabele, tashih ve kıraat görmüş bir nüshadır. Hicri 869 tarihinde Ömer Muhammed el-Ömeri tarafından istinsah edilmiştir. Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                 |
| 122 | Topkapı Ahmed III                   | 713-2 | 209 varaktır. Kitabın ikinci cildidir. Kitabu'l-Vekalet'ten eserin sonuna kadardır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır. Mukabele, tashih ve kıraat edilmiş bir nüshadır. Hicri 871 tarihinde Ömer Muhammed el-Ömeri tarafından istinsah edilmiştir. |
| 123 | Topkapı Medine Gelenler             | 349   | 234 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>856 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                                                            |
| 124 | Mevlâna (Konya)                     | 1355  | 254 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                                              |

| 125 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 1090   | 286 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                 |
|-----|------------------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 126 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2544   | 264 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>838 tarihinde Resul b. Halil<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                            |
| 127 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2545   | 252 varaktır. Hicri 887 yılında<br>Ahmed b. Muhammed b. Ömer<br>el-Gazzi tarafından istinsah<br>edilmiştir. Kitabu'l-Vakf'tan<br>eserin sonuna kadardır. Metin<br>üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
| 128 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2546   | 239 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Vakfa kadardır. Hicri 874 yılında<br>İsa b. İshak b. Yakup tarafından<br>istinsah edilmiştir. Metin üzerine<br>siyah çizgi çekilmiştir.                            |
| 129 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2547   | 347 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine siyah çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                   |
| 130 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2548   | 214 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Hibeye kadardır. Metin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                       |
| 131 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2549   | 248 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>865 yılında Halil b. Evliya<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                   |
| 132 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2550-1 | 241 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Hudud'un başlarına kadardır.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                        |
| 133 | Vahid Paşa (Kütahya)   | 2550-2 | 148 varaktır. Hicri 845 yılında<br>Hoca b. Tursun b. Mustafa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Kitabu'l-Vakf'tan eserin sonuna<br>kadardır. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.          |
| 134 | Diyarbakır Ziya Gökalp | 1156   | 176 varaktır. Kitabu'l-Vakf'dan kitabın sonunda kadardır. Hicri 853 yılında istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                            |

| 135 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1232   | 258 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>850 yılında istinsah edildiği<br>anlaşılmaktadır. Metin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                    |
|-----|---------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 136 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1381   | 298 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>834 yılında istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                                  |
| 137 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1106   | 295 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                  |
| 138 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1204   | 294 varaktır. Kitabu't-Taharetten<br>başlar. Kitabın sonlarına doğru<br>kâğıt yıpranmıştır. Metin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                               |
| 139 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1207   | 254 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Vakf'a kadardır. Metin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                        |
| 140 | Diyarbakır Ziya Gökalp                | 1273   | 198 varaktır. Kitabın başından Kitabu'n-Nikah'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                    |
| 141 | Diyanet İşleri Başkanlığı<br>(Ankara) | 482    | 311 varaktır. Kitap tamdır. Hicri 855 tarihinde Muhammed b. Adil tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir ve sonlarda ise metin kırmızı renkle yazılmıştır. Kitap mukabele edilmiştir. |
| 142 | Diyanet İşleri Başkanlığı<br>(Ankara) | 1160   | 311 varaktır. Kitap tamdır. Eserde konu başlıkları, fasıllar kırmızı mürekkeple yazılmıştır. Hicri 880 yılında yazılmıştır.                                                                                           |
| 143 | Diyanet İşleri Başkanlığı<br>(Ankara) | 1159   | 311 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>855 tarihinde Muhammed b. Âdil<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Eserde fasıllar kırmızı<br>mürekkeple yazılmıştır.                                                          |
| 144 | Diyanet İşleri Başkanlığı<br>(Ankara) | 1158-I | III+1a-380b varaktır. Kitap tamdır. Hicri 25 Receb 1198 [14 Haziran 1784 tarihinde Muhammed b. Abdülkadir tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                    |

|     |                                              | I     | D . C 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                          |
|-----|----------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 145 | Zeytinoğlu Kütüphanesi<br>(Tavşanlı/Kütahya) | 608   | Baş tarafından bir varak kadar eksiktir. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Hicri 875 tarihinde Muhammed b. Imadüddün tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                    |
| 146 | Zeytinoğlu Kütüphanesi<br>(Tavşanlı/Kütahya) | 812   | 396 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                     |
| 147 | Bursa İnebey (Bursa)                         | 466   | 89 varaktır. Kitabın başından<br>Kitabu'l-Hacc'a kadardır. Metin<br>üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                   |
| 148 | Çorum İl Halk Kütüphanesi                    | 1372  | 343 varaktır. Kitap tamdır. Kitap Hicri 852 tarihinde Eminiddin el-Aksarayi'nin nüshasından istinsah edilmiştir. Mukabele edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                           |
| 149 | Çorum İl Halk Kütüphanesi                    | 4173  | 286 varaktır. Kitabu'l-<br>Vasiyye'nin son kısmı eksiktir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.<br>Kitap mukabele edilmiştir.                                                                                            |
| 150 | Çorum İl Halk Kütüphanesi                    | 4174  | 255 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>828 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                                                   |
| 151 | Erzurum İlk Halk<br>Kütüphanesi              | 2325  | 231 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                                     |
| 152 | Kayseri Raşid Efendi İl Halk<br>Kütüphanesi  | 26895 | 257 varaktır. Kitabın mukaddimesi yoktur. Faslun fi'l-Bi'r başlığından başlamaktadır. Hicri 873 tarihinde Muhammed b. Seydi Ali tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                 |
| 153 | Kayseri Raşid Efendi İl Halk<br>Kütüphanesi  | 441   | 360 varaktır. Kitap tamdır. Hicri 921 tarihinde Ahmed b. Muhammed b. İbrahim tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine baş taraflardan kırmızı çizgi çekilmiştir. Çoğunluğunda ise metin kırmızı renkle yazılmıştır. |

| 154 | Kastamonu | 3042 | 340 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. Mukabele edilmiştir.                                                                              |
|-----|-----------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 155 | Kastamonu | 3176 | 232 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>819 tarihinde Paşa Bali Hacı<br>Dede b. Hızır tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.      |
| 156 | Kastamonu | 3368 | 280 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>887 tarihinde İshak b. Esed b. el-<br>Hac tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.          |
| 157 | Kastamonu | 3509 | 282 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                   |
| 158 | Kastamonu | 3514 | 305 varaktır. Kitabın başından Kitabu'l-Vakfa kadardır. Metin üzerine siyah çizgi çekilmiştir.                                                                         |
| 159 | Kastamonu | 3518 | 180 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Havale'ye kadardır. Metin<br>kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                             |
| 160 | Kastamonu | 3522 | 262 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>851 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Baş taraflarda metnin üzerine<br>kırmızı çizgi çekilmiştir.                                 |
| 161 | Kastamonu | 3184 | 183 varaktır. Baştan Kitabu'l-<br>Vakf'a kadardır. Hicri 881<br>tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                          |
| 162 | Kastamonu | 3316 | 184 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. İbni Melek'in mukaddimesi yoktur. Metnin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir ve sonlarında metnin üzeri siyah çizgi çekilmiştir. |
| 163 | Kastamonu | 3343 | 272 varaktır. Sonundan birkaç<br>varak eksiktir. Metin üzerine<br>siyah çizgi çekilmiştir.                                                                             |
| 164 | Kastamonu | 3377 | 179 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                       |

|   | 165 | Edirne Selimiye            | 830-1  | 156 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                           |
|---|-----|----------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ī | 166 | Edirne Selimiye            | 830-2  | 175 varaktır. Kitabu'n-Nikah'tan eserin sonuna kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                          |
|   | 167 | Edirne Selimiye            | 4898-1 | 364 varaktır. Kitabın tamamıdır.<br>Hicri 842 yılında Kahire'de<br>Yahya b. Muhammed en-Neccar<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.     |
|   | 168 | Edirne Selimiye            | 4898-2 | 317 varaktır. Kitabın tamamıdır.<br>Hicri 830 tarihinde Şeyh b. Yahşa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                              |
|   | 169 | Edirne Selimiye            | 4898-4 | 270 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>841 tarihinde Hamza b. Zekeriyya<br>Halid b. Bekkari tarafından<br>istinsah edilmiştir. Metin kırmızı<br>renkle yazılmıştır.          |
|   | 170 | Edirne Selimiye            | 6086   | 239 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>857 tarihinde Mahmud b. Dündar<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                      |
|   | 171 | Manisa Akhisar Zeynelzade  | 378    | 233 varaktır. Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                           |
| - | 172 | Manisa Akhisar Zeynelzade  | 379    | 283 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>807 yılında Halil b. Musa b.<br>İsmail tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.                 |
|   | 173 | Manisa Akhisar Zeynelzade  | 1353   | 298 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>844 tarihinde Ahmed b.<br>Muhammed b. Yahşa b. Esed<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir. |
|   | 174 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 664    | 306 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>899 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                     |

| 175 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 665    | 282 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>966 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır.                                                                                    |
|-----|----------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 176 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 666    | 256 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>857 yılında Muhammed b.<br>Mustafa tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin kırmızı renkle<br>yazılmıştır.                                                 |
| 177 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 667    | 300 varaktır. Kitap tamdır.<br>Mukabele edilmiştir. Metin<br>üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                 |
| 178 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 668    | 282 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine siyah çizgi çekilmiştir.                                                                                                                              |
| 179 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 669-1  | 174 varaktır. Kitabu's-Sulh'tan eserin sonuna kadardır. Hicri 877 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                       |
| 180 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 669-2  | 152 varaktır. Başından Kitabu'l-<br>Vakf'a kadardır. Hicri 803<br>tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                 |
| 181 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 670    | 207 varaktır. Kitabın başından Kitabu'l-Sulh'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                               |
| 182 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 4603   | 256 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>852 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                                                          |
| 183 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 7523   | 211 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                            |
| 184 | Manisa İl Halk Kütüphanesi | 8493/1 | 249 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>839 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine siyah çizgi<br>çekilmiştir. 8493/2 ise İbnü's-<br>Saati'nin şerhidir.                                  |
| 185 | Akseki                     | 112    | 309 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>864 tarihinde Muhammed b.<br>Mustafa b. Selman Fakih b. Hızır<br>b. Mustafa tarafından istinsah<br>edilmiştir. Metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir. |

| 186 | Konya Bölge Yazma Eserler | 1129 | 184 varaktır. Kitabu'l-İcare'den eserin sonuna kadardır. Hicri 880 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                  |
|-----|---------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187 | Konya Bölge Yazma Eserler | 2512 | 222 varaktır. Kitabu'l-Vakf'tan<br>Kitabu's-Siyer'in 'Faslun fi't-<br>Tenfil' başlığına kadardır. Metin<br>üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.               |
| 188 | Konya Bölge Yazma Eserler | 2599 | 328 varaktır. Mukaddime<br>kısmından bir varak kadar eksik,<br>kitabın geri kalanı tamdır. Metin<br>üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                      |
| 189 | Konya Bölge Yazma Eserler | 2948 | 255 varaktır. Kitabu'l-Vakf'tan eserin sonuna kadardır. Hicri 885 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                   |
| 190 | Konya Bölge Yazma Eserler | 7350 | 315 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>924 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                      |
| 191 | Konya Bölge Yazma Eserler | 4420 | 284 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>851 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                      |
| 192 | Konya Bölge Yazma Eserler | 4429 | 252 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                        |
| 193 | Konya Bölge Yazma Eserler | 4747 | 307 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>834 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Metin üzerine kırmızı çizgi<br>çekilmiştir.                                      |
| 194 | Konya Bölge Yazma Eserler | 7346 | 299 varaktır. Kuyular bahsine kadar baştan noksandır. Kalan kısmı tamdır. Hicri 852 tarihinde istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |
| 195 | Konya Bölge Yazma Eserler | 2511 | 215 varaktır. Kitabın mukaddimesi eksiktir. Kitabu't-Tahare'den Kitabu'l-Gasb'a kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                          |

| Hicri<br>Samir<br>tinsah |
|--------------------------|
| tinsah                   |
|                          |
| renkle                   |
| TT::                     |
| Hicri<br>miştir.         |
| 111şti1.<br>11ştir.      |
| Hasan                    |
| mmed                     |
| niştir.                  |
| çizgi                    |
|                          |
| Sulh'a                   |
| ırmızı                   |
|                          |
| Hicri                    |
| miştir.                  |
| çizgi                    |
| Matin                    |
| Metin<br>niştir.         |
| ibe'ye                   |
| ihinde                   |
| fından                   |
| zerine                   |
|                          |
| Metin                    |
|                          |
| Metin                    |
| niştir.                  |
| ihinde                   |
| Iüsam                    |
| miştir.                  |
| çizgi                    |
| ihinde                   |
| mmae                     |
| kat'ın                   |
| zerine                   |
|                          |
| /akf'a                   |
| ihinde                   |
|                          |

|     |                                       |       | istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                                     |
|-----|---------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 209 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 346   | 271 varaktır. 'Faslun fi'l-Ezan' bahsine kadar, baştan eksiktir. Hicri 869 yılında İbrahim b. Muhammed tarafından istinsah edilmiştir. Mukabele edilmiştir.                                       |
| 210 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 347   | 189 varaktır. Kitabu'l-Vakf'tan eserin sonuna kadardır. Hicri 852 yılında Ali b. Hacı Mahmud b. Şeyh Ali tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                 |
| 211 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 350   | 305 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>858 tarihinde Mahmud b. Ali b.<br>Yusuf b. Yakub tarafından<br>istinsah edilmiştir. Metin üzerine<br>siyah çizgi çekilmiştir.                                |
| 212 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 354   | 263 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>859 tarihinde Hızır b. Yakub<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metin kırmızı renkle yazılmıştır<br>ve bir kısmının üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir. |
| 213 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 356   | 240 varaktır. Kitabu'l-Vakf'tan eserin sonuna kadardır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                  |
| 214 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 358   | 219 varaktır. Kitabın başından Kitabu'l-Vakf'a kadardır. Metin bazı yerlerde kırmızı renkle bazı yerleride siyah renkle yazılmıştır.                                                              |
| 215 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 1259  | 229 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir.                                                                                                                              |
| 216 | Erzurum İl Halk<br>Kütüphanesi        | 23923 | 425 varaktır. Kitap tamdır.<br>Başlarda metin üzerine kırmızı<br>çizgi çekilmiştir.                                                                                                               |
| 217 | İstanbul Müftülük<br>Kütüphanesi      | 323   | 259 varaktır. Mukaddime<br>başından biraz eksiktir. Eserin<br>başından Kitabu'l-Vakfa<br>kadardır. Hicri 735 tarihinde<br>istinsah edilmiştir.                                                    |
| 218 | Milli Kütüphane-Ankara                | 10030 | 316 varaktır. Hicri 922 tarihinde<br>Gaysî b. Osman tarafından                                                                                                                                    |

|     |                                           |      | istinsah edilmiştir. Metnin üstü kırmızı çizilmiştir.                                                                                                                                                |
|-----|-------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 219 | Amcazade Hüseyin Paşa                     | 202  | 287 varak. 836 Osman Alican b. İlyas tarafından istinsah edilmiştir. Metin kırmızı yazılmıştır.                                                                                                      |
| 220 | Eskişehir İl Halk<br>Kütüphanesi          | 666  | 354 varaktır. Sonundan bir varak eksiktir. Metin kırmızı yazılmıştır.                                                                                                                                |
| 221 | Eskişehir İl Halk<br>Kütüphanesi          | 667  | 158 varaktır. Metin Kırımız renktedir. Sulh bölümünün başından bir kısmında itibaren sonuna kadar eksiktir.                                                                                          |
| 222 | Eskişehir İl Halk<br>Kütüphanesi          | 668  | 155 varaktır. Metin kırmızıdır.<br>838 tarihinden istinsah edilmiştir.<br>Mukabele edilmiştir. Sulh<br>kitabından başlamaktadır.                                                                     |
| 223 | Isparta Uluborlu İlçe Halk<br>Kütüphanesi | 435  | 215 varaktır.                                                                                                                                                                                        |
| 224 | Halil Hamit Paşa                          | 1690 | 282 varaktır. Metin kırmızıdır. 843 yılınsa istinsah edilmiştir.                                                                                                                                     |
| 225 | Tokat İl Halk Kütüphanesi                 | 138  | 226 varak. Namaz bahsinde namazı bozan ve mekruh olanlardan sonuna kadar. Metin kırmızı. Mukabele edilmiş. Müellifin nüshasından. 820 tarihinde İbrahim b. İshak Isa tarafından istinsah edilmiştir. |
| 226 | Diyarbakır İl Halk<br>Kütüphanesi         | 1251 | 229 varaktır. Hicri 857 senesinde<br>Abdülcelil b. Hacı tarafından<br>istinsah edilmiştir. Metin üstü<br>kırmızı çizilmiş. Kitabu'l-Vakfa<br>kadardır.                                               |
| 227 | Diyarbakır İl Halk<br>Kütüphanesi         | 1094 | 203 varaktır. Metin üstü kırmızı çizilmiş. Mukaddimedenin başı eksiktir. Kitabu'l-Kefalenin başına kadardır.                                                                                         |
| 228 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi     | 346  | Ezan bölümünden başlamaktadır.<br>Namazın bozan bölümüne<br>kadardır. Metin kırmızıdır.                                                                                                              |
| 229 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi     | 346  | Hicri 869 yılında İbrahim<br>Mahmud tarafından istinsah<br>edilmiştir. Yukarıda demirbaş                                                                                                             |

|     | Manica Payagid İl Halls               |      | numarası ile aynıdır. İkrah kitabının sonundan kitabın sonuna kadardır. Metin kırmızıdır.  Başından sular bölümüne                                                                                                                              |
|-----|---------------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 230 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi | 350  | kadardır. Metnin üstü siyah çizgi ile çizilmiştir.                                                                                                                                                                                              |
| 231 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi | 350  | 306 varaktır. Hicri 858 yılında Mahmud b. Ali b. Yusuf b. Yakub tarafından istinsah edilmiştir. Yukarıda demirbaş numarası ile aynıdır. Kitabu's-Siyer'in yarısından başlayıp kitabın sonuna kadardır. Metnin üstü siyah çizgi ile çizilmiştir. |
| 232 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi |      | 9 varaktır. Kitabın başından<br>Gusül konusunun yarısına<br>kadardır.                                                                                                                                                                           |
| 233 | Manisa Bayazid İl Halk<br>Kütüphanesi | 353  | Hicri 852 yılında Halik b. İbrahim tarafından istinsah edilmiştir. Yukarıda demirbaş numarası ile aynıdır. Kitabu'l-İkrah'ın yarısından kitabın sonuna kadardır. Metnin üstü siyah çizgi ile çizilmiştir.                                       |
| 234 | Balıkesir İl Halk<br>Kütüphanesi      | 698  | 251 varaktır. Abdestin sünnetlerinden başlayıp Kitabu'n-Nikah'a kadardır. Metin kırmız renktedir. Mukabele edilmiştir.                                                                                                                          |
| 235 | Balıkesir İl Halk<br>Kütüphanesi      | 748  | 305 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>845 yılında Halil b. İsmail b. Halil<br>b. İsrafil Şücaeddin tafaından<br>istinsah edilmiştir. Metin<br>kırmızıdır.                                                                                        |
| 236 | Balıkesir İl Halk<br>Kütüphanesi      | 820  | 206 varaktır. Kitabu'n-Nikahtan<br>Kitabın sonuna kadarıdr. Hicri<br>878 tarihinde istinsah edilmiştir.<br>Sema kaydı vardır. Metin<br>kırmızıdır.                                                                                              |
| 237 | Balıkesir İl Halk<br>Kütüphanesi      | 1109 | 330 varaktır. Kitap tamdır.<br>İbrahim b. Hacı Ahmed b.<br>Abdülkadir b. Hacı Tara                                                                                                                                                              |

|     |                                              |       | tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metnin üzeri kırmızı çizilmiştir.                                                                                                            |
|-----|----------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 238 | Balıkesir İl Halk<br>Kütüphanesi             | 1114  | 226 varaktır. Hicri 865 yılında istinsah edilmiştir. Başından Kitabu'l-Vakfa kadardır. Metnin üstü kitabın başından siyah çizgi ile sonlarda ise kırmızı çizgi ile çizilmiştir. |
| 239 | Erzurum İl Halk<br>Kütüphanesi               | 15987 | 280 varaktır. Kitap tamdır. Hicri<br>846 yılında Mustafa b. Musa<br>tarafından istinsah edilmiştir.<br>Metnin üzeri kırmızı çizilmiştir.                                        |
| 240 | Kastamonu                                    | 2893  | Kitabu'l-Vakıf'tan sonuna kadardır. Mansur b. Muhammed b. Mesud b. Ahmed tarafından istinsah edilmiştir. Metin üzeri kırmızıdır.                                                |
| 241 | Kastamonu                                    | 2935  | 302 varaktır. Kitap tamdır. Metin üzeri kırmızıdır.                                                                                                                             |
| 242 | Kastamonu                                    | 3135  | 184 varaktır. Kitabın başından Kitabu'ş-Şüfa'ya kadardır. Metin kırmızıdır.                                                                                                     |
| 243 | Kastamonu                                    | 3180  | Hicri 841 tarihinde istinsah edilmiştir. Hastanın namazının sonundan kitabın sonuna kadardır. Mukabele edilmiştir.                                                              |
| 244 | Çankırı İl Halk Kütüphanesi                  | 491   | 232 varaktır. 863 tarihinde istinsah edilmiştir. Abdülmünim b. İlyas. Vakıf kitabına kadardır.                                                                                  |
| 245 | Çankırı İl Halk Kütüphanesi                  | 492   | Muslihiddin b. Bali b. Rasul<br>Nusret tarafından istinsah<br>edilmştir. 248 varaktır tamdır.<br>Metin üstü kırmızı çizilmiştir.                                                |
| 246 | Afyon Gedik Ahmet Paşa<br>İlhalk Hütüphanesi | 17963 | 123 varaktır. Metin üstü kırmızı.<br>836 tarihinde. Vakfa kadardır.                                                                                                             |
| 247 | Afyon Gedik Ahmet Paşa<br>İlhalk Kütüphanesi | 17909 | 312 varaktır. Metin üstü kırmızı.<br>Siyer bölümünün uşr ve haraç<br>faslının yarısına kadardır.                                                                                |
| 248 | Afyon Gedik Ahmet Paşa<br>İlhalk Kütüphanesi | 17362 | 330 varaktır. Metin kırmızıdır.<br>Hicri 830'de İsa b. Bâyezîd b.<br>Emîrhân tarafından istinsah<br>edilmiştir                                                                  |

| 249 | Afyon Gedik Ahmet Paşa<br>İlhalk Kütüphanesi                 | 17332  | 884 tarihinde Mehmed b. Hasan b. Dinbey tarafından. Metin üstü kırımız. Sulha kadar. 246 varaktır.             |
|-----|--------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 250 | Milli Kütüphane Yazmalar<br>Koleksiyonu                      | 1642   | 351 varaktır. Mustafa b.<br>Abdurrahman<br>İskenderi.Hıyaraütşşart. Metin<br>üstü kırmızı.                     |
| 251 | Milli Kütüphane Yazmalar<br>Koleksiyonu                      | 4161   | 290 varaktır. Ahmed b. Musa b. İdris. 904 (1498). Metin üstü kırmızı.                                          |
| 252 | Milli Kütüphane Yazmalar<br>Koleksiyonu                      | 721    | 307 varak. 845 (1441) tarihinde.<br>Metin kırmızıdır.                                                          |
| 253 | Milli Kütüphane Yazmalar<br>Koleksiyonu                      | 868    | 278 varaktır. 848 (1444) İbrâhîm<br>b. Emin b. Habib b. Yakûb. Metin<br>üzeri kırmızı.                         |
| 254 | Samsun İl Halk Kütüphanesi                                   | 887    | 212 varaktır. 848 tarihinde Abdullah. Vakıftan başlamaktadır sonuna kadar. Metin üstü kırmızı.                 |
| 255 | Samsun İl Halk Kütüphanesi                                   | 1019   | 298 varak. Mehmed b.<br>Kutluboğa. 858 (1454)                                                                  |
| 256 | Samsun İl Halk Kütüphanesi                                   | 1032   | 271 varaktır. 1395 tarihinde.<br>Metin kırmızı. Metin kırımızı.<br>Müellif nüshasından istinsah<br>edilmiştir. |
| 257 | Ankara Adnan Ötüken İl<br>Halk Kütüphanesi                   | 4555   | 268 varaktır. Ali b. Ömer b. Ahmed. Vakıfa kadar.                                                              |
| 258 | Ankara Adnan Ötüken İl<br>Halk Kütüphanesi                   | 1047   | 276 varak. Ahmed b. Muhammed. Metin üstü kırmızı.                                                              |
| 259 | Ankara Adnan Ötüken İl<br>Halk Kütüphanesi                   | 381    | 273 varak. 841 Muhammed b. İlyas. Metin üstü kırmızı. Tahretin başı eksik.                                     |
| 260 | Gaziantep İl Halk<br>Kütüphanesi                             | 3404   | 253 varaktır. 885 Mehmed b.<br>Kasım                                                                           |
| 261 | Antalya Elmalı İlçe Halk<br>Kütüphanesi                      | 2618/1 | 298 varak. 852 tarihinde.                                                                                      |
| 262 | Antalya Elmalı İlçe Halk<br>Kütüphanesi                      | 2622   | 257 varak. 924 Ali b. İbrahim.                                                                                 |
| 263 | Antalya Akseki Yeğen<br>Mehmet Paşa İlçe Halk<br>Kütüphanesi | 112    | 309 varaktır. 864 Süleyman<br>Fakih.                                                                           |
| 264 | Malatya Darende İlçe Halk<br>Kütüphanesi                     | 226    | 284 varak.                                                                                                     |

| 265 | Malatya Darende İlçe Halk<br>Kütüphanesi           | 512   | 265 varak.                                                                     |
|-----|----------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 266 | Tokat İl Halk Kütüphanesi                          | 315   | 187 varaktır. Vakıftan başlıyor.<br>Metin üstü kırmızı.                        |
| 267 | Tokat İl Halk Kütüphanesi                          | 435   | 158 varak. 900 tarihinde. Metin üstü kırmızı. Şirkete kadar.                   |
| 268 | Tokat İl Halk Kütüphanesi                          | 416   | 260 varak. Metin üstü kırmızı.                                                 |
| 269 | Tokat Zile İlçe Halk<br>Kütüphanesi                | 253   | 255 varaktır. 833 Kasım b. Hacı<br>Samed b. Abdullah. Metin üstü<br>kırmızı.   |
| 270 | Tokat İl Halk Kütüphanesi                          | 62    | 177 varak. Metin üstü kırmızı.<br>Vakfa kadar.                                 |
| 271 | Eskişehir İl Halk<br>Kütüphanesi                   | 1053  | 332 varak. 857 Celal b. Sultan<br>Şah Hoyî. Metin üzeri siyah<br>çizilmiş.     |
| 272 | Şanlıurfa İl Halk<br>Kütüphanesi                   | 32    | 174 varaktır.                                                                  |
| 273 | Nevşehir Ürgüp Tahsin Ağa<br>İlçe Halk Kütüphanesi | 276   | 236 varak. 826 İdris b. Hasan.<br>Metin üstü kırmızı. Metin üstü<br>kırmızı.   |
| 274 | Nevşehir Ürgüp Tahsin Ağa<br>İlçe Halk Kütüphanesi | 274   | 224 varak. Üstü kırmızı.                                                       |
| 275 | Safranbolu İzzet Mehmet<br>Paşa Koleksiyonu        | 85    | 579 varak. 887 tarihinde.                                                      |
| 276 | Çankırı İl Halk Kütüphanesi                        | 377   | 251 varak. 832 tarihinde Mehmed b. Osman. Metin üstü kırmızı.                  |
| 277 | Afyon Gedik Ahmet Paşa İl<br>Halk Kütüphanesi      | 17358 | 143 varak. 811 Hüseyin b. Hızır. Metin kırmızı.                                |
| 278 | Isparta Şarkikaraağaç İlçe<br>Halk Kütüphanesi     | 8     | 307 varak. 834 Yahya b. Hamza b. Yahya.                                        |
| 279 | Tokat Zile İlçe Halk<br>Kütüphanesi                | 249   | 254 varak. 862 tarihinde İshak. b. Muhammed. Metin üstü kırmızı.               |
| 280 | Tokat Zile İlçe Halk<br>Kütüphanesi                | 254   | 257 varak. 834 Muhammed b. Ali<br>b. Muhammed b. Şuayb. Metin<br>üstü kırmızı. |
| 281 | Adana İl Halk Kütüphanesi                          | 504   | 417 varak. Kitap tam değildir.                                                 |
| 282 | Adana İl Halk Kütüphanesi                          | 246   | 267 varak. 877 Süleyman b. Hasan. Metin üstü kırmızı.                          |
| 283 | Adana İl Halk Kütüphanesi                          | 78    | 175 varak. Vekaletin ortasından başlar. Metin üstü çizili.                     |
| 284 | Adana İl Halk Kütüphanesi                          | 709   | 294 varak. 843 /1439 Yunus b. Yusuf. Metin üstü kırmızı.                       |

| 285 | Adana İl Halk Kütüphanesi             | 602    | 281 varak. Muhammed Ekmel<br>Gavanusi. Metin üstü çizili.                    |
|-----|---------------------------------------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| 286 | Adana İl Halk Kütüphanesi             | 16     | 158 varak. 884 (1478) Mustafa b.<br>İsa. Vakfa kadar. Metin üzeri<br>çizili. |
| 287 | Adana İl Halk Kütüphanesi             | 614    | 283 varak. Metnin üzeri çizili.                                              |
| 288 | Adana İl Halk Kütüphanesi             | 673    | 281 varak. Metin kırmızı.                                                    |
| 289 | Adana İl Halk Kütüphanesi             | 1116   | 238 varak. Müsakat sonuna kadar. Metin üstü kırmızı çizgili.                 |
| 290 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 342    | 341 varak. 726 (1325). Mehmed b. Yusuf                                       |
| 291 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 350(a) | 305 varak. 858 (1453) Mahmud b.<br>Ali b. Yusuf                              |
| 292 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 477    | 245 varak.                                                                   |
| 293 | Amasya Beyazıt İl Halk<br>Kütüphanesi | 353    | 306 varak. Hicri 852 tarihinde istinsah edilmiştir.                          |

Bunların dışında tespitlerimize göre Mısır Dârü'l-Kütübi'l-Mısriyye'de 38 adet, Ezher'in Kütüphanesinde 19 adet, İskenderiye kütüphanesinde 2 ve Tanta'da Mescidi Ahmedi kütüphanesinde 4 nüsha olmak üzere, Mısır'da toplamda 63 nüsha vardır.

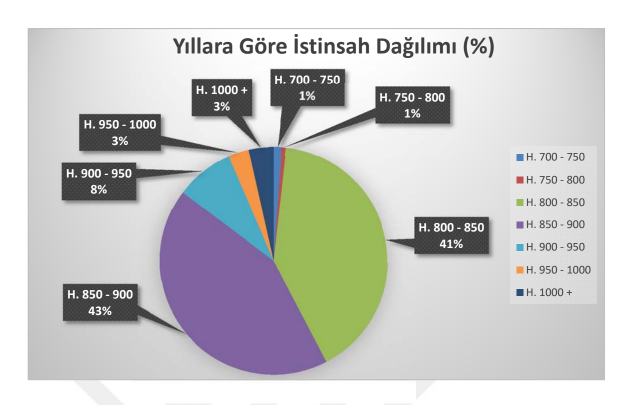
Yurtdışındaki bu nüshalardan üç tanesi tahkik amacıyla temin edilmiştir. Bu nüshalar şunlardır:

| 1 | Ezher Kütüphanesi        | 2923 | 314 varaktır. Kitap tamdır. Metin  |
|---|--------------------------|------|------------------------------------|
|   |                          |      | kırmızı renkle yazılmıştır.        |
|   |                          |      | Mukabele edilmiştir.               |
| 2 | Ezher Kütüphanesi        | 2925 | 426 varaktır. Kitap tamdır. Metin  |
|   |                          |      | kırmızı renkle yazılmıştır.        |
|   |                          |      | Mukabele edilmiştir.               |
| 3 | Dâru'l-Kütüb'ül-Mısriyye | 327  | 219 varaktır. Kitabu'ş-Şuf'a'nın   |
|   |                          |      | yarısında bitmektedir. Metin       |
|   |                          |      | üzerine kırmızı çizgi çekilmiştir. |

## 3.1.1. Eserin Nüshalarına Dair Genel Bilgiler

1. Eserin müellif nüshasına ulaşılamamıştır.

- Kütüphanelerdeki kayıtlarda esere dair bilgilerde eksikler ve hatalar vardır. Bazı nüshalar Fıkıh yerine Kelam olarak tasniflenmiştir. Bazı kitapların künyeleri ve diğer bilgileri sisteme yanlış girilmiştir.
- 3. Kitabın yaygınlaşması Hicri 800 ile 900 tarihleri arasında olmuştur. Özellikle İbn Melek'in şerhinin yazmaları müellifin şerhine göre çok fazladır. Hatta müellifin şerhi İbn Melek şerhinin yaklaşık onda birine tekabül etmektedir.
- 4. Aşağıdaki grafiklerde görüleceği üzere incelemiş olduğumuz çalışmalardan tarihi belli olan çalışma sayısı 153'tür. Bunlardan 2 tanesi H. 700-750 yılları arasında, 1 tanesi H. 750-800 yılları arasında, 69 tanesi H. 800-850 yılları arasında, 73 tanesi H. 850-900 yılları arasında, 14 tanesi H. 900-950 yılları arasında, 5 tanesi H. 950-1000 yılları arasında ve 6 tanesi de H. 1000 yılından sonra istinsah edilmiştir.
- 5. Çok sayıda nüshanın mukabele yoluyla kontrol edildiği görülmektedir. Bu da eldeki nüshaların güvenirliğini artırmaktadır.





## 3.1.2. Tahkikte Esas Alınan Nüshalar

Tahkik işleminde iki nüsha asıl nüsha olarak esas alınmıştır. Şerhin dört nüshası da yardımcı nüsha olarak kullanılmıştır. Ayrıca metnin iki nüshası da metinle ilgili problemlerde yardımcı nüsha olarak kullanılmıştır. Bu nüshalar şunlardır:

#### Asıl Nüshalar:

Hafız Ahmed Paşa 36: 290 varaktır. Her sayfa 35 satırdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır. Hicri 838 tarihinde Yusuf b. İbadullah tarafından istinsah edilmiştir. Eserin sonunda 3 defa mukabele edildiği ve bir defa sema/dinlenildiğine dair kayıt vardır. Tahkikte bu nüsha esas alınmıştır. Bu nüshaya rumuz olarak  $\tau$  harfi kullanılmıştır

**Dârü'l-kütübi'z-Zâhiriyye 7083:** 277 varaktır. Nüsha tamdır. Muhammed b. Mikail tarafından hicri 823 tarihinde müellif nüshasından istinsah edilmiş olup üzerinde İbn Âbidîn'e ait notlar vardır. Bu nüshaya rumuz olarak 4 harfi kullanılmıştır.

#### Yardımcı Nüshalar:

**Tokat İl Halk Kütüphanesi 138:** 225 varaktır. Namazı bozan ve namazda mekruh olanlar konusunun sonundan başlamakatadır. Kitap hicri 820 tarihinde İbrahim b. İshak b. İsa tarafından müellif nüshasından istinsah edilmiştir. Nüsha ayrıca Muhammed b. İbrahim tarafından mukabele edilmiştir.

Topkapı Sarayı Ahmet III 713-1/7132: Bu nüsha iki ciltten oluşmaktadır. İki cildi de aynı kişi tarafından istinsah edilmiştir. Birinci cilt 226 varaktır. Her sayfa 25 satırdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır. İkinci cildi ise 209 varaktır. Her sayfa 25 satırdır. Metin kırmızı renkle yazılmıştır. Birinci cildi Hicri 869'de, ikinci cildi ise hicri 871 yılında Ömer Muhammed el-Ömeri tarafından istinsah edilmiştir. Belirli aralıklarla okunduğu ve tashih edildiğine dair kayıtlar vardır.

Diyanet 1159: 311 varaktır. Her sayfası 31 satırdır. 147½'a kadar metin üzerine kırmızı çizgi çekilmiş 148 varaktan itibaren metin kırmızı renktedir. Kitap hicri 855 tarihinde Muhammed b. Adil tarafından istinsah edilmiştir. Kitap, mukabele edilmiştir.

**Samsun Gazi Kütüphanesi 1032:** 271 varaktır. Metin kırmızıdır. 1395 tarihinde müellif nüshasından istinsah edilmiştir.

### Yardımcı Nüsha Olarak Kullanılan Metinler:

**Yusuf Ağa (Konya) 9184:** 121 varaktır. Hicri 860 yılında Muhammed Abdülaziz b. Müslim tarafından müellif nüshasından istinsah edilmiştir.

Atıf Efendi 1028: 205 varaktır. Müellif nüshasından istinsah edilmiştir.

## 3.1.3. Esas Alınan Nüshalardan Örnekler

Nüsharın başlarından ve sonlarından örnek görüntüler verilmiştir:

## Hafız Ahmed Paşa 36



Dârü'l-kütübi'z-Zâhiriyye 7083





## 3.1.4. Tahkikte Takip Edilen Yöntem

- 1. Gerekli görüldüğü yerlerde köşeli parantez [] içine alarak başlık-alt başlık ve rakam kullanılmıştır.
  - 2. Nüsha farklılıkları şu şekilde gösterilmiştir:
- Nüshada fazlalık bulunduğu durumda "artı" (+) işareti kullanılmıştır. Buna göre الأمر Anlamı: ד nüshasında الأمر kelimesi fazladan bulunmaktadır.
- Nüshada eksiklik bulunduğu durumda "eksi" (-) işareti kullanılmıştır. Buna göre الأمر Anlamı: ד nüshasında الأمر kelimesi eksiktir.
- Nüshada, diğer nüshalarda bulunan kelimeye/cümleye alternatif olarak başka bir kelime/cümle bulunduğu durumda "iki nokta" (:) işareti kullanılmıştır.
- a) کالأمر kelimesi yerine ح nüshasında بالأمر kelimesi yerine المر nüshasında عالأمر ifadesi yer almaktadır.
- Nüsha farklılığı iki satırdan fazla değil ise dipnotta "eksi" (-) veya (+) işareti kullanılarak aynen yazılmıştır.
- Nüsha farklılığı iki satırdan daha uzun olduğunda, eksiklikler başlangıç ve sonları eksik olan kısım anlaşılacak şekilde verilmek suretiyle kaydedilmiş, fazlalıklar ise tamamen yazılmıştır.
- 3. Herhangi bir nüshanın hâmişinden gerekli bir nakil yapılacaksa şu şekilde gösterilmiştir: ... : وفي هامش
- 4. Metinde ve dipnotta geçen âyetler çiçekli parantez içerisine alınmış, sûre ismi ve âyet numarası köşeli parantez içinde verilmiştir.
- 5. Hadis tahriçlerinde *el-Mu'cemu'l-müfehres (Concordance)* sistemi tercih edilmiştir. Bu sistemde hadis kaynaklarının tahricinde öncelikle hadis kaynağı zikredilmiş, virgülden sonra kitap ismi ve bab numarası, aralarına virgül konmadan verilmiştir. Müslim'in Sahîh'i ve Mâlik'in Muvatta'ında bab numarası yerine o kitâbın 1'den başlayan hadis numarası kullanılmıştır. Kaynaklar arasında ise yine noktalı virgül kullanılmıştır. 95 صحيح البخاري، بدء الخلق 4؛ صحيح مسلم، الإيمان gibi...
- b) Diğer hadis kaynaklarında hadis kaynağı zikredildikten sonra cilt-sayfa numarası verilmiştir. 389/4 المستدرك الحاكم؛ 326-325/11؛ المستدرك الحاكم؛

- 6. Noktalama konusunda aşırı uygulamalardan kaçınılmıştır.
- 7. Birden fazla kaynak veya nüsha farkı gösterilmesi durumunda atıf harfi kullanılmaksızın aralarına noktalı virgül konulmuştur.

#### **SONUÇ**

Tahkik ve inceleme çalışmamız neticesinde ulaştığımız sonuçları ve bazı önerilerimizi maddeler halinde sunmak istiyoruz:

- 1. Hanefi mezhebinde muhtasarlar IV/X. asrın başında ortaya çıkmıştır. Bu muhtasarlardan biri de İbnü's-Sââtî'nin *Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*'idir. *Mecmau'l-bahreyn* mütûn-i erbaadan sayılsa da kanaatimizce diğer metinlerden farklılık göstermektedir. Eserin Kudurî'nin muhtasarı ile Nesefi'nin hilaf ilmine dair *el-Manzûmetü'n-Nesefiyye*'sine dayanması bu kanaatimizi desteklemektedir.
- 2. Mecmau'l-bahreyn İmam Ebu Hanife, Ebu Yusuf, İmam Muhammed, Züfer, İmam Şafii ve İmam Malik'in görüşlerini zikretmektedir. Müellif, görüşün kime veya kimlere ait olduğunu cümle kalıpları yoluyla şifreli olarak zikretmekte ve ayrıca her biri için de bir harfi rumuz olarak kullanmaktadır. Bu yönüyle bu metin Hanefi mezhebinde alışılmamış bir üsluba sahiptir.
- 3. *Mecmau'l-bahreyn*'e ilk şerhi, eserin müellifi olan İbnü's-Sââtî yazmıştır. Daha sonra bu metin üzerine yazılan şerhler artmıştır. Türkiye kütüphanelerindeki yazma nüshalarından anlaşıldığı kadarıyla bu şerhler arasında İbn Melek'in şerhi en çok rağbet görenidir. İbnü's-Sââtî'nin kendi şerhinden daha fazla rağbet görmüştür.
- 4. İbn Melek *Şerhu Mecmai'l-bahreyn* olarak bilinen şerhinde bütün ilmi birikimini ortaya koymuş, memzüc bir şerh metodu takip etmiş ve İbnü's-Sââtî'nin şerhinin yaklaşık yarısı büyüklüğünde bir eser ortaya koymuştur. İbn Melek şerhinde birçok klasik kaynaktan istifade etmiş ve bu kaynaklara şerhinde atıfta bulunmuştur.
- 5. Şerhu Mecmai'l-bahreyn bir şerh olması yanında bir telif özelliği göstermektedir.
  - 6. Şerh ve haşiyeler anlamdırma ve ıslah değil bir inşa çalışmasıdır.
- 7. İbn Melek şerhinde zaman zaman İbnü's-Sââtî'nin şerhine itirazlarda bulunmuş, ayrıca *Mecmau'l-bahreyn* metnine müdahalelerde bulunarak metin üzerinde düzeltmeler önermiştir.
- 8. Özellikle Hanefi literatüründe yazılmış birçok hacimli eser ve şerh halen yazma halinde durmaktadır. Bunların bütüncül bir indeksinin çıkarılarak belirlenen bir sıraya göre neşredilmesi ve ilim ehlinin istifadesine sunulması önem arz etmektedir.

- 9. Klasik fıkıh metinlerinin ve şerhlerinin okunması ilim talebelerinin fıkhi müktesebatını ve ufkunu geliştirdiği için bu tür kitapların okunması ve okutulması için uygun ortamların ve meclislerin oluşturulması gerekir.
- 10. Mütûn-i erbaadan muhtasar eserlerin en azından bir bölümünün birer şerh eşliğinde İlahiyat Fakültelerinde okutulması, öğrencilerin Hanefi fıkıh geleneğine aşınalık kazanmaları açısından son derece faydalı olacaktır. Bu eserlerden bir tanesinin baştan sona okunarak tamamlanması ise öğrenciye önemli bir birikim sağlayacaktır.

#### KAYNAKÇA

A'zamî, Muhammed Mustafa. "Buhârî, Muhammed b. İsmâil". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 6: 371.

Abd b. Humeyd. *el-Müntehab min Müsnedi Abd b. Humeyd*. Nşr. Subhî es-Sâmerrâî. 1 Cilt. Kahire: Mektebetü's-Sünne, 1408/1988.

Abdürrezzâk, Ebû Bekr b. Hemmâm es-San'ânî. *el-Musannef*. Nşr. Habîburrahmân el-A'zamî. 12 Cilt. Beyrut: el-Mektebü'l-İslâmî, 1983.

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî, *el-Müsned*. Nşr. Ebu'l-Muâtî en-Nûrî. 6 Cilt. Beyrut: Âlemu'l-Kütüb, 1419/1998.

Akgündüz, Ahmet. "İtkânî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 23: 465.

Ali Cuma Muhammed. *el-Mekâyîl ve 'l-mevâzîni 'ş-şeriyye*. Kahire: Mektebetü Kudüs, 2001.

Alî el-Kârî, Nûruddîn Alî b. Muhammed. *el-Esrâru'l-merfû'a fi'l-ahbâri'l-mevdûa*. Nşr. Muhammed es-Sabbâğ. Beyrût: Müessesetü'r-Risâle, 1971.

Apaydın, H. Yunus. İslam Hukuk Usulü. 5. Baskı. Ankara: Bilay, 2018.

Ayaz, F. Yahya. "Erken Dönem Memluk Tarihçilerinin Bağdat'ın Moğollar Tarafından İstilasıyla Alakalı Rivayet ve Yorumları". İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü's-Selâm) Uluslararası Sempozyum, 07-08-09 Kasım 2008. y.y. 2011. 1: 261-282.

Aybakan, Bilal. "Râfiî, Abdülkerîm b. Muhammed". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 34: 395.

Aybakan, Bilal. "Şîrâzî, Ebû İshak". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 39: 185.

Aynî, Ebû Muhammed Mahmûd b. Ahmed. *el-Binâye şerhu'l-Hidâye*. 13 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1420/2000.

Bâbertî, Ekmeluddîn Muhammed b. Muhammed er-Rûmî. *el-İnâye şerhu'l-Hidâye*. 10 cilt. Beyrût: Dâru'l-Fikr, ts.

Bağdatlı İsmail Paşa. *Hediyyetü'l-ârifîn esmâü'l-müellifin ve âsârü'lmusannifîn*. Beyrut: Dâru İhyai't-Turasi'l-Arabî, 1951.

Bağdatlı İsmail Paşa. *Îzâhu'l-meknûn fi'z-zeyli alâKeşfi'z-zünûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fünûn*. Beyrut: Dâru İhyâi't-Türasi'l-Arabî, ts.

Baktır, Mustafa. "İbn Melek". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 199. 20: 175.

Baktır, Mustafa. "Tireli İbni Melek Hayatı Eserleri ve Menar Şerhi". *Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi*. 9 (1990).

Bedir, Murteza. "Nesefî, Ebü'l-Berekât". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 32: 567-568.

Bedir, Murteza. "Üsrûşenî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 42: 392-393.

Benli, Mehmet Sami. "el-Mufassal". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 30: 368-369.

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyn. *es-Sünenü'l-kübrâ*. Nşr. Muhammed Abdülkadir Ata. 10 Cilt. Mekke: Mektebetü Dâri'l-Bâz, 1414/1994.

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyn. *es-Sünenü's-suğrâ* (*el-Minnetü'l-kübrâ* içinde). Nşr. Muhammed Dıyâurrahmân el-A'zamî. 6 Cilt. Riyâd: Mektebetü'r-Rüşd, 1422/2001.

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyn. *Ma'rifetü's-sünen ve'l-âsâr*, Nşr. Abdülmu'tî Emîn Kal'acî. 15 Cilt. Kahire: Dâru'l-Va'y, 1411/1991.

Beyhakî, Ebu Bekr Ahmed b. el-Hüseyn. *Şuabu'l-îmân*. Nşr. Muhammed es-Saîd Besyûnî Zağlûl. 7 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1410.

Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Ömer. *el-Bahru'z-zehhâr (Müsnedü'l-Bezzâr)*. Nşr. Mahfûzurrahmân Zeynullâh. 20 Cilt. Medîne: Mektebetü'l-Ulûm ve'l-Hikem, 1409/1988.

Boynukalın, Mehmet. Fıkıh Usulü Âlimleri ve Eserleri (III-XIII. Hicri Yüzyıl). 1. Baskı. İstanbul: İFAV, 2017.

Brockelmann, Carl. Tarihu'l-Edebi'l-Arabî. Kahire: Dâru'l-Maârif, 1997.

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl. *el-Câmiu's-sahîhi'l-muhtasar*. Nşr. Muhibbuddin el-Hatîb - M. Fuad Abdülbâkî - Kusay Muhibbuddin el-Hatîb. 4 Cilt. Kahire: Matbaatü's-selefiyye, 1400.

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl. *Kitâbu't-Târîhi'l-kebîr*. 8 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.

Cemal Muhtar. İki Kur'an Sözlüğü Luğat-ı Ferişteoğlu ve Luğat-ı Kânûn-ı İlahi. İstanbul: İFAV, 1993.

Cici, Recep. Osmanlı Dönemi İslam Hukuku Çalışmaları (Kuruluştan Fatih Devri Sonuna Kadar). Bursa: Arasta Yayınları, 2001.

Çöğenli, M. Sadi. "Mutarrizî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 31: 478-479.

Dadaş, Mustafa Bülent. *Şeyh Bedrettin Bir Osmanlı Fakihi*. 1. Baskı. Ankara: İsam Yayınları, 2018.

Dârekutnî, Ali b. Ömer Ebu'l-Hasan. *Sünenü'd-Dârekutnî*. Nşr. Abdullâh Hâşim Yemânî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1386/1966.

Dârekutnî, Ebu'l-Hasan Alî b. Ömer. *el-İlelü'l-vâride fi'l-ehâdîsi'n-nebeviyye*. 15 cilt. Nşr. Mahfûzurrahmân Zeynullah. Riyâd: Dâru Taybe, 1985.

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahmân es-Semerkandî. *es-Sünen*. 2 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Demirbaş, Mehmet Ali. "XVI. Yüzyılda Tire Vakıflarına Ait Notlar". *Türk Kültüründe Tire*. Haz. Mehmet Şeker. Ankara: 1994. s.s. 25-29.

Ebû Avâne, Ya'kûb b. İshâk el-İsferâînî. *Müsnedü Ebî Avâne*. 5 cilt. Nşr. Eymen b. Ârif ed-Dımeşkî. Beyrût: Dâru'l-Ma'rife, 1998.

Ebû Avâne, Ya'kûb b. İshâk el-İsferâinî. *Müsnedü Ebî Avâne*. Nşr. Eymen b. Ârif ed-Dımeşkî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1419/1998.

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş'as. es-Sünen, 5 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

Ebû Hanîfe, en-Nu'mân b. Sâbit. *Müsnedu Ebî Hânîfe rivâyetü'l-Haskefî*. Nşr. Abdurrahman Hasan Mahmûd. Mısır: Dâru'l-Âdâb, ts.

Ebû Ubeyd, el-Kâsım b. Sellâm. *Kitâbu'l-emvâl*. Nşr. Ebû Enes Seyyid b. Receb. 2 cilt. Mısır: Dâru'l-Hedyi'n-Nebî, 2007.

Ebû Ya'lâ, Ahmed b. Alî el-Müsennâ. *Müsnedü Ebî Ya'lâ*. Nşr. Hüseyin Selim Esed. 13 Cilt. Dımeşk: Dâru'l-Me'mûn, 1404/1984.

Ebû Yûsuf, Ya'kûb b. İbrâhîm el-Ensârî. *el-Âsâr*. Nşr. Ebu'l-Vefâ el-Afganî. 1 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.

Ebü'l-Abbâs Muzafferüddîn Ahmed b. Alî b. Tağlib. *Şerhu Mecmai'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*. Nşr. Salih b. Abdullah b. Salih el-Laydân v.dğr. 1. Baskı. Mısır: Dâru'l-Felah, 2015.

Emecen, Feridun. "Saruhanoğulları". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 36: 170-173.

Emecen, Feridun. "Umur Bey". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 42: 156-159.

Fâkihî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk. *Ahbâru Mekke fî kadîmi'd-dehri ve hadîsihî*. Nşr. Abdülmelik Abdullâh. 3 Cilt. Beyrut: Dâru Hıdır, 1414.

Gökbulut, Hasan. "Kâfiyeci". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.

Günay, Hacı Mehmet, "Semerkandî, Alâeddin", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36: 471.

Hacı Halife Mustafa b. Abdullah Kâtib Çelebi. *Keşfü'z-zunûn an esâmi'l-kütüb ve'l-fûnûn*. Beyrut: Dâru İhyâü't-Türasi'l-Arabî, ts.

Hâkim, Ebû Abdullah Muhammed en-Nîsâbûrî. *el-Müstedrek ale's-Sahîhayn* (ve bi zeylihi et-Telhîs). Nşr. Yûsuf Abdurrahmân Mar'aşlî. 4 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Ma'rife, ts.

Halebî, İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm. *Mülteka'l-ebhur*. Nşr. Vehbi Süleyman Gaveci el-Elbânî. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle li'n-Nâşirun, 1989.

Humeydî, Ebû Bekir Abdullah b. ez-Zübeyr. *Müsnedü'l-Humeydî*. Nşr. Hüseyin Selîm Esed. 2 Cilt. Dımeşk: Dâru's-Sakâ, 1996.

İbn Abdilhâdî, Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed el-Hanbelî. *Tenkîhu tahkiki ehâdîsi't-Ta'lîk*. 5 cilt. Nşr. Sâmi b Muhammed b. Câdillâh - Abdülazîz b. Nâsır. Beyrût: Advâu's-Selef, 1428/2007.

İbn Adiy, Ebû Ahmed Abdullah el-Cürcânî. *el-Kâmil fî duafâi'r-ricâl*. Nşr. Yahyâ Muhtâr Ğazzâvî. 7 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Fikr, 1409/1988.

İbn Asâkir, Ebu'l-Kâsım Alî b. el-Hasan. *Târîhu medîneti Dımeşk*. Nşr. Muhıbbuddîn Ebû Saîd el-Amrî. 70 cilt. Beyrût: Dâru'l-Fikr, 1995.

İbn Battûta. Seyahatnâme. İstanbul: 2004.

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed el-Absî. *el-Musannef*. Nşr. Muhammed Avvâme. 16 Cilt. Beyrût: y.y., 2006.

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî. *ed-Dirâye fî tahrîci ehâdisi'l-Hidâye*. Nşr. Abdullâh Hâşim el-Yemânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, ts.

İbn Hıbbân, Muhammed b. Hıbbân b. Ahmed el-Büstî. *Sahîhu İbn Hıbbân (bi tertîbi İbn Belbân)*. Nşr. Şuayb el-Arnavut. 18 Cilt. Beyrût: Müessesetü'r-Risâle, 1414/1993.

İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshak. *Sahîhu İbn Huzeyme*. Nşr. Muhammed Mustafa el-A'zamî. 4 Cilt. Beyrût: el-Mektebü'l-İslâmî, 1390/1970.

İbn Kutluboğa, Ebü'l-Adl Zeynüddin Kâsım b. Kutluboğa. *Tâcü't-terâcim*. Nşr. Muhammed Hayr Yûsuf. 1. Baskı. Dımaşk: Dârü'l-Kalem, 1992.

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. es-*Sünen*. Nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 2 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992.

İbn Mâze, Burhânuddîn Mahmûd b. Ahmed. *el-Muhîtu'l-burhânî fi'l-fikhi'n-Nu'mânî*. Nşr. Abdülkerîm Sâmî el-Cündî. 9 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1424/2004. İbn Melek, İzzeddin Abdüllatif b. Abdülaziz b. Melek. *Mebâriku'l-ezhâr fî şerhi Meşârikı'l-envâr*. Nşr. Ebu Eşref b. Abdilmaksud b. Abdirrahman. Beyrut: Dâru'l-Cîl, 1995.

İbn Melek, İzzeddin Abdüllatif b. Abdülaziz b. Melek. *Şerhu Mecmai'l-bahreyn*. Süleymaniye Ktp. Hafız Ahmed Koleksiyonu. nr. 36, vr. 129b.

İbn Sa'd, Muhammed b. Sa'd b. Menî'. *et-Tabakâtü'l-kübrâ*. Nşr. İhsan Abbâs. 8 Cilt. Beyrût: Dâru Sâdır, 1968.

İbnü'l-Ca'd, Ebu'l-Hasan Alî b. el-Ca'd el-Cevherî el-Bağdâdî. *Müsnedu İbni'l-Ca'd*. Nşr. Âmir Ahmed Hayder. Beyrût: Müessesetü Nâdir, 1990.

İbnü'l-Cevzî, Ebu'l-Ferec Abdurrahmân b. Alî. *Kitâbu'l-mevzûât*. Nşr. Abdurrahmân Muhammed Osmân. 3 cilt. Medine: el-Mektebetü's-Selefiyye, 1996.

İbnü'l-Münzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî. *el-Evsat fi 's-sünen ve 'l-icmâ' ve 'l-ihtilâf*. Nşr. Ahmed b. Muhammed Hanîf. 11 Cilt. Riyad: Dâru Taybe, 1405/1985.

İbnü's-Sââtî, Ebü'l-Abbâs Muzafferüddîn Ahmed b. Alî b. Tağlib el-Ba'lebekkî el-Bağdâdî. *Mecmau'l-bahreyn ve mülteka'n-neyyireyn*. Nşr. İlyas Kaplan. 1. Baskı. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2005.

İbnü's-Sââtî. *Nihâyetü'l-vüsûl ilâ ilmi'l-usûl*. Nşr. Sa'd b. Garîr b. Mehdî es-Sülemî. Mekke: Câmiatü Ümmü'l-Kurâ, 1418.

İbnü'ş-Şıhne, Lisânüddîn Ebu'l-Velîd Ahmed b. Muhammed el-Halebî. *Lisânü'l-hukkâm fî ma'rifeti'l-ahkâm*. Kahire: el-Bâbî el-Halebî, 1973.

İshâk b. Râhûye, İshâk b. İbrâhîm b. Mahled. *Müsnedü İshâk b. Râhûye*. Nşr. Abdülğafûr b. Abdülhak. 5 Cilt. Medîne: Mektebetü'l-Îmân, 1412/1991.

Kâfiyeci, Muhyiddin Ebû Abdillah Muhammed b. Süleyman el-Hanefi. *Kitâbû't-Teysîr fî kavâidi 'ilmi't-tefsîr*. Nşr. İsmail Cerrahoğlu. 2. Baskı. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1989.

Kallek, Cengiz. "Kudûrî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26: 321-322.

Kandemir, M. Yaşar. "Müslim b. Haccâc". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2002. 32: 93.

Kandemir, M. Yaşar. "Nevevî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 33: 46.

Karapınar, Hüseyin. "Kâkî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 24: 216.

Kâsânî, Alâuddîn Ebû Bekr b. Mes'ud el-Hanefî. *Bedâiu's-sanâi' fî tertîbi'ş-şerâi'*. 7 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1406/1986.

Kefevi, Mahmûd b. Süleyman. *Ketâibü a'lâmi'l-ahyâr min fukahâi mezhebi'n-Nu'mâni'l-muhtâr*. Nşr. Saffet Köse v.dğr. 1. Baskı. İstanbul: İrşad Kitabevi, 2017.

Kılıç, Ayşegül. "Karamanoğulları'nın Tarsus'ta Tutunma Mücadelesi ve Bölgedeki Anadolu Beylikleri ile Olan İlişkileri". *Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi*. 18/1, (2016). ss. 318-320.

Kırpık, Güray. "Bağdat Nizamiye Medresesi'nin Kuruluşu, Yapısı ve İşleyişi". İslam Medeniyetinde Bağdat (Medînetü's-Selâm) Uluslararası Sempozyu., 07-08-09 Kasım 2008, 2011. s. 685-698.

Koca, Ferhat. "el-Manzûmetü'n-Nesefiyye". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 28: 34-35.

Koca, Ferhat. "Kâsânî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 24: 531.Koca, Fethat. "Mergînânî, Burhâneddin". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 29: 182.

Kocabaş, Savaş. *el-İmam Fahruddin ez-Zeylai ve Kitabuhu Tebyinu'l-Hakaik*. Lübnan: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2016.

Köymen, Mehmet Altay. Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi. Ankara: 1992.

Kudûrî, Ebu'l-Hüseyn Ahmed b. Muhammed. *Muhtasaru'l-Kudûrî fi'l-fikhi'l-Hanefî*. Nşr. Kâmil Muhammed Uveyda. 1 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1418/1997.

Kumbasar, H. Murat. *Bâbertî ile İbn Melek Arasındaki Fıkhî Tartışmalar Tuhfe - Mebârık Özelinde*. Ankara: Araştırma Yayınları, 2016.

Kureşî, Ebû Muhammed Muhyiddîn Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-Mısrî. *el-Cevâhirü'l-mudıyye fî tabakâti'l-Hanefiyye*. Nşr. Abdülfettâh M. el-Hulv. 2. Baskı. Kahire: Müessesetü'r-Risâle, 1993.

Leknevî, Muhammed Abdülhay. *el-Fevâidü'l-behiyye fî terâcimi'l-Hanefiyye*. Kahire: Dâru'l-Kitabi'l-İslamî, ts.

M. Necmüddîn el-Kürdi. *Şer'î Ölçü Birimleri ve Fıkhî Hükümleri*. Çev. İbrahim Tüfekçi. İstanbul: Buruç Yayınları, 1996.

Mâlik b. Enes, *el-Muvatta'*. Nşr. Muhammed Mustafâ el-A'zamî. 8 cilt. Abu Dabi: Müessesetü Ziyâd b. es-Sultân Âli Nihyân, 2004.

Mehmet Tahir, Bursalı. *Osmanlı Müellifleri*. Haz. M. A. Yekta Saraç. Ankara: TÜBA, 2016.

Merâgî, Abdullah Mustafa. *el-Fethu'l-mübîn*. Kahire: y.y. ts.

Merçil, Erdoğan. "Aydınoğulları". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 4: 239-240.

Merğinânî, Burhânuddîn Alî b. Ebî Bekr. *el-Hidâye fî şerhi Bidâyeti 'l-mübtedî*. Nşr. Tallâl Yûsuf. 4 Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, ts.

Mete, Zekai. "Tire". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 41: 195.

Mevsılî, Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd. *el-İhtiyâr li ta'lîli'l-Muhtâr*. 5 cilt. Nşr. Mahmûd Ebû Dakîka. Kâhire: Matbaatü'l-Halebî, 1937.

Muhammed Seyyid Bey. *Fıkıh Usulü -Giriş-*. Haz. Hasan Karayiğit. 1. Baskı. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2010.

Müslim b. el-Haccâc en-Nîsâbûrî. *Sahîhu Müslim*. Nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâki. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, ts.

Nâcî Ma'rûf. Târîhu ulemâi'l-Müstansıriyye. 1. Baskı. Bağdat: Matbaatu'l-Ânî, 1959.

Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb. *es-Sünen*. 8 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları,1992.

Öğüt, Salim, "Ebû Yûsuf", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10: 264.

Özaydın, Abdülkerim. "Nizâmiye Medresesi". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.

Özek, Ali. "el-Keşşâf". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25: 329.

Özel, Ahmet, "Kâdîhan", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 123.

Özel, Ahmet, "Sadrüşşehîd", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35:426.

Özel, Ahmet. "Alâeddin Ali Esved". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 2: 319.

Özel, Ahmet. "İbnü's-Sââtî, Muzafferüddin". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.* İstanbul: TDV Yayınları, 2000.

Özel, Ahmet. "Kerderî, Şemsüleimme". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2012.

Özel, Ahmet. *Hanefi Fıkıh Âlimleri*. 3. Baskı. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013.

Özel, Ahmet. İmam Ebû Hanîfe ve Hanefî Mezhebi. Ankara: DİB Yayınları, 2015.

Öztürk, Mustafa – Mertoğlu, M. Suat. "Zemahşerî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 44: 235, 237.

Ramsay, W. M.. *Anadolu'nun Tarihi Coğrafyası*. Çev. Mihri Pektaş. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1960.

Rebî' b. Habîb el-Ezdî el-Basrî. *el-Câmiu's-sahîh Müsnedü'l-İmâm er-Rebî' b. Habîb*. Nşr. Muhammed İdrîs, Âşûr b. Yûsuf. Beyrût: Dâru'l-Hıkme, 1415.

Rıdvanoğlu, Mahmut. "Habbâzî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 14: 343.

Saîd b. Mansûr, Ebû Osmân el-Cûzcânî. es-Sünen. Nşr. Sa'd b. Abdillâh b. Abdilazîz. 5 cilt. Riyâd: Dâru'l-Asîmî, 1414.

Sakkâr, Sâmî - Bozkurt, Nebi. "Müstansıriyye Medresesi". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2006.

Serahsî, Şemsü'l-eimme Muhammed b. Ahmed. *el-Mebsût*. 30 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1414/1993.

Süyûtî, Celâluddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. *el-Leâli'l-masnûa fi'l-ehâdîsi'l-mevdûâ*. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.

Şâfîî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs. *Müsnedü'ş-Şâfîî*. Beyrût: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.

Şâşî, Ebû Saîd el-Heysem b. Küleyb. *el-Müsned*. Nşr. Mahfûzurrahmân Zeynullâh. 3 Cilt. Medîne: Mektebetü'l-Ulûm ve'l-Hikem, 1410.

Şeşen, Ramazan. "Eyyûbîler (Siyasi Tarih, Medeniyet Tarihi)". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 12: 26-28.

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan. *el-Âsâr*. Ebu'l-Vefâ el-Afganî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, ts.

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan. *el-Asl el-ma'rûf bi'l-Mebsût*.12 cilt. Nşr. Muhammed Boynukalın. Beyrût: Dâru İbn Hazm, 2012.

Şeyhîzâde, Abdurrahmân b. Muhammed. *Mecmeu'l-enhür fî şerhi Mülteka'l-ebhur*. 2 Cilt. Kâhire: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, ts.

Taberânî, Ebu'l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. *el-Mu'cemu'l-evsat*. Nşr. Târık b. Ivadullâh – Abdulmuhsin b. İbrâhîm. 10 Cilt. Kahire: Dâru'l-Harameyn, 1415.

Taberânî, Ebu'l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. *el-Mu'cemu'l-kebîr*. Nşr. Hamdî Abdülmecîd es-Silefî. 20 Cilt. Musul: Mektebetü'l-Ulûm ve'l-Hikem, 1404/1983.

Taberânî, Ebu'l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. *el-Mu'cemu's-sağîr*. Nşr. Mahmûd Şekûr. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebu'l-İslâmî, 1405/1985.

Taberî, Ebû Ca'fer Muhammed b. Cerîr. *Tehzîbü'l-âsâr ve tafsîlü's-sabit an Rasûlillâh mine'l-ahbâr*. Nşr. Mahmûd Muhammed Şâkir. 2 cilt. Kahire: Matbaatü'l-Medenî, ts.

Tahavî, Ebû Ca'fer Ahmed b. Muhammed. *Şerhu Meâni'l-Âsâr*. Nşr. Muhammed Zehra en-Neccâr. 4 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1399.

Tahavî, Ebû Ca'fer Ahmed b. Muhammed. *Şerhu Müşkili'l-âsâr*. Nşr. Şuayb el-Arnavût. 16 Cilt. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1415/1994.

Tancî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn (Bedrüddîn) Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed b. İbrâhîm el-Levâtî. *Tuhfetü'n-nüzzâr fî garâibi'l-emsâr ve acâibi'l-esfâr*. Nşr. Ali el-Müntasır. Beyrut: 1975.

Taşköprizâde Ahmed Efendi. *eş-Şekâ'iku'n-nu'mâniyye fî ulemâi'd-devleti'l-Osmâniyye*. Nşr. Ahmed Suphi Furat. İstanbul: 1985.

Tayâlisî, Ebû Dâvud Süleymân b. Dâvûd. Müsned. Nşr. Muhammed b. Abdülmuhsin et-Türkî. 4 Cilt. Kâhire: Hecer li't-Tıbâa ve'n-Neşr, 1419/1999.

Temimî, Takıyyüddin b. Abdülkâdir. *et-Tabakâtü's-seniyye fî terâcimi'l-Hanefiyye*. Nşr. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv. 1. Baskı. Riyad: Dârü'r-Rifâî 1403.

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. *el-Câmiu's-sahîh (Sünenu't-Tirmizî)*. Nşr. Ahmed Muhammed Şâkir v.dğr. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, ts.

Tokloğlu, Faik. *Büyük Mütefekkir ve Mutasavvıf Abdüllatif ibni Melek*. İzmir: Berrin Matbaası, 1955.

Ukaylî, Ebu Cafer Muhammed b. Amr. *Kitâbu'd-Duafâi'l-kebîr*. Nşr. Abdülmu'tî Emîn Kal'acî. 4 Cilt. Beyrût: Dâru'l-Mektebeti'l-İlmiyye, 1404/1984.

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. *Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri*. Ankara: 1969.

Uzunpostalcı, Mustafa. "Ahsîkesî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.

Uzunpostalcı, Mustafa. "Burhâneddin el-Buhârî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 6: 435-437.

Varlık, Mustafa Çetin. "Germiyanoğulları". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 14: 33-34.

Yaran, Rahmi. "Siğnâkî". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 37: 165.

Yaşaroğlu, M. Kâmil, "Kirmânî, Rükneddin", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2002), 26: 65.

Yılmaz, Metin. "Göreceli Tarih Anlayışına Bir Örnekleme: Bağdat Kütüphanesi Gerçekten Tahrip Edildi mi?". *EKEV Akademi Dergisi*. 8/18 (2004), ss. 319-342.

Yiğit, F. Akkuş. "Ramazanoğulları Beyliği'nin Kuruluşu". *Gazi Akademik Bakış*. 7/13 (2013). ss. 210-216.

Yiğit, İsmail. "Memlükler". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 29: 94-96.

Zebîdî, Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Yemenî. *el-Cevheratü'n-neyyira*. 2 Cilt. Matbaatü'l-Hayriyye, 1322.

Zeylaî, Cemâleddin Ebû Muhammed Abdullâh b. Yûsuf. *Nasbu'r-râye li ehâdîsi'l-Hidâye*. Nşr. Muhammed Avvâme. 5 Cilt. Beyrût: Müessesetü'r-Reyyân, 1418/1997.

Zeylaî, Cemâluddîn Abdullâh b. Yûsuf. *Tahrîcu'l-ehâdîs ve'l-âsâri'l-vâkıa fî Tefsîri'l-Keşşâf li'z-Zemahşerî*. 4 Cilt. Riyad: Dâru İbn Huzeyme, 1414.

Zeylaî, Fahruddîn Ebû Osmân b. Ali. *Tebyînü'l-hakâik şerhu Kenzi'd-dekâik*. 6 Cilt. Kâhire: Dâru'l-Kütübi'l-İslâmî, 1313.



# شرح مجمع البحرين وملتقى النيرين

تأليف

عبد اللطيف بن عبد العزيز بن أمين الدين المشهور بابن ملك

> تحقيق إلياس قبلان

المجلد الأول

# فهرس المحتويات

| 5   | [مقدمة الشارح]                                                 |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 6   | [مقدمة المتن]                                                  |
| 11  | (صدر الكتاب)                                                   |
| 15  | (كتاب الطهارة)                                                 |
| 18  |                                                                |
| 21  |                                                                |
| 21  | (فصل) في نواقض الوضوء                                          |
| 26  | (فصل) في الغسل وكيفيته وموجِباته                               |
| 29  | (فصل) في الماء الذي يجوز به الوضوء وما لا يجوز                 |
| 34  | (فصل) في البئر وأحكامها                                        |
| 35  | (فصل) في الأسآر                                                |
| 37  | (فصل) في التيمم وما ينقضه                                      |
| 44  | (فصل) في المسح على الخفين                                      |
| 49  | (فصل) في الحيض والاستحاضة والنفاس وأحكامها                     |
| 56  | (فصل) في الأنجاس والطهارة عنها                                 |
| 63  | (كتاب الصلاة)                                                  |
| 66  | (فصل) في الأوقات التي تكره فيها الصلاة                         |
| 68  | (فصل) في الأذان                                                |
| 71  | (فصل) في شروط الصلاة التي يتقدمها                              |
| 76  | (فصل) في صفة الصلاة                                            |
| 90  | (فصل) في الوتر                                                 |
| 92  | (فصل) في الإمامة                                               |
| 98  | (فصل) في الصلاة في الكعبة                                      |
| 99  | (فصل) فيما يفسد الصلاة وما يكره فيها                           |
| 102 | (فصل) في الحدث في الصلاة                                       |
| 104 | (فصل) في قضاء الفوائت                                          |
| نذر | (فصل) في السنن الرواتب وإدراك الفريضة وفي النوافل وأحكامها وال |
| 114 | (فصل) في سجود السهو                                            |
| 117 | (فصل) في صلاة المريض                                           |
| 118 | (فصل) في سجود التلاوة                                          |
| 121 | (فصل) في صلاة المسافر                                          |
| 124 | (فصل) في صلاة الجمعة                                           |
| 130 | (فصل) في صلاة العيدين وتكبيرات التشريق                         |
| 132 | (فصل) في صلاة الكسوف والخسوف                                   |

| 133 | (فصل) في الاستسقاء                    |
|-----|---------------------------------------|
| 134 | (فصل) في التراويح                     |
| 134 | (فصل) في صلاة الخوف                   |
| 135 | (فصل) في الجنائز                      |
| 138 | (فصل) في التَّكفين                    |
| 138 |                                       |
| 141 | (فصل) في حمل الجنائز وفي الدَّفْن     |
| 143 | (فصل) في الشُّهيد                     |
| 145 | (كتاب الزكاة)                         |
| 155 |                                       |
| 156 | -                                     |
| 157 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 157 |                                       |
| 158 |                                       |
| 160 |                                       |
| 162 |                                       |
| 165 |                                       |
| 167 |                                       |
| 168 | (فصا ) في مصارف النكاة                |
| 173 |                                       |
|     |                                       |
|     | (كتاب الصوم)                          |
| 181 |                                       |
| 186 |                                       |
| 189 |                                       |
| 191 | (فصل) في الاعتكاف                     |
|     | (كتاب الحج)                           |
| 197 | (فصل) في وقت الحج ومواقيت الإحرام     |
| 200 | (فصل) في الإحرام                      |
| 203 | (فصل) في صفة أفعال الحجّ              |
| 213 | (فصل) في الحج عن الغير                |
| 216 | (فصل) في إحرام الأمة والعبد           |
| 217 | (فصل) في القران                       |
| 219 | (فصل) في التمتع                       |
| 222 | (فصل) في الجنايات على الإحرام         |
| 228 | (فصل) في جزاء الصيد                   |
| 236 | <br>(فصل) في الإحصار                  |
| 238 | "    ; (  -;)                         |

(فصل) في الهدي...

# /[1ظ] بسم الله الرحمن الرحيم [مقدمة الشارح]

يا مَنْ لا يحُوطُ كماله كماله نطاقُ وصف الفصحاء، ولا ينوط بأدراك إدراكه أفكارُ فحول الفضلاء، نحمدك امتثالًا لأمرك بالقصور والحصور والإعياء، ونشكرك على مُنِّك الآلاء بلا منك الإيلاء، أنت الذي تؤتي من الحكمة مَنْ تشاء ما تشاء، أسألك أن تُعْلِيَ عيني بعين العَطَاء، وتُجْلِيَ عن عيني غَيْنَ الغِطَاء، وتجعلني مُقْتَفِيًا بآثار العلماء، الذين عُيِّنُوا لإِجْلَاءِ الظلماء، واشتعلوا بأنوار الشريعة الغرَّاء، واشتعلوا في أَطُوارِ السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاء، وصاروا صدورًا في مناهج الاهتداء، وساروا بدورًا في مدارج الاقتداء، وفُضِّلَ مِدادُهم على على خاتِم الأنبياء، وخاتَم على دِمَاءِ الشهداء، 1 ورُجِّح منامُهم على قيام الْجُهَدَاء، وجُعِلَ جَلِيسُهُمْ بِالْمَيْلِ مِن السُّعَدَاء، ونصلي ونسلم على خاتِم الأنبياء، وحاتَم الأسخياء، محمدٍ المختصّ بنَبَاوَةِ الأَنْبَاء، وعلى آله بَرَرة الأولياء، وصحبه خِيرة الأتقياءِ.

وبعدُ، فيقول العبدُ الضعيفُ النحيفُ الْمَدِينُ، عبد اللطيف بن عبدِ العزيز بن أمين الدين ختم الله بالخير عملَه وأُولَاه، وأعطاه في آخرته أَمله وأُولَاه: إن بعض إخواني، وخُلَّصَ خُلَّاني في أَثْنَاءِ الصُّحْبَةِ مِنَ الْبَيْنِ، قالوا: إن «مجمع البحرين» كتابٌ بديعٌ، له قدرٌ رفيعٌ، لم يُرَ مِثْلَهُ في الفروع تأليفٌ يستريحُ منه الرَّوعُ، من وجازة لفظه يشابه الألغاز، وفي بادئ لحظه يحاكي الإعجاز، كتابٌ في سارئره سرورٌ، مناجيه من الأحزان ناجي، وليس له شرحٌ يَشْفِي العَليلَ من دائِه، ويكفي الغليلَ بمائِه، نسألك أن تشرحَهُ شرحًا:

- [1.] يُحَلِّلُ فَوَائدَ قيودِهِ.
- [2.] ويُذَلِّلُ شواردَ صيودِهِ.
- [3] ويُبرِزُ ماكمُنَتْ في حُجَبٍ عباراتِهِ.
- [4.] ويُفْرزُ ماكنَّتْ في أصداف إشاراته.
  - [5.] حاويًا بالمسائل المضبوطة.
  - [6.] خاويًا عن الدلائل المبسوطة.
  - [7.] متوسِّطًا بين التفريط والإفراط.

فإنَّ حَيْرَ الأُمُورِ الأَوْسَاطُ، فَقُلْتُ لهم: هذا أمرٌ رفيعُ السُّدَّةِ، وإني امرؤٌ وضيعُ العُدَّةِ، ومن كيد الزمان كسيرٌ، وفي قيد الْهَوَانِ أسيرٌ، وعدا إليَّ بُدَوُ فَسادٍ، وغلا عَلَيَّ عَدُوُ فسادٍ، مع أن العلم حَالَ هشيمًا تذروه الرياح، والجهل جال جسيمًا يذور به النجاحُ.

وأين الصفا هيهات من عيش عاشقي ... وجنةُ عدنٍ بِالْمَكَارِهِ خُفَّت

فلم يقبلوا مني هذا الاعتذارَ، وقابلوني بالإلحاح والإصرار، فأَقْحَمْتُ نفسي فيه وإن كان عسيرًا؛ لأن في إنجاح الرجال خيرًا كثيرًا، وشَرَعْتُ بالناظر الكليل، والخاطر العليل، راجيًا من القادر الجليل، أن يُيَسِّرَ لي كل عسير وعويل؛ إذ هو نعم المولى ونعم المنيل.

<sup>1</sup> قال قاسم بن قطلوبغا في حاشية شرح مجمع البحرين 2و: إيماء إلى حديث رواه بن عبد البر من حديث أبي الدرداء: «يوزن يوم القيامة مداد العلماء ودم الشهداء» الحديث، ويسمى هذا الإيماء التمليح.

<sup>2</sup> لعله إشارة إلى حديث: «حجبت النار بالشهوات وحجبت الجنة بالمكاره» صحيح البخاري، الرقاق 28؛ و«حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات» صحيح مسلم، الجنة 1.

#### [مقدمة المتن]

(الْحَمْدُ للهِ) ابتدأ المصيِّفُ 1 في أوَّل تصنيفه بالتحميد؛

- [1.] اقتداءً بكتاب الله الحميد.
- [2.] وامتثالًا لقوله صلى الله عليه وسلم: «تخلقوا بأخلاق الله تعالى». 2
  - [3] وشكرًا على صيرورته مصنَّفًا بفضل الإله.

أما بحثُ الحمد، فقد تركتُهُ بالعمد لاشتهاره تحريرًا في أوائل الشروح، بحيث يُفْضِي بَحْثُهُ إلى بلاء البلوح.

(جَاعِلِ الْعُلَمَاءِ) بدلٌ من «الله»، وبيانٌ لاستحقاقه الحمدَ بهذا الوصف كاستحقاقه بذاته (أَنْجُمًا) أي: كأنجم، وهو جمعُ نجم. هذا تشبيهٌ بليغٌ<sup>5</sup> لأن طرفيه <sup>4</sup> مذكوران فيه بحذف حرف التشبيه، وجَعَلَ المشبَّه به في حكم الخبر عن المشبَّه من قبيل قولهم: «زيدٌ أسدٌ»، وذكر ما يلائم المشبَّه به معه، وهو قوله: (لِلاهْتِدَاءِ زَاهِرَةً). وجه الشبه: أن السائرين في الليل الْمُظْلِم يهتدون إلى طريقهم بالأنجم الزاهرة، فكذا السائكون يهتدون إلى طريق الدين بالعلماء الهادين، كما قال صلى الله عليه وسلم: «أَصْحَابِي كَالنُّجُومِ بِأَتِهِمْ الْتَنْتُمُهُ». 5

جَعَلَ المصنِّفُ<sup>6</sup> الأنجم استعارةً للعلماء، وقوله: «للاهتداء زاهرة» ترشيحًا لها. وهذا قولٌ غيرُ مختارٍ في البيانِ، كما هو مقرَّرٌ في علم البيان.<sup>7</sup>

فإن قلتَ: العلماءُ جمع كثرة، والأنجمُ جمع قلةٍ، 8 فلا يصح أن يُحمل عليه؟

قلتُ: ما ذكرتَ كان على تقدير أن يراد منه الكثرة، وهنا أريد منه القلة، بقرينة حمل جمع القلة عليه، كما أريد من الجمع التثنية في قوله تعالى: ﴿فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا﴾ [التحريم، 4/66]، بقرينة إضافته إليها.

فإن قلت: أيُّ حاجةٍ إلى هذا التكلُّفِ، وقد ثبت أن الجمعَ الْمُحَلَّى باللام يراد منه الجنسُ، فيصح حملُ جمع القلة عليه؟

قلتُ: نعم، إذا لم يكن اللام للعهد، وهنا أريد علماء الشريعة لا مطلق العلماء.

فإن قلتَ: لِمَ لم يقل: «نجومًا» كما قال صلى الله عليه وسلم: «أَصْحَابِي كَالنُّجُومِ»؟

قلتُ: لَعَلَّهُ أشار بإيراد جمع القلة إلى قلة العلماء الهادين في زمانه، فإذا قَلُوا في ذلك الزمان الغالب فيه الخيار، فكيف شأنهم في عصرنا المملوء بالشرار، كما قيل:

<sup>1</sup> والمراد بالمصنف من أوَّل الكتاب إلى آخره: ابن الساعاتي صاحب المتن.

<sup>2</sup> وقال قاسم بن قطلوبغا في حاشية شرح مجمع البحرين 2ظ: حديث «تخلقوا بأخلاق الله» ذكره جماعة من الصوفية، ولم أقف له على إسناد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> والتشبيه البليغ: هو ما حُذِفَتْ فيه أداةُ التشبيه ووجه الشبه. جواهر البلاغة، ص 296.

<sup>4</sup> طرفي التشبيه: المشبَّه والمشبَّه به. والمشبه: هو الأمر الذي يراد إلحاقه بغيره. والمشبه به: هو الأمر الذي يلحق به المشبه. جواهر البلاغة، ص272.

<sup>5</sup> قال محمد عبد الحي اللكنوي في تحفة الأخيار ص 168: «طال كلام العلماء على هذا الحديث تضعيفًا وجرحًا حتى ظن بعضهم أنه حديث موضوع، وليس كذلك. نعم طرق روايته ضعيفة، ولا يلزم منه وضعها، والجزم بكونه موضوعًا مما لا دليل عليه». قال عبد الفتاح أبو غدة في تعليقه بعد ما نقل قوله في تحقيق فتح باب العناية ص 14: «ثم نقل عن الإمام الصغاني أنه حسنه، وعن غيره قوله: رواه البيهقي بأسانيد متنوعة يرتقي بها إلى درجة الحسن، فالحديث حسن». ثم أطال محمد عبد الحي اللكنوي عل جميل عادته في التحقيق وإيراد النقول عن العلماء حوالي عشر صفحات من هذا الكتاب مما يتعين على الباحث الوقوف عليه. قال أيضًا قاسم بن قطلوبغا في حاشية شرح مجمع البحرين 2ظ: حديث «أصحابي كالنجوم» رواه الدارقطني، وله شواهد.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> شرح مجمع البحرين لابن الساعاتي، 69/1-70.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وعلم البيان: علم يعرف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه. وفائدته: التمكن من مخاطبة أهل اللسان بذلك. خزانة العلوم في تصنيف الفنون الإسلامية ومصادرها، ص 73.

<sup>8</sup> جمع التكسير هو: ما دل على أكثر من اثنين، بتغيير ظاهر ك«رجل ورجال» أو مقدر ك«فُلْكٍ» للمفرد والجمع، والضمة التي في المفرد كضمة «فُفْل»، والضمة التي في المعرة، وجمع الكثرة: يدل حقيقة على ثلاثة فما فوقها إلى العشرة، وجمع الكثرة: يدل على ما فوق العشرة إلى غير نهاية. ويستعمل كل منهما في موضع الآخر مجازًا، وأمثلة جمع القلة: أَفْعِلَة ك«أَسْلِحَة»، وأَفْعُل ك«أَفْلس»، وفِعْلَة ك«فِثْيَة»، وأَفْعَال كدا أَفْلس»، وفعْلة كدوثِيْية»، وأَفْعَال كدا أَفْل كدا المذه الأربعة من جموع التكسير فجموع كثرة. شرح ابن عقيل، 415/2.

# وَقَدْ كَانُوا إِذَا عُدُّوا قَلِيلًا ... فَقَدْ صَارُوا أَقَلَ مِنَ الْقَلِيل

وفيه رعاية براعة الاستهلال؛ ألأن كونَ العلماء كالأنجم إنما هو بعلم الفُروع الذي ينتظم به الأحوالُ، ويتميز الحرامُ عن الحلالِ. [2و]

(وَأَعْلاَهًا) أي: كأعلام، وهو جمع عَلَمٍ، وهو الجبل (لِلاقْتِدَاءِ بَاهِرَةً) أي: ظاهرة. وجهُ الشبه: أن المسلمين يَقْصِدُونَ العلماءَ؛ ليقتبسوا من أقوالهم وأفعالهم ويقتدوا بها، كما كانوا يَقْصِدُونَ الحِبَالَ لأنواع الانتفاع بها.

(وَحُجَّةً) أي: دليلًا واضحًا، يُستدَلُّ بأقوالهم وأفعالهم وقتَ الاشتباه (عَلَى الْحَقِّ) وإظهاره كما يستدل المستدِلُّ بالدليل على مُدَّعَاهُ (قَاطِعَةً) لمادة الشبهة جعل أنفسَهُمْ حجةً، مع أنها تقوم بهم مبالغةً، كما يقال: «زَيْدٌ عَدْلٌ». وإنما لم يقل: «حججًا»؛ إشارةً إلى أنهم متفقون على دعوى واحدة، وهي الدعوة إلى الله. ولو جمع لَأَوْهَمَ أن لكل واحدٍ منهم دعوى مخالفة لدعوى الآخر.

(وَمَحَجَّةً) أي: طريقًا واضحًا (إِلَى الصِّدْقِ) المرادُ به: الجنة مجازًا لكونه سببًا لها. عَبَّرَ عنها به رعايةً للسجع، 3 يعني: أفعال العلماء وأقوالهم طريق إلى الجنة، فمن سلك فيه، ولم يخرج عنه نال مَقْصَدَهُ، أو المرادُ به: المحبة، كما يقال: «فُلَانٌ صَدِيقٌ»، يعني: العلماء وأقوالهم طريق إلى كون المتبع محبوبًا لله ولعباده، جعل أنفسهم طريقًا للمبالغة. والكلام في إفراد المحجة كالكلام في إفراد الحجة.

قال المصنف في «شرحه»:<sup>4</sup> «الصدقُ كما يقع في الأقوال يقع في الأفعال، فالمرائي بعبادته مثل الكاذب؛ لأنه لم يطابق بما وُضِعَتِ العبادة له من القُرْبَة إلى الله، وخلوص العبودية له».<sup>5</sup>

أقول: إنه إن أراد من الصدق خلاف الكذب لا يستقيم قوله: «يقع في الأفعال»؛ لأنه حقيقة في الخبر، مجاز في الفعل، فيلزم الجمع بين الحقيقة والمجاز في الإرادة، وهو ممنوع وإن أراد منه الإخلاص مجازًا؛ ليتناول الأقوال والأفعال، فلفظة «إلى» لا يناسبُهُ على الإطلاق؛ لأنها للانتهاء، والإخلاص لا يكون غايةً لمن تبع العلماء بإخلاص، وإنما يكون غايةً للمرائيين المتبعين لهم ظاهرًا، كما قيل: «الرّيّاءُ قَنْطَرَةُ الإخْلاص».

(شَارِعَةً) أي: مستويةً (وَصُدُورًا) جمعُ صَدْرٍ بمعنى رئيس، يعني: هم جماعة رؤساء (لِلْفَضَائِلِ جَامِعَةً). فعلى هذا لا تشبيه فيه. ويجيء الصدر بمعنى العضو المشتمل على القلب، يعني: هم جامعون للفضائل، بحيث كانت أبدانهم كصدورٍ حاويةٍ لها، كما قال القائل:

# إِذَا مَا تَجَلَّى لِي فَكُلِّي نَوَاظِرُ ... وَإِنْ هُوَ نَادَانِي فَكُلِّي سَوَامِعُ

اختار في الأوَّل جمع القلة، وهنا جمع الكثرة؛ إشارةً إلى أن العلماء الجامعين لجنس الفضائل كثيرون؛ لكن من يصلُحُ منهم للاقتداء قليلون. تقديم الجار والمجرور لرعاية السجع، أو للتخصيص ادعاءً.

<sup>1</sup> وأحسن الابتداء ما ناسب المقصود بأن يكون فيه إشارة إلى ما سيق الكلام لأجله ليكون المبدأ مشعرًا بالمقصود والانتهاء ناظرًا في الابتداء. ويسمى كون الابتداء مناسبًا للمقصود براعة الاستهلال من «برع الرجل براعة» إذا فاق أصحابه في العلم وغيره... ومنه يشار في افتتاح الكتب إلى الفن المصنف فيه، كقول جار الله في الكشاف: «الحمد لله الذي أنزل القرآن كلامًا مؤلفًا منظمًا»، وفي المفصل: «الله أحمد على أن جعلني من علماء العربية». المطول شرح تلخيص مفتاح العلوم، ص 735-736.

<sup>2</sup> وهو الفقه. وقال عليُّ القاري في شرح فتح باب العناية 32/1: والحاصل: أن علم الفقه هو الباحثُ عن الحلال والحرام، والباعثُ على التمييز بين الجائز والفاسد من وجوه الأحكام، المحتاجُ إليه الخواصُّ والعوامُ، في جميع الساعات والأيام».

<sup>3</sup> السجع: هو توافق الفاصلتين في الحرف الأخير من النثر. جواهر البلاغة، ص432.

<sup>4</sup> هو شرح مجمع البحرين لابن الساعاتي. ويراد بالشرح من أول الكتاب إلى آخره هذا الكتاب.

<sup>5</sup> شرح مجمع البحرين وملتقى النيرين، 72/1، ونصه: «الصدقُ كما يقع في الأقوال يقع في الأفعال، فالمرائي بعبادته مثلًا كاذب؛ لأن فعله لم يطابق ما وضعت العبادة له من القربة إلى الله تعالى وإخلاص العبودية له».

(وَبُدُورًا فِي سَمَاءِ الشَّرِيعَةِ طَالِعَةً) شَبَّهَهُمْ بالبدور دون الشموس؛ إشارةً إلى أن أنوارَهم مُقْتَبَسَةٌ من نورِ صاحبِ الشرع، كنورِ القمر المستفادِ من الشمس، أو لأن حسنَ البدرِ إنما يكون في الليل، والشمس لا تجامعه، والناس كلهم في ظلمة الجهل، فكان تشبيهُهُمْ بالبدر أَلْيَقَ.

اختار هنا أيضًا جمعَ الكثرة؛ إشارةً إلى أن العلماءَ النافعين للناس كالبدر المنير كثيرون وإن لم يكونوا صالحين للإمامة ومرتبةِ القُدْوَةِ.

(حَمْدًا) نُصِبَ على المصدر؛ لأن قولَهُ: «الحمدُ لله» في الأصل: «نَحْمَدُ الله»، أ فعُدِلَ إلى الجملة الاسمية الغير المقيَّدة بزمانٍ لتكميل الحمد (يَدُومُ دَوَامَ جُودِهِ) أي: كدوام جود الله، وهو صفة يكون مبدأ لإفادة شيء لمن يليق به لا لغرض. فلو وَهَبَ واحدٌ كتابَهُ مثلًا من غيرِ أهله، أو من أهلِه لغرض دنيويٍّ أو أخرويٍ لا يكون جوادًا (الفَيَّاضِ) وهو مبالغة الفائض بمعنى الشائع، أو بمعنى كثير الانصباب. وفي هذا التشبيه إشارةً إلى أن الله مستحق لدوام الحمد؛ لأنه بالذات مفيض للخيرات. ولما كان المشبّه به في هذا التشبيه معنويًّا، أراد أن يُشْبِهَهُ بالشيء المحسوس الدائم، فقال: (وَيَبْقَى بَقَاءَ الْجَوَاهِرِ لاَ الأَعْرَاضِ) الجوهرُ: ما يقوم بنفسه. والعرضُ: ما لا يقوم. والمرادُ من البقاء هنا: طول الامتداد، ومن الأعراض: أعراضٌ لا تتجدد كتجدد الحركة. ولما كان أكثر الجواهر المحسوسة ممتدة الوجود، شَبَّة امتدادَ حمد الله بامتداد الجواهر؛ تفهيمًا وتأكيدًا بعد تأكيد.

(وَالصَّلَاقُ) وهي من الله: الرحمة (عَلَى صَاحِبِ الْمِلَّةِ) أي: الدين (الطَّاهِرَةِ) وصفّها بها؛ لأن أهلها مطهَّرون مزكَّون بتزكية الله، كما قال الله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ حَيْرُ أُمَّةٍ ﴾ [آل عمران، 110/3]، أو لأن طهارةَ الوضوء مختصةٌ بهذه الأمة، يؤيِّدُهُ ما روي أنه صلى الله، كما قال الله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ حَيْرُ أُمَّةٍ ﴾ [آل عمران، 110/3]، أو لأن طهارةَ الوضوء مختصةٌ بهذه الأمة، يؤيِّدُهُ ما روي أنه صلى الله عليه وسلم يَعْفُ أُمَّتَهُ في الْمَحْشِر 2 بكونهم: «غرًّا محجَّلين من الوضوء». 3

فإن قلتَ: الوضوء كيف يختص بهم، وقد قال صلى الله عليه وسلم حين توضأ: «هذا وضوئي ووضوء الأنبياء من قبلي؟»  $^4$ قلتُ: وجودُ الوضوء في الأنبياء لا يدل على وجودِه في أممهم؛ لاحتمال أن يكون مختصًّا بهم.

(الْمُؤَيَّدِ) أي: المقوَّى (مِنْ عِنْدِ اللَّهِ بِالْمُعْجِزَةِ الظَّهِرَةِ) وهو القرآن؛ لأنه باقٍ بعده، (مُحَمَّدٍ خَاتِمِ الرُّسُلِ) وهو بكسر التاء: اسم فاعل، وبفتحها: الطابَعُ، (وَنَاسِخِ الْمِلَلِ) أي: مُبْطِل بعض أحكامها، (وَالرِّصْوَانُ) بكسر الراء وضمها، والضم أفصح: بمعنى الرضاء، وهو ممدودًا: اسمٌ، ومقصورًا: مصدرٌ (عَلَى آلِهِ).

وهم من جهة النسب: أولاد عليّ، وعقيل، وجعفر، والعباس.

ومن جهة الدِّين: كل مؤمنِ تقي، كذا أجاب رسول الله حين سُئِلَ عن الآل. 5

(أَئِمَّةِ الْهُدَى) على حذف المضاف، أي: أئمة أصحاب الهداية، /[2ظ] (وَصَحْبِهِ) جمع صاحب كرَكْبٍ جمع راكبٍ، وجمعُهُ أصحاب.

اختُلِفَ في تفسير الصحابي المنسوب إلى صحابةِ النبي صلى الله عليه وسلم، وهم أصحابُهُ. إنما جاز النسبة إليهم؛ لكونهم طائفةً معروفةً؛ بناءً على أن الصاحبَ له معنيان:

أحدهما: عُرفيٌّ: وهو من يكون كثير الصحبة، كما يقال: «فُلَانٌ حَادِمُ فُلاَنٍ» إذا كان كثيرَ الخدمة له.

والثاني: لُغَويٌّ: وهو من يكون مصاحِبًا ولو كان ساعةً.

وسعيد بن المسيِّبِ 1 اعتبر الأوَّلَ، ولم يَعُدُّ من الصحابة، إلا من أقام مع النبي صلى الله عليه وسلم سنةً أو سنتين.

<sup>2</sup> الْمَحْشِر: بكسر الشين من حشر يحشر بضم عين الفعل في مضارعه لمكان الحشر وزمانه وللمصدر الميمي. المطلوب شرح المقصود في التصريف، ص 25. <sup>3</sup> صحيح البخاري، الوضوء 3؛ صحيح مسلم، الطهارة 93؛ الموطأ، الطهارة 81.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د + حمدًا لله.

<sup>4</sup> مسند أحمد بن حنبل، 98/2؛ الموطأ، أبواب الطهارة، 27؛ الطبراني، المعجم الأوسط للطبراني، 78/4.

<sup>5</sup>كذا أجاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، رواه تمام الداري في فوائده من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه. حاشية قطلوبغا، 3ظ.

والباقون اعتبروا الثاني، حتى قالوا: من رآه من المسلمين، فهو صحابيّ؛ لكن المراد هنا: ما قاله سعيد بقرينة قوله: (مَصَابِيحٍ)؛ لأنه جمع مصباحٍ، وهو السراج، شبّههم بالمصابيح؛ لأن السالكين في الدين، اهتدوا بأنوار علومهم المقتبَسَةِ من النبي صلى الله عليه وسلم، كاهتداء السالكين بالمصابيح في المسالك (اللُّجَى) جمع: دُجْيَة، وهي الظلمة، (وَالرَّحْمَةُ) وهي إنعام الله. وقيل: هي إرادة إيصال الخير (عَلَى مَنْ تَبِعَهُمْ) أي: تبع الصحابة في آثارهم (بِإحْسَانٍ) أي: إخلاص، (وَعَلَى عُلَمَاءِ الأُمَّةِ فِي كُلِّ زَمَانٍ) وهم الضابطون بتوفيق الله قواعدَ الشريعةِ.

(وَبَعْدُ) أي: بعد حمد الله، والصلاة على رسوله، (فَهَذَا كِتَابٌ يَصْغُو لِلْحَافِظِ حَجْمُهُ) أي: جُنَّتُهُ، (وَيَغُوْرُ) أي: يَكْثُرُ لِلْحَافِظِ حَجْمُهُ) أي: بعد حمد الله، والصلاة على رسوله، (فَهَذَا كِتَابٌ يَصْغُو لِلْحَافِظِ حَجْمُهُ) أي لَمَّا كان صغر الحجم بإيجاز ألفاظه، قَرَنَهُ بلفظ «الحافظ»، وكان كثرةُ معانيه محتاجةً إلى التأمُّل فيها قَرَنَ علمه بلفظ «الضابط».

(وَتَنْكَشِفُ لِوَقَادِ) وهو مبالغة الواقد من «وَقَدَتِ النَّارُ» (الْقَرِيحَةِ) وهو في الأصل: أوَّل ماءٍ يُسْتَنْبَطُ من البئر، ويراد به: العلم المستنبَطُ بالفطنة. أراد بوقَّاد القريحة: من له ذهن يتوقد ذكاءً (رُمُورُهُ) جمع رمزٍ، وهو الإشارة بالشفتين والحاجب. أراد بها هنا: المعانى المعلومة من أوضاعه بحسب اصطلاحه. سمَّاها رموزًا؛ لعدم انفهامها من وَضْع اللغةِ.

(وَتَتَّضِحُ لِنَقَّادِ) مبالغة من النقد، وهو إخراج الزيف من الجيد (الْبَصِيرَةِ) وهو الاستبصار، ومنه قوله تعالى: ﴿بَلُ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ﴾ [القيامة، 14/75].

أقول: المفهوم من «شرح المصنف»: أنه مضاف إلى فاعله؛ لكنه مخالِف لقول النحاة: إن اسمَ الفاعل المتعدي لا يُضاف إلى فاعلِه لوقوع الالتباس. والأولى أن يجعلَ مضافًا إلى مفعوله، يعنى: يتضح لمن نقد استبصارَهُ الناقِدَ، وفيه مبالغة ليست في غيره.

(كُنُوزُهُ) جمع كَنْزٍ، وهو المال المدفون. أراد بها: المعاني المدفونة في صِيَغِ العبارات، (وَيَشُوقُ) من الشوقِ، وهو نزاع النفس إلى الشيء، يقال: «شاقني الشيءُ، فهو شائق» (لِرَائِقِ اللَّفْظِ) وهو من «راقني يروقني»، أي: أَعْجَبَنِي، اللام فيه للتعليل. إضافةُ الرائق إلى الشيء نقال: «شاقني الشيءُ فهو شائق» (لِرَائِقِ اللَّفْظِ) وهو من «راقني يروقني»، أي: أَعْجَبَنِي، اللام فيه للتعليل. إضافةُ اللي اللهظ من قبيل إضافة الصفةِ إلى موصوفها (وَجِيزُهُ) أي: تركيبٌ وجيزٌ لهذا الكتاب. فلما حُذِفَ الموصوفُ أضيفَ صفتُهُ إلى الكتاب.

حاصل مراد المصنف: أن التركيبَ الموجَزَ لهذا الكتاب يُشَوِّقُ مُحَصِّلَهُ إليه؛ لأن لفظه رائق معجِبٌ غيرَهُ لعذوبته لا منقِر لبشاعته. وإنما أُسْنِدَ الشوق إلى الوجيز مجازًا؛ لأنه سببه.

(وَيَهُوقُ) يقال: «فَاقَ الرَّجُلُ أَصْحَابَهُ» إذا علاهم بالشرف. وعدَّاه بـ«على»؛ لتضمنه معنى العلو (عَلَى النَّطَائِرِ) من المختصرات المصنَّقةِ في هذا الفن (تَعْجِيرُهُ)؛ لاشتماله على الاصطلاح الغريب الذي تَقَرَّدَ به. أسند الفعل إلى التعجيز مجازًا؛ لأن الفائق هو الكتاب، وتعجيزه غيرهُ من إتيان مثله سبب له.

أقول: أفرط المصنِّفُ في مدح كتابه المؤدِّي إلى مدح نفسِه وإعجابِه؛ لأنه وَصَفَهُ بالتعجيزِ، وهو نعت لكتاب الله العزيز مع أن ما وضعه من تعيين الصيغ للخلاف غير معجزٍ غيرَهُ من الفقهاء الأسلاف، وبمجردِ سبقِ الخطورِ بباله، وجمعِ المسائل بإيجاز قالِهِ لم يكن تمدُّحٌ خليقًا بحاله، مع كفاية كتابه في الشهادةِ على كمالِهِ.

(يَحْوِي) أي: يجمع، وهو حالٌ من فاعل «يصغر»، أو استئناف جواب عمن قال: ما شأنه وَيَغْزُرُ للضابط علمه:

- [1.] (مُخْتَصَرَ الشَّيْخ أَبِي الْحُسَيْنِ الْقُدُورِي) صاحب «شرح مختصر الكرخي».
- [2.] (وَمَنْظُومَةَ الشَّيْخِ أَبِي حَفْصِ النَّسَفِي رَحِمَهُمَا اللهُ)، وأفاض عليهما من فضله الوَفِيِّ، (فَإِنَّهُمَا بَحْرَانِ زَاخِرَانَ) أي: ممتلئان.

9

<sup>1</sup> تنبيه: ينبغي قراءة المسيّب بكسر الياء، اتقاء دعائه؛ إذ قال لما فتحها أهل العراق: سيّبوني سيّبهم الله. التقريرات السنية، ص 60.

وقد قيل: «القدوري» مشتمل على اثني عشر ألف مسألة، و «المنظومة» مع قيوده، واحترازاته مشتملة على ثمانية عشر ألف مسألة.

(وَهَذَا مَجْمَعُ الْبَحْرَيْنِ، وَهُمَا) أي: «مختصرُ القدوري» و «المنظومةُ» (النَيِّرَانِ الْمُشْرِقَانِ) أي: المضيئان، يقال: «أشرق وجهههُ»، أي: حَسُنُ وأَضَاءَ، يعنى: هما كالنيرين المشرقين، وهما الشمس والقمر في الحُسْن، وعُمُومِ النَّفْع.

وفي «الصحاح»: «النيّر بالتشديد: علم الثوب». لعل إطلاقه على الشمس والقمر باعتبار أن كلًّا منهما كالعَلَم للفلك.

(وَهَذَا مُلْتَقَى النَّيِرَيْنِ). وفي «شرح المصنف»: «إنما نُكِّرَ بحران؛ إذ لم يكن في البحار بحران معروفان، وعُرِّفَ النيران؛ لأنهما ظاهران بين النجوم، فكأنهما معهودان عند السامع. قال علماء البديع: أ الخبر المعرَّف باللام يفيد التخصيصَ والمبالغة، كقولك: «زيد الفاضل»، ولذلك أَعَدْتُ الضميرَ. /[3و] وقلت: «وهما النيران» إلى هنا كلامه. 2

أقول: ما قالوا: فيما أريد من الخبر المعرَّف باللام الجنسُ؛ لأن الحصرَ والمبالغة إنما يستفاد من حمل الجنس على الواحد، وهنا أريد من النيران: الشمس والقمر، فكيف يفيد التخصيصَ، فلا يصح تعليله؛ بل المبالغة حصلت من حمل المشبَّه به على المشبَّه بلا حرف تشبيه.

(أَحَدُهُمَا) وهو «مختصر القدوري»: (يَهْدِي إِلَى فِقْهِ الْمَذْهَبِ)<sup>3</sup> أي: يَدُلُّ ويَسُوقُ إلى فَهْمِهِ، يقال: «فَقِهَ الرَّجُلُ» بالكسر، أي: فَهِمَ، و«فَقُهُ» بالضم، أي: صار فقيهًا، والمراد هنا: المعنى الأوَّل، (الَّذِي هُوَ مِنْ أَشْرَفِ الْمَطَالِبِ) وهو مذهب أبي حنيفة.

(وَالْآخَوُ) أي: «المنظومة»: (يُعَرِّفُ الْخِلَافَ بَيْنَ الْمَذَاهِبِ). وفي اختياره هنا لفظَ «يُعَرِّفُ»، وفيما سبق لفظ «يهدي» لطيفةٌ يَعْرِفُهَا الْقَطِنُ.

(فَجَمَعْتُ بَيْنَهُمَا جَمْعًا لَمْ أُسْبَقْ إِلَيْهِ) على بناء المجهول، أي: لم يسبق أحدٌ إليه مني، (وَلا عَثَرَ) أي: اطلع (أَحَدٌ غَيْرِي عَلَيْهِ: مَعَ)

- [1.] (زِيَادَاتٍ شَرِيفَةٍ) موصوفها محذوف، أي: مع مسائل زائدةٍ شريفةٍ يحتاج إليها المفتي.
- [2] (وَقُيُودٍ) عطفٌ على الموصوف المحذوف، أكثرُهَا مأخوذٌ من «ملتقى البحار شرح المنظومة». 4
  - [3] (وَمَسَائِلَ) أي: مع مسائل (مُنَظَّمَةٍ كَالْعُقُودِ) جمع عِقدٍ بكسر العين، وهي: القلادة.
    - [4.] (وَإِشَارَةٍ إِلَى الْأَصَحِّ) أي: بين الروايتين (وَالْأَقْوَى) بين القولين.
- [5.] (وَتَنْبِيهِ) أي: مع تنبيهِ (عَلَى الْمُخْتَارِ لِلْفَتْوَى)<sup>5</sup> مأخوذٌ من الفتى، وهو الشابُّ القوِيُّ. سُمِّيَ الحكم فتوى؛ لتقوِّي السائل به في جواب الحادثةِ.

(وَهَا) حرف تنبيه (أَنَا قَدْ صَدَّرْتُهُ) أي: الكتابَ (بِتَمْهِيدِ قَاعِدَةٍ) أي: بسطها، وهي: قضية كلية منطبقة على جميع جزئياته، كقوله: «دَلْلَنَا على غير الخلافيةِ بالجملةِ الشرطيةِ» (اخْتَرَعْتُهَا) أي: أنشأتها، (وَأَوْضَاعٍ) أي: هيئاتٍ، وهي معطوفةٌ على «تمهيد»

3 قال أبو العباس رحمه الله المذهب الذي تقلَّده خمسة أشياء لا سادس لها: الأحكام الشرعية الاجتهادية، وأسبابها، وشروطها، وموانعها، والحجاج المسبَّبة عن الأسباب والشروط الموانع. حاشية قطلوبغا، 3و.

<sup>1</sup> وعلم البديع: علم يعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة. وفائدته: تعرف أحوال الشعر وما يدخل فيه من المحسنات وغيرها. خزانة العلوم، ص 75.

 $<sup>^{2}</sup>$  كلام ابن الساعاتي في شرح مجمع البحرين،  $^{84/1}$ 

<sup>4</sup> قال قطلوبغا 3و: قلت: إنما رأيته ينقل عما في الاختيار بحروفه وبعض ما في المختلف، والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> قال قطلوبغا 3 ظ: ثم جملة ما وقع للمصنف رحمه الله في ذلك اثنان وستون موضعًا، فأزيد عليه ما تيسر غير أن التصحيح تارة يقع بالتصريح به في ترجيح الدليل وبالالتزام، كما قال المحبوبي: إنه يذكر في كتابه ما هو أصح الأقاويل والاختيارات، وكما قال النسفي واضع في هذا الكتاب ما هو المعوَّل عليه في الباب، وأنبّهُ على ما وقفتُ عليه في ذلك لتمام المقصود الذي لم يُوفِ به المصنف. وقال قاضيخان: رسم المفتي إذا كان مع أبي حنيفة رضي الله عنه أحد صاحبيه يؤخذ بقولهما، وإن خالف أبا حنيفة صاحباه. قال عبد الله بن المبارك: نؤخذ بقول أبي حنيفة ما لم تكن فتوى عصر وزمانٍ.

(شَرِيفَةِ) يعني: ملائمة للطباع، مفيدة للخلاف كتعيين مفرد الماضي المستكن فاعله لقول محمد إذا خالفه صاحباه، (ابُتَدَعْتُهَا) الابتداع: الإنشاء لا على مثالٍ، يقال: «الله بديعُ السماوات» أي: مبدِعها.

قالوا في الفرق بينهما: الاختراع هو الإنشاء على مثال؛ لكن هذا المعنى غيرُ مناسب هنا، فيكون الاختراع مُستعمَلًا في معنى الابتداع. إنما أورده تَقَنُنًا وتسجيعًا لكلامه.

(لِتَكُونَ) تلك القواعدُ والأوضاعُ (أَقْرَبَ الْوَسَائِلِ) جمع وسيلة، وهي: ما يُتَقَرَّبُ به إلى الغير (إِلَى إِيضَاحِ هَاتِيكَ الْمَسَائِلِ) الخلافية وغير الخلافية.

(وَاللهُ وَلِيّ إِعَانَتِي) أي: صاحبُهَا (عَلَى هَذَا التَّهْذِيبِ) أشار به إلى ما وضعه من الاصطلاح، (وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللهِ). التوفيق: جَعْلُ الشيء موافِقًا للشيء، يعني: وما كوني موافِقًا لإصابة الحق فيما قصدتُ من تصنيف هذا الكتاب، ووقوعه موافِقًا لرضاء الله إلا بمعونته وتأييده، (عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ، وَإِلَيْهِ أُنِيبُ) أي: أرجع.

# (صدر الكتاب)

يعنى: هذا ما يُصَدَّرُ به الكتابُ من بيان قاعدةٍ اخترعتُهَا.

(وَضَعْتُ هَذَا الْكِتَابَ) أي: في هذا الكتاب (وَضْعًا) أي: هيئةً (يَسْتَفِيدُ مِنْهُ قَارِئُ كُلِّ مَسْأَلَةٍ)، وسامعها، جوابَ (هَلْ هِيَ خِلَافِيَّةٌ أَوْ غَيْرُ خِلَافِيَّةٍ؟) أو يقال: الجملة الاستفهامية بمعنى المصدر، أي: يستفيد كونها خلافيةً أو غيرَ خلافيةٍ، كما في قوله تعالى: ﴿سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ﴾ [البقرة، 6/2]، يعنى: إنذارك وعدم إنذارك سواء.

أراد بغير الخلافية: ما لا يدل على الخلاف، لا أنها وِفَاقِيَّة، فإن المسائل التي أوردها المصنِّف عارية عن أوضاع الخلاف يحتمل أن يكون فيها خلافٌ في نفس الأمر؛ لكن لم يعتبره المصنِّفُ لشذوذ الرواية فيها، أو لكونها قولًا مرجوعًا عنه.

(وَإِذَا كَانَتْ خِلَافِيَّةً) في نفس الأمر (يَعْلَمُ) قارئ تلك المسألة (مَا فِيهَا مِنَ الْمَذَاهِبِ عَلَى التَّفْصِيلِ بِأَتَمِّ وُجُوهِ التَّحْصِيلِ. وَوَإِنَا كَانَتْ خِلَافِيَّةً) في نفس الأمر (يَعْلَمُ»، أي: كون القارئ عالِمًا على التفصيل يَحْصُلُ له، (بِمُجَرَّدٍ قِرَاءَتِهَا مِنْ دُونِ) بيان لما قبله (تَلْوِيحٍ) أي: إشارةٍ إلى الخلاف فيها معلومًا، (أَوْ الْتَهْهَاء بأن وضعوا في المسائل رقومًا؛ ليكون الخلاف فيها معلومًا، (أَوْ تَصْرِيحٍ بِاسْمٍ) أي: باسم مَنْ حَالَفَ في تلك المسألةِ من الأئمة، كما فعل بعضهم هكذا. وإنما صار وجهُ تحصيل الخلاف على طريقة المصيّف أتم؛ لأنه مفهومٌ من نصّ الكتاب بلا توقُف إلى أمر آخر وإطناب، وعلى طرائقهم لم يكن كذلك.

(وَإِنْ كُنَّا قَدْ وَضَعْنَا رُقُومًا لِفَوَائِدَ) «إن» فيها للوصل. هذا جوابٌ عمن قال في التقدير: إذا كان الخلاف معلومًا من نص الكتاب، فَلِمَ وضعتَ الرقومُ الموضوعةُ (كَحَاشِيَةٍ يَنْفَعُ الكتاب، فَلِمَ وضعتَ الرقومُ الموضوعةُ (كَحَاشِيَةٍ يَنْفَعُ وُجُودُهَا، وَلَا يَضُرُّ عَدَمُهَا).

فإن قلت: إذا كان وجودها نافعًا، فكيف لا يضر عدمها؟

قلتُ: أراد من نفع وجودها: أنها تزيد في التوضيح، وعلى تقدير عدمها: ينعدم تلك الزيادةُ، وذلك لا يضر في نفس معرفة الخلاف؛ لأنها حاصلةٌ من نَصِّ الكتاب.

(فَنَقُولُ):

[1.] (قَدْ دَلَلْنَا) أي: أَشْرَنَا (عَلَى قَوْلِ /[3 طَ] أَبِي حَنِيفَةَ إِذَا خَالَفَهُ صَاحِبَاهُ)، وهما: أبو يوسف ومحمد (بِالْجُمْلَةِ السَّمِيَّةِ)، وهو متعلق بقوله: «دللنا». هذا هو الباب الأوَّلُ من الأبواب العشرة المذكورة في «المنظومة»، (سَوَاءٌ كَانَ الْخَبَرُ مُقَدَّمًا)

<sup>1</sup> وقد يطلق النص على مطلق اللفظ؛ لاشتمال المقال على زيادة إيضاح بالنسبة إلى الحال. ويطلق على لفظ القرآن والحديث؛ لأن أكثرهما نصوص، ويحتمل أن يكون من قبيل المطلق في مقابلة الإجماع والقياس، وهذا أقرب. مرآة الأصول، ص 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح – هذه.

على المبتدأ، كقوله: «وللعجوز حُضُورُ الجَمَاعَةِ»، (أَوْ جُمْلَةً) كقوله: «الجَوْرَبُ لَا يُمْسَحُ عَلَيْهِ إِلا مُجَلَّدًا»، (أَوْ مُفْرَدًا) كقوله: «الوِتْرُ وَاحِبٌ»، (إِلَّا أَنْ تَقَعَ هَذِهِ الْجُمْلَةُ) الاسمية (حَالًا مُعْتَرِضَةً، فَلَا تَدُلُّ عَلَى خِلَافٍ) أصلًا، كقوله: «وَطَهَّرَهَا وَالدَّلُو الْأَخِيرُ تَقْطُرُ»، وَاحِبٌ»، (إِلَّا أَنْ تَقَعَ هَذِهِ الْجُمْلَةُ) الاسمية (حَالًا مُعْتَرِضَةً، فَلَا تَدُلُّ عَلَى خِلَافِ صَاحِبَيْهِ)، كقوله: «الْقَرْضُ آيَةٌ، وَقَالًا: طَوِيلَةٌ، أَوْ ثَلَاثُ آيات، وهو رواية»، أي: قولهما رواية عن أبي حنيفة.

أقول: لو طرح لفظ «معترضة» من البين، لكان كلامه أنْقى من العين؛ لأن الجملة المعترضة على ما هو مقرّرٌ في علم المعاني أثوّتى في أثناء كلام، أو بين كلامين متصلين معنى عند الأكثرين. وجوَّزَ فرقةٌ وقوعَهَا في آخرِ كلام؛ لكن كلهم اتفقوا على اشتراط أن لا يكون لها محل من الإعراب، فكيف تكون الجملة الحالية معترضةً؟ نعم، الجملة المعترضة الواقعة في آخرِ كلام تُشْبِه الحال؛ لكن بينهما فرق، أشار إليه صاحب «الكشاف» في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ﴾ [البقرة، [92/2] بقوله إن قوله: ﴿وَأَنْتُمْ ظَالِمُونَ﴾ [البقرة، 29] حال، أي: عبدتم العجل وأنتم واضعون العبادة غير موضعها، أو اعتراض، أي: وأنتم قومٌ عادتُكُمْ الظلمُ.

فإن قيل: أراد بـ«المعترض» معناه اللغوي من قولهم: «اعترض السحابُ: إذا ظهر قدَّامَ القوم؟»

قلنا: لا فائدة في توصيفها إذن.

(فَإِنْ الْقُتْسَمَ الْقُوْلَانِ) أي: قولُ أبي حنيفة وقولُ صاحبيه (طَرَفَيِ النَّفْيِ وَالْإِثْبَاتِ). هذا منصوب بتقدير «في»؛ لأن «اقتسم» لازمٌ هنا وإن كان يجيء متعديًا، ويقال: «اقتسما المال»، (اقْتَصَرْنَا عَلَيْهَا) أي: على الجملة الاسمية، كقوله: «نجَاسَةُ الْأَرْوَاثِ غَلِيظَةٌ» يُفْهَمُ منه: أنها عندهما غيرُ غليظةٍ، وقوله: «سَجْدَةُ الشُّكْرِ عَيْرُ مَشْرُوعَةٍ» يُفْهَمُ منه: أنها عندهما مشروعة، (وَإلَّا) أي: إن لم يقتسم القولان، (أَرْدَفْنَاهَا) أي: أَتْبَعْنَا الجملة الاسمية، (بِضَمِيرِ التَّشْيَةِ لِإِثْبَاتِ مَذْهَبِهِمَا بِأَيِّ الْجُمَلِ شِئْنَا) من الاسمية، كقوله: «مدة الخيار ثلاثة، والزيادة مفسِدة، وقالا: يجوز إذا كانت معلومةً»؛ (لِأَمْنِ اللَّبْسِ) يعني: المذكور بعد الإرداف معلوم أنه مذهبهما وإن وقع بيانه بصيغةٍ دالةٍ على الخلاف أو الوفاق، ولا يفهم منه معنى آخر حتى يلتبسَ.

[2.] (وَعَلَى قَوْلِ أَبِي يُوسُفَ)، أي: ودَلَلْنَا عليه (إِذَا خَالَفَهُ صَاحِبَاهُ) وهما: أبو حنيفة ومحمد (بِالْجُمْلَةِ الْفِعْلِيَّةِ الْمُضَارَعَةِ الْمُسْتَتِر فَاعِلُهَا). هذا هو الباب الثاني من الأبواب العشرة، كقوله: «ويُسْقِطُهُ عَمَّا وَرَاءَ الْعِذَارِ».

[3.] (وَعَلَى قَوْلِ مُحَمَّدٍ) أي: ودللنا عليه (إِذَا خَالَفَهُ صَاحِبَاهُ بِالْجُمْلَةِ الْمَاضِيَّةِ الْمُسْتَتِرِ فَاعِلُهَا). هذا هو الباب الثالث من الأبواب العشرة، كقوله: «ومَنَعَهُ بِفُحْش الْمُبَاشَرَة».

إنما اختار لأبي حنيفة الجملة الاسمية؛ لأنها أشرفُ الجمل؛ لدلالتها على الثبوت.

واختار لأبي يوسف المضارعَ؛ لأنه مُعْرَبٌ مشابه بالاسم.

وبقي الماضي لمحمد.

(وَالْكَلَامُ فِي الاقْتِصَارِ عَلَيْهِمَا) أي: على صيغتي الماضي والمضارع، (أَوْ إِرْدَافِهِمَا بِضَمِيرِ التَّثْثِيَةِ مَا سَبَقَ)، أي: كما سبق في بيان خلاف صاحبيه لأبي حنيفة.

مثالُ الاقتصارِ على المضارع قوله: «ويُسْقِطُهُ عما وراء العذار».

ومثالُ الإردافِ قوله: «ويَفْتَرضُ التعديلَ في الأركانِ، ويُوجِبَانُهُ».

ومثالُ الاقتصار على الماضي ما سبق من قوله: «وَمَنَعَهُ».

12

<sup>1</sup> وعلم المعاني: علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال. وفائدته: فهم الخطاب وإنشاء الجواب بحسب المقاصد والأغراض جاريًا على قوانين اللغة في التركيب. خزانة العلوم، ص 72.

ومثالُ الإردافِ قوله: «وَنَجَّسَ عَيْنَ الْفِيل، وَأَلْحَقَّاهُ بالسِّبَاع».

[4.] (وَعَلَى قَوْلِ أَبِي حَنِيفَةَ) أي: ودللنا عليه (إِذَا خَالَفَهُ أَبُو يُوسُفَ، وَلَا قَوْلَ لِمُحَمَّدٍ) بالجملة (الاسْمِيَّةِ، وَإِرْدَافِهَا بِالْمُضَارَعَةِ). هذا هو الباب الرابع، كقوله: «ولو حَافَهُ فَانْصَرَفَ، فهو وَاحِبٌ، ويُحَالِقُهُ».

[5.] (وَعَلَى قَوْلِهِ) أي: ودللنا على قول أبي حنيفة (إِذَا خَالَفَهُ مُحَمَّدٌ، وَلَا قَوْلَ لِأَبِي يُوسُفَ بِالْاسْمِيَّةِ، وَإِرْدَافِهَا بِالْمُاضِيَّةِ). هذا هو الباب الخامس، مثاله: «والإلصاقُ مُلغًى، وشَرَطَهُ»، (أَوْ بِنَفْي قَوْلِ مُحَمَّدٍ بِحَرْفِ لَا) كقوله: «والاعتبارُ بعدم لزومه بزيادة زمانه على ساعات يوم وليلة، لا على أوقاتِ خمسِ صلوات».

[6.] (وَعَلَى قَوْلِ أَبِي يُوسُفَ) أي: ودللنا عليه (إذَا حَالَفَهُ مُحَمَّدٌ، وَلَا قَوْلَ لِلْإِمَامِ) أي: لأبي حنيفة. هذا هو البابُ السادسُ (بِالْفِعْلِيَّتَيْنِ) أي: بالجملة الفعلية المضارعة؛ ليدل على قول أبي يوسف، وإردافها بالفعلية الماضية؛ ليدل على قول محمد، كقوله: «لو نذر ركعتين بغير طُهْرٍ يلزمه بهما بطهرٍ، وأَهْدَرَهُ»، (أَوْ نَفْيِ قَوْلِ مُحَمَّدٍ بَعْدَ الْمُضَارَعَةِ) كقوله: «ويجعل الاستعاذة سنةً للصلاة /[4و] لا القراءة».

[7.] (وَعَلَى أَقْوَالِ الثَّلاثَةِ) أي: ودللنا على أقوال الأثمة الثلاثة. هذا هو سابع الأبواب (بِقَلاثَةِ أَوْضَاعٍ). بَيَّنَ تلك الأوضاع بقوله: (إمَّا بِالْاسْمِيَّةِ، وَإِرْدَافِهَا بِالْفِعْلِيَّتَيْنِ)، كقوله: «وكذا إخراجُ العَقِب، ويَعتبرُ خروجَ الأغلب، وأَجَازَهُ لبقاء الممكن»، (أَوْ بِالْجُمْلَتَيْنِ) أي: بالجملة الاسمية والفعلية المضارعة، (وَنَفْيِ قَوْلِ مُحَمَّدٍ) كقوله: «شُرُبُ بولِ مأكولٍ حرامٌ، ويجيزه للتداوي لا مطلقًا»، (أَوْ بِأَحْكَامِ ثَلاثَةٍ مُرَتَّبَةٍ: أَوَّلُهَا لِلْإِمَامِ، وَثَانِيهَا لِأَبِي يُوسُفَ، وَثَالِثُهَا لِمُحَمَّدٍ)، كقوله: «وأقالُ نَفْلِه يومٌ، وأكثرُهُ، وساعةٌ».

[8] (وَعَلَى خِلَافِ الشَّافِعِيِّ) أي: ودللنا عليه (بِفِعْلِيَّةٍ مُضَارَعَةٍ مُصَدَّرَةٍ بِنُونِ الْجَمَاعَةِ نَفْيًا أَوْ إِثْبَاتًا). هذا هو ثامن الأبواب.

مثالُ صورة النفي: «لم نُوجِب النِّيَّة».

ومثالُ الإثباتِ: «ونَمْسَحُ الأُذُنَيْنِ بِمَاءِ الرَّأْسِ».

قال المصنّفُ: ذكرتُ في مخالفةِ الشافعي، وزفر، ومالك لفظةَ «على خلافٍ»، وفي مخالفة الأثمة السابقة لفظةَ «على أقوالٍ»؛ لأن أحكامَ هذه الجملِ أضدادٌ لأقوال هذه الأئمة صريحًا، وأحكام الجملِ السابقةِ كانت أضدادًا لأقوال تلك الأئمة بحكم الاصطلاح. هذا حاصلُ كلامه؛ لكن لا يخفى ما فيه من التكلُّفِ والتحكُّم؛ بل دلالةُ الكل على الخلاف بحكم الاصطلاح.

[9] (وَعَلَى خِلَافِ زُفَرَ) أي: ودللنا عليه (بِمَاضِيَّةٍ) أي: بفعلية وفعلها ماضٍ (أُلْحِقَ بِهَا نُونُ الْجَمَاعَةِ كَذَلِكَ) أي: نفيًا وإثباتًا. هذا هو البابُ التاسعُ.

مثاله نفيًا: «لا أجزناه مع فساد الشرطِ المجهولِ».

ومثاله إثباتًا: «وفَرَضْنَا النِّيَّةَ».

[10] (وَعَلَى خِلَافِ مَالِكِ) أي: ودللنا عليه (بِفِعْلِيَّةٍ ٱلْحِقَ بِهَا وَاوُ الْجَمْعِ). هذا هو البابُ العاشرُ.

اعلم: أن الأوضاع الثلاثة التي أسند الفعل إلى ضمير الجمع ليس يجب أن يكون الحكم المذكور فيها مما اتفق عليه الأثمة الثلاثة. وقد يجيء الجمع في حكمٍ اتفق عليه الاثنان منهم، فيكون الجمع باعتبار مَنْ قلَّدهما فيه، والغرضُ بيانُ قولِ المخالِفِ، كقوله: «ونُجِيرُ رَفْعَ النجاسةِ الحقيقيةِ بالمائع، ومَنَعَهُ».

(وَإِنَّمَا جَعَلْنَاهُ) أي: جعلتُ كُلَّا من الأوضاع الدالة على خلافِ الشافعي، وزفرَ، ومالكِ (مَجْمُوعًا؛ لِيُفْهَمَ أَنَّ الْمَدُكُورَ) في المتن (هُوَ قَوْلُ أَصْحَابِنَا، وَأَنَّهُمْ) أي: الشافعي، وزفرَ، ومالكًا (يُخَالِفُونَهُمْ فِيهِ) أي: يخالفون أصحابَنَا في المذكور، (فَنَقْتَصِرُ عَلَى هَذِهِ الْجُمَلِ إِنْ فُهِمَتْ أَقُوالُهُمْ) يعني: إن كان كل من أقوال الشافعي، وزفر، ومالك مفهومًا من المذكور؛ لكونه ضدًّا له نقتصر عليه، مثاله ما سبق من الأمثلة، (وَإِلَّا أَرْدَفْنَاهَا بِنَفْيِهَا عَلَى مَا سَبَقَ) يعني: إن لم يفهم أردفنا الجمل المذكورة في المتن بنفي أقوالهم، كقوله:

«فَنُقَدِّرُهُ بِالرُّبُعِ لَا بِأَقَلَّ»، وقوله: «أَسْقَطْنَاهُ بِسِتٍّ لا بِشَهْرٍ»، وقوله: «وَقدَّرُوهَا بِالتَّشَهُّدِ لَا بِقَدْرِ إِيقاَع السَّلَامِ».

(هَذِهِ) إشارة إلى الأوضاعَ السابقةَ (أَوْضَاعٌ لِلْمَسَائِلِ الْخِلَافِيَّةِ).

(وَدَلَلْنَا عَلَى غَيْرِ الْخِلَافِيَّةِ) بأوضاع سِتٍّ:

[1.] (بِالْجُمْلَةِ الشَّرْطِيَّةِ) كقوله: «ولَوْ غَلَبَهُ إِغْمَاءٌ، أَوْ جُنُونٌ، أَوْ زَالَتْ مُسْكَتُهُ بِنَوْمِ انْتَقَضَ».

[2.] (وَالنَّافِيَةِ) أي: المنفية، كقوله تعالى: ﴿فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ﴾ [الحاقة، 21/69؛ القارعة، 7/101] أي: مرضية، أو المراد منها: ذات النفى وصاحبته، كقوله: «ولا يَلْزَمُ الْقِيَامُ لِلْعَجْزِ عَنِ الرَّكُوع»، (الْعَارِيَّتَيْنِ عَنِ الْأَوْضَاعِ السَّابِقَةِ).

قَيَّدَهُمَا بـ«العاريتين»؛ لأنهما إذا كانتا مع الأوضاع السابقة تدلان على الخلاف، كقوله: «وَلَوْ تَحَلَّلَ طُهْرٌ في الأَرْبَعِينَ، فهو نِفَاسٌ»، وقوله: «ولم يَشْرطُوا الدلكَ».

أقول: النافيةُ العاريةُ عن الأوضاعِ السابقةِ توجد مع إظهار الفاعل أو إضمارِه، وكل منهما وُضِعَ للوفاق مذكور في المتن، فلم يحتج إلى ذكر النافية، نعم، يوجد بدونهما في صورة الجملة الاسمية، نحو: «لا حدَّ لأقلِّه»، فإنه يدل على أنَّ أقلَّ النفاس غير محدود اتفاقًا؛ لكن في عَرَائِهَا عن الأوضاع السابقة كلام؛ لأن وضعَ الجملةِ الاسميةِ باقٍ فيها، وإلا يلزم أن يكون الجمل خمسًا.

فإن قلت: أراد من وضع الاسمية الدالة على الخلاف ما هو مثبت، والنافية عارية عنه؟

قلتُ: فحينئذ كان عليه أن يقيدها بـ«المثبتة»، وهي أخصر من قوله: «والنافية». ولو قيَّدَ الاسمية بها، وقال: «هذه أوضاع المسائل الخلافية، وما سواها أوضاع غير الخلافية»، لكان أضبط وأغنى عن تعداد الوفاقيَّة.

[3.] (وَبِالْفِعْلِ الظَّاهِرِ الْفَاعِلِ) كقوله: «وتَكْتَفِي الْمَرَّأَةُ بِتَحْلِيلِ شَعْرِهَا».

[4.] (وَالْمُسْتَتِرِ) أي: وبالفعل المستتر فاعلُهُ (لِلْعِلْمِ بِهِ) أي: بمرجع الضمير بقرينة سَوْقِ الكلام، كقوله: «ويضع إصبعيه في أذنيه» أي: المؤذن.

[5.] (وَالْفِعْلُ اللَّازِمُ مُظْهَرًا كَانَ فَاعِلُهُ)، كقوله: «وينعقد النفل بالشروع لا الفرض»، (أَوْ مُضْمَرًا)، كقوله: «ويجوز من طرف غدير» أي: الوضوء.

قال المصنف في «شرحه»: «وخامسُهَا: الفعل اللازم الذي لا يتعدى بنفسه، سواء كان فاعله مظهرًا أو مضمرًا».

وأقول: هذا مشعرٌ بأنه أراد بالفعل السابق المتعدي، سواء يتعدى بنفسه أو بحرف الجر. ليت شعري ما الفائدة في هذا التطويل؟ والفعل فيما سبق كان متناولًا للازم أيضًا، ولو طرح قولَهُ: «والفعل اللازم» مع متعلقاته، وجعل «أوضاعَ الوفاق /[4ط] خمسًا»، لكان أَهْ جَزَ.

[6] (وَالَّذِي لَمْ يُسَمَّ فَاعِلُهُ) أي: ودللنا على غير الخلافية بالفعل المجهول، كقوله: «يُفْتَرَضُ فِي الْوُضُوءِ غَسْلُ الْوَجْه».

(وَإِذْ قَدْ وَفَيْنَا بِالْمَقْصُودِ) أي: وفَيْنَا بِما وَعَدْنَاهُ من بيان الأوضاع الدالة على الخلاف وغيره، (فَقَدْ رَقَمْنَا حَرْفَ الْحَاءِ، وَالْمَصَارِعَةِ، وَالْمُصَارِعَةِ، وَالْمَاضِيَةِ) يعني: كتبتُ حرفَ الحاءِ على الجملةِ الاسميةِ الدالةِ على قول أبي حنيفة، والسين على المضارع الدال على قول أبي يوسف، والميم على الفعل الماضي الدال على قول محمد، (وَنَفْي قَوْلٍ مُحَمَّدٍ) يعني: كتبتُ الميم حين أشرتُ إلى قول محمد بحرف «لا»، (وَعَلَى الْأَقْوَالِ الثَّلاثَةِ عَلَى التَّرْتِيبِ) يعني: كتبتُ الموقم المذكورة على الترتيب، كقوله: «وأقل نفله يوم، وأكثرُه، وساعة»، يعني: أقل نفل الاعتكاف يوم عند أبي حنيفة، وأكثر يوم عند أبي يوسف، وساعة عند محمد؛ (تَنْبِيهًا عَلَى أَنَّ تِلْكَ الْأَخْكَامَ) المفهومة (أَقْوَالُ أَصْحَابِ الرُّقُومِ) وهو مفعول له لقوله: «رقمنا».

(وَحَرْفَ الْعَيْنِ، وَالزَّاءِ، وَالْكَافِ) يعني: رقمتُ هذه الحروفَ (عَلَى الْجُمَلِ الَّتِي أَصْحَابُ هَذِهِ الرُّقُومِ، وَهُمْ: الشَّافِعِيُّ، وَوَلْهَ: «يخالفون» خبره. وَوُفْرُ، وَمَالِكٌ يُحَالِفُونَ الْحُكْمَ الْمَلْتُكُورَ فِيهَا) أي: في تلك الجمل. قوله: «أصحاب» مبتدأ، وقوله: «يخالفون» خبره.

(وَحَرُفَ الدَّالِ) يعني: كتبتُهُ (عَلَى الْمَسَائِلِ، وَالْقُيُودِ الزَّائِدَةِ عَلَى مَا فِي الْكِتَابَيْنِ)، وهما: «القدوري» و «المنظومة».

(وَقَدْ آثَوْنَا أَنْ لَا يُخِلَّ الْكَاتِبُ بِهَا) أي: بالرقوم. هذا شروعٌ لبيان فوائد وضع الرقوم، يعني: اخترنا أن يكتبَ الكاتبُ الرقومَ، ولا يُخِلُّهَا لفوائدَ خمسةِ:

- [1.] (لِفَائِدَةِ سُرْعَةِ الْوُقُوفِ عَلَى الْمَسَائِلِ الْخِلَافِيَّةِ). هذه هي الفائدة الأولى.
- [2.] (وَإِعَانَةً لِلْمُبْتَدِي). هذه هي الفائدة الثانية، يعني: ربما يَعْسُرُ على المبتدي الاطلاعُ على كيفية دلالاتِ هذه الجملِ، فيكون الرقومُ مُعِينَةً له عليها.
- [3] (وَالْقَاصِرِ فِي عِلْمِ الْعَرَبِيَّةِ) يعني: إعانةً للقاصر في العلوم العربية؛ لأنه لا يُمَيِّزُ بين جملة وجملة. وهذه هي الفائدة الثالثة، كذا في «شرح المصنف».

أقول: الفائدة الأولى: في حق عالم العربية؛ لأن أصلَ الوقوف كان حاصلًا له من الصيغة، وبالرقوم حصلت سرعتُهُ؛ لأن النظر إلى نفس الصيغة لا يخلو من أدنى توقف.

والثانية: في حق المبتدي؛ لكن ينبغي أن يراد منه غيرُ عالم العربية؛ لئلا يتكرر بالثالثة.

والثالثة: في حق من يَعْلَمُ العربيةَ بقصور.

فعلى هذا تكون الرقومُ مُعِينَةً للقاصر لا للمبتدي؛ لأن الإعانةَ إنما يكون في حق المقتدِرِ. أ فلو قال: «وإفادةً للمبتدي، وإعانةً للقاصر في علم العربية»، لكان أحسن.

ولو أريد من الإعانة الإفادة مجازًا، لَتَنَاوَلَ بعمومه القاصر أيضًا؛ لأن الرقوم مفيدة للمبتدي نفس الخلاف، وللقاصر يُسْرَهُ، فله وجه؛ لكن قوله في «شرحه»: «ربما يَعْسُرُ على المبتدي الاطلاع على كيفية دلالات هذه الجمل يأباه؛ لأنه يدل على أنه قادرٌ مع العُسْرِ، فيكون الرقوم مُعِينَةً له»، والله أعلم.

- [4.] (وَلِيَكُونَ فَارِقًا بَيْنَ مَا يَلْتَبِسُ فِي الْحَطِّ مِنَ الْجُمَلِ الْفِعْلِيَّةِ؛ صَوْنًا لِلْكِتَابِ عَنْ غَلَطِ الْكُتَّابِ)، وهو جمع كاتب. وهذه هي الفائدة الرابعة، وهي أقوى الفوائد؛ إذ قد يقع «التجنيس» في الخط، مثل: يحكم بالياء، ونحكم بالنون، ويُحْكَمُ على بناء المجهول.
- [5.] (وَتَنْبِيهًا) عطف على «فارقًا» (عَلَى فَوَائِدِ تِلْكَ الزَّوَائِدِ). وهذه هي الفائدة الخامسة، وهي مختصة بحرف الدال الدالة على المسائل والقيود الزائدة. وإضافة الفوائد إضافة بيانية من قبيل إضافة: «خاتم فضة».

(وَقَدْ تُشَارِكُ الْمُسْأَلَةُ سَابِقَتَهَا) أي: المسألةَ التي سَبَقَتْهَا (فِي حُكْمِهَا وَخِلَافِهَا لِلْمُشَارَكَةِ فِي الْإِعْرَابِ)، يعني: يكون لفظ من المسألة السابقة في الإعراب بسبب العطف عليه، كقوله: «ولم نوجب النية، والترتيب»، فإن الترتيب معطوف على النية، فيكون المعطوف في التقدير مسألة؛ لأن قولَهُ: «لم نوجب» مقدَّر فيه، فتكون المسألتان مشاركتين في عدم الوجوب، وفي مخالفة الشافعي لنا فيهما.

(وَهَذَا حِينُ نَشْرَعُ) يعني: هذا وقتُ شروعِنَا لمسائل الكتاب، (مُعْتَمِدِينَ عَلَى الْعَزِيزِ الْوَهَّابِ)، واللهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ، وإليه المرجع والمآب.

#### (كتاب الطهارة)

اختار لفظ «كتاب» على «باب»؛ لأن فيه معنى الجمع، يقال: «كتبتُ الخيلَ»، أي: جمعتُ. والباب بمعنى النوع. وكان الغرضُ بيانَ أنواع الطهارة لا نوعًا. وإنما لم يجمع «الطهارة»؛ لأنه مَصْدَرٌ، 2 والأصل فيه: أن لا يُثَنَّى ولا يُجْمَعَ. خُصَّ الطهارة بالبداية من بين شروط الصلاة؛ لكونها أهمَّ؛ لأنها لا تسقط بعذر. 1 فسببُ وجوبها الصلاةُ بشرط الحدث.

 $^{2}$  في هامش ح: فالمصدر اسم جنس يتناول جميع أنواع الطهارة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: المبتدي.

(يُفْتَرَضُ<sup>2</sup> فِي الْوُضُوءِ: غَسْلُ الْوَجُهِ). إنما قال: «يُفْتَرَضُ»؛ لأنه ثابتُ بدليلٍ قطعي، وهو قوله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا /[5و] وَمَن وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة، 6/5] الآية. الغَسْلُ: 3 هو الإسالة مع التقاطر. وما قالوا: الوجه من قُصَاصِ الشَّعْرِ 4 إلى أسفل الذقن طولًا، ومن شحمة الأذن إلى الأخرى عرضًا، فباعتبار الغالب؛ لأن حدَّ الوجه في الطول: من مبتدأ سطح الجبهة، سواء كان عليه شَعْرٌ أو لا.

(وَيُسْقِطُهُ عَمَّا وَرَاءَ الْعِذَارِ) يعني: يُسْقِطُ أبو يوسف افتراضَ الغَسْلِ عما وراء العذار. وهو البياض الذي بين العذار والأذن؛ لأن البشرةَ التي تحت الشَّعْرِ في العذار إذا لم يجب غَسْلُهَا، فما هو أبعد أولى. وقالا: يجب غَسْلُهُ؛ لأن ما تحت الشعر إنما لم يجب غَسْلُهُ لاستتاره بالشعر، فكأنه خرج عن كونه وجهًا، ولا استتار فيما وراء العذار، فيُحْسَبُ من الوجهِ كما كان وإن كان أَثَطَّ أو أَمْرَدَ، فغَسْلُهُ واجبٌ اتفاقًا. 6

(وَالْيَدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ) كلاهما معطوفانِ على الوجهِ (إِلَى الْمِرْفَقَيْنِ وَالْكَعْبَيْنِ). المرفق: مجتمع عظم الساعد والعَضُدِ. والكعب: هو العظم الناتئ الذي يَنْتَهِي إلى عظم الساق. «إلى» هنا بمعنى «مع» كما قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَهُمْ إِلَى الْمَوْلَكُمْ﴾ [النساء، 2/4].

(وَأَدْخَلْنَاهُمَا) قال المصنف: أي: المرفق والكعب. وذلك لأن في التثنية مفردًا من قبيل قوله تعالى: ﴿اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى﴾ [المائدة، 6/5]. ويمكن أن يعودَ إلى كل واحدٍ من المثنيين، أي: أدخلنا المرفقين في غَسْلِ اليدين، والكعبين في غَسْلِ الرجلين، خلافًا لزفر.

له: أن المرفقَ وَقَعَ غَايَةً للغَسْل، أَ فلا يدخل فيه، كقوله تعالى: ﴿أَيِّمُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾ [البقرة، 187/2].

ولنا: أن الغاية إذا تناولها ما قبلها يكون لإسقاط ما وراءها. وهنا لفظ «اليد» متناوِل للمرفق إلى المنكِب، فيكون للإسقاط، ومعلوم أن الساقط هو البعض الذي يلي الإبط،<sup>8</sup> فيكون إلى المرافق غاية لـ«اغْسِلُوا» من حيث سقوط ما وراءها عن الغَسْلِ، والصوم 10 لم يكن متناوِلًا لليل، فجُعِلَ الغاية لمد الحكم، 11 ولم يدخل فيه، 12 هذا ما قالوا. 13

واختاره المصنف في «شرحه»؛ لكن تلك القاعدة غيرُ مُطَّرِدَةٍ؛ لأن واحدًا لو قال: «قرأت المختارَ إلى باب البيع» لا يدخل الغاية 14 عُزفًا في القراءة، مع أن المصدر كان متناولًا له، والأولى أن يستدل عليه بأن الغاية قد تدخل، وقد لا تدخل في الحكم، وهنا

أقال قطلوبغا 4ظ: والنية شرط لا تسقط بعذر، فلم يكن هذا دليلًا على أنها أهم من شروط الصلاة، والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> في هامش ح: على بناء المجهول.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> في هامش ح: الفرق بين الغَسْل والغُسْل: الغَسْل بفتح الغين: عبارة عن غسل الأغضاء المفروضة، وبالضم: عبارة عن غسل جميع البدن.

<sup>4</sup> قُصَاصُ الشعر: مقطعه ومنتهي منبته من مقدَّم الرأس أو حواليه. والفتح والكسر لغة في الضم. المغرب في ترتيب المعرب، ص 212.

أَنَطَّ: كَوْسَجٌ، وعارضٌ أَثَطُّ: ساقِطُ الشَّعَر. المغرب في ترتيب المعرب، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> قال قطلوبغا 5ظ: بل فرض.

<sup>7</sup> واعلم أن الغايات أربع: غايةً مكانٍ، وغايةً زمانٍ، وغايةً عددٍ، وغايةً فعلٍ. فغايةً المكان: من هذا الحائط إلى هذا الحائط. وغايةً الزمان: ﴿ثُمَّمَ آَيَتُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ﴾ [البقرة، 187/2]، وكلاهما لا يدخلان في المُقيَّا. وغايةُ العدد: له عليَّ من درهمٍ إلى عشرة، وأنتِ طالق من واحدة إلى ثلاث. وهي لا تدخل عند أبي حنيفة وزفر، وعندهما: تدخل. وغايةُ الفعل: أكلتُ السمكة حتى رأسَها: إن نصبتَ السين دخلت، وتكون «حتى» بمعنى الواو وعاطفة، وإن خفضتَها لم تدخل، وتكون «حتى» بمعنى «إلى». الجوهرة النيرة، 120/1.

<sup>8</sup> الإِبْطُ بسكون الباء معروفةٌ، وهي مؤنثة. وتَأَبَّطَ الشيءَ: جعله تحت إبطه. ومنه التَّأَبُطُ في الصلاة أو في الإحرام، وهو أن يُدْخِلَ الثوبَ تحت يَدِو اليمنى، فيُلقِيهِ على منكبِه الأَيْسَر. المغرب في ترتيب المعرب، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> وفي هامش ح: وهو الحكم.

<sup>10</sup> وفي هامش ح: وهو الحكم.

<sup>11</sup> وفي هامش ح: وهو الصوم.

<sup>12</sup> وفي هامش ح: فإن الليل غاية للصوم، فمعلوم أن الليل لا يدخل في الصوم.

<sup>13</sup> وفي هامش ح: أي: العلماء.

<sup>14</sup> وفي هامش ح: وهو البيع.

أدخلناها احتياطًا أفي إقامة الفرض، أو يقال: معنى الغاية في الآية كان مجمّلًا، أفي فإدارة النبي صلى الله عليه وسلم الغَسْلَ على مرفقه في الوضوء أوقع بيانًا له.

(وَلَمْ يَفْرِضُوا مَسْحَ كُلِّ الرَّأْسِ) يعني: مسحُ كل الرأس في الوضوء غير مفروضِ عندنا، خلافًا لمالك.

تحرير المبحث: أن المسحَ إصابة اليد المبتلة ببللٍ باقٍ فيها بعد الغَسْلِ، أو مأخوذٍ من الإناء، ولا يَكْفِي البلل الباقي بعد المسح، ولا المأخوذ من بعض الأعضاء.

له: أن الرأسَ في الآية ذُكِرَ مطلقًا، فيقع على كله، والباء زائدة.

ولغا: حديث المغيرة،  $^4$  وهو أن النبي صلى الله عليه وسلم اكتفى بمسح الناصية في وضوئه،  $^5$  وذا يدل على أن الباء للتبعيض، فيصير الحديث بيانًا لمقدار المسح؛ لأن الآية كانت مجملة في حقه، ولهذا لا يكفر  $^6$  مَنْ أَنْكُرَ مقدارَ الربع، ومَنْ أنكر فرضية أصلِ المسح: يكفر؛ لأنه قطعي.

(فَنُقَدِّرُهُ بِالرُّبُعِ) يعني: بعض الرأس المفروض مَسْحُهُ مُقَدَّرٌ عندنا بالربع (لَا بِالْأَقَلِّ). يعني: عند الشافعي: مقدَّرٌ بأقل ما يطلق عليه يطلق عليه اسم مسح<sup>7</sup> الرأس ولو كان على شعرة، كذا في «الخلاصة» في مذهبه؛<sup>8</sup> لأن الباء في الآية للتبعيض، وأقل ما يطلق عليه اسم البعض متيقن، فيُحْمَلُ عليه.

ولنا: ما سبق من حديث المغيرة، والناصية ربع الرأس؛ لكونها إحدى جوانبه الأربع.

(وَمَنَعْنَا فِيهِ مَدَّ الْإِصْبَعِ) يعني: لو وضع إصبعه على رأسه، فمَدَّها مقدارَ ربع الرأس لم يجز عندنا، خلافًا لزفر. قيدُ الإصبع اتفاقي؛ إذ الخلاف في الإصبعين إذا مُدَّتًا كذلك.

وفي «الحقائق»: فإن قلت: لم خص الإصبع، وحكم الإصبعين مثلُهَا؟

قلتُ: لأنه لو مسح بالإبهام والسبابة مع ما بينهما من الكف يجوز عندنا، مع أنه يصح أن يقال: مسح بالإصبعين، ولو ذكر الإصبعين، لتوهم دخولُهُ في الخلاف، فليس كذلك.

قيد بـ«المد»؛ لأنه لو مسح بإصبع واحدةٍ بمياهٍ في مواضع: جاز اتفاقًا. ولو مسح بإصبع واحدة بجوانبها الأربع: لا يجوز اتفاقًا في الأصح.<sup>9</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$  لعله يشير إلى القاعدة الجارية في العبادات: الاحتياط في العبادة واجب، كما صرحوا به في كثير من المسائل: منها: ما إذا استوى الدم والبزاق ينقض الوضوء احتياط انتهى. رد المحتار على الدر المختار، 275/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المجمل: ما ازدحمت فيه المعاني واشتبه المراد به اشتباهًا لا يدرك بنفس العبارة؛ بل بالرجوع إلى الاستفسار من الْمُجْمِلِ، ثم الطلب ثم التأمل. وحكمه: اعتقاد الحقيقة فيما هو المراد، والتوقف فيه إلى أن يتبين بيان المجمل كالصلاة والزكاة. متن المنار في أصول الفقه، ص 100-101.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الوضوء 23؛ صحيح مسلم، الطهارة 3.

<sup>4</sup> وهو «أن النبي صلى الله عليه وسلم أتى سباطة قوم، فبال قائمًا وتوضأ ومسح على ناصيته وخفيه». وهذا مركب من حديثين: أما حديث السباطة: رواه ابن ماجه، الطهارة 13، بلفظ: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى سباطة قوم فبال عليها قائمًا». وأما حديث المسح على الناصية والخفين: رواه مسلم، الطهارة 83، بلفظ: «أن النبي صلى الله عليه وسلم توضأ، فمسح بناصيته، وعلى العمامة، وعلى الخفين».

قال أبو بكر بن علي الحداد في الجوهرة النيرة 1/221-123: في هذا الحديث ست فوائد: أحدُها: جواز دخول مِلك الغير الخَرَاب بغير إذنه، لأنه سُبَاطةً قوم. والسباطة: قيل: هي الله الخرِيَة. وقيل: هي الكُنَاسة بضم الكاف، وهي القُمَامة، والمراد هنا: موضع إلقائها. وأما الكِنَاسة بالكسر فهي المِكْنسة. والثانية: جواز البول في دار غيره الخرّاب دون الغائط، لأن البول تُنتِيَّفُهُ الأرضُ، فلا يبقى له أثر. والثالثة: أن البول ينقض الوضوء. والرابعة: أن الوضوء بعده مستحب. والخامسة: تقديرُ مسح الرأس بالناصية. والسادسة: ثبوت مسح الخفين بالسنة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح مسلم، الطهارة 81؛ سنن الترمذي، الطهارة 75؛ سنن النسائي، الطهارة 87.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يقال: أكفره وكفَّره بالتشديد: إذا نسبه إلى الكفر.

<sup>7</sup> د – مسح.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> في مذهب الشافعي.

 $<sup>^{9}</sup>$  قال قطلوبغا  $^{0}$ و: قلت: قال في البدائع: الأصح أنه يجوز. وقال في الينابع: يجوز هو في الصحيح.

له: أن الماءَ لا يُعْطَى له حكمُ الاستعمالِ ما دام في محله، وجميعُ الرأس محل المسح: فيجوز.

ولنا: أن المسح حصل بوضع الإصبع، وبمدِّها انفصلت البلة عن المحل الممسوح حكمًا، فصارت مستعملة، فالمسح بعده يكون بماءٍ غير طَهُورٍ.

فإن قلتَ: هذا يقتضى أن لا يجوز غَسْلُ العضو للمحدِث؛ لأن الماء لاقى أوَّلًا ببعضه، فصار مستعملًا؟

قلتُ: الغَسُّلُ إنما يكون بجريان الماء، وذا لا يخلو عن أوَّلِ وصولِهِ، فلم يُعْطَ للماء حكم الاستعمال قبل الانفصال للضرورة، والمسح ليس كذلك؛ لأنه يحصل بوضع اليد من غير إمرارٍ، ولكن بعد مسح قدر الربع إذا مدَّ يده لا يصير مستعملًا في حق إقامة سنة الاستيعاب. وأما لو وضع ثلاثَ /[5ط] أصابحَ، فيجزئه عن المسح اتفاقًا في بعض الروايات. وفي بعضها: يجزئه عند محمد مدَّها أو لم يَمُدَّ؛ لأنها أكثر أصابع يد، فأقيم مقام الكل.

وعندهما: لا يجزئه؛ لأن المعتبر ربع الرأس، وذا لا يحصل بها.

(وَفَرْضُ اللَّحْيَةِ مَسْحُ رُبُعِهَا) يعني: المفروض في اللحية مسحُ ربعها عند أبي حنيفة؛ لأن ما تحت اللحية لما سقط غَسْلُهُ لتعسره، وجب مسحه كالجبيرة، والممسوحُ لا يجب استيعابه، فيقدر بالربع كمسح الرأس.

(وَالْأَصَحُ مَسْحُ مَا يُلاقِي الْبَشَرَةَ) يعني: روي عن أبي حنيفة: أن فرض اللحية مسحُ ما يلاقي الوجة دون ما استَرْسَلَ من الذقن. وهذه الرواية أصح؛ لأنه لما سقط فرضيةُ غَسْل ما تحت اللحية انتقل فرضيته إلى خَلَفِه، وهو المسحُ.

(وَيُسْقِطُهُ) أي: يُسْقِطُ أبو يوسف وجوبَ مَسْحِ اللحيةِ؛ لأن الغَسْلَ لما سقط عما تحت اللحية بنباتها، سقط أصلًا كاليد المقطوع، (أَوْ يَسْتَوْعِبُهَا) يعني: رُوِيَ عن أبي يوسف: أنه أَوْجَبَ مَسْحَ اللحية كلها؛ لأنها قامت مقام ما تحتها، وكان كله مغسولًا، فكذا يُمْسَحُ كلها.

(وَيَحْكُمُ بِالْإِجْزَاءِ وَالطَّهُورِيَّةِ فِي مُلَاقَاقِ الْمَمْسُوحِ الإِنَاءَ نَاوِيًا لِلْمَسْحِ) يعني: إذا أدخل المتوضؤ رأسته أو خفَّه في الإناء ناويًا للمسح يَحْكُمُ أبو يوسف بأنه يجزئ عن المسح، ويكون ماء الإناء طهورًا؛ لأن ما يبقى في الإناء من الماء لم يقم به الفرض، فلا يكون مستعملًا، وإنما أقيم بالبلةِ المصابةِ بالمحلّ، وهي لم تنفصل عن محلها حقيقة ولا حكمًا.

قيد بقوله: «ناويًا للمسح»؛ لأنه لو لم يكن ناويًا يكون الماء طَهُورًا اتفاقًا؛ لانعدام زوال الحدث عند أبي يوسف، وقصد القربة أعند محمد. وفيه إشارة إلى أن نية التقرب في أوَّل الوضوء غير كافٍ لإجزاء هذا المسح؛ بل لا بد فيه من نيةٍ مخصوصةٍ؛ لكونه واردًا على غير صورة المسح.

(لَا بِعَدَمِهِمَا) يعني: قال محمد: لا يجزئه عن المسح؛ لأن الماء صار مستعملًا بنية التقرب عند إصابته، فلا يكون طَهُورًا، ولا يجوز المسح ببلته.

قيدنا الممسوح بد الرأس والخف»؛ لأن مَنْ عَلَى ذراعيه جبائرَ لو غمسها في إناء يريد به المسحَ عليها لم يجز، وأَفْسَدَ الماءَ؛ لأن المسح عليها كالغَسْل لما تحتها من «الحقائق».

#### [سنن الوضوء]

(وَيُسَنُّ لِلْمُسْتَيْقِظِ: غَسْلُ يَدَيْهِ ابْتِدَاءً) إلى رُسغيه؛ لأنهما آلةُ التطهير، فيبدأ بتنظيفهما.

اعلم: أن القيد بـ«المستيقِظ»:

<sup>1</sup> وفرَّق شيخ الإسلام بين العبادة والطاعة والقربة: فالأولى: ما تتوقف على معرفة المعبود مع النية. والثانية: امتثال الأمر والنهي عرف الآمر والناهي أم لم يعرف. والثالثة: ما تتوقف على معرفة المتقرَّب إليه وإن لم تتوقف على نية كالعتق. فأخصها العبادة، وأعمها الطاعة لانفرادها في النظر الموصل إلى معرفة الله تعالى. حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح، ص 5-6.

[1.] يحتمل أن يكون اتفاقيًا لما ذكر في «المحيط»: أن غَسْلَهُمَا في ابتداء الوضوء سنة على الإطلاق؛ لكن ذكر في «الكفاية»: هذا الغَسْلُ المسنونُ ينوب عن الغَسْلِ المفروضِ كالفاتحة، فإنها واجبة في الصلاة بحديث يدل على تعيُّنِهَا، ونائبةً عن القراءةِ المفروضةِ حيث يجوز الصلاة بها وإن لم يقرأ غيرَها.

[2] ويحتمل أن يكون شرطًا؛ لأن احتمال تنجس اليدكان للمستيقِظ؛ إذ من عادتهم أنهم كانوا يَنَاهُونَ بلا استنجاء، حتى لو نام مستنجِيًا بالماء لا يُسَنُّ غَسْلُهُمَا. 1

(وَالتَّسْمِيةُ) أي: يسن عند ابتداء الوضوء ذكر اسم الله. ولو قال فيه: «لا إله إلا الله»، أو «الحمد لله» صار مقيمًا لِسُنَّةِ التسمية. قالوا: لو سمى في أثنائه لا يكون مقيمًا للسنة.

فإن قلت: لو سَمَّى الآكل في أثناء أكله لنسيانه في أوَّلِهِ كان كافيًا، فَلِمَ لم يكن في الوضوء كذلك؟

قلتُ: الوضوء كله شيءٌ واحدٌ لا يتجزأ، فيشترط التسمية عند ابتدائه وقد فاتت، وكل لقمة من الأكل فعل مبتدأ، فلم يَفُتْ وقته.

قيل: يُسَمِّى قبل الاستنجاء؛ لأنه من الوضوء.

وقيل: بعده؛ لأن ذكر الله عند كشف العورة لا يكون تعظيمًا.

والصحيح: أنه يسمى فيهما احتياطًا.

قال صاحب «الهداية»: وقع في «مختصر القدوري»: أن التسمية سنة؛ لكن الأصحَّ أنها مستحبة في الوضوء، كما في سائر الأفعال؛ لأن السنة ما واظب عليه الرسول صلى الله عليه وسلم، ولم يَشْتَهر مواظبتُهُ صلى الله عليه وسلم على التسمية.

(وَالسِّوَاكُ) أي: استعماله؛ لأن السواك اسم للخشبة الْمُرَّة المتعيَّنَةِ للاستياك. وإنما سُنَّ استعماله؛ لأنه صلى الله عليه وسلم كان يواظب عليه، وعند فقده يعالج بالإصبع.<sup>2</sup>

وفي «الخلاصة»: يَنَالُ بالإصبع ثوابَ السواك.

أما وقته: فقيل: قبل الوضوء.

وفي «زاد الفقهاء»: أنه سنة حالة المضمضة؛ تكميلًا للإنقاء.

(وَالتَّخْلِيلُ) أي: يسن تخليل الأصابع، لقوله صلى الله عليه وسلم: «خللوا أصابعكم». 3

قيل: هذا إذا وصل الماء إلى أثنائها، وإن لم يَصِلُ بأن كانت منضمةً، فالتخليلُ واجبٌ.

(وَيَرَاهُ) أي: أبو يوسف التخليلَ (فِي اللِّحْيَةِ سُنَّةً)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم: «كان إذا توضأ شبَّك أصابعه في لحيته». 4

(وَهُمَا فَضِيلَةً)؛ لأن السنة يكون لإكمال الفرضِ في محله، وداخلُ اللحيةِ ليس بمحلٍّ لإقامةِ فرضِ الغَسْلِ، فيُحْمَلُ ما رواه على الفضيلة.

(وَالتَّنْلِيثُ) أي: يسن تثليثُ الغَسْلِ لمواظبته صلى الله عليه وسلم عليه. 5

(وَاسْتِيعَابُ الْمَسْحِ) أي: يسن استيعابُ مسح الرأسِ مرةً؛ لأنه إكمالُ الفرضِ.

<sup>. . . 1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: غسلها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن البيهقي، 41/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن الدارقطني،  $^{2}$ 166/1؛ مصنف عبد الرزاق،  $^{2}$ 22/1؛ مصنف ابن أبي شيبة،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن ابن ماجه، الطهارة 50؛ سنن الدارقطني، 189/1، 277، 278.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الوضوء 23، 27؛ صحيح مسلم، الطهارة 9، 18.

وفي «التبيين»: الأظهر في كيفيته: أن يضع كفيه وأصابعَه على مقدَّم رأسه، ويَمُدَّهَا إلى قفاه، ثم يمسح أذنيه بإصبعيه، ولا يكون الماء مستعملًا بهذا؛ لأن الأذنين من الرأس بالنص، أ /[6و] أي: حكمهما حكم الرأس. وإنما يكون ذلك إذا مسحهما بماء مسح به الرأسَ.

(وَلا نُقَلِقُهُ) أي: لا نجعل تثليثَ الاستيعابِ سنةً. وقال الشافعي: هو سنةٌ؛ لأن الرأس ممسوح، فيُثَلَّثُ كالمغسولِ.

ولنا: أنه مَسْحٌ، فلا يسن تثليثُهُ كمسح الخفين، وقياسُنَا أولى؛ لأنه قياسُ الممسوح على الممسوح.

(وَالْمَضْمَضَةُ وَالاَسْتِنْشَاقُ). إنما سُنَّتَا؛ لأنه صلى الله عليه وسلم واظب عليهما مع تركه أحيانًا. 2

(وَنُوَقِيهِ لِكُلِّ مِنْهُمَا، لَا لَهُمَا) يعني: يأخذ المتوضؤ لكل مرةٍ ماءً جديدًا في المضمضة، وكذا في الاستنشاق عندنا، لما روي أنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا.

وقال الشافعي: يأخذ كفًّا من الماء يُمَضْمِضُ ببعضها، ويَسْتَنْشِقُ ببعضها، ثم يفعل ثانيًا وثالثًا كذلك، وهو أيضًا يتمسك بفعله صلى الله عليه وسلم هكذا.

(وَنَفْرِضُهُمَا فِي الْغُسُل) يعني: المضمضة والاستنشاق واجبان<sup>3</sup> في الغُسْل عندنا، وسنةٌ عند الشافعي كما في الوضوء.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «عشر<sup>4</sup> من الفطرة»، أي: السنة، وعَدَّ عليه صلى الله عليه وسلم منها المضمضة والاستنشاق.<sup>5</sup>

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم في المضمضةِ والاستنشاقِ: «إنهما فرضان في الجنابة، سنتان في الوضوء»، <sup>6</sup> فيُحْمَلُ ما رواه الشافعي على الوضوء.

وفي «المحيط»: يفعل كليهما بيمينه، لقوله صلى الله عليه وسلم: «اليمين للوجه، واليسار للمقعد». ٦

وقيل: يُمَضْمِضُ بيمينه، ويَسْتَنْشِقُ بيساره؛ لأن اليسار للأقذار.

(وَنَمْسَحُ الْأُذُنَيْنِ بِمَاءِ الرَّأْسِ) يعني: تُمْسَحُ الأذنان عندنا بماء الرأس، وعند الشافعي: بماءٍ جديدٍ.

له: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم أخذ للأذنين ماءً جديدًا».8

**ولنا**: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم: «اغترف غَرْفَةً من ماء، فمسح بها رأسَه وأذنيه»، 9 فيُحْمَلُ ما رواه على أنه لم يَبْقَ في كفه نَلَةٌ.

وفي «التحفة»: إدخال إصبع الْمَبْلُولِ في صِمَاخ الأذنين أدبٌ لا سنةٌ.

(وَلَمْ نُوجِبِ النَّيَّةَ) يعني: أن يَنْوِيَ المتوضؤ رفعَ الحدثِ أو عبادةً لا يصح بدون الطهارة ليس بشرط في كون الوضوء مفتاحًا للصلاة عندنا، وشرط عند الشافعي.

قَيَّدْنَا بقولنا: «في كونه مفتاحًا»؛ لأن النيةَ في كون الوضوء قُرْبَةً شرطٌ اتفاقًا.

<sup>1</sup> وفي هامش ح: وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «الأذنان من الرأس»، سنن أبي داود، الطهارة 48؛ سنن الترمذي، الطهارة 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نصب الراية، 10/1.

<sup>3</sup> أي: الفرضان؛ لأنه قد يطلق الواجب على ما هو فرض كصلاة الفجر، فيقال: صلاة الفجر واجبة، كما يطلق الفرض على ما هو واجب كصلاة الوتر، فيقال: صلاة الوتر فرض.

<sup>4</sup> ح: عشرة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح مسلم، الطهارة 56؛ سنن أبي دارد، الطهارة 29؛ سنن النسائي، الزينة 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سنن الدارقطني، 208/1؛ وانظر: الزيلعي، نصب الراية، 78/1-79.

الكاساني، بدائع الصنائع، 21/1. ولم نجده في كتب الحديث.

 $<sup>^{8}</sup>$  لم نجده. انظر أيضًا: شيخ زاده، مجمع الأنهر،  $^{29/1}$ .

<sup>9</sup> سنن النسائي، الطهارة 84، 85؛ سنن أبي داود، الطهارة 51؛ صحيح ابن حبان، 367/3، بألفاظ متقاربة.

له: أن الوضوء طهارةٌ حكميةٌ، فلا يصح إلا بالنية كالتيمم.

ولنا: أنه صلى الله عليه وسلم علَّم الأعرابي الجاهلَ الوضوءَ، أولم يعلِّم النية، ولو كانت فرضًا لعلَّمه، وقياسُهُ على التيمم غيرُ مستقيم؛ لأن الماءَ حُلِقَ مطهِّرًا، كما قال الله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا﴾ [الفرقان، 48/25]، والترابُ ليس كذلك.

وفي «الكفاية»: النيةُ شرطٌ في التوضؤ بنبيذ التمر أو بسؤر الحمار كالتيمم.

(وَالتَّرْقِيبَ) يعني: الترتيبَ على ما هو مذكور في النص ليس بشرط في الوضوء عندنا، حتى لو بدأ بذراعيه أو برِجْلَيْهِ قبل وجهه: جاز. وعنده: شرط، فلم يجز. وأما لو بدأ بغَسْلِ يَدِهِ اليسرى قبل يده اليمنى: جاز اتفاقًا. وإن بدأ بغَسْلِ اليدين من المرفق: جاز إجماعًا؛ لكن خالف السنة. ولو انْغَمَسَ المحدِثُ في الماءِ مع النية لا يجزئه لعدم الترتيب.

وقيل: يجزئه عنده؛ لأن الجميعَ صار كعضو واحدٍ، من «الحقائق».

له: قوله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة، 6/5] ذكره بحرف التعقيب الدالِّ على الترتيب، فإذا كان غَسْلُ الوجه مرتَّبًا على القيام، ثبت الترتيبُ في سائر الأعضاء لعدم القائل بالفَصْل.

ولنا: ما روي «أنه صلى الله عليه وسلم نَسِيَ مَسْحَ رأسِهِ، فتَذَكَّرَ بعد فراغه، فمسحه ببلل كفه». 2

والجواب عن استدلاله: أن الفاءَ أفاد ترتيب مجموع الوضوءِ، وذا لا يدل على ترتيب أجزائه المذكورة بالواو.

(وَلَمْ يَشْرِطُوا وِلَاءً) الوِلاء بكسر الواو: أن يَغْسِلَ العضوَ الثانيَ قبل حِفَافِ الأَوَّلِ في هواء معتدل، وهو ليس بشرط عندنا، خلافًا لمالك.

له: أن النبي صلى الله عليه وسلم واظب عليه.

ولنا: أن الله تعالى ذكر أعضاءَ الوضوء في الآية بالواو، وذا لا يدل على الوِلَاءِ، فَمَنْ شَرَطَهُ زاد على النص بخبر الواحد، والزيادة نسخ: فلا يجوز.

#### [مستحب الوضوء]

(وَيُسْتَحَبُّ التَّيَامُنُ) لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يُحِبُّ التَّيَامُنَ في شأنه كله حتى في تَنَعُّلِهِ وطُهُورِهِ». 3

#### (فصل) في نواقض الوضوء

المراد من نقض الوضوء: إخراجه عما هو المطلوب منه، وهو استباحة الصلاة.

(وَيَنْقُصُهُ: كُلُّ خَارِجٍ مِنْ سَبِيلٍ) أراد به: سبيلَ الحدث؛ لأن العُرْفَ الشرعي يَستعمله فيه. وفيه احتراز عن الخارج لا عن سبيل كالدمع والعرق، 4 أو بقرينة قوله: «نلحق به الخارج النجس»؛ إذ الإلحاقُ يقتضي الاشتراك.

(وَلَمْ يَشْرِطُوا الاعْتِيَادَ) يعني: لم يشرط علماؤنا في كون الخارج ناقضًا أن يكون على وجه الاعتياد. وشرطه مالك، فيكون خروج الحصاة من الذكر، والدود من الدُّبُرِ ناقضًا عندنا، وغير ناقض عنده.

أما الدودةُ الخارجةُ من الجُرْحِ، فغيرُ ناقضةٍ اتفاقًا؛ لأن النجس الذي عليها من الرطوبة قليل غير سائل، وإذا خرجت من السبيل، فما عليها من النجس وإن كان قليلًا، فحدث بالنصِّ.

وإنما قال: الاعتياد، ولم يقل: المعتاد؛ لأن خروجَ المعتادِ إذا كان لا على وجه الاعتياد لا ينقض عنده كسلس البول.

 $^{5}$ . قوله صلى الله عليه وسلم للمستحاضة: «صلِّي  $/[6\dot{a}]$  وإن قطر الدمُ على الحصير».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن النسائي، الطهارة 105؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 48.

 $<sup>^{2}</sup>$ مصنف أبي شيبة، 1/70، 308.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الوضوء 30، مساجد 15، الأطعمة 4؛ صحيح مسلم، الطهارة 66.

<sup>4</sup> د — والعرق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن النسائي، الطهارة 121؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 115.

ولنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم سئل عن الحدثِ؟ فقال: كل ما يخرج من السبيلين». أ وكلمة «ما» عامةٌ تتناول المعتادَ وغيرَهُ.

فإن قلت: قوله: «كل خارج» كيف يتناول غيرَ المعتادِ، وقد قالوا: الربحُ الخارجةُ من قُبُلِ المرأة، وذكر الرجل غيرُ ناقض؛ لأنها لا تنبعث عن محل النجاسة، وإن خرجت ربح من الْمُفْضَاةِ، وهي التي صار سبيلاها واحدًا، فإن كانت منتنة تنقض وإلا فلا؟ قلتُ: المراد أن كل خارج من سبيل بعد ما يكون نجسًا يتناول المعتادَ وغيرَهُ.

اعلم: أن المراد من الخروج: الظهورُ حتى لا ينتقض بنزول البول إلى قصبة الذكر، فلو نزل إلى القلفة انتقض؛ لأنها في حكم الخارج، ولهذا قال بعض مشايخنا: يجب إيصالُ الماءِ إلى داخل الجلدة، وهو الصحيح.

وفي «الخانية»: إذا تَبَيَّنَ الخنثي أنه رجلٌ أو امرأةٌ، فالفرج الآخر بمنزلة الجرح لا ينقض ما ظهر منه حتى يسيل.

(وَتُلْحِقُ بِهِ الْخَارِجَ النَّجِسَ) وهو بفتح الجيم: عين النجاسة، وبكسرها: ما لا يكون طاهرًا كالثوب النَّجِسِ، هذا في اصطلاح الفقهاء. وأما في اللغة: فيقال: نَجِسَ الشيء يَنْجَسُ، فهو نَجِسٌ ونَجَسٌ.

(مِنْ غَيْرِهِ، وَالْقَيْءَ) يعني: الخارجَ النجسَ من غير سبيلٍ كالدم وغيره مُلْحَقٌ بالخارج من سبيل في كونه ناقضًا للوضوء، وكذا القيء عندنا.

وقال الشافعي: لا ينقضان قَلَّ أو كَثُر.

وإنما أفرد القيء بالذكر مع دخوله في قوله: «الخارجَ النجسَ»؛ لأنه يخالفه في حد الخروج، كما يجيء بيانه.

**له**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم احتجم، ولم يتوضأ»،<sup>2</sup> وروي: «أنه صلى الله عليه وسلم قاء، ولم يتوضأ».<sup>3</sup>

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الوضوء من كل دم سائل»، وقوله صلى الله عليه وسلم: «القلس حدث». 4

وفي «القنية»: إذا قاء الطعامَ من ساعته، فالصحيح أنه ينقض.

وعن أبي حنيفة: أنه لا ينقض.

قال الإمام الزاهدي: هذا إذا وصل إلى مَعِدَتِه، وإن كان بعد في المريء 5 لا ينقض بالاتفاق.

(وَشَرَطْنَا فِيهِمَا السَّيَلَانَ وَالامْتِلَاءَ) يعني: قلنا: إنما ينقض الخارج النجس من غيره إذا كان سائلًا، والقيء إذا كان ملأ الفم، وهو أن يكون مانعًا من الكلام.

وقال زفر: ينقضان مطلقًا؛ لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «القلس حَدَثٌ»  $^6$  من غير فصل بين القليل والكثير، ولأن السيلان ليس بشرط في الخارج من السبيل، فكذا في الخارج من غيره.

ولنا: ما نُقِلَ عن علي رضي الله عنه أنه قال حين عدَّ الأحداث: «أو دسعةً تملأ الفم». الدسعة: القيئة. وأن الخروج في غير السبيل إنما يكون بالسيلان؛ لأن النجس كالدم، وغيره حاصل في موضعه، وبالظهور فيه لا يكون خارجًا، وفي السبيل: يحصل الخروج بالظهور؛ لأن النجاسة انتقلت من موضعها إليه.

في «النوادر»: القراد إذا مَصَّ دمَ إنسانٍ إن كان كبيرًا ينتقض وضوؤه؛ لأن الدم فيه يكون سائلًا.

<sup>2</sup> سنن الدارقطني، 276/1؛ الزيلعي، نصب الراية، 43/1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الزيلعي، نصب الراية، 37/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الزيلعي، نصب الراية، 37/1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 284/1؛ معرفة السنن للبيهقي، 422/1؛ الزيلعي، نصب الراية، 37/1.

<sup>5</sup> المريء لمجرى الطعام والشراب، وهو رأس المعدة والكَرِش اللازِق بالخُلْقُوم. المغرب في ترتيب المعرب، ص 237.

<sup>6</sup> سنن الدارقطني، 284/1؛ الزيلعي، نصب الراية، 43/1.

(وَهُوَ مُلْغَى فِي قَيْءِ دَمٍ مَائِعٍ) يعني: إذا قاء دمًا مائعًا ألغى أبو حنيفة فيه شرطَ الامتلاء، وقال: ينتقض وضوؤه وإن قلَّ؛ لأن الْمَعِدَةَ ليست موضعَ الدم، فيكون من قُرْحَةٍ في الجوف، فينتقض ما يخرج منها.

(وَاعْتَبَرَهُ) أي: اعتبر محمدٌ شرطَ الامتلاء فيه؛ اعتبارًا بسائر القيء.

قَيَّدَهُ بـ«المائع»؛ لأنه إن كان عَلَقًا لا ينقض إذا لم يملأ الفم اتفاقًا.

قيل: الخلاف فيما إذا كان الدم صاعدًا من الجوف، وغالبًا على البزاق؟

وإن غلبه البزاق: لا ينقض اتفاقًا.

وإن استويا: ينقض احتياطًا بالاتفاق.

وإن نزل من الرأس: ينقض اتفاقًا إن كان سائلًا.

وإن كان علقًا: لا ينقض، من «الحقائق».

(وَيَحْكُمُ بِنَاقِضِيَّةِ قَيْءِ الْبَلْغَمِ) يعني: إن قاء بلغمًا ملاً الفم: ينتقض وضوؤه عند أبي يوسف؛ لأنه صار نجسًا بمجاورة نجس. وقالا: لا ينتقض؛ لأنه طاهرٌ في نفسه؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم «كان يأخذ نخامته بطرف ردائه»، أوأنه أَمْلَس لا يحتمل النجاسة كالسيف الصقيل.

اعلم: أن الخلاف فيما إذا ارتقى البلغمُ من الجوف. أما النازل من الرأس، فغيرُ ناقض اتفاقًا. وفيما إذا كان البلغم صِرْفًا أو غالبًا على الطعام إن كان ممتزِجًا به، بحيث لو انفرد البلغمُ كان ملأ الفم. ولو كان الغالب هو الطعام، بحيث لو انفرد كان ملأ الفم يكون ناقضًا بالاتفاق.

(وبِجَمْعِ الْمُتَفَرِّقِ لِاتِّحَادِ الْمَجْلِسِ لَا الْبَاعِثِ). هذه المسألة معطوفة على ما قبلها، أي: ويَحْكُمُ بجمع المتفرق، كذا قاله المصنف. والأقرب أن يُجعل «بجمع» مضارعًا، يعني: إذا قاء متفرقًا بحيث لو جمع لملأ الفم؟

قال أبو يوسف: إن اتحد المجلس $^2$  يجمع $^3$  وإلا فلا $^4$  لأن اتحاد المجلس $^5$  جامع للمتفرقات، كما أن تلاوات آية سجدة يتحد باتحاد المجلس. /[7e]

وقال محمد: إن اتحد الباعث<sup>6</sup> وهو الغثيان يجمع وإلا فلا؛ لأن الأصل أن يضاف الفعا إلى السبب.

ذكر في «الكافي»: الأصح قول محمد.

اعلم: أن الخلاف فيما إذا اتحد المجلس دون السبب، أو السبب دون المجلس. أما إذا اتحدا فيجمع اتفاقًا، أو تعدَّدَا فلا يُجْمَعُ اتفاقًا.

(وَنَنْقُصُهُ بِالْقَهْقَهَةِ) وهي: ضحك يكون مسموعًا لصاحبه ولجيرانه (فِي صَلَاةٍ كَامِلَةٍ) أي: ذات ركوعٍ وسجودٍ، يعني: إذا قَهْقَهَ مصلٍّ بالغٌ يقظانُ في صلاته عامدًا كان أو ناسيًا: ينتقض وضوؤه. وكذا تيممه عندنا، خلافًا للشافعي.

قيد بـ «القهقهة»؛ لأن الضحك كالمسموع لنفسه فقط: تُبْطِلُ الصلاةَ لا الوضوءَ.

والتبسم: وهو ما لا صوت له: لا يبطل كليهما اتفاقًا.

له: أن القهقهة ليس بخارج نجس، فلا يكون حدثًا، كما في خارج الصلاة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> السنن الكبرى للبيهقى، 292/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: أي: المكان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: فينتقض الوضوء.

<sup>4</sup> وفي هامش ح: أي: فلا ينقض الوضوء.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أي: المكان.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> وفي هامش ح: أي: السبب.

ولنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يصلي وأصحابُهُ خلفه، فوقع أعرابي في ركية لضعف بصره، فضحك بعض أصحابه، فلما فرغ صلى الله عليه وسلم عن الصلاة، قال: ألا من ضحك منكم قهقهة، فليُعِد الوضوءَ والصلاة». أوهذا حديث عَمِل به الصحابةُ والتابعون، وبمثله يُتْرَكُ القِيَاسُ، والأثر ورد في صلاةٍ مطلقةٍ، فيُقْتَصَرُ عليها، فلا ينقض غير القهقهة، ولا القهقهة في صلاة الجنازة وسجدة التلاوة، ولا قهقهة الصبي، والنائم، والمغتسِل.

(وَلَوْ غَلَبَهُ إِغْمَاءٌ) وهو: كون العقل مغلوبًا، فيدخل فيه السكر، (أَوْ جُنُونٌ) وهو: كون العقل مسلوبًا، (أَوْ وَالَتْ مُسْكُتُهُ) أي: قوته الماسكة (بِنَوْمٍ: انْتَقَضَ). وفيه إشارة إلى أن مطلق النوم غيرُ ناقض؛ بل الناقضُ النومُ مضطجعًا، أو متكمًّا على أحد وَرِكَيْهِ، أو مستلقيًا على قفاه، أو مكبًّا على وجهه؛ لأن إمساك الربح يزول في هذه الهيئات، حتى لو نام متربّعًا مستنِدًا إلى شيء لو أزيل عنه لسقط. قيل: ينتقض. وظاهر المذهب: أنه لا ينتقض.

ولو مال النائم جالسًا، فإن انتبه قبل أن يزول مقعده عن الأرض: لا ينتقض. وإن انتبه بعد ما زال: انتقض سقط أو لم يسقط، كذا في «الخانية».

ولو نام على دابةٍ عاريةٍ إن كان في حال الصعود، أو الاستواء: لا يكون حدثًا. وإن كان حال الهبوط: يكون حدثًا؛ لأن مقعده متجافِ عن ظهر الدابة، كذا في «النوادر».

وفي قوله: «أو زالت» إشارة أيضًا إلى تعليل كونِ النومِ ناقضًا، فينتقض بالإغماء والجنون؛ لأنهما فوق النوم في الغَفْلَة.

(وَلَمْ يُقَيِّدُوهُ فِي الْقَاعِدِ بِالطُّولِ) يعني: نوم القاعد لا ينقض عندنا. وعند مالك: إذا طال ينقض؛ لأن بطوله استرخت مفاصله.

وفي حد الطول: الحاكم هو العُرْفُ.

وقال صاحب «الحقائق» في «شرح «المنظومة»: رأيثُ في كتابٍ في مذهب المالك: أن قدر ما بين العشائين طويل.

ولنا: إطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس الوضوء على من نام قائمًا، أو قاعدًا، أو راكعًا، أو ساجدًا». 2

قَيَّدَ بـ«القاعد»؛ لأن نوم القائم وإن طال غير ناقض اتفاقًا. وأما نوم الراكع والساجد إذا طال، فاختلف أصحاب مالك فيه؟ وفي «الخانية»: إن نام جالسًا على رأس التنور قد أُذْلَى رِجْلَيْهِ: انتقض وضوؤه؛ لأنه سببٌ لاسترخاء مفاصله.

(وَلَمْ نَنْقُصْ بِهِ فِي قِيَامٍ، وَزُكُوعٍ، وَسُجُودٍ مُطْلَقًا) يعني: نوم قائم، وراكع، وساجد في الصلاة، أو في خارجها: لا ينقض الوضوءَ عندنا. وقال الشافعي: ينقض مطلقًا.

قيدُ الإطلاق؛ لإخراج قولِ من قال: عدم النقض مختصٌّ بالصلاة.

قيد بقوله: «به» أي: بالنوم؛ لأن الوضوء بالإغماء في هذه الهيئات: ينتقض اتفاقًا.

وقيد بـ«القيام، والركوع، والسجود»؛ لأن نوم القاعد خارجَ الصلاة ليس بحدث اتفاقًا. وكذا نوم القاعد في الصلاة في أحد قوليه.

وفي «المحيط»: إنما لا ينقض نومُ الساجد إذا كان رافعًا بطنَهُ عن فخذيه، جافيًا عضديه عن جنبيه، وإن كان مُلْصِقًا بفخذيه معتمِدًا على ذراعيه: فعليه الوضوء.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «من نام، فليتوضأ». 3

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس الوضوء على من نام» $^4$  الحديثَ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصنف عبد الرزاق، 376/2؛ سنن الدارقطني، 296/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن البيهقي، 121/1؛ الزيلعي، نصب الراية، 44/1-45.

 $<sup>^{3}</sup>$  سنن أبي داود، الطهارة  $^{79}$ ؛ سنن ابن ماجه، الطهارة  $^{62}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن البيهقي، 121/1؛ الزيلعي، نصب الراية، 44/1–45.

(وَيَحْكُمُ بِهِ لِتَعَمُّدِهِ فِي الصَّلَاقِ) يعني: إذا تعمد النومَ في الصلاة؟ قال أبو يوسف: انتقض وضوؤه؛ لأن العامد غير مستحق للتخفيف. وقالا: وضوؤه باقٍ لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس الوضوء على من نام» الحديث.

(وَلَمْ نَنْقُصْهُ بِلَمْسِ امْرَأَقِ) المصدر مضاف إلى فاعله أو إلى مفعوله. يعني: لمس الرجل بشرة المرأة الأجنبية الكبيرة، أو لمس المرأة بشرة الرجل الأجنبي بشهوة أو غيرها: غيرُ ناقض لوضوء الماس عندنا خلافًا للشافعي.

قيد به المس الرجل المرأة أو بالعكس»؛ لأن لمس الرجل الرجل، أو لمس المرأةِ المرأة: غير ناقض اتفاقًا.

وقيدنا بـ«البشرة»، وهي ظاهر جلد الإنسان؛ لأن لمس الشعر والظفر والسن: غير ناقض /[7ظ] اتفاقًا.

وقيدناها بـ«الكبيرة الأجنبية»؛ لأن في لمس ذات رحم محرم والصغيرة للشافعي فيه قولان.

وقيدنا بـ«وضوء الماس»؛ لأن وضوءَ الممسوس: لا ينتقض اتفاقًا، كذا في «المصفى».

له: قوله تعالى: ﴿ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لَامَسْتُهُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا ﴾ [النساء، 43/4؛ المائدة، 6/5]، فإن قوله: «لامستم» على قراءة معطوفٌ على «جاء» فيكون حدثًا.

ولنا: ما روت عائشة رضي الله عنها: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يُقبِّلُ بعض نسائه، ثم يخرج إلى الصلاة، ولا يتوضأ». 1

وأما اللمس في الآية، فكناية عن الجماع، كما قال تعالى حكاية عن مريم: ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ ﴾ [آل عمران، 47/3؛ مريم، وأما اللمس في الآية، فكناية عن الجماع، كما قال تعالى حكاية عن مريم: ﴿ وَلَا كَبِر مِع احتياج الناس إلى بيانهما.

(وَلَا فَرْجِ) هذه مسألة أخرى. يعني: لا ينتقض الوضوء بلمس رجل أو امرأة فَرْجَه قُبُلًا كان أو دُبُرًا، بينهما حائل أو لا عندنا (بِبَاطِن الْكَفِّ) متعلق بد(لمس الفرج».

وعند الشافعي: ينقضه المس بلا حائل، كذا في «المصفي».

قيد برالباطن»؛ لأن اللمس بظاهر الكف، أو بالأصابع: لا ينقض اتفاقًا.

له: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من مس فرجَهُ، فليتوضأ». 2

ولنا: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال لمن سأله: «أيتوضأ من مس الفرج؟» قال: «لا»، 3 وما رواه محمول على غَسْلِ اليد؛ لأن عدمَ الاستنجاء بالماء كان من عادتهم.

(وَلَمْ يَشْرِطُوا فِي لَمْسِهَا بِشَهْوَقٍ) يعني: لمسُ المرأة مطلقًا غيرُ ناقض عندنا. وقال مالك: ناقضٌ إن كان بشهوةٍ.

له: أن اللمس بشهوةٍ مَظِنَّةُ خروج المذي، فيقام مقام الحدث.

ولنا: ما تقدم من الدليل.

(وَمَنَعَهُ) أي: منع محمد انتقاضَ الوضوء (بِفُحْشِ الْمُبَاشَرَقِ). وهي: مس البشرة البشرة. يعني: إذا باشر امرأته مباشرةً فاحشةً بأن لا يكون عليهما قميص ولا إزار، وانتشرت آلته، وتماس الختانان: لا ينتقض الوضوء عنده، خلافًا لهما.

له: أن الحدث بخروج نجس، وههنا لم يوجد مع إمكان الاطلاع عليه.

ولهما: أن خروجه مخفيٌّ، والمباشرة الفاحشة سببُهُ، فأقيم مقامه احتياطًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المعجم الأوسط، 66/5؛ سنن الدارقطني، 245/1، 248.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن النسائي، الغسل  $^{30}$ ؛ سنن ابن ماجه، الطهارة  $^{63}$ 

<sup>3</sup> سنن النسائي، الطهارة 119؛ سنن الترمذي، الطهارة 62؛ سنن أبي داود، الطهارة 70.

### (فصل) في الغسل وكيفيته وموجِباته

(وَيَجِبُ غَسْلُ الْبَدَنِ) يعني: جميعَه، لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهُرُوا﴾ [المائدة، 6/5]، والاطِّهارُ وهو التطهير بالتكلُّف والمبالغة، إنما يكون بغَسْلِ جميع ظاهر البدن، حتى لو بقي العجينُ بين أظفاره ويبس: لم يجز غسله؛ لأن الماء لا يصل تحته. ولو بقي الدرن: جاز، إلا أن ما تَعَذَّرَ إيصال الماء إليه كداخل العينين ساقطٌ: (لإِنْزَالِ الْمَنِيِّ) وهو شامل لحالتي النوم واليقظة.

(وَلَمْ يَشْرِطُوا) في صحة الغُسْلِ (الدَّلْكَ). وقال مالك: وهو شرط فيه؛ لأن الدلك كان شرطًا في تطهير الثوب عن النجاسة الحقيقية، فيكون شرطًا في تطهير البدن عن النجاسة الحكمية.

ولنا: أن الدلك متمم، فيكون مستحبًّا، وليس البدن كالثوب؛ لأن النجاسة تخلَّلت في الثوب، فلا تزول إلا بالعصر والدلك، كذا في «المبسوط».

وذكر في «الأسرار»: الدلك شرطٌ عنده في الوضوء أيضًا.

(وَنَشْرِطُ الشَّهْوَةَ) يعني: إنما يجب الاغتسالُ بالمني إذا كان بشهوةٍ عندنا. والمنيُّ عند الشافعي كيف ما كان يوجب الاغتسال، حتى لو حمل حملًا ثقيلًا، فخرج منه المنى يجب عنده.

له: إطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «وفي المني الغُسْلُ».2

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا لم يكن تحذف الماء، فلا تغتسل»، 3 ومعلوم أن الحذف وهو الدفق إنما يكون بشهوة. وفي «القنية»: لو أنزل الصبي مع الدفق وكان سبب بلوغه، فالظاهر: أنه لا يلزمه الغُسْلُ.

(وَيَعْتَبِرُ وُجُودَهَا فِي الْخُرُوج) يعني: قال أبو يوسف: خروج المني بشهوةٍ شرطٌ في إيجاب الغُسْلِ.

وقالا: ليس بشرطٍ.

ثمرة الخلاف: تظهر في موضعين:

[1.] فيمن أمسك ذكره، حتى سَكَنتْ شهوته، ثم خرج المنى بلا دفق: يجب الغُسْلُ عندهما، خلافًا له.

[2] وفيمن أُمْنَى واغتسل من ساعته قبل أن يبولَ، أو ينامَ، أو يمشيَ، ثم سال منه بقيةُ المني بلا شهوةٍ: يعيد الغُسُلَ عندهما، خلافًا له.

ولو اغتسل بعد ما بال، أو نام، أو مشي، ثم خرج المني: لا يجب الغسل اتفاقًا، من «المحيط».

قيد بقوله: «في الخروج»؛ لأن الشهوةَ شرطٌ في مزايلة المني عن مكانه اتفاقًا.

**له**: قياس الخروج بالمزايلة.

ولهما: أن انفصال المني يوجبُ الاغتسالَ لكونه بشهوةٍ، وخروجه لا يوجبه لكونه بلا شهوةٍ: فيجب احتياطًا.

(وَلَا يُوجِبُهُ عَلَى مُسْتَنْقِظٍ وَجَدَ مَاءً رَقِيقًا وَلَمْ يَتَذَكَّرْ احْتِلَاهًا) يعني: إذا استيقظ رجل، فوجد على فراشه بللًا، ولم يدر أنه مني أو لا: لا يجب الغُسْلُ عند أبي يوسف؛ لأن ذلك لا يوجب الغُسْلُ عند اليقظة، فكذا في النوم، ويجب عندهما؛ لأن الظاهر أنه كان منيًّا رَقَّ بإصابة الهواء قبل أن يستيقظ: فيجب الغُسْلُ احتياطًا.

قيد بر المستيقِظ»؛ لأن المغشيَّ عليه لو أفاق، أو السكران لو صحا، ثم وجد بللًا لا غُسْلَ عليه اتفاقًا، كذا في «الخلاصة». قيد بروجدان الماء»؛ لأنه إن لم ير بللًا: فلا غُسل عليه اتفاقًا وإن تذكر احتلامًا.

 $<sup>^{1}</sup>$  ح  $^{-}$  ظاهر .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن ابن ماجه، الطهارة 70؛ مسند أحمد بن حنبل، 109/1، 111، 121.

<sup>3</sup> مسند أحمد بن حنبل، 107/1.

وفي قوله: «ماء رقيقًا» إشارةٌ إلى أن البلل مشكوكٌ غير معلومٍ أنه مني أو مذي، حتى لو تيقَّن في الصورة المذكورة أنه مني: يجب الغُسل اتفاقًا، أو تيقن أنه ودي أو مذي: لا يجب الغُسْلُ اتفاقًا.

وقيد بقوله: «ولم يتذكر احتلامًا»؛ لأنه إن تَذَكَّرَ احتلامًا، وشك أنه مني أو مذي، أو تيقن بأحدهما: فعليه الغُسْلُ اتفاقًا. وإن تيقن أنه ودي: فلا غُسْلَ عليه اتفاقًا.

والفرق لأبي يوسف بين تذكر الاحتلام وغيره: أن بتذكر الاحتلام يترجح كونه منيًّا؛ لكونه سببَ خروجه، من «الحقائق».

وفي «الخانية»: إنما يجب /[8و] الغُسْلُ عندهما في المسألة إذا كان ذَكَرُهُ ساكنًا حين نام. وأما إذا كان منتشرًا فما وجد من البلة بعد الانتباه يكون من آثار ذلك الانتشار، فلا يلزمه الغُسْل، إلا أن يكون أكثر رأيه أنه مني، فيلزمه الغُسْلُ.

(وَلالْتِقَاءِ الْحِتَانَيْنِ) هذا معطوف على قوله: «لإنزال المني»، أي: ويجب الغُسْلُ لالتقاء الختانين على الفاعل والمفعول. الختان: موضع القطع من الذكر والأنثى. ذكر الختانين اعتبارًا بالتغليب كالقمرين، أو جَرْيًا على عادتهم؛ لأنهم كانوا يختنون النساء، قال صلى الله عليه وسلم: «ختانُ الرجلِ سنة، وختان المرأة مكرمة»، أي: في حق الزوج؛ لأن جِمَاعَهَا يكون أَلَدٌ. أراد من الالتقاء أن يكون بلا إنزال بقرينة عطفه على قوله: «لإنزال».

اعلم: أن الالتقاء غير موجب، وإنما الموجِب الإيلاج، والالتقاء لا يدل عليه، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: «إذا التقى الختانان، وتوارت الحشفة يجب الغسل»، أو فينبغي أن يجعل الالتقاء مجازًا عن الإيلاج؛ لأنه سببه، والموجِب في الحقيقة هو الإنزال؛ لكن الإيلاج أقيم مقامه؛ لكونه سببًا له، وكون المسبَّب خفيًا. وكذا يجب بالإيلاج في الدُّبُرِ لكمال سببيته للإنزال، حتى أن بعض الفَسَقَة يرجِّحون الدُّبُر على القُبُل في قضاء الشهوة. وأما الإيلاج في فرج البهيمة أو الميتة، فغيرُ موجِب إذا لم ينزل؛ لأنه سببُ ناقصٌ.

(وَانْقِطَاعِ حَيْضٍ وَنِفَاسٍ) أي: ويجب الغسل لانقطاع حيض. قال بعض الفقهاء: في هذه العبارة تَجَوُّزٌ؛ لأن الانقطاع طهارة، فلا يوجب الطهارة؛ بل الموجب للغُسْل الحدث السابق عند الانقطاع.

أقول: لو جَعَلُوا اللامَ في «لإنزال» للوقت لا للعلة، كما في قوله تعالى: ﴿لِدُلُوكِ الشَّمْسِ﴾ [الإسراء، 78/17]، لاندفع تكلفهم فيها. أما وجوبه للحيض، فلقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطَّهَرْنَ﴾ [البقرة، 222/2] بتشديد الطاء، أي: يغتسلن، فكون الغُسْلُ غايةً لمنع الحق الواجب، وهو القربان يدل على وجوبه. وأما وجوبه للنفاس، فللإجماع.

(لَا مَذْيٍ وَوَدْيٍ) بالجر فيهما معطوفان على المني. يعني: لا يجب الغُسْلُ لإنزال مذي وودي. المذي بالذال المعجمة: هو الماء الرقيق الأبيض الخارج عند ملاعبة الرجل أهلَهُ. والودي بالدال المهملة: ماءٌ غليظٌ يتبع البولَ. أما عدمُ وجوبه للمذي، فلقوله صلى الله عليه وسلم: «كل فحل يمذي، ففيه الوضوء». 3 وأما عدم وجوبه للودي، فللإجماع.

(وَيُسَنُّ لِجُمُعَةٍ، وَعِيدٍ، وَإِحْرَامٍ، وَفِي عَرَفَةَ). إنما أَقْحَمَ لفظةَ «في»؛ لأن الغُسْلَ ليس لعرفة، أي: يُسَنُّ الغُسل لصلاة جمعة، وبه قال أبو يوسف. ويجوز أن يقدر فيه ليوم جمعة، وبه قال الحسن، والأوَّل أصح؛ لأن الصلاة أفضل من الوقت.

ذكر في «الكافي»: فائدة الخلاف تظهر: فيمن اغتسل قبل الصبح، وصلى به الجمعة، نال فضل الغُسل عند أبي يوسف، وعند الحسن: لا إلى هنا كلامه.

ولكن فيه إشكالٌ؛ لأن معنى الغُسل للصلاة أن يكون متطهِّرًا بطهارة الغُسْل وقتَ أدائها، فكذا معنى الغُسل ليوم الجمعة أن يكون متطهرًا بطهارته في ساعة منه، لا أنه ينشئ الغُسلَ فيه، فكيف لا يكون هذا حَسَنًا عند الحسن؛ بل الأولى أن يقال: ثمرة الخلاف تظهر فيمن اغتسل يوم الجمعة، ثم أحدث، وتوضأ، وصلى الجمعة لا يُسَنُّ غُسْلُهُ عند أبى يوسف، خلافًا للحسن.

<sup>.473/13</sup> مسند أحمد بن حنبل، 75/5؛ مصنف ابن أبي شيبة، 473/13.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، الطهارة 111؛ مصنف ابن أبي شيبة، 525/1.

 $<sup>^{3}</sup>$ مصنف ابن أبي شيبة، 529/1؛ شرح معانى الآثار، 146/1.

إنما يسنُّ الغسل في هذه الأوقات؛ لأنه صلى الله عليه وسلم «كان يغتسل فيها». أ وفي عدِّ هذه الأشياء إشارةٌ إلى أن الغُسل فيما إذا بلغ الصبي بالسن، أو أسلم الكافر: غير مسنون؛ بل مستحب.

(وَأَنْ يَبْتَدِئَ بِغَسْلِ يَدَيْهِ) أي: يُسَنُّ الابتداء بغَسل يديه، حين شرع في الغُسْلِ لكونهما آلة التطهير، (وَفَرْجِهِ)؛ لأنها مظنة النجاسة، (وَإِزَالَةِ الْحَبَثِ) أي: وبإزالة النجاسة الحقيقية عن بدنه إن كانت فيه، (ثُمَّ يَتَوَصَّأً) بالنصب عطف على «يبتدئ»، (إلَّا رَجُلَيْهِ) استثناءٌ متصل، يعني: يغسل أعضاء الوضوء، ولا يغسل رجليه إن كان في مجمع الغُسَالَةِ؛ لأن غسلهما قبل إفاضة الماء على رجُكَيْهِ) استثناءٌ متصل، يعني: يغسل أعضاء الوضوء، ولا يغسل رجليه إن كان في مجمع الغُسالَةِ؛ لأن غسلهما قبل إفاضة الماء على رأسه غير مفيد؛ لأن المغتسِل يحتاج إلى غسلهما ثانيًا، والشرعُ لم يأمر بما لا يفيد لكونه سَقَهًا، حتى لو كان قائمًا على لوحٍ لا يؤخر غسل قدميه؛ لأن فيه فائدة، كذا قاله الفقهاء؛ لكن كلامهم إنما يستقيم على إحدى الروايتين عن أبي حنيفة من أن الجنابة لا يتجزأ. وأما على الرواية الأخرى من أنها تتجزأ، كما قال في مسألة الجنب المنغمس في البئر للدلو من أن ماءها أزال الجنابة من أوّل عضوه الملاقي، فصار نجسًا، فغسلهما مفيد؛ لأن الجنابة تزول عن رجليه إذا غسلهما في الوضوء، ويكون طاهرًا في مجتمع الماء بعد غسل سائر جسده.

(وَيُثَلِّثَ الصَّبَّ الْمُسْتَوْعِبَ، ثُمَّ يَغْسِلَهُمَا).

(وَتَكُتَفِي الْمَوْأَةُ بِتَخْلِيلِ شَعْرِهَا) يعني: لا يجب عليها أن تنقض ضفيرتها؛ بل تكتفي بإيصال الماء إلى أصول شعرها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم لأم سلمة: «يكفيك إذا بلغ الماء أصول شعرك حين قالت: يا رسول الله، إني امرأة أشد ضَفْرَ رَأْسِي أَفَأَنقضه للمُسل الجنابة». 2

قيد بـ«المرأة» احترازًا عن الرجل. وقيل: الحكم في الأتراك والعلويين كذا؛ دفعًا للحرج عنهم؛ لكن الصحيح أنهم ليسوا كالنساء؛ لأن حُلْقَ الشعر لهن مُثْلَةٌ،3 وفي نقض الضفيرة حرجٌ، حتى لو كانت منقوضةَ الضفيرة يجب إيصال الماء إلى جميع شعرها.

فلو قال المصنف: «وتكتفي المرأة بتخليل أصول ضفيرتها»، لكان أولي.

فإن قلت: غسل جميع البدن واجب بالآية، والشعر منه، فكيف جاز العمل بالخبر المنافي للنص؟

قلتُ: النص متناول لما هو من البدن من كل وجه، والشعر من البدن نظرًا إلى أصوله، ومنفصلٌ عنه نظرًا إلى أطرافه، فعَمِلْنَا [8ظ] بأصله في حق مَنْ لا يلحقه الحرجُ، وبأطرافه في حق مَنْ يلحقه الحرج عملًا بالشَّبَهَيْن.

(وَيَحْرُمُ بِالْأَكْبِ) أي: بالحدث الأكبر: (دُحُولُ الْمَسْجِدِ)؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إني لا أحل المسجد لجُنب ولا حائض»، 4 (وَالتِّلَاوَةُ)؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يقرأ الجُنب ولا الحائض شيئًا من القرآن». 5

قيدها الطحاوي بالآية التامة، وهو روايةٌ عن أبي حنيفة، وعليه الأكثر؛ لأن النظم والمعنى يقصر فيما دونها، ويجري مثله في محاورات الناس، فتمكَّنت فيه شبهة عدم القرآن، ولهذا لم يجز به الصلاة.

ذكر صاحب «الهداية» في «التنجيس»: الآية وما دونها متساويةٌ في الحرمة، وهو الصحيح؛ لأن ما دون الآية شيء من القرآن، وقد دل الحديث على منعه.

ولو تمضمض الجنب، أو غسل يديه؟ فعن أبي حنيفة: أنه لا بأس بمس المصحف وقراءته. هذا إذا قرأ على قصد التلاوة. ولو قرأ على قصد الثناء أو الدعاء: لا بأس به، كذا في «العيون» للإمام أبي الليث.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الطهارة 127؛ مسند أحمد بن حنبل، 78/4.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، الحيض  $^{58}$ ؛ سنن الترمذي، الطهارة  $^{77}$ ؛ سنن أبي دارد، الطهارة  $^{98}$ .

أَمثُلُلَةٌ: وذلك أن يقطع بعضُ أعضائه أو يسوَّد وجهه. المغرب، ص 235.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الطهارة 92.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن الترمذي، الطهارة 98.

(وَبِالْأَصْغَرِ) أي: ويحرم بالحدث الأصغر، وهو ما يوجب الوضوء: (مَسُّ الْمُصْحَفِ). وكذا لوحٌ فيه آيةٌ من القرآن؛ لقوله تعالى: ﴿لا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ [الواقعة، 79/56]. وإنما منع الأصغر عن مس المصحف دون تلاوته؛ لأنه حَلَّ اليدَ دون الفم، ولهذا لم يجب غسله، والجنابةُ كانت حالة كليهما، (إلَّا بِغِلَافِهِ) المراد به: جلد الْمُشَرَّزِ؛ أَلَّن مسَّهُ ليس مسُّ القرآن حقيقة.

وقيل: المراد به: ما يكون متجافيًا عنه؛ لأن المتصل به تبعٌ له، وهذا أقرب إلى التعظيم، والأوَّل أقرب إلى القياس.

وأما مَسُّهُ بالكم؟ فقيل: إنه ممنوعٌ؛ لأنه تابعٌ للحامل، فلا يكون حائلًا، ولهذا لو حلف لا يجلس على الأرض فجلس، وذيله بينه وبين الأرض: حنث.

وقيل: لا بأس به؛ لأن المسَّ هو المباشرة باليد من غير حائل، ولهذا لا يثبت حرمة المصاهرة بالمس بحائل.

## (فصل) في الماء الذي يجوز به الوضوء وما لا يجوز

لما فرغ من الطهارتين ونواقضهما، شَرَعَ في بيان ما يحصلان به، قال: (يُرْفَعُ الْحَدَثُ) وهو النجاسة الحكمية المانعة عن الصلاة (بِالْمَاءِ الْمُطْلَقِ) وهو الماء الذي بقي على أصل خلقته، ولم يخالطه نجاسة، ولم يَغْلِبُ عليه شيء طاهر، كماء السماء والعيون؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الماء طهور». 2

(لا بِعَصِيرِ نَبَاتٍ) يعني: لا يرفع الحدث بماء خرج بعصر نباتٍ؛ لأن الخارج بالعلاج يدل على أنه كامل الامتزاج بمحله. قيد به؛ لأنه لو خرج من النبات بغير عصر كالقاطر من الكرم: يجوز به الوضوء؛ لِشَبَهِه بماء العين.

وفي «الخانية»: لا يجوز التوضؤ بماء الفواكه إذا خرج بالعصر أو الطبخ.

(وَمَعْلُوبِ بِطَاهِر) يعني: لا يرفع الحدث بماء غلب عليه شيء طاهرٌ.

قيد به؛ لأن المخلوطَ إذا كان نَجَسًا: لا يجوز وإن كان الماء غالبًا.

(وَنُجِيزُهُ) أي: يجوز رفع الحدث عندنا (بِغَالِبٍ) أي: بماء غالب (عَلَى طَاهِرٍ كَزَعْفَرَانٍ) وأشنان ونحوهما (تَغَيَّرَ بِهِ بَعْضُ أَوْصَافِهِ) وهي: الطعم، واللون، والريح.

وقال الشافعي: لا يجوز؛ لأن اسم الماء المطلق يزول عنه، ويضاف إلى المختلِط، ويقال: ماء زعفران مثلًا.

**ولنا**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم اغتسل بماء فيه أَثُرُ العَجِينِ». <sup>3</sup>

وفي تمثيله بـ«زعفران» إشارةٌ إلى أن الخلافَ فيما إذا كان المختلِطُ من غير أجزاء الأرض، وإن كان منها: فالوضوء جائز اتفاقًا؛ لأن الماء لا يخلو عن مخالطتها غالبًا، ولا يزول بها عنه اسمُ الماء المطلق.

والمراد بتغيُّر الماء بطاهر: تغيره بلا طَبَخٍ، حتى إن تغيَّر بطبخ: لا يجوز به الوضوء اتفاقًا؛ لأن بالطبخ يحصل كمالُ الامتزاج، ويصير الماء به مقيَّدًا. وهذا إذا لم يقصد به زيادة التطهير. وإن قصد كالسدر والأشنان: يجوز عندنا بعد الطبخ أيضًا، إلا إذا غلب على الماء، فصار كالسويق المخلوط.

قيد بربعض أوصافه»؛ إشارةً إلى أن المتغيّر لو كان كلها: لا يجوز به اتفاقًا.

وفي «النهاية»: المنقولُ عن الأساتذة: أنه يجوز، وأنهم كانوا يتوضؤون من مياه حياضٍ تغيَّر لونُهَا وطعمها وريحُها من أوراق الأشجار وقتَ الخريف. يوافقه ما ذكر في «الينابيع»: لو نُقِعَ الحمص أو الباقلاء، فتغير لونه وطعمه وريحه: يجوز به الوضوء.

أقول: يفهم من عبارة المتن أن المتغير لو كان وصفين: يجوز به الوضوء، ومن عبارة «القدوري»: وهي تجوز الطهارة بماء خالطه شيء طاهر، فغيَّر أحد أوصافه: أنه لا يجوز. لا أرى فائدة في تغيير عبارته؛ بل يلوح منه فسادٌ يُعْرَفُ من المسألة الآتية.

<sup>·</sup> ومصحف مشرِّزٌ: أجزاؤه مشدودٌ بعضُهَا إلى بعض من الشيرازة، وليست بعربية. المغرب، ص 143.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الطهارة  $^{34}$ ؛ سنن الترمذي، الطهارة  $^{49}$ ؛ سنن النسائي، المياه  $^{1}$ 

<sup>3</sup> سنن النسائي، الطهارة 149؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 35.

(وَتُعْتَبِوُ الْفَلَبَةُ بِالْأَجْرَاءِ لَا بِاللَّوْنِ) يعني: اعتبر أبو يوسف الغلبةَ بالأجزاء؛ لأنه غلبةٌ حقيقةً. ومحمد اعتبر اللونَ؛ لأنه مشاهد أوَّلًا (فِي الْأَصَحَ) يعني: هذا الخلاف أصح مما نُقِلَ في «المحيط» من أن أبا يوسفَ اعتبر اللونَ، ومحمد الأجزاءَ.

أقول: المفهوم من «شرح المصنف»: أن «يعتبر» مجهول، واعتبار الغلبة بالأجزاء لا باللون اتفاقي في الأصح؛ لكني لَمَّا وجدتُ في «التبيين» و«الفتاوى الظهيرية» أن محمدًا اعتبر باللون، وأبا يوسف بالأجزاء، في «المحيط» عكسه، وصادفتُ في «الخانية».

ثم عند أبي يوسف يعتبر الغلبة بالأجزاء لا باللون، وهو الصحيح، حَمَلْتُ كلام المصنف على الخلاف، وفسَّرتُه كما سمعتُ، /[9و] فاخترُ أيهما شئت.

ولك أن تَعْرِفَ يا صاحبَ فَحْصِ الكلام أن عبارات الفقهاء مختلفة في هذا المقام، اعتبر بعضهم غلبة الأجزاء، وبعضهم اللون، وكل منهما لا يستقيم كليًّا؛ لأنا لو خلطنا أوقية زعفران بأوقيتين ماء: لا يجوز به الوضوء. ولو خلطنا ماءَ الورد بالماء: لا يفيد اعتبار اللون فيه.

وذكر في «تتمة الفتاوي»: الماء المتغيّر أحدُ أوصافه: لا يجوز به الوضوء. وعبارة «القدوري» تدل على أنه يجوز.

وفي «الغاية»: عن أبي يوسف أنه اعتبر الثخنَ والرقة، فاحتجنا إلى توجيهات تحمل عباراتهم عليها توفيقًا، فنقول والله هو المموفق: إن كان المخالِط للماء جاملًا يعتبر فيه الثخنُ والرقةُ، فإن كان جاريًا على الأعضاء: يجوز به الوضوء وإلا فلا. فيُحْمَلُ عليه ما ذكر في «الفتاوى الظهيرية»: من أن الماء إذا اسود بالزاج: يجوز الوضوء به لجريانه. وإن كان مائعًا: فإن وافق الماء في الأوصاف الثلاثة كالماء المستعمل، وكالماء المأخوذ بالتقطير من لسان الثور يعتبر فيه غلبةُ الأجزاء فقط. وإن لم يوافقه في وصف أو وصفين يعتبر فيها، فإن غيَّر الاثنين أو الثلاث: لا يجوز الوضوء به وإلا أحجاز. فيحمل عليه عبارة القدوري. وإن خالفه في وصف أو وصفين يعتبر الغلبة من ذلك الوجه كماء البطيخ يخالف الماءَ في الطعم، وكاللبن يخالف الماءَ في اللون والطعم، فيعتبر الغلبة بكليهما، فيحمل عليه ما ذكر في المتن يظهر في صورة يكون المخالِط مائعًا مخالِفًا للماء في اللون فقط.

(وَلَا يُرْفَعُ بِمُسْتَعْمَلِ) أي: لا يرفع الحدث بماءٍ مستعملٍ.

(وَيُفَسِّرُهُ) أي: أبو يوسف الماءَ المستعمل: (بِمَاءٍ أُزِيلَ بِهِ حَدَثٌ) بأن توضأ محدِثٌ للتبرد أو للتعليم؛ لأن الحدث نجاسةٌ حكميةٌ، فإذا زالت بالماء تُفْسِدُهُ، (أَوْ تُقُرِّبَ بِهِ) على صيغة المجهول، أي: قُصِدَ به القُرْبَةُ بأن توضَّأَ للصلاة، أو مَسِّ المصحفِ، أو دخولِ المسجدِ، أو نحوِهَا، أو توضأ على وضوء؛ ليكون نورًا على نور.

وفي «النوادر»: لو غسل يدَه للطعام أو منه: صار الماء مستعملًا؛ لأنه أقام به قربة السنة. ولو غسل يده من الوَسَخِ: لا يصير مستعملًا.

(وَعَيَّنَ الثَّانِي) يعني: قال محمد: لا يصير الماء مستعملًا إلا بإقامة القربة؛ لأن نجاسة الآثام تنتقل حينئذ إليه، (فَهُوَ مُغَلَّظُ النَّجَاسَةِ) يعني: الماء المستعمَلُ نجاسة غليظة عند أبي حنيفة؛ لأن الماء المزيل للنجاسة الحقيقية كان نجاسة غليظة، فكذا المزيل للنجاسة الحكمية، (وَمُحَقِّفُهُا) يعني: نجاسة خفيفة عند أبي يوسف؛ لثبوت الاختلاف في طهارته، (وَطَاهِرٌ غَيْرُ طَهُورٍ) عند محمد؛ لأن الماءَ طاهرٌ لاقي بدنًا طاهرًا. ألا يرى أنه لو حَمَلَ المصلي محدِثًا، فصلي: جازت صلاته، فلا يتنجس بدون إقامة القربة: (هُوَ الصّحِيحُ). هذا إشارة إلى أن قولَ محمد مختارٌ للفتوى، ومشهورٌ روايةً عن أبي حنيفة، كذا نَصَّ عليه القدوري في كتاب «التقريب».

 $<sup>^{1}</sup>$  وفي هامش ح: أي: وإن لم يغير الاثنين أو الثلاث جاز به الوضوء.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أي: وإن لم يغير الاثنين أو الثلاث: جاز به الوضوء.

اعلم: أن الكلامَ في الماء المستعمل في ثلاث مواضع: في صفته، وسببه، ووقت ثبوته، بَيَّنَ المصنفُ الأُوَّلُيْنِ، ولم يُبَيِّنُ الثالث، اختلفوا فيه؟

قال بعضهم: لا يكون مستعملًا، حتى يستقِرَّ في مكان؛ لكن الصحيح: أنه كما زايل العضو يصير مستعملًا؛ لأن سقوطَ حكم الاستعمالِ قبل الانفصال كان للضرورة، ولا ضرورة بعده، ولهذا قالوا: لو بقيت لمعة على عضو المتوضؤ فبَلَها ببلل عضو آخر: لا يجوز؛ لأنه لما زايل ذلك العضو صار مستعملًا. ولو بلَّهَا ببلل ذلك العضو: جاز. وأما بلُّ اللمعة في الاغتسال، فجائز كيف ما كان؛ لأن الأعضاءَ كلَّها مغسولةٌ في الجنابة كعضوٍ واحدٍ، وفي الوضوء ليس كذلك؛ لأن بعض أعضائه ممسوحٌ، كذا في «المحيط».

(وَلَمْ يَحْكُمُوا بِطَهُورِيّتِهِ مُطْلَقًا) يعني: لم يحكم علماؤنا بأن ماءَ الوضوء طهور، سواء كان مستعمِله محدِثًا أو متوضئًا.

وقال مالك: إنه طهور مطلقًا؛ لأنه كان طاهرًا لاقى طاهرًا، فكان طهورًا كماءٍ غُسِلَ به ثوبٌ طاهرٌ. ولو قال فيما سبق: «لم يرفعوه بمستعمل» لم يحتج إلى قوله: «ولم يحكموا بطهوريته مطلقًا».

(وَلا حَكَمْنَا بِهَا) أي: بطهوريته (إِنْ كَانَ مُسْتَعْمِلُهُ طَاهِرًا). قال زفر: إن كان المستعمِل طاهرًا فهو طهورٌ؛ لأنه لم يزل به النجاسةُ الحكميةُ، وإن كان محدِثًا فهو طاهر غير طهور.

(وَالْمَاءُ، وَالْجُنُبُ الْمُنْغَمِسُ لِطَلَبِ السِّقَاءِ: نَجِسَانِ) يعني: من انغمس البئر لطلب الدلو، فماء البئر والمنغمس الجنب كلاهما نجسان عند أبي حنيفة؛ لأن الماءَ قد تنجس لإسقاط الفرض عن بعض الأعضاء بأوَّلِ الملاقاة، والرجل جُنُب لبقاء الحدثِ في بقية الأعضاء.

قيد بقوله: «لطلب السقاء»؛ لأنه لو انغمس فيه للاغتسال لا يكون الخلاف كما ذكر؛ بل يتنجس الماء عند محمد لوجود نية التقرب فيه، أوهو استباحة الصلاة.

(وَالرَّجُلُ طَاهِرٌ فِي الْأَصَحِّ). هذه رواية أخرى عن أبي حنيفة، وهي أصح؛ لأن الماءَ لا يُعْطَى له حكمُ الاستعمالِ قبل الانفصال، فلا يكون الماء بأوَّلِ الملاقاة نجسًا، فيطهر الرجلُ عن جنابته، فيحل له القراءة لو تمضمض واستنشق قبله، أو دخل الماءُ على فمه. هذا إذا لم يكن /[9ظ] في<sup>2</sup> بدنه نجاسة، حتى لو كان مُستنجِيًا بالحجر يتنجس البئر، ولا يطهر الرجل.

(وَعَلَى حَالِهِهَا) يعني: عند أبي يوسف: الرجل جُنُبٌ؛ لأن صبَّ الماء شرطٌ لإزالة الحدثِ عنده، ولم يوجد، فبقي جُنُبًا، والماء طاهرٌ؛ لأنه لم يُزلُ من البدن حدثًا.

(وَطَاهِرٌ وَطَهُورٌ) يعني: عند محمد: الماء مطهِّر بنفسه<sup>3</sup> فيطهِّره؛ لأن الصب ليس بشرطٍ عنده، ولا يتنجس الماء؛ لأن نية التقرب شرطٌ لتنجُسِهِ عنده، ولم تُوجَدْ.

قيل: يتنجس مقدارُ أربع أذرع.

وقيل: مقدار ما غلب على ظن الرائي أنه تنجس، هذا هو الأصح عندهم.

<sup>1</sup> ح - فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: على.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لنفسه.

وقال بعض: يجوز إذا كانت غير مرئية. فعلى هذا إذا غسل وجهَهُ في حوضٍ كبيرٍ، فسقط غُسَالَةُ وجهه في الماء، فرفع الماءَ من موضع الوقوع قبل التحريك: يجوز.

(وَيُقَدَّرُ) ذلك الغدير (بِعَشَرَةِ أَذْرُع فِي مِثْلِهَا) أي: في عشرة.

اعلم: أن العلماء اتفقوا على أن الماءَ الكثير لا يتنجس بوقوع النجاسة، إلا إذا غيَّرت أحد أوصافه؛ لكن اختلفوا في حده.

فمنهم: من اعتبر عدم تحرك طرفه بتحريك الآخر كما تقدم، وهو قول المتقدمين. أ

ومنهم: من اعتبر المساحة، وهو قول المتأخرين، والمصنف أورد كليهما.

وفي «الخانية»: الصحيح أن يراد بالذراع ذراع الكرباس، وهي أربع وعشرون إصبعًا، لا ذراع المساحة، وهي سبع قبضات بإصبع قائمة في كل قبضة؛ لأن الأولى أقصر، وفيه توسعة للناس. وإن كان الحوض مدوّرًا يعتبر أن يكون حول الماء ثمانيةً وأربعين ذراعًا. وإن كان أعلاه عشرًا في عشر وأسفله أقل، وهو ممتلئ: يجوز منه التوضؤ. وإن نقص حتى صار تِسعًا في تسعٍ: لا يجوز. وإن كان أعلاه أقل، وأسفله عشرًا في عشر، ووقع فيه نجاسة، ثم انتقص الماء، فصار عشرًا في عشر: لا يطهر كالماء القليل النجس إذا انبسط، وصار عشرًا في عشر: يجوز منه التوضؤ.

وقال عامة المشايخ: لا يجوز. وإن انشعب من الكبير حوض صغير، فوقع فيه نجاسة: لا يجوز التوضؤ منه وإن اتصل ماؤه بماء الحوض الكبير.

(وَعُمْفُهُ) أي: يقدَّر عمقُ الغدير (بِمَا لَا يَنْحَسِرُ) أي: لا ينكشف أرضُهُ (بِالْغَرْفِ) بفتح الغين مصدر، وهو أخذ الماء باليد. أراد به الغرف للاغتسال، وهو مروي عن أبي يوسف. وقيل: للتوضو، وهو مروي عن محمد، فهو<sup>2</sup> الأصح؛ لأنه هو الأوسط.

(وَمِنْ جَارٍ) أي: يجوز رفعُ الحدث من ماءٍ جارٍ، وهو ما يُذْهِبُ بتبنةٍ، والأصح أنه ما يَعُدُّهُ الإنسانُ جاريًا.

وفي «المحيط»: لو كانت العَذِرَة على السطح في مواضع: لا ينجس ماء المطر؛ لأنه بمنزلة الجاري. ولو كانت عند الميزاب: ينجس. ولو تنجس حوض، فدخل الماء فيه، وخرج منه، فالأصح أنه يَطْهُرُ؛ لأن الماء الجاري لما اتصل به صار في حكم الجاري. وكذا حوض الحمام إذا انصَبَّ فيه الماء، واغترف الناس منه.

(عُدِمَ أَثُرُهَا فِيهِ) أي: أثر النجاسة الواقعة في الماء، (وَمَاءٍ) أي: يجوز رفع الحدث من ماءٍ (مَاتَ فِيهِ حَيَوَائُهُ). وهو ما يكون تولُّده ومثواه في الماء.

قيَّد به؛ لأن الحيوان البري الذي مات فيه إن كان له دمٌ سائلٌ: يُفْسِدُهُ، وإلا فلا. ولو كان تولُّده في غير الماء، وهو يعيش في الماء كالبط: فإنه يُفْسِدُهُ.

(وَنُجِيزُهُ) أي: رفع الحدث (بِمَاءٍ مَاتَ فِيهِ غَيْرُ دَمَوِيّ) أي: ما ليس له دم سائل كالذباب ونحوه.

وقال الشافعي: لا يجوز؛ لأنه نجسٌ يُفْسِدُ الماءَ، وحرمةُ أكله لا لكرامته دليل على نجاسته.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «موت ما ليس له نفس سائلة في الماء: لا يفسده»،3 وحرمةُ الأكل قد توجَد في طاهر كالطين.

قوله: «مات فيه» في هذه المسألة، وفي السابقة قيد أكثريُّ؛ لأن الحكم فيما مات في الخارج، فَأُلْقِيَ في الماء، كذلك في الصحيح.

. 3 سنن الدارقطني، 41/1، ولفظه: «كل طعام وشراب وقعت فيه دابة ليس لها دم فماتت فيه فهو حلال أكله وشربه ووضوؤه».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كثيرًا ما يطلق الحنفية في طتبهم: هذا قول السلف، وهذا قول الخلف، وهذا قول المتقدمين، وهذا قول المتأخرين، فيريدون بالسلف من أبي حنيفة إلى محمد، وبالخلف من محمد إلى شمس الأثمة الحلواني، وبالمتأخرين من حلواني إلى حافظ الدين محمد بن محمد البخاري المتوفي سنة 630 هـ. النافع الكبير، ص 57–55؛ الفوائد البهية، ص 240.

<sup>2</sup> ح: وهو.

ودود النخل وسور الثمار: لا يفسد اتفاقًا. والثوب لا ينجس بما ليس فيه دم سائل عندنا وإن كُثْرَ، من «الحقائق».

(وَنَجَسُوا الْقَالِيلَ) أي: حكموا بنجاسة الماء القليل إذا وقع فيه نجاسةٌ (وَإِنْ لَمْ يَتَغَيَّرُ بِالنَّجَاسَةِ). وقال مالك: لا ينجس الماء إذا لم يظهر أثر النجاسة فيه بتغيُّره، لقوله صلى الله عليه وسلم: «الماء طهور لا يُنجسه شيء إلا ما غَيَّرَ لونَهُ، أو طعمَهُ، أو ريحهُ». 1

ولغا: إطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يبولن أحدكم في الماء الدائم»،<sup>2</sup> وهو الذي لم يكن عشرًا في عشر، وما رواه مالك وَرَدَ في بئر بضاعة، /[10و] وكان ماؤها جاريًا لما روي عن عائشة رضى الله عنها هكذا.

(وَنُنجِّسُ الْقُلْتَيْنِ وَإِنْ لَمْ يَتَغَيَّرْ بِهَا) يعني: إذا كان الماء بقدر ماء القلتين يَنْجُسُ عندنا بوقوع نجاسة. 3 وعند الشافعي: لا يَنْجُسُ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا بلغ الماء قلتين لا يحتمل حَبَثًا»، 4 أي: لا يَنْجُسُ بوقوع نجاسة.

ولنا: إطلاق الحديث السابق.

القلة: اسم لجَرَّةٍ يَسَعُهَا مائتان وخمسون رِطْلًا، كذا في «الكفاية».

ومعنى عدم احتماله: أنه ضعيفٌ لا يُقَاومُ النجاسةَ؛ بل يَنْجُسُ، كما يقال: «فلان لا يَحْتَمِلُ الضربَ».

(وَلَكُم يُنَجِّسُوا عَظْمَ الْمَيِّتِ دُونَ شَعْوِهِ) أي: لم يقولوا: عظمُ الميت نجسٌ، وشعره طاهرٌ. وقال مالك: عظم الميت نجس؛ لأن الحياة تحل فيه، ولهذا يتألم بقطعه، وشعره طاهرٌ؛ لأن الشعرَ لا تحله الحياة.

(فَنُطَهِّرُهُمَا) يعني: قلنا: عظمُ الميت وشعرُه طاهران، (وَمَا لَا تَحُلُّهُ حَيَاقٌ) يعني: نُطَهِّرُ كل ما لا حياة فيه كالقرن ونحوه. وقال الشافعي: كلاهما نجسان، وكذا كل ما لا حياة فيه من أجزائه؛ لأن الميت نجسٌ، فأجزاؤه يكون تابعة له.

ولنا: ما لا تحله الحياة فالموت لا يُفْسِدُهُ.

(وَجِلْدَ الْكَلْبِ) يعني: هو طاهر عندنا حال كونه (مَدْبُوغًا)، خلافًا للشافعي؛ لأن الكلب كالخنزير عنده في قول.

وحد الدباغة: أن يخرج عن حد الفساد، حتى إذا منعه بالتراب أو الشمس، فقد دبغه عندنا. والدباغة عند الشافعي: لا يكون إلا بالقرظ، أو العفص، أو نحوهما.

(وَطَهَّرُوا جُلُودَ الْمَيْتَاتِ مَدْبُوغَةً). وقال مالك: لا يطهر. والشافعي معه في هذا الحكم؛ لكن المصنف بَيَّنَ فيه خلاف مالك.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تنتفعوا من الميتة بشيء».5

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «أيما إهاب دبغ، فقد طَهْرَ»، 6 فيكون المنهي عنه الانتفاعُ من جهة الأكل.

(وَلَا يُسْتَعْمَلُ) أي: لا يدبغ الجلد (مِنْ مُحْتَرَمِ) وهو الإنسان لكرامته، (وَنَجِسِ الْعَيْنِ) وهو الخنزير؛ لأنه لا يَقْبَلُ الطهارةَ أصلًا. وعن أبي يوسف: إذا ذبح الخنزيرُ يطهر جلده بالدباغة، كذا في «الخلاصة».

(ْوَيُنَجِّسُ شَعْوَهُ) أي: أبو يوسف شعرَ الخنزير؛ لأنه جزء منه، فلو وقع في الماء: يُفْسِدُهُ.

(وَطَهَّرَهُ) أي: قال محمد: إنه طاهرٌ، فلا يُنَجِّسُ الماء بوقوعه؛ لأن بالناس ضرورة إلى استعماله.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن الدارقطني، 1/32.

<sup>2</sup> صحيح البخاري، الوضوء 68؛ صحيح مسلم، الطهارة 95.

<sup>3</sup> ح: النجاسة.

 $<sup>^{4}</sup>$  سنن ابن ماجه، الطهارة 75؛ مصنف ابن أبي شيبة،  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، اللباس 39؛ سنن الترمذي، اللباس 7؛ سنن ابن ماجه، اللباس 26.

<sup>6</sup> سنن الترمذي، اللباس 7؛ سنن ابن ماجه، اللباس 25.

(وَنَجَّسَ عَيْنَ الْفِيلِ) أي: قال محمد: الفيل نجس العين؛ لأنه كالخنزير في الشكل، وحرمةِ اللحم: فلا ينتفع بشيء من أجزائه.

(وَأَلْحَقَاهُ بِالسِّبَاعِ) يعني: قالا: الفيل منتفَع به حقيقةً، فيصير منتفَعًا به شرعًا كسائر السباع.

## (فصل) في البئر وأحكامها

ثبتت بالآثار مخالِفًا للقياس؛ لأن ماءها قليل، ولكن لا يتنجس كله.

(تُنْزَحُ الْبِنْوُ) أي: كل مائها من قبيل ذكر المحل وإرادة الحال (لِمَوْتِ آدَمِيٍّ) بالوقوع فيها (وَنَحْوِهِ) أي: ولموت ما يقاربه في الجُنَّةِ، لما روي أن ابن عباس رضي الله عنهما «أَمَرَ بنزح ماء زمزم حين مات فيها زنجي بَعْدَ إِخْرَاجِهِ»، (وَلانْتِفَاخِ حَيَوَانٍ) يعني: ينزح كل البئر لانتفاخ حيوانٍ فيها صغيرًا كان أو كبيرًا لانتشار بلته في أجزاء الماء، ولهذا ينزح جميعُ الماء إذا وقع فيه ذنب الفأرة. وإذا كان المنتفخ كذلك يكون المتفسخ أكثر فسادًا لبقاء جزء منه فيه، ولهذا قالوا: الفأرةُ إذا انتفخت في الخمر، فصارت خَلَّا: حل أكله؛ لأنها صارت شيئًا آخر بالتغيير، ولو تفسَّخت: لا يحل، كذا في «المحيط».

(وَعِشْرُونَ) أي: ينزح عشرون (دَلْوًا وَسَطًا) وهو من دِلَاءِ كل بئر ما يُسْتَقَى به كثيرًا. وقيل: ما يَسَعُهُ صاع، (أَوْ كَبِيرًا بِحِسَابِهِ) مثلًا: إذا وَسِعَ الدلوَ الكبيرَ عشرون دلوًا وسطًا: ينزح به مرة واحدة، (لِمَوْتِ فَأْرَةٍ وَنَحْوِهَا) لحديث أنس رضي الله عنه أنه قال في الفأرة: «إذا ماتت في البئر، فأخرجت من ساعته: ينزح منها عشرون دلوًا»، وانعقد عليه إجماع الصحابة رضي الله عنهم.

وفي «الخلاصة»: ينزح إلى أربع فأرات عشرون، وفي الخمس إلى التسع خمسون، فإن كان عشرًا: ينزح البئر 1 كلها، كذا روي عن أبي يوسف.

وما قاله بعض الشافعية تشنيعًا على أصحابنا من أن الدلو كيِّسٌ يُحْرِجُ الماء النجس من الطاهر فباطلُّ؛ لأنه في مقابلة الإجماع مع إمكان معارضتهم بالمثل بأن يقول: إذا ماتت الفارة في البئر التي ماؤها قلتان، ولم يتغير الماء، فمذهبكم أنه طاهر، فإذا نُزحَ منها دلو ولم يخرج معها الفارة فنقص ماؤها في البئر، فظاهر الدلو نجسٌ، فما في الدلو طاهرٌ، فيكون الدلو كيِّسًا.

وفي «الخانية»: لو نزح دلو أوَّل من بئر ماتت فيها فأرة، وصبَّ في بئر طاهرة: ينزح من الثانية عشرون، وإن كان المصبوب دلوًا ثانيًا: يُنْرَحُ من الثانية أيضًا تسعة عشر، وعلى هذا؛ لأن الثانية في حكم الأولى. ولو كان المصبوب عشرين: يكون بمنزلة وقوع فأرة.

(إِلَى ثَلَاثِينَ) يعني: تستحب الزيادة على عشرين إلى ثلاثين، (وَأَرْبَعُونَ) أي: ينزح أربعون دلوًا (إِلَى خَمْسِينَ) استحبابًا في رواية، (أَوْ سِتِّينَ) في رواية أخرى احتياطًا (لِحَمَامَةٍ وَنَحْوهَا) كدجاجةٍ وسنَّوْر وأمثالهما.

(وَمِنَ الْمَعِينِ) أي: ينزح /[10ظ] من الماء الذي له عيون في البئر (بِقَدْرِهِ) أي: بقدر الماء الذي كان فيها بأن يَغْلِبَ على ظنهم أن جميع ما فيها نُزحَ. والأشبه أن يؤخذ في بيان القدر بقول رجلين لهما بَصَارَة في أمر الماء.

(وَأَمَرَ بِمِائَتَيْنِ) أي: أمر محمد بنزح مائتين دلوًا في المعين، وهو رواية عن أبي حنيفة (إِلَى ثَلَاثِمِائَةٍ) تيسيرًا للناس.

(وَإِعَادَةُ صَلَاةِ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ وَلَيَالِيهَا) مُؤَدَّاةٍ من ماء بئرٍ (لِظَهُورِ مُنْتَفِحٍ) غير معلوم متى وقع فيها (وَيَوْمٍ وَلَيْلَةٍ) أي: وإعادة صلاة يوم وليلة (لِمَيِّتٍ) أي: لظهور ميت لم ينتفخ فيها (وَاجِبَةٌ) عند أبي حنيفة. وهي خبر لقوله: «وإعادة».

(وَوَقَفَاهَا عَلَى الْعِلْمِ) يعني: جعلا وجوبَ إعادتِهَا موقوفًا على علم وقوعه. وإذا لم يُعْلَمْ يُحْكَمُ بنجاستها في الحال لا في الماضي.

له: أن الانتفاحَ دليل التقادم، فيقدر وقوعُهُ منذ ثلاثة أيام؛ لأنها أقلُ الجمع، وعدمُ الانتفاخ دليل على قُرْبِ زمانه، فيقدِّر بيوم وليلة احتياطًا؛ لأن أقلَّ المقادير في باب الصلاة: يوم وليلة.

34

 $<sup>^{1}</sup>$  د  $^{-}$  البئر .

ولهما: أن طهارة الماء كانت ثابتةً بيقين، فلا يزول بالشك.

(وَطَهَّرَهَا) أي: محمد البئرَ (وَالدَّلْوُ الْأَخِيرُ تَقْطُرُ) في هواء البئر. فلو توضأ من البئر إنسان في تلك الحالة: يجوز عنده، ولا يجوز عندهما.

قيد بقوله: «تقطر»؛ لأن الدلو لو كان في الماء بعد لم يطهر اتفاقًا.

له: أن الدلو انفصل من وجه الماء، فتميّز النجسُ من الطاهر، فتطهر البئر، كما إذا نُحِّيَ الدلو عن رأس البئر ولم يصب ماؤه.

ولهما: أن ما يتقاطر من الدلو حكمه حكم ماء البئر بدليل أنه لا يتنجس به ماء 1 البئر، فلا يقع به الانفصال من كل وجه، بخلاف ما إذا نُحِيّ عن رأس البئر؛ لأنه انفصل حقيقة وحكمًا.

اعلم: أن البئر إذا طَهُرَتْ يطهر دلوه ورشاؤه التي نزح بها كعروة الإبريق يَطْهُرُ بطهارة اليد النجسة في المرة الثالثة، ويد المستنجى تَطْهُرُ بطهارة المحل، والدن يطهر إذا صار خمره خَلاً، كذا في «التبيين».

# (فصل) في الأسآر

جمع السؤر. وهو: ما بقى من الطعام والشراب.

(وَيُعْتَبَرُ السُّؤْرُ بِالْمُسْئِرِ) اسم فاعل من «أسأر»، أي: أبقى. يعني: إذا كان لحم الْمُسْئِر طاهرًا فسؤره طاهر، وإن كان نجسًا فنجسٌ، أو مكروهًا فمكروه.

(وَنُوجَبُ غَسْلَ الْإِنَاءِ لِوُلُوغِ الْكَلْبِ) أي: لشربه (ثَلَاثًا) أي: ثلاث مرات، وهو قيدٌ للغَسْلِ (لَا سَبْعًا إِحْدَاهُنَّ بِالتُّرَابِ) يعنى: عند الشافعي: يجب غَسْلُهُ سبع مرات بشرط أن يكون إحداهن مخلوطةً بالتراب.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم، فليَغسله سبعًا إحداهن بالتراب». 3

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «يغسل الإناء من ولوغ الكلب ثلاثًا»، 4 وما رواه محمول على ابتداء الإسلام؛ لزجرهم عن اقتناء الكلب وضع في الكلب؛ إذ في إلحاق الخنزير به قولان.

وقيد الولوغ اتفاقى؛ إذ نجاسة دمه وسائر أعضائه وبوله سواء يغسل سبعًا، من «الحقائق».

(وَنَجَسُوهُ مِنْهُ) أي: حكموا بنجاسة السؤر من الكلب لما تقدم (وَمِنَ الْخِنْزِيرِ)؛ لأنه نجس العين، كما قال تعالى: ﴿أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ﴾ [الأنعام، 145/6]، الضمير عائد إلى الخنزير لقربه. وقال مالك: لا يَنْجُسُ الحيوان لدلالة حياته على طهارته، وإنما يَنْجُسُ بالموت.

(وَنَحْكُمُ بِهِ) أي: بتنجس السؤر (مِنْ سِبَاعِ الْبَهَائِمِ)، خلافًا للشافعي.

قيدها بدالبهائم»؛ لأن سؤر سباع الطيور طاهرٌ اتفاقًا.

له: ما روي أنه صلى الله عليه وسلم سُئِلَ عن الحياض التي في الفلوات يشرب منها السباع، فقال: «هو لنا شراب وطهور». <sup>5</sup> ولنا: أن لعابها نجس؛ لتولُّده من لحم نجس، فيصير سؤره نجسًا؛ لاختلاطه بالماء، وما رواه محمول على الحياض الكبيرة.

(وَلَا يَكْرَهُهُ) أي: أبو يوسف السؤر (مِنْ هِرَّةٍ) وَكَرِهَاهُ.

**له**: ما روي: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصغي الإناءَ للهرة، فتشرب منه، ثم يتوضأ». <sup>6</sup>

10, --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – ماءِ.

<sup>3</sup> سنن أبي داود، الطهارة 37؛ سنن النسائي، المياه 7؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 108/1. وانظر أيضًا: الطحاوي، شرح معاني اللآثار، 23/1.

مصنف عبد الرزاق، 77/1؛ سنن الدارقطني، 26/1، 36.

<sup>6</sup> الطحاوي، شرح معاني الآثار، 19/1.

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «الهرة سبع»، أ المراد به: بيانُ الحكم، وهو نجاسة سؤرها؛ لكن بعلة الطوف سقطت نجاستُه، فبقى كراهتُه، وما رواه محمول على ما قبل التحريم.

اعلم: أن الخلاف في الهرة قبل أكل الفأرة. وأما بعده فسؤرها يتنجس اتفاقًا إذا كان على الفور. وإن مكثت ساعة لا يتنجس عند أبي يوسف؛ لأنها غسلت فاها بلعابها، ولعابها طاهر، والصَّب وإن كان شرطًا عنده في التطهير؛ لكن لم يعتبره هنا للضرورة. ويتنجس عند محمد؛ لأن فمها تنجس بالفأرة، والنجس لا يطهر إلا بالماء عنده، كذا في «المحيط».

(وَيُكُرُهُ مِنْ دَجَاجَةٍ مُخَلَّةٍ) غير محبوسةٍ؛ لاحتمال نجاسة منقارها، وعدم تحاميها عن أكلها، (وَسِبَاعِ الطَّيْرِ) أراد بها: ما يأكل الميتة. وإن لم يأكلها مثلُ البازي الأهلي: لا يكره. إنما كُرِهَ سؤرها؛ لأنها تشرب بمنقارها، وهو عظم، ونجاسته غيرُ متيقنة، وليست كسباع البهائم، فإنها تشرب بلسانها، وهو رطب بلعابها المتولد² من لحمها.

(وَسَاكِنِ الْبُيُوتِ) كالفأرة والحية وغيرهما. كان القياس أن يكون سؤرها نجسًا؛ لأن أكلها حرام؛ لكن سقطت نجاسته بعلة الطوف، /[11و] فبقيت كراهته كراهة تنزيه في الأصح.

وفي «الخلاصة»: حكم الماء المكروه: أنه لو توضأ به مع القدرة على ماء آخر: يجوز مع الكراهة، وإن كان عادِمًا للماء: توضأ به، ولا يتيمم.

(وَيُجْمَعُ بَيْنَ التَّيَمُّمِ وَالْوُصُوءِ بِسُؤْرِ بَغْلٍ أَوْ حِمَارٍ). المراد بالجمع: أن لا يخلو الصلاة الواحدة عنهما دون الجمع في حالةٍ، حتى لو توضأ بسؤر حمار فصلى، ثم أحدث وتيمم وصلى تلك الصلاة: جاز، كذا في «الكفاية».

إنما وجب الجمع احتياطًا؛ ليرتفع الحدثُ بيقين، فإن سؤرهما مشكوك في طهارته. وقيل: في طهوريته، وهذا هو الأصح؛ لأن سؤره طاهر، ولهذا قالوا: لو مسح رأسه بسؤر الحمار، ثم وجد الماء المطلق: لا يجب غسل رأسه. ولو كان الشك في طهارته، لَوَجَبَ.

والمراد بالشك هنا: التوقف لتعارض الأدلة فيه، لما روي عن ابن عباس أنه قال: «سؤر الحمار طاهر»، وعن ابن عمر: «أنه نجس»، ولم يُرَجَّحُ دليلُ النجاسة؛ لثبوتِ الضرورةِ فيه؛ لأن الحمارَ يُرْبَطُ في الأفنية، فيشرب من الآنية؛ لكن ليست كضرورة الهرة؛ لأنها تَدخل المضايق دون الحمارِ. وأما البغل فمن نسل الحمار، فكان بمنزلته، كذا في «شرح المصنف»؛ لكن فيه تفصيل؛ لأن البغلُ إذا كانت أمُّهُ رَمَكَةً يكون سؤره طهورًا لا مشكوكًا؛ لأن الولد يتبع الأمَّ، كذا في «الغاية».

(وَأَجَوْنَا تَقْدِيمَ التَّيَمُّمِ) على الوضوء بسؤر الحمار إذا لم يجد الماءَ المطلقَ. وقال زفر: لا يجوز البدايةُ بالتيمم؛ لأنه ماءٌ يجب التوضؤ به، فلا بد من إعدامه أوَّلًا؛ ليصح التيمم.

ولنا: أن الجمع بينهما للاحتياط، وذا حاصل في نفس الجمع لا في الترتيب؛ لأن الماءَ إن كان طَهُورًا، فالتيمم لغو تقدَّم أو تأخَّر، وإن لم يكن فالتيمم معتبر تقدَّم أو تأخَّر.

وفي «الخلاصة»: إن توضأ ثم تيمم: فهو أفضل.

(وَلا بَأْسَ بِسُؤْرِ الْفَرَسِ) يعني: يجوز التوضؤ به. أما عند أبي حنيفة، فلأن كراهة لحم الفرس لإظهار شرفه لا لنجاسته. وأما عندهما، فلأنه غيرُ مكروه.

<sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 442/2؛ مصنف ابن أبي شيبة، 348/1. وانظر أيضًا: سنن الدارقطني، 118/1؛ الحاكم، المستدرك، 183/1 بلفظ: «الستور سبع».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: المتولدة.

(وَنَحْكُمُ بِالْأَغْلَبِ فِي اخْتِلَاطِ أَوَانٍ) وهو جمع آنية، وهي الظرف (أَقَلُهَا طَاهِرٌ) يعني: إذا كان بعض أوان طاهرًا، وبعضها نجسًا، فاختلطت اختلاط مجاوَرَةٍ، فإن كان أكثرها نجسًا كان الكل نجسًا عندنا، فيريق ويتيمم (لا بِالتَّحَرِّي) يعني: حكم الشافعي بأن يتحرى، ويستعمِل ما غلب على ظنه أنه طاهر، كما كان يتحرى في ثيابٍ أقلها طاهر.

ولنا: أن الحكم للغالب، وليس هذا كالثياب؛ لأنه لا خَلَفَ لها أ في ستر العورة، وللوضوء خَلَفٌ في التطهير، وهو التيمم. وفي «الخلاصة»: هذا في حالةِ الاختيار. وأما في حالة الاضطرار، فيتحرى للشرب اتفاقًا.

قيد بقوله: «أوانٍ»؛ لأن المختلط لو كان إناءين يريقهما، ويتيمم اتفاقًا.

وقيد بقوله: «أقلها طاهر»؛ لأن أقلها لو كان نجسًا: يتحرى اتفاقًا، ويريق ما غلب على ظنه أنه نجس.

أقول: لو قال: «أوانٍ قليلٍ طاهرها»، لكان أولى؛ لأن قوله: «أقلها طاهر» إن جعل صفةً لـ«أوان» كان ينبغي أن يستثني الاسمية الواقعة صفةً عن قاعدته في الديباجة، كما استثنى الاسمية الواقعة حالًا. وإن جُعِلَ حالًا: فغير جائز، كما قال المالكي: لا يجوز إيقاعُ الجملة الاسمية حالًا متأخِّرة عن نكرةٍ غيرٍ موصوفةٍ، ولا مضافةٍ، ولا واقعةٍ في سياق النفي، ولا مصدَّرةٍ بالاستفهام، ولا مفصولةٍ بينها وبين ذي الحال بدإلا» أو الواو. وأما إذا فُصِلَتْ: فجائز، كما قال تعالى: ﴿أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ [البقرة، 259/2] على أن كونَ الاسمية حالًا بمجرد الضمير ضعيفٌ.

## (فصل) في التيمم وما ينقضه

(يَتَيَمَّمُ مُسَافِرٌ) قيد به؛ لأنه يَفقِد الماءَ غالبًا، لا للاحتراز عن المقيم (فَقَدَ الْمَاءَ) أراد به: ما يكفيه لرفع الحدث؛ لأن ما دونه في حكم المعدوم (حَقِيقَةً) بأن لا يجده، (أَوْ حُكُمًا) بأن وجده، وعجز عن استعماله لمانع كمرضٍ، أو عدم آلة، أو غيرهما لقوله صلى الله عليه وسلم: «التراب طهور المسلم ما لم يجد الماء»، 2 (وَمُفَارِقُ الْمِصْرِ) أي: يتيمم مفارق المصر. وهذا القيد أيضًا بناء على الغالب، لا للاحتراز عن المصر؛ لأن عادم الماء في المصر يتيمم، كذا في «الأسرار». ولو قال: «ومفارق الماء»، لكان أشمل، (مِيلًا) وهو أربعة آلاف ذراع.

وعن الكرخي: يتيمم إذا فارق بحيث لا يسمع أهلُ الماء صوتَهُ.

وعن أبي يوسف: إذا كان الماء بحيث لو ذهب إليه المسافر، لغاب القافلةُ عن بصره، والأوَّل هو المختار في تعيين المقدار. (وَنُجِيزُهُ لِمَرِيضٍ خَافَ الرِّيَادَةَ) أي: زيادة مرضه باستعمال الماء أو بالتحرك، (كَمَا لَوْ خَافَ) المريضُ (تَلَفَ نَفْسٍ أَوْ عُضُو): جاز له التيمم اتفاقًا. وقال الشافعي: لا يجوز لخوف الزيادة؛ لأنه غيرُ عاجز كخائف التلف.

(فَيَضْرِبُ) هذا بيانٌ لنفس التيمم، كما قال صاحب «الكشّاف» في قوله تعالى: ﴿فَتُوبُوا إِلَى بَارِبُكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ﴾ [البقرة، 54/2]، الفاء للتعقيب، وتوبتهم هو قتلهم، أي: فاعْزِمُوا إلى التوبة، فاقتلوا أنفسكم. والمعنى فيما نحن فيه: يَعْزِمُ /[11ظ] التيمم أوَّلًا فيضْرِبُ، وما سبق كان بيانًا لوقت جوازه. وفيه إشارة إلى أن الضربة من التيمم، حتى لو ضرب يديه، فأحدث قبل أن يمسح بهما بطل تيممه، كما لو أحدث في خلال الوضوء. وقيل: الضربة ليست منه، فلا يبطل تيممه في الصورة المذكورة، كمن أخذ بكفه ماءً للوضوء، ثم أحدث، كذا في «التجنيس».

(صَرْبَةً لِوَجْهِهِ) أي: لمسح وجهه، (وَأُحْرَى) أي: ضربةً أخرى (لِيَدَيْهِ) أي: لمسحهما (إِلَى مِرْفَقَيْهِ). «إلى» هنا بمعنى «مع».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: أي: للثياب.

<sup>2</sup> سنن الترمذي، الطهارة 92؛ سنن النسائي، الطهارة 203؛ سنن أبي داود، الطهارة 123، بلفظ: «الصعيد الطيب وضوء المسلم».

وكيفيته: أن يضع بطن كفه اليسرى على ظهر كفه اليمنى، ويَمُدَّ على رؤوس الأصابع حتى يمسح المرفقَ، ثم يديرها إلى بطن الساعد، ويَمُدَّهَا إلى الكف، ثم يضع بطنَ كفه اليمنى على ظهر كفه اليسرى، ويَفْعَلُ كما فعل باليمنى. ولو شَلَّتْ كلا يديه يمسح وجهَهُ وذراعيه على الحائط، كذا في «الخلاصة».

(مُسْتَوْعِبًا) صفةُ مصدرٍ محذوفٍ، أي: مسحًا مستوعبًا (هُوَ الصَّحِيخُ) رواية عن أبي حنيفة؛ لأنه خَلَفُ الوضوء، حتى قالوا: لو لم يخلل الأصابع، ولم ينزع الخاتم، ولم يسمح تحت الحاجبين: لم يجز تيممه. وفيه إشارة إلى ضعف ما روي عنه: أن مسح أكثر الوجه واليدين كافٍ؛ لأن شرط الاستيعاب يؤدي إلى الحرج؛ لأن الترابَ لا يصل إلى كل موضع كالماء، والحرج مدفوع.

قال الفقيه أبو جعفر: ظاهرُ الرواية عن أصحابنا إذا كان المتروك أقلَّ من الربع: يجوز، كذا في «المصفى».

(وَلَمْ يَقْتَصِرُوا) في مسح اليدين (عَلَى الْكُوعَيْنِ) أي: الرسغين. ومالك اقتصر عليهما، لما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «التيمم مسح الوجه والكفين». 1

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «التيمم ضربتان: ضربة للوجه، وضربة لليدين إلى المرفقين».<sup>2</sup>

(وَيَجُوزُ مِنْ صَعِيدٍ) وهو اسم لوجه الأرض ترابًا كان أو غيرَهُ من حجر ونورة وغيرهما (طَاهِرٍ غَيْرِ مُنْطَبِعٍ) أي: لا يلين. احترز به عن الحديد والذهب ونحوهما، فإنها تلين وينطبع، (وَلَا مُتَرَمِّدٍ) احترز به عن الخشب وغيره مما إذا احترق يصير رمادًا، وإذا اختلط بالتراب، فإن كان الغالب هو التراب: يجوز التيمم، وإلا فلا.

وفي «التجنيس»: لا يجوز التيمم بالملح المائي؛ لأنه ليس من جنس الأرض.

(وَلَمْ نُعَيِنِ التُّرَابَ) للتيمم. وقال الشافعي: لا يجوز التيمم إلا بالتراب، لقوله تعالى: ﴿فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِبًا﴾ [النساء، 43/4؛ المائدة، 6/5]، أي: ترابًا مُنْبتًا، كذا فسَّره ابن عباس رضى الله عنهما.

ولنا: أن الصعيدَ وجهُ الأرض بإجماع أهل اللغة. والطيب هناك بمعنى الطاهر؛ لأن الترابَ الْمُنْبِتَ إذا كان نجسًا: لا يجوز به التيمم بالإجماع، فعُلِمَ أن الإنباتَ ليس له أثر في التطهير.

(وَيُجِيزُهُ) أي: أبو يوسف التيممَ (بِالوَّمْلِ أَيْضًا) أي: كما أجازه بالتراب. وتخصيصهما بالذكر يدل على أنه لم يجوِّزه بغيرهما. ودليل الشافعي في التراب دليل له؛ لكن ألْحَقَ به الرملَ، لما روي أنه صلى الله عليه وسلم سُئِل عن التيمم بالرمال، فأَمَرَ به، 3 (وَللضَّرُورَةِ بِالْغُبَارِ) أي: إنما يجوز التيمم بالغبار عند أبي يوسف إذا اضطر عن التراب والرمل، وعندهما: يجوز به مطلقًا.

له: أن الغبارَ ترابُّ من وجهٍ، فلا يجوز إلا إذا عجز عن التراب الخالص.

ولهما: أن الغبار تراب رقيقٌ حقيقةً، وهو من الصعيد، فيجوز به عند الاختيار.

(وَالالْتِصَاقُ مُلْغَى، وَشَرَطَهُ) يعني: التصاق الصعيد باليد ليس بشرط عند أبي حنيفة، حتى لو ضرب يده على صخرة لا غبار عليها: جاز، وشرط عند محمد فلم يجز؛ لأن التيمم مسح بالتراب، فيُشْتَرَطُ الالتصاقُ فيه، كما شُرطَ في مسح الرأس والخفين.

ولأبي حنيفة: أن قوله تعالى: ﴿فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ﴾ [النساء، 43/4؛ المائدة، 6/5] مطلق عن الالتصاق، فيُجْرَى على إطلاقه.

(وَفَرَضْنَا النِّيَّةَ فِيهِ) يعني: نية الطهارة، واستباحة الصلاة فرضٌ في التيمم عندنا، خلافًا لزفر.

له: أن التيمم خَلَفٌ عن الوضوء، فلا يخالفه في عدم اشتراط النية.

**ولنا**: أن التراب ملوّث، وإنما يكون مطهّرًا بنية الطهارة المقصودة للصلاة، والماء مطهّرٌ بنفسه، فَاسْتُغْنِيَ عن النية.

<sup>2</sup> المعجم الكبير، 367/12؛ سنن الدارقطني، 332/1.

3 مسند إسحاق بن راهويه، 339/1؛ مسند أبو يعلى، 269/10؛ المعجم الأوسط، 290/2.

38

<sup>1</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 211/1.

(وَيَنْقُضُهُ) أي: التيمم:

[1.] (نَاقِضُ الْأَصْل) وهو الوضوء؛ لأنه حَلَفُهُ.

[2.] (وَالْقُدُرَةُ عَلَى الْمَاءِ) أي: وينقضه القدرةُ على استعماله؛ لأن جوازَ التيمم مشروط بالعجز عنه. ثم القدرة قد يثبت بالإباحة، كما إذا قال صاحب الماء: ليتوضأ بهذا الماء أيكم شاء: ينتقض تيمم كلِّ واحدٍ. فإذا توضأ به واحد يعيد الباقون تيممهم؛ لثبوت القدرة لكل واحدٍ على الانفراد.

[3]. (وَمُرُورُ النَّاعِسِ بِهِ) أي: مرورُ الوَسْنَانِ بالتيمم على الماء ينقض تيممه عند أبي حنيفة (كَالْمُسْتَيْقِظِ) يعني: كما ينقض لو مرَّ به مستيقِظًا. وقالا: لا ينقض. أشار بقوله: «الناعس» إلى أن الخلاف فيما يكون نومه غير ناقضٍ؛ /[12و] لعدم استغراقه به؛ لأنه لو كان مضطجِعًا أو متكِئًا: ينقض تيممه بالنوم.

لهما: أنه بالنعاس خرج عن قدرة استعمال الماء.

وله: أن النوم اليسير للمارِّ على الماء ماشيًا، أو راكبًا على وجه لا يتخلله اليقظة المشعِرة للماء نادرٌ، فيُجْعَلُ كاليقظة، وقولهما روايةٌ عنه.

(وَنُبْطِلُ صَلَاتَهُ لِرُؤْيِتِهِ) يعني: لو رأى المتيمم في أثناء صلاته الماء، بحيث يقدر على تحصيله: تبطل صلاته عندنا (مُطْلُقًا) أي: سواء كان المصلي مسافرًا أو مقيمًا، كذا فسَّره المصنف. وعند الشافعي: لا تبطل مطلقًا. ويحتمل أن يراد منه سواء كان أداؤها فرضًا أو نفلًا؛ لأنه إن كان فرضًا لا تبطل عند الشافعي. وإن كان نفلًا، فعنه روايتان.

قيدنا الرؤية بد كونها في أثناء الصلاة»؛ لأنه لو رآه بعد فراغه منها: لا تبطل اتفاقًا، وقبل شروعه فيها: تبطل اتفاقًا. فلو قال المصنف: «لرؤيته فيها»، لكان أظهر.

له: أن حرمة الصلاة مانعةٌ عن إبطالها، فكان عاجزًا عن الاستعمال حكمًا.

ولنا: أنه قادرٌ حقيقة، فيبطل تيممه، ولا يبقى للصلاة حرمةٌ لفوات شرطها.

(وَيَأْمَرُ بِإِعَادَتِهَا لِتَذَكُّرِهِ) يعني: مَنْ وضع الماءَ في رَحْلِهِ، أو وضعه غيرُهُ بعلمه، فنسي، وكان مما يُنْسَى عادةً، فتيمم فصلى، ثم تذكر في الوقت، أو بعده يأمر أبو يوسف بإعادة صلاته. وقالا: لا إعادةَ عليه.

قيد برالتذكر» المسبوق بالنسيان المسبوق بالعلم؛ لأنه لو ظن أن ماءه قد فني فتيمم وصلى، ثم ظهر أنه لم يَفْنَ: يعيد بالاتفاق. ولو لم يعلم وضع غيره الماء، فتيمم وصلى: لا يعيد بالاتفاق.

له: قوله تعالى: ﴿فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا﴾ [النساء، 43/4؛ المائدة، 6/5]، فإنه واجدُ الماءِ في نفس الأمر، فيَبْطُلُ تيممه، كما لو صام عن كفَّارة، فنسى الطعامَ في رَحْلِهِ: لم يجز صومه.

ولهما: أن المراد بقوله: ﴿فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً﴾ [النساء، 43/4؛ المائدة، 6/5]، لم تقدروا على الماء، أ والناسي عاجزٌ عن استعماله بعذرٍ سماوي: فيجوز تيممه لعدم القدرة. وأما التكفير، فلم يجز فيه الصوم لانعدام شرطه، وهو عدم ملك الطعام، ولهذا قالوا: إباحةُ المال للمكفِّر لا تَمنع صومَه، وإباحة الماء للمتيمم تمنعه عن التيمم.

وقيدنا بقولنا: «وكان مما ينسى عادة»؛ لأنه لو لم يكن كذلك، كما إذا نسي الماءَ على ظهره، أو المعلوق في مؤخر رحله، وهو يسوق مُزَكّبَهُ، فتيمم وصلى: يعيد اتفاقًا؛ لأن نسيانَهُ لم يعتبر، كذا في «الكفاية».

(وَأَبْطَلْنَاهَا لِرُؤْيَةِ مُتَوَضِّيٍ اقْتَدَى بِمُتَيَمِّمٍ) يعني: إذا اقتدى متوضئ بمتيمم، فرأى ماءً في صلاته: تبطل صلاته عندنا، خلافًا لزفر.

39

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح - على الماء.

وقيد المأمومَ بـ«المتوضئ»؛ لأنه لو كان متيممًا تَفْسُدُ صلاتُهُ اتفاقًا. وأما صلاة الإمام، فغيرُ فاسدة في الصورتين اتفاقًا؛ لأنه لم ير الماءَ.

له: أن وضوءَ المتوضئ لا ينتقض برؤية الماء: فلا يفسد صلاته.

**ولنا**: أن المتوضئ إذا رأى الماء يزعم أن إمامه رآه، ففسد صلاته، فتفسد صلاة المقتدي، كما إذا زعم المتحري أن إمامه مخالف له في الجهة.

(وَالْوُضُوءُ بِنَبِيذِ التَّمْرِ مُتَعَيِّنٌ) يعني: عادم الماء إذا وجد نبيذ التمر: يتوضأ به عند أبي حنيفة. النبيذ: ماء ألقي فيه تمر ونحوه؛ ليصير حُلْوًا.

(فَرُوْيَتُهُ تُبْطِلُهَا) هذا تفريع لما قبله، يعني: إذا تعيَّن النبيذ للوضوء، فرؤية المتيمم في الصلاة يُبْطِلُهَا، كما إذا رأى الماءَ المطلَقَ، (وَالتَّيَمُّمُ فِي الْأَصَحِّ) يعني: التيمم متعين، ولا يتوضأ بالنبيذ في أصح الروايتين عن أبي حنيفة، وبَيَّنَ بقوله: (كَمَا يُفْتِي بِهِ) أي: أبي يوسف يكون التيمم متعينًا أن قوله: هو المختار، (فَيُتَوِّمُهَا) تفريع للرواية الثانية. يعني: لا تبطل صلاة المتيمم برؤية النبيذ، فتممها.

(وَأَوْجَبَ) محمد (الْجَمْعَ) بين الوضوء بالنبيذ والتيمم، (فَيَمْضِي فِيهَا) أي: يصلي الصلاة التي رأى فيها النبيذَ، (وَيُعِيدُهَا) احتياطًا، هذا تفريع لقول محمد.

وفي «الحقائق»: وُضِعَ الخلافُ في نبيذ التمر؛ إذ في غيره من الأُنْبِذَةِ: يتيمم اتفاقًا. والاغتسالُ بالنبيذ على هذا الخلاف؟ قيل: الخلاف في النبيذ الغير المسكِر، فإن المسكِر منه: لا يجوز به اتفاقًا، وفي غير المطبوخ أيضًا؛ لأنه لو كان مطبوخًا: لا يجوز التوضؤ به اتفاقًا وإن لم يشتد؛ لأن النار غَيَّرَتُهُ، كذا في «شرح الجامع الصغير».

لأبي حنيفة: أنه صلى الله عليه وسلم توضأ بنبيذ التمر ليلةَ الجن، فقال: «تمرةٌ طيبةٌ، وماؤها طهورٌ». أ

ولأبي يوسف: أنه ليس بماء مطلق، فلا يجوز التوضؤ كسائر الأنبذة.

ولمحمد: أن التاريخ بين آية التيمم وحديث ليلة الجن غيرُ معلومٍ، فيُجْمَعُ بينهما احتياطًا.

(وَالْمَحْصُورُ<sup>2</sup> فَاقِدُ الطَّهُورِ) أي: لم يجد ماء ولا ترابًا نظيفًا. وهو بالرفع صفة المحصور، واللام /[12ظ] فيه للعهد الذهني، فيكون في حكم النكرة، وبالنصب حال.

(يُؤَخِّرُهَا) أي: الصلاة عند أبي حنيفة، ولا يتشبه؛ لأن التشبه بالمصلين لم يَرِدْ به الشرع، وإثباتُهُ بالرأي متعذِّرٌ.

(وَقَالًا: يَتَشَبَّهُ) يعني: يجب التشبه بالمصلين بركوع وسجود إن وجد مكانًا يابسًا. وإن لم يجد يومئ قائمًا، ويجعل السجود أخفض من الركوع، ثم يعيد إذا خرج قضاءً لِحَقِّ الوقتِ بقدر الإمكان، كمسافر أفطر، فأقام يتشبَّه بالصائمين.

(وَوَافَقَ) أي: محمد أبا حنيفة (فِي رِوَايَةٍ) عن محمد.

(وَلَمْ يُلْزِمْهُ بِالْإِعَادَةِ لِأَدَائِهِ فِيهِ بِالتَّيَمُّمِ) يعني: إذا صلى المحبوس في المصر بالتيمم، ثم نجا من الحبس: لا يجب عليه الإعادة عند أبي يوسف. وقالا: تجب.

وفي «المصفى»: لا بد من تقييد المحبوس بكونه في المصر؛ لأنه لو كان خارجَ المصر، فصلى بالتيمم لا يعيد اتفاقًا، ولو كان معه ماء، فمنعه غيره يعيد اتفاقًا.

له: أنه صلى بإذن الشرع لعجزه عن استعمال الماء، فلا يعيد كالمريض.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، طهارة 42؛ سنن الترمذي، طهارة 65؛ سنن ابن ماجه، طهارة 37.

<sup>2</sup> وفي هامش ح: أي: المحبوس.

ولهما: أن المنع جاء من جانب العبد، فصار كمن معه ماء، فمنعه غيره عن استعماله، بخلاف المريض، فإن عذره سماوي جاء من قِبَل مَنْ له الحق.

وفي «التنجيس»: كذا الخلاف في أسير في يد العدو إذا صلى بالتيمم ثم نجا منه.

(وَنُلْزِمُهُ بِالطَّلَبِ لِغَلَبَةِ ظَنِّ) يعني: يلزم للمسافر طلب الماء عندنا إذا غلب على ظنه أن بِقُرْبِهِ ماءً (لَا مُطْلَقًا). يعني: عند الشافعي: يلزمه الطلب، سواء غلب على ظنه أو لم يغلب؛ ليتيقن شرط جواز التيمم، وهو عدم الماء.

ولنا: أن الغالب عدم الماء في الفلوات، فلا يلزمه الطلب ما لم يوجد دليل وجوده، وهو الظن، ومقدار الطلب قدر الغَلوة، وهو أربعمائة ذراع.

قيد بـ«المسافر»؛ لأن طلبَ الماء في العمرانات شرط عندنا أيضًا، كذا في «المصفى».

وفي «الحقائق»: الطلب أن ينظر يمينه وشماله وأمامه ووراءه غَلْوَةً.

(وَهُو) أي: التيمم للمسافر (قَبْلَ الطَّلَبِ مِنْ رَفِيقِهِ) الذي عنده ماءٌ (جَائِزٌ) عند أبي حنيفة، (حَتَّى جَازَ لِلْجُنُبِ الْمُقِيمِ لِلْبَرْدِ). هذه مسألة أخرى فرع للمسألة السابقة، يعني: لما جاز التيمم قبل الطلب عنده: جاز للجنب المقيم أن يتيمم إذا لم يجد ماءً حارًا، فخاف عن الضرر إن استعمل الماء البارد.

(وَقَالًا: بَعْدَ الْمَنْعِ) يعني: إنما يجوز التيمم إذا طلب الماءَ عن رفيقه فمنعه. فلا يجوز التيمم للجنب المقيم إلا بعد أن يطلب من جميع أهل بلده، فإذا مُنِعَ منه: تيمم.

قيد ب«الجُنب»؛ لأن المحدِثَ إذا خاف عن البرد، ولم يجد ماءً حارًّا: لا يجوز له التيمم اتفاقًا.

وقيده بـ«المقيم»؛ لأن الجُنُبَ المسافرَ له التيمم اتفاقًا.

وقيد بـ«البرد»؛ لأن التيمم بعلة المرض جائز اتفاقًا، وبدونها غير جائز اتفاقًا.

له: أن في الطلب من الرفيق ذُلًّا، وفيه بعض الحرج، وما شُرعَ التيمم إلا لدفع الحرج.

ولهما: أن الماء مبذولٌ عادةً، فلا بد من الطلب؛ ليتحقق العجز عن الماء، وليس في سؤال ما يحتاج إليه مَذَلَّةٌ، وقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم سأل بعض حوائجه عن غيره. 1

(وَلَا يَجِبُ شِرَاءُ الْمَاءِ بِأَكْثَرَ مِنْ ثَمَنِ الْمِثْلِ) إذا كان عنده ثمنه فاضلًا عما يحتاج إليه لاشتماله على ضرر مالي، وذا مسقِط للوجوب.

قيد بد الأكثر»؛ لأن الماء لو بيع بثمن المثل: لا يجوز له التيمم.

أقول: كان على المصنف أن يقول: «ولا يجب شراء الماء بالغبن الفاحش»؛ لأن شراء الماء بالغبن اليسير واجب عليه، وهو أكثر من ثمن المثل. هذا هو المفهوم من «المحيط» و «الهداية».

وذكر في «النوادر»: أن ثمن ما يكفي للوضوء إن كان درهمًا، فأبى البائع أن يعطيه إلا بدرهم ونصف: فعليه أن يشتريه؛ لأنه غبن يسير. وإن أبى أن يعطيه إلا بدرهمين: لا يجب عليه شراؤه؛ لأنه غبن فاحش، كذا روي عن أبي حنيفة. وتعتبر قيمته في أقرب المواضع التي عَزَّ فيها الماء؛ بل ما قاله المصنف قولُ الشافعي لا قول أثمتنا؛ لأن المذكورَ في «النهاية» منقولًا عن «المبسوط».

قال الشافعي: لا يجب الشراء بأكثر من ثمن المثل قَلَّ أو كَثْرَ، وقاس اليسير بالفاحش.

وقلنا: اليسير ليس كالفاحش. ألا يرى أن الأب معفو في الغبن اليسير في مال الصغير دون الفاحش.

(وَيُنْدَبُ تَأْخِيرُهُ لِلرَّجَاءِ إِلَى آخِرِ الْوَقْتِ) يعني: إذا كان يرجو وجودَ الماء في آخر الوقت: يستحب له أن يؤخِر التيمم؛ ليقع الصلاة بأكمل الطهارتين.

<sup>. 13</sup> صحيح مسلم، الأشربة 166؛ سنن الترمذي، الطهارة  $^{1}$ 

قيد بـ«الرجاء»؛ لأنه لو لم يكن له رجاء لا يستحب تأخيره. وإن أخَّر لا يُفْرِطُ في التأخير، حتى يقع في وقتٍ مكروهٍ. وإن تيقن وجود الماء في آخر الوقت، فتيمم في أوَّلِهِ، وصلى: جاز إن كان بينه وبين الماء مقدار ميل، كذا في «شرح القدوري».

(وَنُجِيزُهُ قَبْلُهُ) يعنى: التيمم قبل الوقت جائز 1 عندنا، خلافًا 2 للشافعي. /[13و]

(وَأَدَاءُ مَا شَاءَ بِهِ) هذه مسألة أخرى. يعني: للمتيمم أن يصلي بتيمم واحد ما شاء من الفرائض والنوافل عندنا. وقال الشافعي: لا يصلي به إلا فرضًا واحدًا، وما شاء من النوافل تبعًا له، كذا قرّره المصنف في «شرحه».

أقول: على هذا كان ينبغي أن يردف قولَهُ ونقول: «إلا فرضًا واحدًا والنوافل تبعًا له»؛ لأنه غير معلوم بالاقتصارِ على قولنا؛ لاحتمال أن يجب التيمم عنده لكل صلاة فرضًا كان أو نفلًا، وأن يجوز النفل به بلا تبعية الفرض.

وفي «الخلاصة» في مذهب الشافعي: إذا تيمم للنفل لم يجز له أن يؤدي به الفرض، وإذا تيمم للفرض: جاز له أن يؤدي به النفل عنده.

له: أن التيمم طهارة ضرورية لإباحة الصلاة، لا رافعةٌ للحدث كطهارة المستحاضة، فإذا صلى به فرضًا يرتفع الضرورةُ، ويتجدد ضرورة أخرى لفرض آخر، فيجوز النوافل به على وجه التبعية.

ولنا: أنه طهارةٌ مطلقةٌ رافعةٌ للحدث، والتراب حَلَفٌ عن الماء لرفع الحدث، كما قال صلى الله عليه وسلم: «التراب طهور المسلم»، 3 وطهارة المستحاضة كانت ضرورية لمقارنتها الحدث، وطهارةُ التيمم ليست كذلك.

(وَيَعْتَبِرُهُ مِنْ كَافِرٍ لِإِسْلَامِهِ) يعني: إذا تيمم كافر يريد به الإسلامَ، ثم أسلم. قال أبو يوسف: يصح تيممه؛ لأنه نوى به قربة 4 مقصودة. وقالا: لا يصح؛ لأن المنوي في التيمم ينبغي أن يكون قربةً لا يصح بدون الطهارة، والإسلامُ يصح بدونها، فلا تعتبر نيته.

قيد بقوله: «لإسلامه»؛ لأن الكافر لو تيمم للصلاة: لا يجوز<sup>5</sup> بالاتفاق؛ لأنه ليس من أهل الصلاة.

(وَلَوْ ارْتَدَّ بَعْدَهُ) أي: مسلم بعد التيمم، (وَأُسْلَمَ: أَجَزْنَا صَلَاتَهُ بِهِ) أي: بذلك التيمم، خلافًا لزفر.

قيد بقوله: «بعده»؛ لأنه لو ارتد بعد وضوئه: لا يبطل وضوؤه اتفاقًا.

له: أن الردة تُبْطِلُ العبادات بالنص، والتيمم عبادةً، فتبطلها.

فإن قلت: الفعل إنما يصير عبادة بالنية، وهي ليست بشرط عنده في التيمم؟

قلتُ: الكلام في التيمم الذي فيه النية، أو نقول في رواية أخرى عن زفر: أنه اشترط النية في التيمم، كذا في «العناية».

ولنا: أن التيمم حصل حالَ الإسلام، فيصح، واعتراض الكفر عليه لا ينافيه، كما لو اعترض على الوضوء؛ لأن الردة تُبْطِلُ ثوابَ العمل لا زوالَ الحدث.

(وَنُجِيرُهُ لِحَوْفِ فَوْتِ جَنَازَةٍ وَلِيُّهَا غَيْرُهُ وَعِيدٍ) يعني: مَنْ حضر جنازة ولم يكن وليها، فخاف أن يفوتَ صلاتُهَا، أو حضر صلاةَ عيدٍ، فخاف أن تفوته إن اشتغل بالوضوء: يجوز له التيمم عندنا، خلافًا للشافعي.

له: أن هذا تيمم مع القدرة على الماء: فلا يجوز.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا فاجأتك جنازة وأنت على غير وضوء، فتيمم وصل عليها». <sup>6</sup>

وفي قوله: «وليها غيره» إشارةٌ إلى أنه لا يجوز للولى التيمم، وهو رواية عن أبي حنيفة؛ لأنه يُنْتَظَر، فلا فوت في حقه.

<sup>2</sup> قياسًا على طهارة المعذور.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قياسًا على الوضوء.

<sup>3</sup> سنن الترمذي، الطهارة 92؛ سنن النسائي، الطهارة 203؛ سنن أبي داود، الطهارة 123. بلفظ: «الصعيد الطيب وضوء المسلم».

<sup>4</sup> وهي الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د + تيمم.

<sup>6</sup> ابن عدي، الكامل، 182/7. وقال: هذا مرفوع غير محفوظ والحديث موقوف على بن عباس. وانظر: مصنف ابن أبي شيبة، 273/7.

وفي «المحيط»: كذا السلطان لا يتيمم؛ لأنه يُنْتَظُرُ له، اختار صاحب «الهداية»» هذه الرواية.

وذكر في «الذخيرة»: يجوز للإمام التيمم للجنازة في ظاهر الرواية؛ لأن الانتظار فيها مكروه. واختار شمس الأئمة هذه الرواية. وفي «النهاية»: لو كان جُنُبًا فتيمم وصلى عليها: يجوز؛ لأن صلاة الجنازة دعاءٌ في الحقيقة؛ لكن إيجابُ التيمم لكونها مسماة باسم الصلاة.

(وَحَكَمَ بِإِعَادَتِهِ لِأُخْرَى) أي: لجنازة أخرى (خَافَ فَوْتَهَا). هذه الجملة صفة ثانية لجنازة مقدَّرةٍ، أو حالٌ عن ضمير «إعادته»، يعني: قال محمد: إذا صلى على جنازة، وحضرت أخرى، وخاف فوتها يعيد التيمم لهذه. وقالا: لا يعيد؛ بل يصلي بالتيمم الأول.

وفي «المصفى»: الخلاف فيما إذا لم يتمكن من التوضئ بين الصلاتين. أما إذا تمكَّن، ثم فات التمكُّن: يعيد التيمم اتفاقًا. له: أن الضرورة الأولى تمت، وهذه ضرورة أخرى، فيجدد لها التيمم.

ولهما: أن التيمم الأوَّل إنما صح لكونه عاجزًا عن استعمال الماء حكمًا، وهذا المعنى باقٍ في الجنازة الأخرى.

(وَلا يَجُوزُ) التيممُ (فِي الْوَقْتِيَّةِ) أي: في خوفِ فوتِ صلاةِ الوقتِ، (وَالْجُمُعَةِ) أي: وفي خوف فوت صلاة الجمعة؛ لأن للوقتية حَلَفًا، وهو القضاء. وكذا الظهر أصلٌ في الجمعة، وهو مما يُقْضَى، فلم يتحقق فوتُهَا مطلقًا.

(وَالْبِنَاءُ فِيهِ) أي: في العيد (بِالتَّيَمُّمِ: جَائِزٌ) يعني: المتوضؤ لصلاة العيد إمامًا كان أو مقتديًا إن أحدث فيها، وخاف عن فوتها إن توضأ: يجوز أن يتيمم ويبني على صلاته عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز.

قيد بـ«البناء»؛ لأنه لو خاف عن فوتها إن توضأ قبل الشروع: إما لزوال الشمس، أو لعدم إدراكه الإمام: يتيمم، ويشرع اتفاقًا. وقيد بـ«العيد»؛ إذ في غيره: لا يجوز اتفاقًا.

لهما: أنه إن توضأ، فغايته أن يكون لاحِقًا، واللاحق يصلي بعد فراغ الإمام، فلا يخاف عن فوتها في البناء، كما يخاف في الشروع.

وله: أن الخوف باقٍ؛ لأنه يوم ازدحام، ربما يعتريه عارض، فيفسدها.

وفي «المحيط»: الخلاف فيما إذا لم يخف زوال الشمس إن اشتغل بالوضوء، وإن خاف: يتيمم، ويبني اتفاقًا، /[13ظ] وفيما إذا لم يَرْجُ إدراكَ الإمام، وإن كان يرجو: لا يتيمم اتفاقًا.

فإن قلت: الخلاف في بناء المتوضئ، ولهذا قيد بالمتوضئ في «المنظومة»، وذكر صاحب «الهداية»: أنه لو شرع بالتيمم يتيمم، وبنى بالاتفاق؛ لأن الوضوء لو وجب عليه كان واجدًا للماء في صلاته فيفسد، وكان ينبغي للمصنف أن يقول: «وبناء المتوضئ فيه بالتيمم جائز»؟

قلتُ: أطلق البناء بناءً على ما قاله بعض المتأخرين: إذا شرع صلاة العيد بالتيمم فأحدث، فهو على خلاف أيضًا، وليس هذا كواجد الماء في صلاته؛ لأنه صار محديثًا بالحدث السابق لبطلان الحَلَفِ بالقدرة على الأصل. وفي المسألة المذكورة: لم ينتقض التيمم بقدرة الأصل؛ بل بالحدث الطارئ، كذا في «الكفاية».

(وَنَكْتَفِي لِوَاجِدِ مَاءٍ غَيْرِ كَافٍ) لرفع الحدث (بِالتَّيَمُمِ) متعلق بقوله: «نكتفي»، يعني: إذا وجد المحدِثُ ماءً لا يكفي لطهارته: يجوز له التيمم عندنا. وقال الشافعي: يَغْسِلُ به ما تَيَسَّرَ من أعضائه، ثم يتيمم.

له: أنه ماء مقدور الاستعمال، فيجب استعماله بقدر ما أمكن.

ولذا: أن ذلك الماءَ في حكم المعدوم؛ لأنه لا يكفي لرفع الحدث، وفي استعماله جمعٌ بين الأصل والخلف، وذا غير جائز. (وَنَعْتَيِرُ الْأَغْلَبَ مِنَ الْجَرِيحِ وَالصَّحِيحِ: فَيَتَيَمَّمُ أَوْ يَغْسِلُ) يعني: من كان أكثر ما يجب غسله جريحًا يتيمم فقط جنبًا كان أو مُحدِثًا. وإن كان أكثره صحيحًا يغسِل الصحيحَ فقط، ويمسح الجبائر المشدودة عندنا. الجار والمجرور حالٌ من «الأغلب».

(وَلَا نُوزَعُ) بالنون نفي لقول الشافعي. ويجوز أن يكون بالياء عطفًا على قوله: «فيتيمم»، يعني: عنده يغسِل الأعضاء الصحيحة، ويتيمم للجريحة. ثم الكثرة معتبرة في نفس العضو إن كان الأكثر من كل عضو مجروحًا يتيمم، وإن كان صحيحًا يَغْسِلُ. وقيل: معتبرة في عدد الأعضاء، حتى لو كان على رأسه ووجهه ويديه جراحة دون رجليه: يتيمم، وفي عكسه: لا.

له: أن سقوط الغَسل كان لضرورة الضرر في الجريح، ولا ضرورة في الموضع الصحيح، فيجب غَسله.

ولنا: أن للأكثر حكم الكل، ولا وجهَ للجمع بين الأصل والخَلَفِ.

قيد ب«الأغلب»؛ لأنهما إن استويا؟ قيل: يتيمم، وقيل: يغسل الصحيح، ويمسح على الباقي، وهو الصحيح؛ لأنه أحوط.

(وَإِنْ بَقِيَتْ لُمُعَةٌ) يعني: إذا اغتسل الجنب، وبقي على جسده موضعٌ لم يصبه الماء لعدم وفائه به، (فَتَيَمَّمَ لِلْجَنَابَةِ)؛ لأنها ما أَ ارتفعت، (ثُمَّ أَخْدَثَ فَتَيَمَّمَ لَهُ) أي: لأجل الحدث، (ثَمَّ وَجَدَ مَاءً غَيْرَ كَافٍ لَهُمَا) أي: للمعة مع الوضوء (يُوجِبُ صَرْفَهُ) أي: أبو يوسف صرفَ ذلك الماء (إِلَى اللَّمْعَةِ، وَيُبْقِي تَيَمُّمَهُ لِلْحَدَثِ) يعني: يقول أبو يوسف: تيممه للحدث باقٍ لم ينتقض برؤية هذا الماء.

(وَأَبْطَلَهُمَا) يعني: قال محمد: انتقض تيممه للحدث، وتيممه للجنابة جميعًا. لا يقال: تيمم الجنابة انتقض بالحدث؛ لأنه إلى الماء (فَيَصْرِفُهُ إِلَيْهَا) أي: يَصرف الرجل إنما ينتقض في حق جواز الصلاة، لا في حق ارتفاع الجنابة؛ لأنه باقٍ إلى وقت القدرة على الماء، (فَيَصْرِفُهُ إِلَيْهَا) أي: يَصرف الرجل ذلك الماءَ إلى المعة عند محمد، كما قاله أبو يوسف؛ لأن الجنابة أغلظ الحدثين، فإزالتها أهم، (وَيَتَيَمَّمُ لَهُ) أي: للحدث.

قيد بقوله: «غير كاف»؛ لأنه لو كفي لهما جميعًا يبطل التيممان اتفاقًا. وإن لم يكف واحدًا منهما لا يبطلان اتفاقًا. وإن كافيًا لواحد منهما على التعيين دون الآخر يَصْرفُهُ إلى ما يكفي له اتفاقًا.

فمحل الخلاف: أن يكفي الماء لواحد منهما أيهما كان، فعلى هذا في قوله: «غير كاف لهما» نظر؛ لأنه متناول لما إذا كان الماء يكفي لأحدهما عينًا دون الآخر، وذا ليس محل الخلاف كما سمعتَ.

ولو قال: «ثم وجد ماء يكفي لأحدهما»، لكان أولى.

اعلم: أن موضعَ الخلاف في الحقيقة، هو بقاء تيمم الحدث مع وجود الماء. قال أبو يوسف: يبقى؛ لأن الماء لما استحق صرفه إلى اللمعة صار كالمصروف فيها، كما أن المستحق للشرب كالمعدوم في حق الوضوء. وقال محمد: لا يبقى؛ لأنه قَدَرَ على الماء في حق كل واحدٍ منهما، فصار كجماعة المتيممين وجدوا ماءً يكفي لواحد منهم يبطل تيمم الكل.

قال المصنف في «شرحه»: إنما قال: يوجب صرفَهُ إلى اللمعة بالياء وإن كان الصرف إليها واجبًا بالإجماع؛ لأن المراد هو المجموع المركّب من الصرف إليها مع الحكم ببقاء تيمم الحدث مع وجود الماء، ويدل عليه قوله: «وأبطلهما فَيَصْرِفُهُ إليها».

أ**قول**: لا فائدةَ في هذا التطويل، لو قال: «يجب صرفه إليها»، وطرح قوله: «فيصرفه إليها»، لكان أوجز.

(وَلَوْ لَمْ يَتَيَمَّمْ لِلْحَدَثِ يُجِيزُ تَقْدِيمَهُ عَلَى الصَّرْفِ إِلَيْهَا، وَمَنعَهُ). هذه فرع للمسألة السابقة، يعني: في الصورة المذكورة: يجوز أن يتيمم للحدث قبل أن يَصْرِفَ الماء أوَّلًا إلى اللمعة عند أبي يوسف. وعند محمد: لا يجوز حتى يَصْرِفَ الماء أوَّلًا إلى اللمعة دليل كل واحد منهما /[14و] مذكور فيما سبق.

# (فصل) في المسح على الخفين

(يُمْسَحُ الْخُفُّ لِحَدَثٍ أَصْغَرَ) قيَّد به احترازًا عن الحدث الأكبر. صورته: توضأ ولبس جوربين مجلَّدين، ثم أجنب ليس له أن يَشُدَّهُمَا، ويَغْسِلُ سائرَ جسده مضطجِعًا، ويمسح عليه، كذا في «الكفاية».

> وقيل: صورته: مسافر لبس خفيه على وضوء، فأَجْنَبَ فتيمم للجنابة، ثم أحدث، فتوضأ: لا يجوز له المسح. (بَعْدَ اللُّبْسِ عَلَى طَهَارَةِ كَامِلَةٍ).

44

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: نفي.

(وَنَشْتَرِطُ إِكْمَالَهَا قَبْلَ الْحَدَثِ لَا قَبْلَ اللَّبْسِ) يعني: كمال الوضوء شرطٌ عند الحدث عندنا، وعند اللبس عند الشافعي، حتى مَنْ تَوَضَّأُ ولبس أحد خفيه حين غَسَلَ إحدى رجليه، ثم لبس الآخر: لا يجوز المسح عنده، ويجوز عندنا.

له: أن المسح ثبت مخالِفًا للقياس، فيُرَاعَى جميعُ ما وَرَدَ به النصُّ، وهو اللبس على طهارةٍ كاملةٍ.

ولنا: أن الخف مانعٌ حلول الحدث بالقَدَمِ، فيُرَاعَى كمالُ الطهارة وقتَ المنع.

(وَأَجَازُوهُ لِلْمُقِيمِ) قال مالك: لا يجوز المسح للمقيم؛ لأنه رخصةٌ لدفع الضرر، وأنه في السفر أظهر، فيختص بالمسافر كالإفطار والقصر.

اعلم: أن المسح رخصة، وهي ما تغير من عُسْرٍ إلى يُسْرٍ بواسطةِ عذرٍ في المكلَّف، يَسْقُطُ به الغَسل ما دام الخف في رجله، فإذا نزعه وغَسَلَ رِجْلَهُ أخذًا بالعزيمة يُثَابُ عليه.

(وَلَمْ يُطْلِقُوا مُدَّتَهُ) يعني: مدة المسح مقيَّدةٌ بزمان معيَّن عندنا، وعنده: غيرُ مقيَّد.

 $^{1}$ . قوله صلى الله عليه وسلم لعمار: «إذا كنتَ في سفر فامسح ما بدا لك $^{1}$ .

(فَقَدَّرُوهَا لِلْمُقِيمِ يَوْمًا وَلَيْلَةً، وَلِلْمُسَافِرِ ثَلَائَةً أَيَّامٍ بِلَيَالِيهَا) لقوله صلى الله عليه وسلم: «يمسح المقيم يومًا وليلة، والمسافر ثلاثة أيام بلياليها»<sup>2</sup> (مِنْ حِينِ الْحَدَثِ) يعني: يعتبر ابتداء مدة المسح من وقت الحدث بعد اللبس؛ لأن الخف إنما يَعْمَلُ عملَهُ عند الحدث، وهو المنغ عن حلوله بالقَدَم، فيعتبر مدته منه، وهذا مذهب العامة. وفيه احتراز عما قيل: يعتبر المدة من وقت اللبس؛ لأن جواز المسح بسببه.

(وَيُمْسَحُ) المتوضؤ (أَعْلَا الْخُفِّ) أي: ظاهره (خُطُوطًا) نصبٌ على الحال، أي: مخطوطًا (بِالْأَصَابِعِ) لما روي عن علي رضي الله عنه أنه قال: «رأيتُ النبي صلى الله عليه وسلم يمسح على ظاهر خفيه خطوطًا بالأصابع». 3 وفيه إشارة إلى أنه يُفَرِّجُ أصابعة وقتَ الْمَسْح. (إِلَى السَّاقِ) وفيه دلالة على استحباب البداية من أصابع الرجل كالغَسْلِ.

(وَلَمْ يَسُنُّوا مَسْحَ أَسْفَلِهِ). قال مالك والشافعي: يَمْسَحُ أَسفلَ الخف أيضًا بأن يضع يمينه على ظاهر الخف، فيَجُرُّهُ إلى الساق، ويضع يساره على مؤخَّر أسفله، فيَجُرُّهُ إلى الأصابع، لما روي أنه صلى الله عليه وسلم: «مسح أعلى الخف وأسفله». 4

ولنا: ما تقدُّم من حديث على رضى الله عنه.

(وَيُقَدَّرُ) على بناء المجهول (الْفَرْضُ) أي: ما هو المفروض من المسح (بِقَدْرِ ثَلَاثِ أَصَابِعَ مِنَ الْيَدِ) في كل رِجْلٍ، حتى لو مسح على إحدى رجليه مقدارَ إصبعين، وعلى الأخرى مقدارَ أربع: لا يجزئه. إنما اعتبرت من اليد؛ لأنها آلةُ المسح، وأكثرُ أصابعها تقوم مقام كلها. وفيه احتراز عما قال الكرخي: المعتبر أصابعُ الرجل، كما في الخرق.

(وَمَنَعْنَا الْمَعْدُورَ) أي: الذي لبس خفيه على العذر من سيلان الدم ونحوه، سيجيء تعريف المعذور في فصل الحيض (مِنْهُ) أي: من المسح (خَارِجَ الْوَقْتِ إِلَى تَمَامِهَا) أي: تمام مدة المسح.

له: أن طهارة المعذور طهارة كاملة في حقه، حتى جازت صلاته، وكان لبسه على طهارة كاملة، فيمسح كالصحيح.

**ولنا**: أن طهارته ضرورية؛ لأنها حاصلة مع ما ينافيها، وإنما اعتبرت طهارة في الوقت لضرورة أداء الصلاة، فإذا خرج الوقت تكون طهارته منتقضة من أوَّل الوقت، فصار لابسًا خفيه على غير طهارة.

اعلم: أن هذا الخلاف فيما إذا كان دم المعذور سائلًا حالَ الوضوء دون اللبس، أو بالعكس، أو في الحالين معًا. وأما إذا كان منقطعًا فيهما يمسح إلى تمام المدة اتفاقًا.

<sup>1</sup> الطحاوي، شرح معاني الآثار، 79/1؛ السرخسي، المبسوط، 99/1.

<sup>.</sup>  $^2$  صحيح مسلم، الطهارة  $^{85}$  سنن الترمذي، الطهارة  $^{71}$  سنن النسائي، الطهارة  $^{99}$  سنن ابن ماجه، الطهارة  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سنن أبي داود، الطهارة 63؛ سنن الدارقطني، 378/1، بغير لفظ خطوطًا بالأصابع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الترمذي، الطهارة 72؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 85.

(وَالْجَوْرَبُ لَا يُمْسَحُ عَلَيْهِ) عند أبي حنيفة (إِلَّا مُجَلَّدًا) يقال: «جورب مجلَّد»: إذا وضع الجلد على أعلاه وأسفله، و «جورب منعل»: إذا وضع الجلد على أسفله كالنعل.

(وَأَجَازَاهُ عَلَى الثَّخِينِ) الغيرِ المجلَّد (الْمُسْتَمْسِكِ عَلَى السَّاقِ) من غير ربطٍ. هذا الوصف بيان لمعنى الثخين. قيد به؛ لأن الجوربَ لو كان رقيقًا: لا يجوز المسح عليه اتفاقًا.

لهما: ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم: «مسح على جوربيه». أ

وله: أن المسح ورد في الخف على خلاف القياس، والجورب ليس في معناه؛ لأنه لا يمكن مواظبةُ المشي فيه إلا إذا كان مجلَّدًا، فيكون كالخف، وما روياه محمول عليه.

(وَالْأَصَحُ رُجُوعُهُ) وهو ما حكي في «المبسوط»: أن أبا حنيفة في مرضه مسح على جوربيه، ثم قال لعُوَّاده: فعلتُ ما كنتُ أمنع الناسَ منه، فاستدلوا به على رجوعه، وعليه الفتوى.

قال المصنف في «شرحه»: اكتفى بذكر المجلَّد مع أن المنعل كذا؛ لأن الإجزاءَ فيه يدل على الإِجْزَاءِ في المنعل لاشتراكهما<sup>2</sup> في إمكان المشي /[14ظ].

أقول: ذِكْرُ المنعَّل مكانَ المجلَّد، والاكتفاءُ به كان أولى؛ لأن المنعَّل أَدْوَنُ من المجلَّد، فإذا عُرِفَ جَوَازُ المسح في الأَدْوَنِ يُعْرَفُ جوازُهُ فيما فوقه، ولا يكون كذا في العكس.

(وَلا يُمْسَحُ عَلَى الْعِمَامَةِ، وَالْقَلْسُوَةِ، وَالْبُرْقَعِ) بضم القاف وفتحها: أي: الخمار (وَالْقَفَّارَيْنِ) وهو بضم القاف وتشديد الفاء: ما يعمل لليدين، ويُحْشَى بقُطْنٍ يلبس من البرد. وإنما لم يجز في هذه الأشياء؛ لأن المسحَ لدفع الحرج، ولا حرج في نزع هذه الأشياء.

(وَنُجِيزُهُ عَلَى الْمُوقَيْنِ) الْمُوق: هو الجرموق الذي يلبس على الخف، ويكون من أديم؛ إذ لو كان من الكرباس: لا يجوز المسح عليه، إلا أن يكون رقيقًا يصل البلل إلى ما تحته من «الحقائق». يعني: إذا لبس الخفين على طهارة، ولم يكن مَسَحَ عليهما مع كونهما صالحين لذلك، فلبس الموقين عليهما يجوز المسح على الموقين عندنا؛ بل يجب إذا لم ينزعهما؛ لأنه لو أدخل يده في الجرموقين، ومسح على الخفين: لا يجوز. وقال الشافعي: لا يجوز المسح على الموقين.

إنما قيَّدْنَا بالقيود المذكورة؛ لأنه لو كان مَسَحَ على الخفين، أو أحدث بعد لبسهما، ثم لبس الجرموقين: لا يجوز المسح عليهما بالاتفاق؛ لأن الموق حينئذ لا يكون تبعًا للخف. وإن لم يكن خفاه صالحين للمسح لخرقهما يجوز على الموقين اتفاقًا، كذا في «الكافي».

نقل من «فتاوى الشاذي»: أن ما يلبس من الكرباس المجرَّد تحت الخف يَمْنَعُ المسحَ على الخف لكونه فاصلًا، وقطعة كرباس تُلَفُّ على الرِّجُل لا تمنع؛ لأنها غير مقصودة أللبس؛ لكن يفهم مما ذكر في «الكافي»: أنه يجوز المسح؛ لأن الخف الغير الصالح للمسح إذا لم يكن فاصلًا، فأن لا يكونَ الكرباس فاصلًا أولى.

له: أن الجرموق بدل عن الخف، والخف بدل عن الرجل، ولو جُوِّزَ المسحُ على الجرموق يكون للبدل بدل، والأصل عدمه. ولنا: ما روي: أن النبي صلى الله عليه وسلم «مسح على الجرموق»، <sup>4</sup> فيجوز المسح عليه، كما جاز على خف ذي طاقين. وفي «الخلاصة»: المسح على الخفاف المتخذة من اللبود: يجوز، ومن الكرباس: لا يجوز. والخف على الخف كالجرموق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند عبد بن حميد، 152/1؛ المعجم الأوسط، 112/3؛ الطحاوي، شرح معاني الآثار، 97/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: أي: اشتراك الجورب المجلد والمنعل.

 $<sup>^{3}</sup>$  د: لأنها غير مقصودة.

<sup>4</sup> الطبراني، مسند الشاميين، 1/127.

(وَأَعَدْنَاهُ مُطْلَقًا لِنَزْعِ أَحَدِهِمَا) يعني: مَن لبس الموقين على الخفين، ومسح عليهما، ثم نزع أحد الموقين: يعيد المسحّ على الموق الباقي عندنا في ظاهر الرواية. وفي رواية أخرى: ينزع الموق الباقي، ويمسح على الخفين. وهذا معنى قيد الإطلاق، كذا ذكره المصنف في «شرحه». يعني: يعاد المسح على الخف، والموق الباقي في ظاهر الرواية، وعلى الخفين في الرواية الأخرى، فيكون الإعادة ثابتةً عندنا مطلقًا. وقال زفر: يعاد المسح على الخف لا على الموق الباقي.

قيد بـ«نزع أحدهما»؛ لأن الموقين لو نُزِعَا: يُعاد المسح على الخفين اتفاقًا.

أقول: محل الخلاف المسح على الموق؛ لأن الخف المنكشف ممسوح اتفاقًا. فلو طرح قيدَ الإطلاق، وقال: «وأعدناه على الموق لنزع أحدهما»، لكان أحسن؛ لكون معنى الإعادة مستقيمًا في الموق، وأَبْيَنَ لكون محل الخلاف معلومًا.

له: أنه لو مسح على أحد الجرموقين في الابتداء، وعلى أحد الخفين: جاز، ففي حالة البقاء أولى.

ولنا: أن الجرموقين كالخفين، ولو نزع أحدَ الخفين بطل مسحه على الآخر، فكذا هذا.

(وَنُجِيرُهُ مَعَ يَسِيرِ الْحَرْقِ) أي: خرق الخف. وقال الشافعي: لا يجوز؛ لأن البادي<sup>1</sup> من القدم لَمَّا وجب غَسله لحلول الحدث به يجب غَسل الباقي لامتناع جمع المسح مع الغسل.

ولنا: أن الخفافَ لا يخلو عن خرق يسير عادةً، فلو اعتبر ذلك، لأُدَّى إلى الحرج.

(وَمَنَعُوهُ مَعَ ظُهُورِ قَدْرِ قَلَاثِ أَصَابِعَ أَصْغَرِهَا) بالجر بدل عن أصابع، يعني: إذا وقع الخرق في الخف غير مقابل للأصابع، فإنما يمنع عن المسح عند الثلاثة إذا كان بحيث يَظهر منه قدرُ ثلاث أصابعَ صغارِ بكمالها.

وإنما جعلوا الفاصل بين اليسير والكبير قدرَ ثلاث أصابع؛ لأن الأصابع أصل في القدم، حتى يجب بقطعها الدية بلا رِجل، والثلاث أكثرُها، وللأكثر حكم الكل.

وأما إذا وقع الخرق في مقابلة الأصابع، فالمعتبر فيه ظهور ثلاث أصابع مما وقعت في مقابلة الخرق لا ظهور مقدار ثلاث أصابع <sup>2</sup> صغارٍ؛ لأن كل إصبع أصل في موضعها، فلا يقدر بغيرها، كذا في «الفتاوى الظهيرية». هذا إذا كان الخرق في غير موضع العَقِب. وإن كان في موضعه لا يمنع ما لم يظهر أكثر العَقِب.

والخرق فوق الكعب: لا يمنع؛ إذ لا عبرة للبسه، كذا في «الخانية».

وذكر في «المحيط»: الخرق الكبير إذا كان ما تحته مرئيًّا: يمنع. وإن لم يكن بأن كان الخف صُلْبًا: لا يمنع. وإن كان يبدو حالَ المشي لا حالَ وضع القدم: يمنع؛ لأن الخف للمشي.

(لا أَكْثَر الْقَدَم) هذا بيان أن المانع عند مالك ظهور أكثر القدم.

له: أن المقصودَ من لبس الخف، هو المشي معه، والخرقُ الكبيرُ لا يمنعه، فيجوز المسح عليه، بخلاف ظهور أكثر القدم.

ولنا: أن الحدث لا يتجزأ، فإذا ظهر بعضُ القدم حل به الحدثُ، ويَحُلُّ بباقيه. وأما القليل: فإنما لم يمنعه؛ لأن الخفاف لا تخلو عنه غالبًا، فيفضى نزعها إلى الحرج.

(وَتُجْمَعُ الْخُرُوقُ مِنْ وَاحِدٍ) أي: من خف /[15و] واحد، بحيث لو كانت مقدارَ ثلاث أصابع: لا يجوز المسح (فَقَطْ) أي: لا يجمع من خفين؛ لأن الخرق في أحدهما لا يمنع قطع السفر بالخف الآخر، فاعتبر كل خف على حدة. ثم الخرق الذي يجمع ما يدخل فيه الْمِسَلَّة وما دونه لا يعتبر إلحاقًا له بمواضع الخرز.

(وَيَنْقُضُهُ) أي: المسح:

[1.] (نَاقِضُ الْوُضُوءِ)؛ لأنه بدل عن العَسْل.

- ح - أصابع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: أي: ظاهر.

[2] (وَكَذَا إِخْرَاجُ الْعَقِبِ) بكسر القاف، وهو مؤخَّر القدم: ينقضه عند أبي حنيفة؛ لأن ما فوق الكعب من الخف لا اعتبار له، فإذا خرج العَقِبُ أو أكثره عن موضعه يكون في حكم الظاهر، فيَسْرِي الحدث إليه.

ذكر في «الكفاية»: إذا كان صدرُ القدم في موضعه، والعَقِبُ يخرج، ويدخل لسعة الخف لا ينقض مسحه.

وفي «المصفي»: هذا يشير إلى أن الْمِسَلَّةَ فيما إذا أراد نزع الخف قصدًا، فنزع بعضَ القدم، ثم بدا له فترك.

(وَيَعْتَبِرُ خُرُوجَ الْأَغْلَبِ) يعني: اعتبر أبو يوسف في كون خروج القدم ناقضًا؛ لأنه أكثر القدم؛ لأن للأكثر حكم الكل.

(وَأَجَازَهُ لِبَقَاءِ الْمُمْكِن) يعنى: قال محمد: إذا بقى فى محل المسح مقدارُ ثلاث أصابع من أصابع الرِّجْل، وهو المراد من الممكن: لم ينتقض المسح؛ لأن المعتبر هو محلُّ الفرض، وعليه أكثر المشايخ.

(وَيَغْسِلُ قَدَمَيْهِ فَقَطْ لِمُضِيِّ الْمُدَّةِ) يعني: إذا مضى مدة المسح: ينتقض مسحه، فيغسل قدميه لسراية الحدث السابق إليهما، ولا يعيد الوضوء؛ لأنه ليس بحدث مبتدأ، حتى يجب غَسل باقي الأعضاء.

(وَنُجِيزُ<sup>1</sup> لِسَفَرِهِ الطَّارِئِ إِتْمَامَ مُدَّتِهِ) يعني: المقيم إذا سافر بعد ما أحدث قبل استكمال مدة المقيم: تتحول مدته إلى مدة السفر عندنا. وعند الشافعي: لا يتحول.

وإنما قيدنا بهذين القيدين؛ لأنه إن سافر على الطهارة التي لبس خفيه: يتحول مدته إلى مدة السفر بالسفر اتفاقًا. وإن سافر بعد ما أحدث واستكمل مدة المقيم: لا يتحول اتفاقًا.

له: أن المسح عبادة، فإذا شرع فيها على حكم الإقامة: لا يتغير بالسفر كمقيم شرع في الصوم، ثم سافر، فإنه يتم صومه.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «يمسح المسافر ثلاثة أيام ولياليها»،<sup>2</sup> وهو في الصورة المذكورة مسافر، فيتم مدته.

(وَيَجُوزُ بِالْعَكْسِ) يعني: إذا كان مسافرًا، ثم أقام أتم مدةَ الإقامة؛ لأن رخصة السفر لا يبقى بدونه.

(وَمَسْحُ الْجَبِيرَةِ) وهي العود التي يُجْبَرُ بها العظم المكسور (وَإِنْ شُدَّتْ عَلَى غَيْر وُصُوءٍ). إنما لم يشرط فيها الطهارة، كما شرطت في الخف؛ لأن الجبيرة يُرْبَطُ حالَ الضرورة، فاشتراط الطهارة فيها مُفْض إلى الحرج (مُسْتَحَبُّ) عند أبي حنيفة؛ لأن غسل ما تحت الجبيرة ليس بفرض، فكذا المسح عليها.

(وَقَالَا: وَاجِبٌ)؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر عليًّا أن يمسح على جبيرته، حين انكسر إحدى زَنْدَيْه يوم أُحُدٍ، والأمر للوجوب.

قيل: يمسح ثلاث مرات. والأصح أنه يكتفي بواحدة. هذا إذا لم يضره المسح. ولو ضره لا يمسح اتفاقًا.

وفي «المنظومة»: إشارة إليه، والمراد منه: الضرر المعتبر؛ لأن العمل لا يخلو عن أدني ضرر، وذلك لا يبيح التركَ عندهما.

(وَ**وَيلَ**: الْوُجُوبُ وَفَاقٌ) يعني: مسح الجبيرة واجب عنده كما قالا، وهو الصحيح. وبقى الخلاف في خرقة الجراحة. إنما وجب مسحها عندهما؛ لأنها بمنزلة الخف على الرَّجْل، فلا يسقط بلا عذر.

وفي «المحيط»: إنما يجوز المسح على خرقة القرحة إذا كان مضرًا على القرحة، وإن كان غير مضر: لا يجوز المسح على خرقتها.

(وَيَبْطُلُ بِالسُّقُوطِ) أي: المسح بسقوط الجبيرة (لِبُرْءٍ) أي: لبرء الجراحة، حتى لو كان في الصلاة استقبل؛ لأنه قدر على الأصل، فبطل البدل.

قيَّد به؛ لأنها لو سقطت، لا عن برء لا يبطل لقيام العذر. وفيه إشارة إلى أن هذا المسح غير موقَّت.

<sup>1</sup> ح: نجيزه.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، الطهارة 85؛ الطحاوي، شرح معانى الآثار، 83/1.

<sup>3</sup> مسند الربيع بن حبيب، 62/1؛ معرفة السنن للبيهقي، 41/2.

(وَيَمْسَحُ الْمُفْتَصِدُ، وَالْجَرِيحُ عَلَى جَمِيعِ الْعِصَابَةِ) وإن زادت على الجراحة؛ لأنها لا يعصب على وجه يَنْحَصِرُ على موضع الجراحة؛ بل يدخل ما حولها تحت العصابة. ولو بدَّلها بأخرى، ولم يُعِدْ عليها المسح أجزأه، فصار كما لو مسح رأسه ثم حلق.

ولو مسح على جبيرة إحدى رجليه، ولبس الخف على الأخرى على طهارة: ليس له أن يمسح عليه؛ لأن المسح على الجبيرة كالغَسل لما تحتها، فصار جامعًا بين الغَسل والمسح، وذا لا يجوز، كذا في «الخانية».

(إِنْ ضَرَّهُ حَلَّهَا) وإن لم يضره الحل يمسح على الخرقة التي على الجراحة، ويَغْسِلُ حواليها.

# (فصل) في الحيض والاستحاضة والنفاس وأحكامها

الحيض في اللغة: خروج الدم.

وفي الشرع: دم ينفضه رحم المرأة السليمة عن الداء، وسن الإياس، وهو ستون سنة عند الأكثر، وعن الولادة والصِّغرِ.

عُلِمَ من القيد الأوَّل: أن ما لا يكون من الرحم ليس بحيض.

وعن الثاني:  $^{1}$  أن ما ينفضه الرحم لمرض ليس بحيض.

وعن الثالث:² أن ما رأته بعده لا يكون حيضًا في ظاهر المذهب. والمختار أن ما رأتها إن كان دمًا قويًا كان حيضًا.

وعن الرابع:<sup>3</sup> أن ما رأته النفساء ليس بحيض.

وأراد من الخامس: 4 أن لا تبلغ تسع سنين؛ لأنها لو رأته بعدها يكون حيضًا.

(تَقْضِي الْحَائِضُ الصَّوْمَ) إذا طَهُرَتْ (لَا الصَّلَاةَ) لما قالت عائشة رضي الله عنها: «كنا على عهد /[15ظ] رسول الله صلى الله عليه وسلم نقضى صيام أيام الحيض، ولا نقضى الصلاة». 5

(وَلَمْ نُوجِبْ قَضَاءَهَا) أي: قضاء الصلاة حال كونها (مُمْكِنَةً) بكسر الكاف (فِي أُوَّلِ الْوَقْتِ لِطُرُوِّهِ) أي: لعروض الحيض، يعنى: إذا حاضت بعد ما مضى من الوقت قدر ما يسع فيه فرضه: لم يجب قضاؤها عندنا، خلافًا للشافعي.

له: أن الخطاب متوجّه في أوَّل الوقت، ولهذا لو أدَّت في أوَّله يقع فرضًا، وإذا ثبت الوجوبُ لم يبطل باعتراض الحيض، كما لو اعترض بعد الوقت.

ولنا: أن جميعَ الوقت صالح للأداء، ولهذا لو صلَّت في آخره لا تكون قاضية، فإذا فات الأداء في أوَّل الوقت توجَّه الخطابُ إلى الجزء الثاني والثالث إلى آخر الوقت، فإذا اعترض الحيض في وقت الوجوب: لم تجب، كما لو استوعب الوقتَ.

(وَنَعْكِسُ) الحكم السابق (لَوْ بَقِيَ مِنْهُ بَعْدَ الأَهْلِيَّةِ) أي: من الوقت بعد أهلية الحائض للصلاة (قَدْرُ التَّحْرِيمَةِ) يعني: لو طَهُرَتِ الحائضُ، وقد بقي من الوقت مقدار التحريمة: يجب قضاءُ تلك الصلاة عندنا، خلافًا للشافعي. هذا إنما يصح أن لو حصلت الأهلية بالانقطاع على العشرة. فأما لو حَصَلَتْ على أقلَّ منها لا يجب عليها قضاءُ الصلاة، إلا إذا بقي من وقتها بعد الأهلية ما يسع العُسْلُ والتحريمةُ.

له: أنها غيرُ قادرة على الأداءِ، فتسقط الصلاةُ، وإلا يكون تكليفًا بما لا يطاق.

ولنا: أن القدرة شرط لحقيقة الأداء، وههنا وجبت؛ ليظهر أثرُ الوجوب في القضاء، وتَوَهُّمُ القدرة بامتداد الوقت كافٍ في وجوب الأداء، وبالعجز الحالي انتقل إلى القضاء، كمن حلف بأن يمس السماءَ انعقد يمينُهُ لإمكانه، وحنث لعجزه الحالي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: داء.

<sup>2</sup> وفي هامش ح: إياس.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: ولادة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> وفي هامش ح: صغر.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الحيض 20؛ صحيح مسلم، الحيض 69.

(وَلَوْ طَهُرَتْ، وَقَدْ بَقِيَ مِنْ وَقْتِ الْعَصْرِ أَوْ الْعِشَاءِ قَدْرُ صَلَاةٍ وَرَكْعَةٍ نُلْزِمُهَا بِهِمَا) أي: الطاهرة بأداء العصر والعشاء فقط (لا بِالظُّهْرِ وَالْمَغْرِبِ مَعَهُمَا) يعنى: عند الشافعي: يلزمها قضاءُ الظهر مع العصر، وقضاءُ المغرب مع العشاء.

قيد بقوله: «وركعة»؛ لأنه لو لم يكن مع قدرٍ صلاةِ العصر أو العشاء قدرُ ركعة لا يلزمها الظهرُ والمغربُ معهما في أحد قولي الشافعي.

له: أن الإجماع على جواز الجمع بعرفة والمزدلفة يدل على اتحاد وقت الظهر والعصر، ووقتِ المغرب والعشاء، إلا أنه فرق بينهما في حق الأداء بلا عذر للدلائل الدالة على امتيازهما.

ولنا: أن الأحاديث الدالة على أن الأوقات خمس لا ثلاث، وعلى بيان أوَّل كل وقت منها وآخره. وأما الجمعُ بعرفة والمزدلفة، فثابت بالنص على خلاف القياس لحاجةٍ مخصوصةٍ للحُجَّاج، فلا يتعدى عن مورده.

(أَوْ حَاضَتْ وَقَدْ بَقِيَ) من الوقت (أَقَلُّ مِنْ قَدْرِ أَدَاءِ الْوَقْتِيَّةِ) أي: صلاة ذلك الوقت (نَفَيْنَا الْوُجُوبَ) أي: وجوبَ قضاءِ تلك الصلاة. وقال زفر: يجب قضاؤها.

قيد بد الأقل»؛ لأنه إذا كان الباقي قدرَ ما يسع فيه صلاة الوقت أو أكثرَ: لا يجب قضاؤُهَا اتفاقًا. وهذا الخلاف مبني على أن السببية في الوقت تنتقل عندنا من جزء إلى جزء إلى آخر الوقت. وعند زفر: يستقر في الجزء الذي إن شرع فيه الصلاة يسع أداؤُهَا إلى آخرِ الوقتِ، فالمعتبرُ عنده ذلك الجزء، فإن وُجِدَتْ طاهرةً فيه: تجب عليها الصلاةُ، وبعروض الحيض بعده لا يَسْقُطُ ذلك الوجوبُ، إلا أنه يُشْكِلُ عليه ما إذا أقام المسافر في آخر جزء الوقت، فإن عليه أربع ركعات اتفاقًا، من «المصفى». وعندنا: المعتبر الجزء الأخيرُ من الوقت، فإن وُجِدَتْ فيه طاهرةً: وجب القضاء، وإلا فلا.

(وَمَنَعُوهَا) أي: الحائض من (التِّلَاوَةَ). وقال مالك: يجوز لها القراءةُ؛ لأنها محتاجة إليها، وغيرُ قادرة على رفع الحيض عن نفسها، بخلاف الجنابة لاقتدارها على إزالتها.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئًا من القرآن»، أ والقراءة غير واجبة خارج الصلاة، فكيف تحتاج الحائض إلى القراءة.

(وَقِرْبَانَ مَا تَحْتَ الْإِزَارِ) أي: إزار الحائض (حَرَامٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن وطئها حرام، والاستمتاع بما يُدَانِيهِ ربما يُوقِعُ فيه، فيَحْرُمُ.

(وَحَصَّ شِعَارَ الدَّمِ) أي: قال محمد: يجتنب موضعَ الدم فقط؛ لأن الثابت بالنص حرمتُهُ دون حرمةِ ما سواها. 2

(وَأَجَزْنَاهُ لِلْانْقِطَاعِ) أي: وطءَ الحائض لانقطاع دمها (عَلَى الْغَشَرَقِ) أي: على تمام عشرة أيامٍ (بِدُونِ غُسْلٍ)؛ لأنها تمام مدة الحيض، فبالانقطاع عنها يُعْرَفُ الطهرُ قَطْعًا، (وَعَلَى الْأَقَلِّ بِهِ) أي: وأجزناه للانقطاع على أقل من العشرة بالغُسْلِ، (أَوْ بِمُضِيِّ وَقْتِ صَلَاقٍ). أراد به أدناه، وهو أن يمضي من الوقت قدرُ أن تقدر فيه على الاغتسال والتحريمة، لا أن يدومَ الانقطاعُ من أوّل الوقت إلى آخره، فإذا مضى هذا القدر /[16و] تجب عليها الصلاةُ بلا اغتسال، فيَجِلُ وطئها. هذا إذا انقطع فيما دون العشرة بعد استكمال عادتها؛ لأن الانقطاع لو كان قبله لا يَقْرَبُهَا زوجُهَا، حتى تمضي عادتُهَا لاحتمال بطلان الانقطاع بمعاودة الدم، ولكنها تغتسل وتصلى احتياطًا؛ لأن الانقطاع طُهُرٌ، كذا في «المحيط».

(**لَا بِالْغُسْلِ**) أي: قال زفر: لا يجوزُ وطئها حتى تغتسل (مُ**طْلَقً**ا) أي: سواء انقطع على العشرة أو أقلها، لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾ [البقرة، 222/2].

قلنا: قراءةُ تشديد الطاءِ يدل على ما ذكرتم؛ لكن القراءة بتخفيفها يدل على ما ذكرنا؛ لأنها بمضى وقت صلاة تكون طاهرة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن الترمذي، الطهارة 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: سواه.

(وَحَدُّوا أَقَلَهُ) يعني: لأقل الحيض حدُّ عند علمائنا. وقال مالك: لا حد لأقله؛ لأنه نوعُ حدثٍ، فلا يقدِّرُ أقله بشيء كسائر الأحداث.

(وَلا نُعَينُ يَوْمًا وَلَيْلَةً). وقال الشافعي: أقله يوم وليلة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «دعى الصلاة يوم قرْئكَ». أ

(فَيَحُدُّهُ) أي: يحد أبو يوسف أقل الحيض (بِيَوْمَيْنِ وَأَكْثَرِ) اليوم (الثَّالِثِ)؛ لأن للأكثر حكم الكل، (وَتَمَّمَاهَا بِلَيَالِيهَا) يعنى: قال صاحباه: أقله ثلاثة أيام بلياليها، لقوله صلى الله عليه وسلم: «أقل الحيض ثلاثة أيام، وأكثره عشرة». 2

(وَنُقَدِّرُ الْأَكْثَرَ) أي: أكثر الحيض (بِعَشَرَةٍ) أيام (لَا خَمْسَةَ عَشَرَ). يعني: عند الشافعي: أكثره مقدَّر بخمسة عشر يومًا، لقوله صلى الله عليه وسلم: «تَقْعُدُ المرأةُ شَطْرَ عمرها: لا تصوم ولا تصلي». 3 والشطر هو النصف، فيكون أكثرُ مدة الحيض نصف الشهر؛ لكنه إذا كان تسعةً وعشرين يومًا، فنصفه أربعة عشر يومًا، ونصفُ يوم؛ لكنه كُمِّلَ للضبط.

(فَإِنْ جَاوَزَ) دم الحيض عشرة أيام (رُدَّتْ) الحائضُ (إِلَى عَادَتِهَا)، فما زاد عليها يكون استحاضةً؛ لأن الأصل الجَرْيُ على وفاقِ العادة، وإن لم تتجاوز العشرة، فالزائد على عادتها حيض؛ لكونه في أيام الحيض.

(وَإِنْ ابْتَدَأَتْ مُسْتَحَاضَةً) أي: إن استحاضت مع بلوغها. ابتَدأت بفتح التاء، ومستحاضة مصدر ميمي منصوب على أنه مفعول به (قُلِرَ بِالْعَشَرَةِ) أي: حيضها بعشرة أيام من كل شهر، والباقي استحاضة.

(وَنَتْرُكُ الْإِلْحَاقَ بِالْأَهْلِ) يعني: للشافعي في المبتدأة بالاستحاضة أقوال:

[1.] أحدُها: أن حيضها كحيض نساء عشيرتها، وهذا بعيدٌ جِدًّا؛ لأن ذلك يختلف باختلاف الأغذية والطبائع.

[2] (أو التَّقْديرَ بِالْأَقَلَ) يعنى: ثانيها: أن يكون يوم وليلة من كل شهر حيضًا لها؛ لأنه أقل الحيض، وهو متيقنٌ.

[3] (أَو الْوَسَطِ) يعني: ثالثها: أن يقدر بوسط الأكثر، وهو سبعة أيام؛ لأنه هو الغالب في عادتهن.

(وَنُقَدِّرُ أَكْثَرَ النِّفَاسِ الدَّمِ الْمُتَعَقِّبِ لِلْوِلَادَةِ) وهو بالجر بدل عن النفاس، وبيانٌ له (بِأَرْبَعِينَ) يومًا لقول أم سلمة سألتُ النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ أربعين يومًا »، \* (لَا سِتِّينَ) يعني: قال الشافعي: أكثره ستون يومًا، لقول الأوزاعي: «عندنا امرأة ترى النفاس شهرين». 5

(وَتَرَكُوا اسْتِعْلَامَهُ مِنَ النِّسَاءِ). قال مالك: تسأل النساء عن قدر النفاس؛ لأنه يُعْرَفُ من جهتهن، ولا نص فيه.

(وَلَا حَدَّ لِأَقَلِّهِ) أي: لأقل النفاس اتفاقًا.

(وَجَعَلَهُ) أي: محمد: النفاس في ولادة التوأمين، وهما الولدان اللذان لا يكون بينهما ستة أشهر (مِنَ الْوَلَدِ الْأَخِيرِ)، وجعلاه من الأوَّل.

له: أنها حامل، والحامل لا يكون نفساء، كما لا يكون حائضًا، ولهذا انقضت العدة بالأخير اتفاقًا.

ولهما: أن النفاس هو الدم الخارج عقيب الولادة، فيكون من الأوَّل بخلاف الحيض؛ لأن فم الرحم ينسد بالحبل، فلا يكون المرئي بعده دم حيض، وبخلاف انقضاء العدة؛ لأنه متعلِّق بفراغ الرحم، ولا فراغ مع بقاء الولد.

(وَنَجْعَلُ مَا تَرَاهُ الْحَامِلُ) من الدم في أيام عادتها (اسْتِحَاضَةً لَا حَيْضًا) أي: قال الشافعي: إنه حيض؛ لأنه دمٌ خارجٌ من الرحم وقتَ العادة، فيكون حيضًا كالحائل.

<sup>1</sup> الطحاوي، شرح معاني الآثار، 59/3. وانظر أيضًا: صحيح البخاري، الحيض 24؛ مسند أحمد بن حنبل، 42/6، 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن الدارقطني، 389/1؛ المعجم الأوسط، 189/1. وقال ابن القيم: ليس فيها شيء صحيح بل كله باطل. انظر: المنار المنيف، ص 122.

<sup>3</sup> قال البيهقي في معرفة السنن، 145/2: فقد طلبته كثيرًا فلم أجده في شيء من كتب أصحاب الحديث. وانظر أيضًا: على القاري، الأسرار المرفوعة، ص 165.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الطهارة 122؛ سنن الدارقطني، 409/1، 412.

<sup>5</sup> الزيلعي، تبيين الحقائق، 1/68.

ولنا: أن الحيض دم الرحم، وبالحبل ينسد فم الرحم، فكيف كانت كالحائل.

وفي «المصفي»: ذكر في «خلاصتهم»: لا تنقضي العدة بذلك الحيض عنده.

قيدنا بقولنا: «في أيام عادتها»؛ لأن ما رأته الحامل في غيرها استحاضة اتفاقًا.

(**وَلَوْ تَخَلَّلَ طُهْرٌ فِي الْأَرْبَعِينَ: فَهُوَ نِفَاسٌ)** يعني: الطهر الذي رأته النفساء بين الدمين فاسد، والكل نفاس عند أبي حنيفة.

(وَجَعَلَا مَا بَعْدَ أَقَلِهِ) أي: أقل الطهر (وَيُقَدَّرُ بِحَمْسَةَ عَشَرَ) يومًا. هذه جملة معترضة مُبَيِّنَةٌ لأقل مدة الطهر (حَيْضًا). وهو مفعولُ ثانٍ لد (جعلا»، يعني: قالا: الطهر المتخلل إن كان خمسة عشر يومًا يكون فاصلًا، وما بعده يكون حيضًا، (إنْ صَلَحَ) أن يكون حيضًا بأن كان ثلاثة أيام ولياليها، وإلا كان استحاضةً.

وفي «الصحاح»: «صَلَحَ يَصْلُحُ» مثل: «دَحَلَ يَدْخُلُ».

وفي «المصفى»: صورة المسألة: مبتدأة بلغت بالحبل، فرأت بعد الولادة خمسة دمًا، وخمسة عشر طهرًا، ثم خمسة دمًا وخمسة عشر طهرًا، واستمر بها الدم، فنفاسها خمسة وعشرون، وطهرها خمسة عشر، وحيضها عشرة من أوَّل /[16ظ] الدم الذي استمر. وقالا: نفاسها خمسة، وطهرها خمسة عشر، وحيضها خمسة.

لهما: 1 أن الطهر تام، فيكون فاصلًا بين النفاس والحيض، كما كان فاصلًا بين الدمين في الحيض.

وله: أن الطهر وإن تم في نفسه؛ لكنه وُجِدَ في محل الدم، وهو أيام النفاس، وإحاطة الدم، فغلب المحلُّ عليه.

(وَجَعَلَ الشَّلَاثَةَ) أي: محمد ثلاثة أيام (فِي الْحَيْضِ فَاصِلَةً) أي: طهرًا (إِنْ زَادَتْ عَلَى الدَّمَيْنِ)، كما إذا رأت يومًا دمًا، وثلاثة أيام طهرًا، ويومًا دمًا.

(وَقَالَا: مَا تَخَلَّلَ فِي مُدَّتِهِ) أي: مدة الحيض (تَبَعٌ) للدم (مُطْلَقًا) أي: سواء كان الطهرُ غالبًا على الدمين، أو مغلوبًا، أو مساويًا.

قيد أيامَ الانقطاع بـ«الثلاثة»؛ لأنها لو كانت أقلَّ منها لا تَفْصِلُ اتفاقًا، كما إذا رأت مبتدأةٌ يومًا دمًا، ويومين طهرًا، ويومًا دمًا. فهذه الأربعةُ حيض اتفاقًا.

وقيد به (زيادتها على الدمين»؛ لأنها إن كانت متساوية بالدمين، أو مغلوبة عنهما لا تكون فاصلة اتفاقًا، كما إذا رأت يومين دمًا، وثلاثة أيام طهرًا، ويومين دمًا، فالسبعة حيضٌ. وكذلك إذا تساوى الطهرُ بالدمين تغليبًا للمحرِّم. وأما إذا زاد، فقد فَصَلَ.

اعلم: أن كلًّا من طرفي الطهر الزائد:

[1.] إما أن يكون استحاضة، كما إذا رأت يومًا دمًا، وثمانية أيام طهرًا، ويومًا دمًا.

[2] وإما أن يكون ما قبله حيضًا، وما بعده استحاضة، كما إذا رأت ثلاثةً أيام دمًا، وستة طهرًا، ويومًا دمًا.

[3.] وإما أن يكون بالعكس، كما إذا رأت يومًا دمًا، وستة أيام طهرًا، وثلاثة أيام حيضًا، ولا يتصور أن يكون طرفاه حيضًا؛ لأن محل الخلاف أن يكون ذلك في مدة الحيض.

له: أن الطهر غالب، فلا يجعل تبعًا للدم المغلوب.

ولهما: أن الطهر فاسد لكونه أقل من مدته، فلا يعتد به، فيكون في حكم الدم، لكونه محفوفًا. 2

(وَمَنَعَ بَدْأَهُ) أي: محمد: بداية الحيض، (وَخَتْمَهُ بِهِ) أي: بالطهر.

(وَأَجَازَاهُ) أي: بدأ الحيض وختمه بالطهر (إن اكْتَنَفَهُمَا الدَّمُ) يعني: إن تقدم على أوَّل أيام الحيض دم، وتأخَّر عن آخرها

دم.

<sup>1</sup> وفي هامش ح: أبي يوسف ومحمد.

<sup>2</sup> وفي هامش ح: أي: إحاطة.

صورته: معتادة بعشرة في أوَّلِ كل شهر لو رأت قبل أيام عادتها يومًا دمًا، وبعدها يومًا دمًا، وفي أوَّل العشرة وآخرها طهرًا، وثمانية أيام بينهما دمًا، فحيضها عند محمد هي الثمانية؛ لاستحالة جعل الطهر حيضًا تبعًا لما ليس بحيض.

وعندهما: العشرة حيض؛ لأن هذا الطهر فاسدٌ، فكان حيضًا لمصادفته أيام العادة. وهذا التقرير على تقدير اكتنافهما الدم.

وأما إذا لم يكتنفهما بأن رأت قبل العشرة دمًا، ولم تر في الحادي عشرة، أو رأت في الحادي عشر، ولم تر قبل العشرة فحيضها تسعة عندهما؛ لأن في صورة تقدُّم الدم على العشرة جوَّزا بدأه بالطهر دون ختمه، وفي صورة تأخُّره جوَّزا ختمَه دون بدئه. وثمانية عند محمد؛ لأنه لم يجوِّز كلًّا منهما. ولو لم تر قبل العشرة ولا بعدها دمًا، فحيضها ثمانية اتفاقًا.

(وَإِنْ زَادَ) الدم (عَلَى الْمُقَدِّرِ) وهو عشرة أيام في الحيض، وأربعون في النفاس (فِي الْمُبْتَدَأَقِ) أي: في التي بلغت بالحيض، واستَمَرَّ بها الدم أو بالحبل، فاستَمَرَّ الدم عند وضعها، (وَالْمُعْتَادَةِ فِيهِمَا) أي: في التي لها عادةٌ معروفةٌ في الحيض والنفاس، (أَوْ وَاستَمَرَّ بها الدم أو بالحبل، فاستَمَرَّ الدم عند وضعها، (وَالْمُعْتَادَةِ فِيهِمَا) أي: في التي لها عادةٌ معروفةٌ في الحيض والنفاس، (أَوْ نَقَصَ مِنَ الْأَقَلِّ) أي: الدمُ من أقل مدة الحيض؛ لأن النفاسَ لا حد لأقله (كَانَ السِّعَاضَةً)؛ لأن الزائدَ على الحيض المقدِّر شرعًا أو الناقصَ عنه لا يكون منه، أو وكذا الزائدُ على المعتاد؛ لأن المقدَّر العادي كالمقدر الشرعى؛ إذ الظاهر أن العادة تنتقل.

(فَتُلْحَقُ بِالطَّاهِرَاتِ) في وجوب الصلاة والصوم، وحِلِّ قِرْبَانِ الزوج، لقوله صلى الله عليه وسلم للمستحاضة: «دعي الصلاة أيامَ أقرائك ثم اغتسلي وصلي». 2

قال المصنف: ضمير «تلحق» عائد إلى المعتادة؛ لأنها أقرب؛ لكن لو جعله عائدًا إلى المستحاضة المذكورة حكمًا، لكان أشمل.

(وَلَمْ يَأْمُرُوهَا بِالْاسْتِطْهَارِ) أي: بالتقوية (بِثَلَاثَةٍ) أيام. وقال مالك: معتادة إذا استمر بها الدم ثلاثة أيام من الزائد على العادة تُلْحَقُ بأيامها، ثم ما بعدها يكون طُهْرًا (إِنْ أَمْكَنَ) الاستظهارُ بثلاثة بأن كان عادتُهَا اثني عشرَ يومًا وما دونها (فِي خَمْسَةَ عَشَرَ) يعني: ينبغي أن يقع الاستظهارُ عنده في خمسةً عشرَ يومًا، وهي أكثر مدة الحيض عنده. 3

قَيَّد به؛<sup>4</sup> لأن عادتها لو كانت خمسة عشر لا تستظهر بشيء اتفاقًا.

(وَإِلَّا فَبِيَوْمَيْنِ وَيَوْمٍ) أي: إن لم يمكن الاستظهارُ بثلاثة تُشتَظْهَرُ بيومين، كما إذا كان عادتها ثلاثة عشر، أو تستظهر بيوم، كما إذا كان عادتها أربعة عشر.

له: أن الحيض يزداد وينتقص، فإذا كَثُرُ الزيادةُ على العادة لم يمكن جعل كله حيضًا؛ لعلمنا أنه عن آفة، فلا بد من إلحاق زيادة بها، والثلاث جمع صحيح، فاعتبر بإلحاقه في مدة الحيض.

ولنا: أن الزائد على العادة يحتمل أن يكون حيضًا إذا كان في مدته، وأن يكون استحاضة؛ لكن جعلناه استحاضة؛ /[17و] لأن المقدَّر العادي كالمقدَّر الشرعي، فأوجبنا عليها<sup>5</sup> الصلاة احتياطًا.

(وَلَا نَعْتَبِرُ اللَّوْنَ) أي: لون الدم (فِي التَّمْمِيزِ) بين دمي الحيض والاستحاضة (عِنْدَ اتِصَالِ الدَّمَيْنِ) واستمراره؛ بل نعتبر عادتها أو أكثر مدة الحيض، ونجعل ما وراءها استحاضة. وقال الشافعي: يتميز بينهما باللون، فتكون حائضًا في أيام قوة اللون، ومستحاضة في أيام ضعفه، وقوته أن يكون أسودَ طَرِيًّا؛ لكن للتمييز عنده شروط، وهي:

[1.] أن لا يزيد القويُّ على خمسة عشر يومًا.

[2] وأن لا ينقص عن يوم وليلة.

 $<sup>^{1}</sup>$  وفي هامش ح: حيض.

<sup>2</sup> الطحاوي، شرح معاني الآثار، 59/3. وانظر أيضًا: صحيح البخاري، الحيض 24؛ مسند أحمد بن حنبل، 42/6، 262.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: مالك.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> وفي هامش ح: أي: بثلاثة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: امرأة.

[3.] وأن لا ينقص الضعيفُ عن خمسة عشر يومًا؛ ليمكن جعله طهرًا بين الحيضين. أ

له: قوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت حبيش: «دم الحيض عَبِيط أسود، فإذا كان ذلك فأمسكي عن الصلاة، وإذا كان غيره فاغتسلي وصلى». 2

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم للمستحاضة: «دعى الصلاة أيام أقرائك»، فإنه صلى الله عليه وسلم اعتبر الأيام دون اللون.

(وَيُخْرِجُ عَنْهُ) أي: عن الحيض (الْكُدْرَةَ فِيهَا) أي: في أيام الحيض. يعني: قال أبو يوسف: إن رأت الكدرة، وهي بضم الكاف: ما يكون لونها لونَ الماءِ الكَدِر، فهي ليست بحيض، وإن سبقها حمرة أو صفرة، فهي حيض. وهذا معنى قوله: (إلَّا لِسَبْقِ حُمْرَةِ أَوْ صُفْرَةٍ، وَأَلْحَقَاهَا بِهِمَا) أي: الكدرةَ الغيرَ المسبوقة بالحمرة والصفرة في كونها حيضًا.

له: أنها ليست بدم، فإذا تقدَّمها<sup>3</sup> الدم، سواء رأته في أيامها أو لا استتبعها.

ولهما: ما روي أن عائشة رضى الله عنها جعلت ما دون البياض الخالص حيضًا.

وفي «المصفى»: إنما تعتبر الصفة حالة الرطوبة، حتى لو رأت بياضًا خالصًا على الخرقة، فإذا يبس اصفرً لا تعتبر تلك الصفرة، فلا يكون حيضًا.

(وَلَا يَشْرِطُ الإِعَادَةَ لِنَقْلِ الْعَادَةِ) مثلًا: معتادةٌ بعشرة في أوَّل كل شهر إذا رأت خمسةً من أوَّل شهر مرة، انتقل عادتها من العشرة إلى الخمسة في الشهر الثاني عند أبي يوسف؛ لأن العادة الأصلية، وهي الطهر تنتقل إلى الحيض بمرة، فكذا هذا. وعندهما: لا ينتقل؛ بل لا بد من التكرار؛ لأن العادة من العود، فلا يثبت بدونه، وكذا الخلاف في انتقال العادة عن مكانها، وهو أن ترى في غير موضعه المعروف.

وفي «المحيط»: الخلاف في العادة الأصلية. وأما العادة الجعلية، فهي ما تثبت بالتكرار تنتقل برؤية الدم على خلافها مرة، فلا يحتاج إلى التكرار اتفاقًا؛ لأنها دون الأصلية، الفتوى على قوله تيسيرًا لهن.

(وَإِنْ رَأَتْ فِيهَا وَقَبْلَهَا) أي: في أيام عادتها، وقبل تلك الأيام (مَا اجْتَمَعَ نِصَابًا) يعني: ما ليس بحيض، بحيث لو جمع صار نصابًا، وهو ثلاثة أيام، مثلًا: إذا كان عادتها أربعة أيام أوّل كل شهر، فرأت آخر رجب يومين، وأوّل شعبان يومين، (فَهُوَ) أي: أَمْرُهَا (مَوْقُوفٌ) عند أبي حنيفة (عَلَى نَوْبَةٍ أُخْرَى)، فلا تصلي ولا تصوم، فإن وقع في آخر شعبان مع أوّل رمضان كذلك، فهو والأوّل حيض حتى تقضى الصومَ ولا تقضى الصلاةَ، وإن لم تر كذلك فهو استحاضة، فتقضى الصومَ والصلاةَ جميعًا.

(وَقَالاً): لا يوقف؛ بل ما رأته (حَيْضٌ). فإن أبا يوسف مرَّ على أصله من أن العادة تنتقل بمرة، ومحمد كان لا يرى النقلَ إنما رآه هنا؛ لأن المرئي وقع في أيام الحيض، فصار أصلًا، واستتبع ما قبله.

ولأبي حنيفة: أن الموجود في أيام العادة ليس بحيض؛ لأنه ليس بنصاب، فلا يستتبع غيره.

وفي «المصفى»: قيّد بقوله: «ما اجتمع»؛ لأنها لو رأت في أيام الحيض ما يكون نصابًا، وقبلها كذلك لا يكون الكل حيضًا في رواية؛ بل ما رأت في أيامها يكون حيضًا فحسب. ولو رأت في أيامها ما يكون نصابًا وقبلها ما لا يكون: فالكل حيض اتفاقًا.

(وَنَأْمُرُ الْمُسْتَحَاضَةَ) وهي التي ترى الدم من قبلها في زمان لا يعتبر من الحيض والنفاس مستغرِقًا وقتَ صلاةٍ في الابتداء، ولا يخلو وقتُ صلاة عنه في البقاء، (وَمَنْ بِمَعْنَاهَا) أي: بمعنى المستحاضة كمن به سلسُ البول، والجرح الذي لا يرقأ وغيرهما من المعذورين.

<sup>1</sup> ح: الحيض.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الطهارة 109، 115؛ سنن النسائي، الطهارة 138.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: كدرة.

وفي «الغاية»: المعذور في الشرع: هو الذي استغرق عذرُهُ من سيلان الدم ونحوه وقتَ صلاةٍ في الابتداء، ولا يخلو وقتُ صلاة عنه في البقاء.

قال الإمام الزاهدي: ليس المراد به دوام وجوده وقتَ صلاةٍ كاملًا؛ بل المراد به: أن لا يوجَدَ في الوقت ساعة خاليةٌ عن الحدث يمكنه الوضوء وأداء الفريضة؛ لكن المذكور في «الجامع الكبير» لفخر الإسلام، و«الجامع الصغير» للإمام التمرتاشي.

وفي «المغني»: إن دوام السيلان من أول الوقت إلى آخره شرط في حالة الثبوت؛ اعتبارًا لطرف الثبوت بطرف السقوط، فإن المستحاضة إذا انقطع دمها وقت /[17ظ] صلاة كامل خرجت من الاستحاضة، وفي أقل من ذلك لا تخرج.

(بِالْوُضُوءِ لِلْوَقْتِ) أي: لوقت كل صلاة مفروضة، حتى لو توضأ لصلاة العيد: لا تنتقض بزوال وقتها؛ بل له أن يصلي به الظهر، كذا قاله الإمام البزدوي في «شرح الجامع الصغير»: فيصلي به في الوقت ما شاء من الفرائض والنوافل، (لَا لِلصَّلَاقِ) يعني: قال الشافعي: المعذورُ مأمور بالوضوء لكل صلاة مفروضة، فيصلي به النوافل تبعًا لها لا الفوائت.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «المستحاضة تتوضأ لكل صلاة». أ

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «المستحاضة تتوضأ لوقت كل صلاة»،<sup>2</sup> واللام فيما رواه الشافعي بمعنى الوقت.

(وَنَقَضْنَاهُ) أي: وضوءَ المعذور (لِخُرُوجِهِ) أي: لخروج الوقت.

اعلم: أن تعليل النقض به مجاز؛ لأن الناقض في الحقيقة هو الحدثُ السابقُ الذي ابْتُلِيَ به المعذور، ووُجِدَ حالةَ الوضوء أو بعده في الوقت، وخروجُهُ شرطُ النقض. وإنما لم يعتبر فيه الحدثُ لضرورة الحاجة إلى أداء الوقتية، فإذا خرج الوقتُ، وزال الحاجة عَمِلَ ذلك الحدث عَمَلَهُ. وهذا هو المراد بالانتقاض لا أن وضوء المعذور كان صحيحًا فانتقض.

(لَا لِلُـحُولِهِ) يعني: قال زفر: ينتقض لدخول الوقت، حتى لو توضأ المعذورُ لصلاة الضحى لا يصلي به الظهر؛ لأن طهارته غير معتبرة قبل الوقت، لعدم الحاجة إلى الأداء، فتنتقض بدخوله، ومعتبرة بعد الدخول لحاجته، فلا تنتقض بخروجه.

فإن قلت: إذا لم يكن الطهارة معتبرةً قبل الوقت عنده، فكيف يصفه بالانتقاض؟

قلتُ: المراد أنها $^3$  غير معتبرة للوقتية،  $^4$  لا أنها غير معتبرة أصلًا؛ بل هي معتبرة في حق النوافل وقضاء الفوائت؛ لأنها طهارة في نفسها.

(وَيَحْكُمُ بِهِ) أي: أبو يوسف بالنقض (لَهُمَا) أي: للخروج والدخول. ليس معناه: أن اجتماعَهُمَا شرط للنقض عنده؛ بل معناه: ينتقض بالدخول أيضًا؛ لأن الحاجة 5 مختصة بالوقت، فلا اعتبار بما بعده ولا بما قبله.

قلنا: دخول الوقت دليل الحاجة، فلا ينتقض به، والخروج<sup>6</sup> دليلُ زوال الحاجة، فينتقض به، وتقديمُ الطهارة على الوقت جائز لضرورة أخرى، وهي أن الشرع جعل العزيمة <sup>7</sup> للمكلف أن يشتغل كل الوقت بالأداء، وذا لا يحصل إلا بتقديم الطهارة.

اعلم: أن ما ذكر كان حكم طهارة المعذور. وأما حكم ثوبه الذي $^8$  يصل إليه الحدث الذي ابتلي به، فقد ذكر في «التبيين»: أن عليه $^9$  أن يغسله  $^1$  إذا لم يصبه مرة أخرى، وإن أصابه لا يجب غسله ما دام العذر قائمًا.

<sup>1</sup> سنن الترمذي، الطهارة 95؛ سنن أبي داود، الطهارة 111.

 $<sup>^{2}</sup>$  الطحاوي، شرح معانى الآثار، 103/1؛ السرخسى، المبسوط، 84/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: طهارة.

<sup>4</sup> وفي هامش ح: أي: صلاة الوقت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أي: الحاجة إلى الأداء.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> وفي هامش ح: أي: خروج الوقت.

<sup>7</sup> وفي هامش ح: أي: الأصل وهو الطهارة أي: الوضوء.

<sup>8</sup> ح - أن يشغل كل الوقت بالأداء، وذا لا يحصل إلا بتقديم الطهارة. اعلم: أن ما ذكر كان حكم طهارة المعذور. وأما حكم ثوبه الذي.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> وفي هامش ح: معذور.

وقيل: إذا أصابه خارجَ الصلاة يَغْسِلُهُ؛ لأنه قادر أن يشرع في ثوب طاهر، وفي الصلاة لا يمكنه، فسقط اعتباره.

# (فصل) في الأنجاس والطهارة عنها

(نُجِيزُ رَفْعَ النَّجَاسَةِ الْحَقِيقِيَّةِ) يعني: نقول: ترتفع النجاسة الحقيقية<sup>2</sup> (بِالْمَائِعِ)، خلافًا للشافعي. المراد به: المائعُ المزيلُ للنجاسة كالخل وماء الورد، فلا يَطْهُرُ بالدهن واللبن؛ لأن أثر النجاسة لا يزول بهما.

وذكر الإمام التمرتاشي: الدم إذا غسل ببول ما يؤكل تزول نجاسةُ الدم، حتى لو حلف ما فيه دم لم يحنث. وتجوز به الصلاة ما لم يفحش. احترز بدالحقيقية» عن الحكمية؛ لأنها لا تزول بمائع غير الماءِ.

(كَالْمَاءِ) أي: كما أن الحقيقية ترتفع بالماء اتفاقًا لقلعه النجاسةَ عن محلها، فكذا يرفعها المائعُ لمشاركته الماءَ في هذا المعنى.

ولما كان المفهوم من قوله: «نجيز» أن محمدًا مع صاحبيه في هذا الحكم ولم يكن معهما؛ بل كان مع الشافعي، قال: (وَمَنَعَهُ) أي: منع محمد رفعَ النجاسة بالمائع؛ لأنه إذا لاقى النجاسة يَنْجُسُ بأوّل الملاقاة، فلا يرفع النجاسة إلا أن هذا القياسَ تُرِكَ في الماء لورود النص فيه، فيُقْتَصَرُ عليه. وإطلاقُ «الكتاب» 3 يدل على أنه لا فرق بين الثوب والبدن في طهارتهما بالمائع. وعن أبي يوسف: أن البدن لا يطهر إلا بالماء لجذبه النجاسةَ بحرارته.

(وَنُنجِّسُ الْمَاءَ الْوَارِدَ) على النجاسة. وقال الشافعي: لا يتنجس لما روي «أن أعرابيًّا بال في المسجد، فأمر صلى الله عليه وسلم بعبه لإفضائه إلى تكثير النجاسة وسلم بدلو من ماءٍ، فصُبُّ عليه». 4 ولو كان الماء يتنجس بالورود، لَمَا أمر صلى الله عليه وسلم بعبه لإفضائه إلى تكثير النجاسة (كَالْمَوْرُودِ) أي: كالماء الذي ورد عليه النجاسة، فإنه نجس بالاتفاق. وهذا إشارة إلى تعليلنا، يعني: إنما تنجس المورودُ لاختلاط النجاسة به، وفي الوارد كذلك، فيكون نجسًا، وما روي من الحديث يحتمل أنه كان لذهاب رائحة البول لا للتطهير، ثم نُقِلَ ذلك التراب، وأنه كان له مَنْفَذٌ، فصار جاريًا بصب متواتر.

(وَيَطْهُرُ مَحَلُّ مَرْئِيَّةٍ) أي: نجاسةٍ مرئيةٍ (بِقَلْعِهَا) ولو بمرة. قيل: لا يطهر ما لم يغسله ثلاثًا بعد زوال العين؛ لأنه التُحَقّ بمحل غير المرئية بعد زوال عينها.

(وَلَا يَضُوُّ) في تطهير المحل بعد قلع المرئية عنه (بَقَاءُ أَثَوٍ) أي: أثر النجاسة من لون وريح (لَازِمٍ) أي: شاقٌ إزالته بأن يحتاج فيه إلى شيء آخر كالصابون ونحوه، كذا في «التبيين».

(وَنَعْتَبِوُ غَلَبَةَ الطَّنِ فِي غَيْرِهَا) يعني: محل غير المرئية يطهر عندنا إذا غلب على ظن الغاسل أنه طهر؛ لأن غلبة الظن دليل شرعي (لا الْمَوَّةَ). يعني: عند الشافعي: يطهر بالغَسْلِ مرة؛ لأن الماء طهور، فإذا استعمل مرة يُطَهِّرُهُ، كما يُطَهِّرُ عن الحكمية.

(وتُقَدَّرُ بِالثَّلَاثِ) يعني: غلبة الظن تُقدَّرُ /[18و] بالغَسْلِ ثلاث مرات، وبالعصر في كل مرة في ظاهر الرواية؛ لأنها تحصل عنده غالبًا.

وفي «الخانية»: لا بد من المبالغة في العصر، بحيث لو عصر بقدر طاقته لا يسيل منه الماء، ولو لم يبالغ فيه صيانةً للثوب لا يطهر. وعن محمد: العصر في المرة الثالثة كافٍ. وعنه وعن أبي يوسف: لو جرى الماء على ثوب نجس، ثم غلب على ظنه أنه طهر: جاز بلا عصر، كذا في «الكفاية».

(وَيَشْتَرِطُ الصَبَّ لِطَهَارَةِ الْعُضْوِ) يعني: قال أبو يوسف: لا يطهر العضو إذا غسل في ثلاث ظروف مملوءة بالماء، أو في ظرفٍ واحدٍ بتجديد ماء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: ثوب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ت + كالبول والغائط.

<sup>3</sup> إذا أطلق لفظ «الكتاب» عند الحنفية: فالمراد به: مختصر القدوري.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الأدب 35؛ صحيح مسلم، الطهارة 98.

(وَٱلْحَقَةُ بِالثَّوْبِ) يعني: قال محمد: يطهر ذلك العضو كما يطهر الثوب، (حَيْثُ يُغْسَلُ فِي ثَلَاثِ إِجَّانَاتٍ) بكسر الهمزة وتشديد الجيم أي: ظروف، والعامل في حيث «ألحقه»، (أَوْ ثَلَاثًا) أي: يغسل ثلاث مرات (فِي إِجَّانَةٍ) واحدةٍ (بِمِيَاهٍ وَعَصْرٍ) في كل مرة، (فَيَطْهُرُ) ذلك الثوب.

لمحمد: أن القياس كان يقتضي أن لا يطهر العضو والثوب جميعًا بالغَسْلِ في الأواني؛ لأن الماء ينجس بملاقاة النجس، إلا أن القياس تُركَ في الثوب، وجعل طاهرًا في المرة الثالثة لدفع الحرج، فيُتْرَكُ في العضو لتلك العلة.

ولأبي يوسف: أن العادة جارية في الثياب أن يغسل في الإجانات، ولو لم يطهر لضاق على الناس، والعضو ليس كذلك، فيشترط فيه الصب؛ ليكون كالماء الجاري عليه.

(وَيُفْتِي بِطَهَارَةِ غَيْرِ الْمُنْعُصِرِ) أي: قال أبو يوسف: ما لا يحتمل العصر إذا تنجس بمائع نجس كالحنطة ونحوها تطهر (بِعَسْلِهِ وَتَجْفِيفِهِ ثَلَاثًا)، بحيث لا يبقى للنجس بعده لون ولا رائحة، حتى لو بقى لا يطهر.

وحد التجفيف: أن ينقطع التقاطر، ولا يشترط اليبس. ولو كانت الحنطة منتفخة، واللحم مغلي بالماء النجس، فطريق غسله وتجفيفه: أن ينقع الحنطة في الماء الطاهر حتى يتشرب، ثم يجفف، ويغلى اللحم في الماء الطاهر، ثم يبرد، ويفعل ذلك فيهما ثلاث مرات.

ولو كان سكين مسقيًّا بالماء النجس يسقى بالماء الطاهر ثلاث مرات.

ولو كان العسل نجسًا، فتطهيره أن يصب فيه ماء بقدره، فيغلى حتى يعود إلى مكانه. وكذا في الدهن النجس يصب عليه الماء، فيعلو الدهن الماء، فيُرْفَعُ بشيء هكذا يفعل ثلاث مرات، كذا في «الكافي».

(وَنَجَّسَهُ أَبَدًا) يعني: قال محمد: لا يطهر غير المنعصر أبدًا؛ لأن النجس إنما يزول بالعصر ولم يوجد، فيبقى نجسًا.

ولأبي يوسف: أن للتجفيف أثرًا في استخراج النجاسة كالعصر.

(وَالصَّحِيحُ) من المذهب فيما لا ينعصر: (الاعْتِبَارُ بِالظَّنِّ) أي: بغلبةِ ظن الغاسل بالطهارة إذا لم ير فيه بعد الغسل أثر النجاسة.

(وَلَا يُطَهِّرُ) أبو يوسف (مَا احْتَرَقَ بِالنَّارِ) كالروث إذا صار بالنار رمادًا؛ لأن التغير إنما حصل في وصفه، والعين باقية، فيبقى نجاستُهَا.

(وَحَالَفَهُ) أي: محمد أبا يوسف؛ لأن العين تبدَّلت واستحالت إلى حقيقة أخرى، فيتبدَّل وصفها. ألا يرى أن العصير الطاهر إذا صار خمرًا ينجس، وإذا صار خلَّا طهُر. وكذا الخلاف فيما إذا صار العذرة حَمْأَة، والخنزير مِلحًا بالوقوع في الْمَمْلَحَةِ.

(وَهُوَ) أي: ما ذهب إليه محمد (الْمُخْتَارُ).

(وَنُنَجِّسُ الْمَنيَّ) يعني: المني نجسٌ عندنا، وطاهر عند الشافعي. وأما مني سائر الحيوانات، فله فيه قولان، إلا مني الكلب والخنزير، فإنه نجس عنده قولًا واحدًا.<sup>2</sup>

له: قول عائشة رضى الله عنها: «كنتُ أَفْرِكُ المني عن ثوب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو يصلي فيه». 3

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «إنما يغسل الثوب من خمس: بول، وغائط، وقيء، ودم، ومني»، 4 وما رواه يحتمل القليل، وما رويناه محكم، فيُرَجَّحُ عليه.

2 في هامش ح: أي: في قول واحد.

<sup>1</sup> د — واحدة.

 $<sup>^{3}</sup>$  سنن أبي داود، الطهارة  $^{134}$ ؛ سنن النسائي، الطهارة  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 230/1.

(فَيُغْسَلُ رَطْبُهُ، وَيُفْرَكُ يَابِسُهُ) لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «اغسليه رطبًا، وافركيه يابسًا». أ الفرك: هو الحك باليد حتى يَتَقَتَّتَ، وبه يطهر محله.

وعن أبي حنيفة: لا يطهر؛ بل يقل نجاسته، حتى لو أصابه ماء عاد نجسًا، والأوَّل أصح. لا فرق فيه بين الثوب والبدن في ظاهر الرواية للبلوى.<sup>2</sup>

وعن أبى حنيفة: أن البدن لا يطهر بالفرك لرطوبته.

وعن الفضلي: أن مني المرأة لا يطهر بالفرك؛ لأنه رقيقٌ. وكذا إذا كان مني الرجل رقيقًا لمرض.

ولو أصاب المنى شيئًا له بطانة، فنفذ إليها يطهر بالفرك، وهو الصحيح.

وعن محمد: أن البطانة لا تطهر إلا بالغَسل؛ لأن التي يصيبها بلة النجاسة دون جِرْمِهَا. 3

وقال شمس الأثمة: مسألة المني مشكِلة؛ لأن الفحل يمذي حين يُمْنِي، والمذي لا يطهر بالفرك إلا أن يقال: إنه مغلوب بالمني، فيجعل تبعًا له، ولو لم يكن رأس الذكر طاهرًا وقت خروج المني لا يطهر بالفرك.

(وَدَلْكُ عَيْنِيَّةٍ) أي: نجاسة متجسِّدة كالروث والعَذِرَة، سواء كان جسدها من نفسها أو من غيرها، فلو مشى على بول، ثم على تراب فالتصق به، فجفت، فمسحه بالأرض يطهر. كذا روي عن أبي حنيفة وأبي يوسف، (جَفَّتْ بِخُفِّ) ونحوه كالنعل (مُطَهِّرٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الخف صلب لا يتداخله أجزاء /[18ظ] النجاسة، فيبقى رطوبتها على ظاهره، فإذا جفَّت النجاسة عادت الرطوبة إلى جرُمها، ويزول بزواله إذا دلكه بالأرض.

(**وَيُلْحِقُ بِهَا الرَّطْبَةَ**) أي: قال أبو يوسف: يَطْهُرُ الخف في الرطبة أيضًا إذا مسحه بالتراب؛ لأنه يجذِبُ رطوبتها، ويصير كالتي جفَّت، وعليه الفتوى لعموم البلوى، كذا في «النهاية».

(وَأَوْجَبَ غَسْلَهُمَا) أي: قال محمد: لا يطهر فيهما إلا بالعَسْلِ؛ لأن هذا عين تنجس بإصابة النجاسة، فلا يطهر إلا بالعَسْلِ كالثوب والبدن. روي أن محمدًا رجع عن هذا القول حين رأى كثرةَ السرقين في طرق الري.

قيد بـ «العينية»؛ لأن غيرَها كالخمر ونحوه لا يطهر بالدلك اتفاقًا.

وقيد بـ«الخف»؛ لأن الثوب لا يطهر بالجفاف<sup>4</sup> اتفاقًا.

(وَيُمْسَحُ صَقِيلٌ) يعني: إذا أصابت المرآة ونحوها نجس رطبًا كان أو يابسًا، ومتجسدًا كان أو غيره يطهر بالمسح، لما صح أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يقتلون الكفَّارَ بسيوفهم، ثم يمسحونها ويصلون معها.

قيد ب«الصقيل»؛ لأن المحل لو كان خشِنًا أو منقوشًا: لا يطهر بالمسح.

(وَأَجَرْنَا الصَّلَاةَ دُونَ التَّيَمُّمِ عَلَى أَرْضٍ) يعني: إذا تنجست أرض، وجقَّت، بحيث ذهب أثر النجاسة من لونها وريحها: يجوز الصلاة عليها عندنا، خلافًا لزفر. وأما التيمم، فلم يجز اتفاقًا.

(حَكَمْنَا بِطُهْرِهَا لِلْجَفَافِ). هذه الجملة صفة، وبيان لعلة المسألة السابقة، يعني: جوَّزنا الصلاة عليها، لكونها طاهرة بالجفاف، ولم يجوِّزها زفر لكونها غير طاهرة عنده.

له: أنها عينٌ تنجست، فلا يطهر بالجفاف كالثوب.

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ. وروي عن عائشة قوله: «كنت أفرك المني من ثوب رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان يابسًا وأغسله إذا كان رطبًا». انظر: الطحاوي، شرح معاني الآثار، 49/1؛ سنن الدارقطني، 226/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> في هامش ح: لعموم البلوي.

<sup>3</sup> الجِرْمُ: الجسد والجمع: أجرام، وجروم وجُرُم. الجُرْمُ: الذنب والجمع أجرام وجروم. المعجم الوسيط، «جرم»

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: بالدلك.

ولنا: أن ذلك المكان كان طاهرًا وطهورًا، لقوله صلى الله عليه وسلم: «جعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا»، أ فإذا أصابته نجاسة ارتفع الوصفان، فلما وجد دليل على طهارته حين جفَّت، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «أيما أرض جفَّت فقد ذكَّت»، أي: طهرت جازت الصلاة عليه، ولم يوجد دليل على عود طهوريته، فلم يجز التيمم.

قيد برالجفاف»؛ لأن الأرض لو لم تجف لا يطهر إلا إذا صُبَّ عليها ماء، بحيث لم يبق للنجاسة أثر، فيطهر. وهذه العبارة أكثر فائدةً مما قاله القدوري في «مختصره»، فجفَّت بالشمس؛ لأن الشرط اليبس فحسب.

وقيد برهجفاف الأرض»؛ لكون اللام فيه بدلًا عن المضاف إليه؛ لأن البساط لا يطهر بالجفاف اتفاقًا وإن ذهب أثرها، والكلأ القائم على الأرض والآجُرَّة المفروشة عليها يأخذ حكمها. وأما المنقطع من الكلأ والموضوعة عليها من الآجر، فلا يطهر إلا بالغسل.

(وَنَمْنَعُهَا) أي: الصلاة (بِمَا فَوْقَ دِرْهَمٍ) من النجس؛ لأن التحرز من القليل حجّ، وهو مدفوع، فقدَّرناه بالدرهم؛ لأن موضع الاستنجاء لمعفوًا في الاستنجاء لم يطهر بالكلية بإمرار الحجر عليه، ولهذا لو دخل المستنجي في الماء القليل نجَّسه، فإذا صار موضع الاستنجاء معفوًا في حق الصلاة عُلِمَ أن قليلَهَا في الشرع معفوٌ؛ لأن المحالَّ مستوية، فعبَّروا عن المقعدة 3 بالدرهم لاستقباحهم ذكرها في محافلهم، ولما كان قدر الدرهم محتملًا للوزن والمساحة، فصَّله بقوله: (وَزْنًا إِنْ كَانَ) النجس (كَثِيفًا، وَمَسَاحَةً إِنْ كَانَ مَائِعًا).

أصل هذا الكلام: أن الرواية عن محمد اختلفت في الدرهم:

[1.] تارة اعتبره من حيث الوزن، وهو قدر الدرهم الكبير المثقال.

[2] وتارة اعتبره من حيث المساحة، وهو قدر عرض الكف ما وراء مفاصل الأصابع.

فوفَّق أبو جعفر الهندواني بين كلاميه بما ذكر في المتن: (مِنْ نَجَاسَةٍ مُغَلَّظَةٍ) بيان لـ«ما» الموصولة (كَبوْلٍ) أراد به: بولَ ما لا يؤكل؛ لأن بولَ ما يؤكل مختلف فيه، سيجيء عن قريب.

وفي «المصفى»: من البول ما هو طاهر كبول الخفاش.

ولما كان الوهم ذاهبًا إلى أن بول صغير لم يَطْعَمْ يكون طاهرًا، أردفه بقوله: (وَلَوْ مِنْ صَغِيرٍ لَمْ يَطْعَمْ وَغَائِطٍ) وهو المطمئن من الأرض، فاستعمل للحدث مجازًا، (وَدَمٍ، وَخَمْرٍ، وَبِفُحْشِ خَفِيفَةٍ). هذا معطوف على قوله: «بما فوق درهم»، يعني: نمنع الصلاة بنجاسة خفيفة إذا فَحُشَتْ.

وفحشها: أن يَستكثرها الناظر.

وعن أبى يوسف: أن يكون ذراعًا في ذراع.

وفي «شرح الأقطع»: الفحش عند أبي حنيفة ومحمد في الثوب: أن يصل ربعه.

قيل: المراد به: جميع ثوب عليه.

وقيل: أدناه، وهو ما تجوز فيه الصلاة كالمئزر.

وقيل: قطعة منه كالكم والدخريص والذيل الذي يفهم من قولهم: «فلان شمَّر الذيلَ».

ولو أصاب الثوب دهن نجس قليل، فانبسط، فصار فاحشًا، فمختار الإمام المرغيناني: أنه لا يمنع عن الصلاة، كذا في «التبيين».

(لَا مُطْلَقًا) يعني: النجاسة التي يمكن الاحترازُ عنها مانعةٌ عند الشافعي، قليلةً كانت أو كثيرةً، مغلَّظة كانت أو خفيفة؛ لأن النص الموجِب للتطهير لم يَفصل بين القليل والكثير.

<sup>3</sup> د: المفعل.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، المساجد 23؛ سنن أبي داود، الصلاة 24؛ سنن الترمذي، الصلاة 236.

<sup>2</sup> قال ابن حجر في الدراية، 92/1: لم أره مرفوعًا. وإنما هو عند ابن أبي شيبة من قول محمد بن الحنفية وأبي قلابة. وانظر: مصنف ابن أبي شيبة، 431/1.

قيدنا برهمكان الاحتراز»؛ لأن ما لا يمكن كدم البراغيث والنجاسة الحاصلة من وقوع الذباب النجسة /[19و] على الثوب لا يَمْنَعُ اتفاقًا.

(وَالتَّخْفِيفُ وَالتَّغْلِيظُ بِتَعَارُضِ النَّصَيْنِ وَعَدَمِهِ) وفيه لف ونشر، يعني: إذا ورد نصٌّ في نجاسة شيء، ونصٌّ آخر في طهارته يرجح دليل النجاسة؛ لكن معارضة ذلك النص تؤثر في تخفيف نجاسته. وإذا لم يعارضه نصٌّ يكون نجاسة مغلظة. هذا هو الحكم عند أبي حنيفة.

مثال المخقَّفة: بول ما يؤكل لحمه، فإن قوله صلى الله عليه وسلم: «استنزهوا البول» أ يدل على نجاسته، وحديثُ العرنيين يدل على طهارته، وهو ما روي: «أن قومًا من عُرِّنَةَ مَرِضُوا في المدينة، فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بأن يلحقوا المرعى، ويشربوا من أبوال الإبل وألبانها». أ

(وَقَالًا: بِالاخْتِلَافِ وَعَدَمِهِ) يعني: إذا اختلف العلماء في نجاسة شيء، وطهارته يكون مخفَّفة. وإذا اتفقوا على نجاسته يكون مغلَّظة.

وفائدة الخلاف: تظهر في الروث، فإنه عند أبي حنيفة مغلَّظةٌ، لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم ألقى الروثة، وقال: إنها ركسٌ»،3 ولم يعارضه نص آخر.

وعندهما: مخفَّفة لاختلاف العلماء فيه، فإن مالكًا يرى طهارته لعموم البلوى، بخلاف بول الحمار، فإنه نجس مغلَّظ؛ إذ لا ضرورة فيه، فإن الأرض تَنْشِفُهُ.

لهما: أن الاجتهاد حجة في وجوب العمل، فمعارضته تدل على ضعف حكمه، فصار كما إذا عارضه نصٌّ آخر.

وله: أن النص حجة بلا خلاف، واختلافُ العلماء لا يؤثر في النص، وإذا لم يؤثر يكون حكم النص كالمجمع عليه، فلا يصير مخفَّفةً. هكذا قرَّر المصنف تعليلَ الأصلين في «شرحه» من الطوفين.

أقول: لاح لي هنا اشتباه؛ لأن النصَّ الواردَ في نجاسة شيء إذا ضَعُفَ حكمه بمخالفة الاجتهاد له، وثبت به التخفيف عندهما، فضعفه إذا خالفه نص آخر يثبت بالأولوية يشعِر به قوله في «شرحه»: «فصار كما إذا عارضه نص آخر». فهذا يقتضي أن يكون التخفيف بتعارض النصين اتفاقيًّا. وإنما يتحقق الخلاف في ثبوت التخفيف بالاختلاف، فعندهما: يثبت، وعنده: لا يثبت. وعبارةُ المصنف قاصرةٌ عن هذا المعنى.

فإن قلت: قصورُها ممنوع لما تقرَّر في علم المعاني: أن المبتدأ المعرَّفَ بلام الجنس يفيد الحصرَ، فاللام في الاسمية للجنس، فيكون المعنى: جنس تخفيف النجاسة وتغليظها منحصر بتعارض النصين وعدمه عنده، وغيرُ منحصر عندهما؛ بل يثبت بالاختلاف وعدمه؟

قلتُ: لا يصح هذا أيضًا؛ لأن جنسَ التخفيف غير منحصر بالتعارض عنده؛ بل يثبت لعموم البلوي كخرء الطيور المحرَّمة.

فغايةُ توجيه الكلام في تصحيح هذا المقام أن يقال: إن الإمامين لم يعتبرا في التخفيف تعارض النصين، واعتبرا تجاذب الاجتهاد من الطرفين، فيحمل قول المصنف في «شرحه» على أنه أراد منه كما إذا عارضه نص آخر عندك. ففيه أيضًا اشتباه؛ لأنهما مع اعترافهما أن النص أقوى من الاجتهاد، فاعتبارُهما مخالفةَ الضعيف دون القوي لا يخلو من استبعاد.

(وَيُلْحِقُ) أبو يوسف (بِالْحَفِيفَةِ لُعَابَ الْبَغْلِ وَالْحِمَارِ)، حتى إذا فحُشَ في الثوب يمنع الصلاة؛ لأنه تولد من لحم نجس؛ لكن يخف حكمه؛ لثبوت الضرورة في الاحتراز عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند عبد بن حميد، ص 215؛ المعجم الكبير، 79/11-84؛ سنن الدارقطني، 232/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الوضوء  $^{66}$ ؛ صحيح مسلم، القسامة  $^{9}$ 

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الوضوء 20؛ سنن الترمذي، الطهارة 13؛ سنن النسائي، الطهارة 38.

(وَطَهَّرَاهُ) أي: حَكَمَا بأنه طاهر، فلا يمنع الصلاة؛ لأن لعابهما مشكوك في طهوريته أو في طهارته، وعلى التقديرين لا يتنجس به ماكان طاهرًا قبله بلا شك، وهو الثوب، كذا في «شرح المصنف».

أقول: المفهوم منه ومن «المنظومة»: أن الخلاف بينهم في أن لعابهما إذا فَحُشَ يمنع عنده، ولا يمنع عندهما. فعلى هذا كان المناسب أن يقول: ويمنع بلعاب البغل والحمار إذا فَحُشَ، حتى لا يحتاج إلى الإرداف على أن قوله: «وطهراه» لا يستقيم على تقدير أن يكون مشكوكًا في طهارته.

(وَطَهَّرَ) محمد (بَوْلَ الْفَرَس) لما مَرَّ من حديث العرنيين، ولو كان نجسًا، لَمَا أمرهم به.

(وَحَقَفَاهُ)؛ لتعارض النصين فيه، وهما قوله صلى الله عليه وسلم: «استنزهوا البول»، أ والحديث الدال على طهارة بول المأكول والفرس مباحٌ أكله على أصل أبي حنيفة، ولاختلاف العلماء فيه على أصل أبي يوسف.

واعلم: أن المذكور في «المنطومة» في مقالة محمد: وَطَاهِرٌ بَوْلُ اللواتي يؤكلُ، فلو قال المصنف: «وطهَّر بول المأكول»، لكان أشما.

(وَشُرْبُ بَوْلِ مَأْكُولِ حَرَامٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنه نجس.

(وَيُجِيزُهُ) أي: أبو يوسف شرب بول مأكول وإن كان نجسًا (لِلتَّدَاوِي) لما سبق من حديث العزنيين.

قيل: هذا إذا لم يتعين للتداوي. أما إذا عُلِمَ الشفاءُ فيه يقينًا يحل اتفاقًا، كما تحل الخمر لدفع العطش المفرِط، من «المصفى».

(لا مُطْلقًا) يعني: عند محمد: يجوز شربه للتداوي ولغيره؛ لأنه طاهر عنده.

(وَنَجَاسَةُ الْأَرْوَاثِ غَلِيظَةٌ) عند أبي حنيفة؛ لعدم تعارض النصين فيه، ومخفَّفةٌ عندهما لاختلاف العلماء فيها. وقد سبق بيانه قريبًا.

(وَطَرَدْنَا الْحُكْمَ فِي الْمَأْكُولَةِ) يعني: قلنا: أرواثُ مأكولة اللحم غليظة عنده، وخفيفة عندهما. وقال زفر: /[19ظ] روث ما يؤكل لحمه خفيفة، وروث ما لا يؤكل غليظة.

له: أن أبوال المأكولة كانت مخفَّفةً، فأرواثها تكون كذلك.

ولأبى حنيفة وصاحبيه: ما مَرَّ من الدليل.

(وَخُرْءُ طُيُورٍ مُحَرَّمَةٍ) أي: أكلها مثل البازي ونحوه (خَفِيفٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنها تَذْرُقُ من الهواء، والتحامي عنها متعذِّر.

(وَعَكَسَا فِيهِمَا) أي: في هذه المسألة ومسألة الأرواث، يعني: قالا: نجاسة الأرواث خفيفة، وخرء طيور محرَّمة غليظةٌ.

قيد بـ«المحرَّمة»؛ لأن خرء بعض الطيور الغير المحرَّمة طاهرٌ اتفاقًا، مثل: الحمام والعصفور، وخرء بعضها نجاسةٌ غليظةٌ اتفاقًا، كالدجاج والبط والإِوَزِّ.

اعلم: أن تغليظ خرء الطيور المحرَّمة مشكِل على قولهما، لما سبق من أن اختلاف العلماء يُورث التخفيف عندهما. وقد تحقق فيه الاختلاف، فإنه طاهر في رواية الكرخي عن أبي حنيفة وأبي يوسف.

(وَعَلَظَهُ فِي رِوَايَةٍ) يعني: اتحد الروايات عن محمد أن خرء الطيور المحرَّمة مغلَّظة؛ لأنه مستحيل إلى نتنٍ وفسادٍ، فأشبه خرء الدجاج.

إنما أفرد ذكر قوله مع أنه كان معلومًا من قوله: «وعكسا»؛ ليردف عليه قولَه: (وَطَهَرَاهُ) يعني: روى الكرخي: أن خرء الطيور المحرَّمة طاهرٌ عند أبي حنيفة وأبي يوسف؛ لأن صيانة الأواني عنه متعذِّرة، فسقط اعتبار نجاسته.

وقيل: الأصح الرواية السابقة، وهي رواية الهندواني من أنه نجسٌ؛ لكنه خفيف عند أبي حنيفة، وغليظ عندهما.

<sup>. 232/1</sup> سنن الدارقطني، 215؛ المعجم الكبير، 79/11-84؛ سنن الدارقطني،  $^1$ 

(وَنُطَهِّرُهُ مِنْ مَأْكُولِهَا) أي: الخرء من مأكول الطيور كالحمام طاهرٌ عندنا؛ لأنها تَذْرُقُ من الهواء، والتوقي عن ذلك حرجٌ، فلا يكون نجسًا، (إلَّا البُطَّ، وَالدَّجَاجَ، وَالْإِوَزُّ). فإن خرءها نجسٌ؛ لأن التحامي عنه ممكن. وقال الشافعي: خرء المأكول من الطيور نجسً، لإحالة الطبع إياه إلى الفساد.

(وَبَيْضَهَا الصَّعِيفَ الْقِشْرِ بَعْدَ الْمَوْتِ) يعني: نُطهِّر بيضَ الطيور المأكولة إذا ماتت، فأخرج من بطنها بيض لم يشتد قشره، كما لو أخرج قبل الموت، فيحل أكله. وقال الشافعي: هو غير طاهر؛ لأنه رطوبة من الميتة، فالْتَحَقَ بباقي أجزائها.

(وَإِنْفَحَةُ الْمَيْتَةِ) مبتداً، وخبره محذوف، وهو: طاهرة بقرينة قوله: (وَلَبَنُهَا طَاهِرٌ). إنفحة: بكسر الهمزة وفتح الفاء مِحْقَنة كُرْشِ الْجَدْي، أو الحمل الصغير ما لم يأكل، يقال لها: بالفارسية يَنِيَّر مَايَه، يعني: إنفحة الميتة جامدة كانت أو مائعة طاهرة عند أبي حنيفة، وكذا لبنها.

أما الإنفحة الجامدة، فلأن الحياة لم تحل فيها. وأما المائعة واللبن، فلأن نجاسة محلهما لم يكن مؤثِّرة فيهما قبل الموت، ولهذا كان اللبن الخارج من بَيْن فَرْثٍ ودم طاهر، فلا يكون مؤثِّرة بعد الموت.

(وَقَالَا: نَجِسٌ) يعنى: قالا: إنفحة الميتة مطلقًا نجسةٌ، ولبنُها أيضًا نجسٌ؛ لأن تنجس المحل يوجب تنجس ما فيه.

(وَتَطْهُرُ الْجَامِدَةُ بِالْغَسْلِ). قيد بـ«الجامدة»؛ لأن المائعة لا يطهر بالغَسل عندهما، كذا في «شرح المصنف».

أقول: لا حاجة إلى إرداف قولهما؛ لأنه في طرف النفي من قوله: «طاهر»، ولو قال: «وقالا: يطهر الجامدة بالغَسْلِ»، لكان كافيًا. لاح لي اشتباه آخر، وهو أن المائعة إن كانت مما ينعصر كانت ينبغي أن تطهر، وإن كانت مما لا ينعصر. فكذا عند أبي يوسف لما سبق من أن غير المنعصر عنده يطهر بالغَسل والتجفيف ثلاثًا.

(وَيُكْرَهُ اسْتِقْبَالُ الْقِبْلَةِ، وَاسْتِدْبَارُهَا فِي الْخَلَاءِ) وهو بالمد: بيت التغوُّط، وبالقصر: رطب الحشيش. ثبت هذا بقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا أتيتم الغائط، فلا تستقبلوا القبلة، ولا تستدبروها». 1

وفي «النهاية»: كما يكره ذلك يكره للمرأة أن يُمْسِكَ ولدَها نحوَ القبلة ليبول. وهذا كله إذا كان ذاكرًا للقبلة. ولو غفل عن ذلك، فقضى حاجته، فلا بأس به. هذا إذا استقبل للحدث، وإن استقبل لإزالته فغيرُ مكروه، كذا في «الأجناس».

قال فخر الإسلام: في استدبارها روايتان عن أبي حنيفة. وذكر أخوه صدر الإسلام جواز الاستدبار إذا كان ذيلُهُ ساقطًا على الأرض. وأما إذا كان مرفوعًا، فينبغى أن يكون مكروهًا؛ لأن عورته إلى القبلة.

(وَيُسَنُّ الاسْتِنْجَاءُ بِالْحَجَرِ وَنَحْوِهِ) مما يقوم مقامه في التنقية؛ لمواظبة النبي صلى الله عليه وسلم عليه. 2

وكيفيته: أن يأخذ الذكر بشماله، ويُمِرَّه على جدارٍ أو حجرٍ، ولا يأخذه بيمينه وإن اضطر يأخذه بيمينه، ولا يحرِّكه، حتى لا يكون الاستنجاء باليمين. وأما الاستنجاء بالماء، فليس بسنة؛ بل أدب؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعله مرة، وتركه أخرى. وهذا هو حد الأدب.

وعن الحسن البصري: أنه سنةٌ أيضًا؛ لأن الناس اليوم يُثَلِّطُونَ، وفي الزمان الأوَّل كان يَبْعُرُونَ بعرًا.

(لَا بِعَظْمٍ، وَرَوْثٍ، وَمَطْعُومٍ، وَبِالْيَمِينِ)؛ لورود /[20و] النهي عن الاستنجاء بهذه الأشياء. ولو استنجى بها يجزئه عندنا، خلافًا للشافعي.

(وَنَعْتَبِرُ) في الاستنجاء (الإِنْقَاءَ لَا التَّثْلِيثَ) يعني: إذا حصل النقاء بحجرٍ واحدٍ يكون مقيمًا للسنة عندنا. وقال الشافعي: لا يكون؛ بل لا بد من ثلاثة أحجار أو من حجر.

<sup>.59</sup> صحيح البخاري، القبلة 2؛ صحيح مسلم، الطهارة  $^{1}$ 

<sup>2</sup> صحيح البخاري، الوضوء 20؛ سنن الترمذي، الطهارة 13؛ سنن النسائي، الطهارة 38.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الوضوء 15؛ صحيح مسلم، الطهارة 69.

له: ثلاثة أحرف حتى لو تركه لم تجز صلاته لقوله صلى الله عليه وسلم: «من استنجى منكم، فليستنج بثلاث أحجار»، <sup>1</sup> والأمر للوجوب.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من استجمر  $^2$  فليوتر، فمن فعل فحسنٌ، ومن لا فلا حرج»،  $^3$  فما ذكر من الثلاثة فيما رواه، فمحمول على الغالب، والأمرُ فيه للاستحباب.

(وَيُفَضَّلُ الْغَسْلُ)؛ لأن الماء يقلع النجاسةَ بالكلية، والحجرُ يخفِّفُهُ.

وفي «الخانية»: هذا إذا أمكنه من غير كشف العورة، وإلا فبالحجر أفضل.

(وَيَتَعَيَّنُ بِمُجَاوَزَةِ الْمَحَلِّ) يعني: إذا تجاوز النجاسة عن مخرجها وجب غَسلها.

وفي «التبيين»: هذا إذا كان المتجاوِز أكثرَ من قدر الدرهم. وإن كان قدر الدرهم: لا يجب غَسله، ولا يمنع من الصلاة؛ لأن المخرج كالباطن عند أبي حنيفة وأبي يوسف، وما عليه ساقط العبرة يَزيدُ على الدرهم أَوْ لَا.

وعند محمد: المخرج كالخارج، فإن كان ما فيه زائدًا على الدرهم يمنع، وإن كان أقل، وكان في موضع آخر من بدنه نجاسةٌ يُجْمَعُ، فإن كان المجموع أكثر من قدر الدرهم يَمْنَعُ، وإلا فلا.

وفي «القنية»: إذا أصاب المخرجَ نجاسةٌ من خارج أكثر من قدر الدرهم، فالصحيح أنه لا يطهر إلا بالغَسْلِ.

#### (كتاب الصلاة)

لما فرغ من بيان الطهارات، <sup>4</sup> شرع في بيان أوقات الصلاة؛ لأنها أسباب لنفس وجوبها. وأما وجوب أدائها، فثابت بالأمر. وفرق بينهما: بأن الوجوب: عبارة عن شَغْلِ الذمة. ووجوب الأداء: عبارة عن طلب تفريغ الذمة. ومحل بسطه أصول الفقه. بدأ ببيان وقت الفجر؛ لأنه أوَّل النهار، أو لأنه وقت لا اختلاف في أوَّله ولا في آخره.

إنما بدأ محمد في «الجامع الصغير» بصلاة الظهر؛ لأنها أوَّل صلاة فُرِضَتْ على النبي صلى الله عليه وسلم وعلى أمته بعد وقت القيلولة عادةً، وللناس فيما يعشقون مذاهب.

[1.] (يَدْخُلُ الصَّبْحِ بِالْفَجْرِ الصَّادِقِ) وهو البياض المنتشر في الأفق. احترز به عن الكاذب، وهو ما يبدو في الأفق طولًا، ويتعقبه ظلام، ولهذا سمي كاذبًا، (وَيَمْتَدُّ إِلَى طُلُوعِ الشَّمْسِ) لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «وقت الفجر حين يطلع الشمس». 5

[2] (وَالظُّهْرُ) أي: يدخل وقت صلاة الظهر (بزَوَالِهَا) أي: بزوال الشمس عن الاستواء.

وأصح ما قيل في طريق معرفته: أن يغرز خشبة في مكان مستوٍ يجعل على مبلغ الظل علامةً، فما دام الظل ينتقص منها، فهو قبل الزوال. وإذا وقف فهو فيء الزوال. فإذا أخذ الظل في الزيادة عُلِمَ أن الشمس قد زالت، كذا في «المبسوط».

أقول: في إضافة الفيء إلى الزوال تسامح؛ لأنه أراد به: فيء قبيل الزوال. والأيسر منه ما روي عن محمد: أن يقوم الرجل مستقبلَ القبلة، فإذا صار الشمس على حاجبه الأيمن عُلِمَ أن الشمس قد زالت.

[3.] (وَيَمْتَدُّ إِلَى الْعَصْرِ، وَهُوَ) أي: العصر عند أبي حنيفة (بِصَيْرُورَةِ الظِّلِّ مِثْلَيْنِ غَيْرَ فَيْءِ الزَّوَالِ. وَقَالًا: مِثْلًا) أي: يدخل وقت العصر بصيرورة الظل مثلًا (إِلَى غُرُوبِهَا) وهو رواية عن أبي حنيفة.

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «أُمَّنِي جبريل، وصلى بي العصر في اليوم الأوَّل حين صار ظل كل شيء مثله». <sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لم نجد بهذا اللفظ. وانظر: المعجم الكبير، 174/4؛ سنن الدارقطني، 84/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> في هامش ح: أي: استنجي.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: الطهارة.

<sup>5</sup> سنن الترمذي، الصلاة، 114؛ مسند أحمد بن حنبل، 232/2.

مصنف عبد الرزاق، 531/1؛ مسند أحمد بن حنبل، 330/3؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 6

وله: أن أوَّل الظهر مُتَيَقَّنٌ، ووقع الشك في آخره، لتعارض فيه لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى العصر حين صار ظل كل شيء مثليه». أ فلا يخرج الظهر الْمُتَيَقَّنُ بالعصر المشكوك؛ بل بما هو عصر بيقين، وهو حين صار ظل كل شيء مثليه أخذًا بالاحتياط.

إنما استثنى فيء الزوال؛ لأنه قد يكون مثلًا في بعض المواضع في الشتاء، وقد يكون مثلين. فلو اعتبر المثل من عند ذي الظل، لما وجد الظهر عندهما ولا عنده. هذا في المواضع التي لا يسامت الشمس رؤوس أهلها؛ لأن المواضع التي يقع فيها المسامتة $^2$ يقدر المثل من عند ذي الظل.

روى الحسن بن زياد عن أبي حنيفة: أن الظهر يخرج بصيرورة ظل كل شيء مثله، ويدخل العصر بصيرورته مثليه، فيكون بينهما وقت مهمل، وهو الذي يسميه الناس بما بين الصلاتين. وقالوا: الاحتياط أن يصلي الظهر قبل صيرورة الظل مثلك، ويصلي العصر حين يصير مثليه؛ ليكون الصلاتان في وقتهما.

[4] (وَالْمَغْرِبُ بِهِ) أي: يدخل المغرب بغروب الشمس اتفاقًا، ويمتد عندنا (إِلَى غَيْبُوبَةِ الشَّفَقِ، وَهُوَ الْبَيَاضُ) الذي يعقب الحمرة عند أبي حنيفة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «وآخر وقت المغرب إذا اسوَدَّ الْأُفْقُ». 3

(وَقَالَا: الْحُمْرَةُ) لما روى: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «الشفق هو الحمرة»، (وَهِيَ رِوَايَةٌ) عن أبي حنيفة، (وَعَلَيْهَا الْفَتْوَى).

قيل: قول أبى حنيفة أحوط، وقولهما أوسع.

(وَلَمْ نُقَدِّرْ وَقْتَهَا) أي: وقت صلاة المغرب (بِفِعْلِهَا مَعَ شُرُوطِهَا، وَسُنَنِهَا). وقال الشافعي: وقت المغرب مقدار ما يقع فيه خمس ركعات بعد وضوء، وأذان، وإقامة، وستر عورة، حتى لو صلى بعد هذا [20ظ] المقدار يكون قاضيًا لا مُؤَدِّيًا.

له: إمامة جبريل في اليومين في وقت واحد.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «آخر وقت المغرب حين يغيب الشفق». $^{5}$ 

[5.] (**وَالْعِشَاءُ وَالْوِتْرُ بِهَا**) أي: يدخل وقت العشاء والوتر بغيبوبة الشفق على الاختلاف السابق، ويمتد (إِلَى الْفَجْرِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «آخر وقت العشاء حين يطلع الفجر».<sup>6</sup>

(وَلَا نَجْمَعُ لِسَفَرٍ أَوْ مَطَرٍ) يعني: الجمع بين صلاتي الظهر والعصر، وبين صلاتي المغرب والعشاء لعذر سفر أو مطر غير جائز عندنا خلافًا للشافعي.

له: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم جمع بين الظهر والعصر في سفره بتبوك، وجمع بينهما وبين المغرب والعشاء بالمدينة».<sup>7</sup>

ولنا: الأحاديث المبيَّنة أوَّل كل وقت، وآخره الدالة على اختصاص كل صلاة بوقتها.

وفي «الحقائق»: السفر الذي لا يقصر فيه الصلاة لا يجوز الجمع فيه في أصح قوليه. وأما المطر، فمعتبر عند دخول الوقت، حتى لو دخل الوقت، ثم أمطر لا يجوز الجمع. والمراد: مطر يبل الثياب، وإلا لا يجوز.

قيَّد به؛ لأن الجمع للوحل والريح والظلمة والمرض لا يجوز اتفاقًا.

(وَنُفَضِّلُ الْإِسْفَارَ بِالْفَجْرِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أسفروا بالفجر، فإنه أعظم للأجر»؛<sup>8</sup> لكن التغليس أفضل للحجاج يوم مزدلفة، سيجيء بيانه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصنف عبد الرزاق، 531/1؛ مسند أحمد بن حنبل،333/1؛ 330/3؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 146/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  المسامتة بمعنى: المقابلة والموازاة. الموسوعة الفقهية الكويتية،  $^{61/4}$ 

<sup>3</sup> نصب الراية للزيلعي، 234/1. وبلفظ «ويصلي العشاء حين يسود الأفق» وانظر: سنن أبي داود، الصلاة، 2؛ مصنف ابن أبي شيبة، 153/3؛ صحيح ابن خزيمة، 181/1.

<sup>4</sup> سنن الدارقطني، 506/1. وقال ابن خزيمة: ولم يثبت علميا عن النبي صلى الله عليه وسلم أن الشفق الحمرة. انظر: صحيح ابن خزيمة، 183/1-184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نصب الراية للزيلعي، 230/1. وبمعناه انظر: صحيح مسلم، صلاة المسافرين، 48؛ سنن أبي داود، السفر، 5.

<sup>6</sup> نصب الراية للزيلعي، 234/1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> للقسم الأول: سنن أبي داود، السفر 5؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 74. وللقسم الثاني، صحيح مسلم، صلاة المسافرين 57.

<sup>8</sup> سنن الترمذي، الصلاة 117؛ مسند أحمد بن حنبل، 142/4، 143.

وحد الإسفار: أن يبدأ الصلاة في وقت، حتى لو صلَّاها بقراءة مسنونة ما بين أربعين آية إلى ستين، وظهر له سهو في طهارته يمكنه أن يتوضأ ويعيد الصلاة.

وقيل: حدُّهُ: أن لا يقع له الشك في طلوع الشمس. والمفضَّل عند مشايخنا: أن يبدأ بالإسفار، ويختم به.

ومختار الطحاوي: أن يبدأ بالتغليس، ويختم بالإسفار، وهذا اختيار حسن.

(وَالْإِبْرَادَ بِالطُّهْرِ فِي الصَّيْفِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أبردوا بالظهر». أ وفيه إشارة إلى أن المفضَّل تعجيل الظهر في الشتاء عندنا، لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يعجِّله في الشتاء» (مُطْلُقًا)، أي: سواء كان يصلى الظهر وَحْدَهُ أو بجماعة.

وقال الشافعي: إن كان يصلي الظهر وَحْدَهُ يعجِّلها، وإن كان يصلي بجماعة يؤخرها تيسيرًا. وكذا يبرد الجمعة. وفي رواية عنه: لا يبردها لشدة الخطر في فواتها. هذا هو المفهوم من «شرح المصنف».

أقول: على هذا كان ينبغي أن يبيّن مذهبه بالإرداف بأن يقول: لا بجماعة.

(وَتَأْخِيرَ الْعَصْرِ) في الصيف والشتاء (مَا لَمْ تَتَغَيَّرِ الشَّمْسُ) لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يؤخر العصر، ويصليها ما دامت الشمس بيضاء نقية».3

قيل: المراد به: تَغَيُّرُ ضوئها وقت صفاء الهواء. والصحيح: أن يراد به تغيُّر قرصها، بحيث لا يتحيَّر فيه البصر، كذا في «الكفاية».

وذكر في «الغاية»: المراد به تأخير الشروع لا الأداء؛ لأنه إذا شرع قبل تغيُّر القرص، فأخر أداءَه إلى التغيُّر لا يكره؛ لأن الاحترازَ عن الكراهة مع الإقبال على الصلاة متعذر، فجُعِلَ عفوًا.

(وَتَعْجِيلَ الْمَغْرِبِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «بادروا بالمغرب قبل اشتباك النجوم»، 4 أي: كثرتها.

وفي «الأسرار»: تعجيل الصلاة أداؤها في النصف الأوَّل من وقتها.

(وَتَأْخِيرَ الْعِشَاءِ إِلَى مَا قَبْلَ الثُّلُثِ) أي: ثلث الليل، هكذا وقع في عبارة «القدوري». وهذه تدل على أنه لا يستحب تأخيرها إلى ثلث الليل.

وعبارة «الكنز»: «وندب العشاء إلى الثلث» بدل على «أن تأخيرها إليه مستحب».

والتوفيق: بأن يكون التأخير إلى الثلث مستحبًا في الشتاء، وإلى ما قبله في الصيف لغلبة النوم فيه. وأما التأخير إلى نصف الليل فمباح، وإلى آخره فمكروه.

(لا التَّقْدِيمَ مُطْلَقًا) يعني: قال الشافعي: يستحب أداء كل صلاة في أوَّل وقتها، لقوله صلى الله عليه وسلم: «أوَّل الوقت رضوان الله، وآخره عفو الله، والعفو يتبع التقصير». <sup>5</sup>

ولنا: أن في التأخير فضيلة انتظار الصلاة، وتكثير الجماعة ونحوهما، والعفو يجيء بمعنى الفضل، كما قال الله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ﴾ [البقرة، 219/2] يعني: أنفقوا ما فضل عن قوتكم وقوت عيالكم. فمعنى الحديث: أن في آخر الوقت فضل الله كثير، وثواب الأداء فيه وفير.

أقول: وقت المغرب وقع معيارًا لصلاته مع شروطها عند الشافعي، فلا يستقيم التقديم فيه إلا بأن يقال: إنه محمول على التغليب؛ لأن التقديم موجود في الأوقات الأربع.

(وَيُسْتَحَبُّ فِي يَوْمِ الْغَيْمِ) أي: السحاب (تَأْخِيرُ الْفَجْرِ)؛ لئلا يقع الأداء قبل وقته، (وَالطَّهْرِ وَالْمَغْرِبِ)؛ خوفًا من وقوعهما وقت الزوال والغروب، (وَتَعْجِيلُ الْعَصْرِ)؛ لأن في تأخيرها توهُم الوقوع في الوقت المكروه، ولا توهُم في الفجر؛ لأن تلك المدة مديدة، (وَالْعِشَاءِ)؛ لأن في تأخيرها تقليل الجماعة.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، مواقيت الصلاة 8؛ سنن النسائي، المواقيت 5.

<sup>.</sup> شرح معاني الآثار للطحاوي، 187/1؛ المبسوط للسرخسي، 139/1 بمعناها.  $^2$ 

<sup>3</sup> سنن أبي داود، الصلاة 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المبسوط للسرخسي، 139/1.

<sup>5</sup> سنن الدارقطني، 468/1، 469 بدون لفظ «والعفو يتبع التقصير»، وقال الزيلعي في نصب الراية (243/1): «وأحاديث أول الوقت رضوان الله، وآخره عفو الله كلها ضعيفة».

وعن أبي حنيفة: [21و] التأخير مستحب في جميع الأوقات في يوم الغيم، وهذا أحوط؛ لأن الأداء جائز بعد الوقت لا قله.

(وَيُوتِرُ) أي: يصلي الوتر (الْمُتَهَجِّدُ) وهو من يألف صلاة الليل (آخِرَ اللَّيْلِ)، وهو مفعول «يوتر» بتقدير «في» (إِنْ وَقِقَ بِالْانْبِبَاهِ) قيَّد به؛ لأنه لو لم يعتمد من نفسه بالانتباه أوتر قبل النوم؛ لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال لأبي بكر: «متى توتر؟ قال: آخر الليل، فقال صلى الله عليه وسلم له: «أخذتَ بالثقة، ثم قال لعمر: متى توتر؟ قال: آخر الليل، فقال صلى الله عليه وسلم. أخذتَ بالفضل».

(وَلا نَقْتُلُ تَارِكَهَا) أي: تارك الصلاة (عَمْدًا غَيْرَ جَاحِدٍ) أي: عامدًا غير منكِر وجوبها. وقال الشافعي: يقتل.

قيد بهما؛ لأنه لو كان ساهيًا لا يقتل اتفاقًا، أو كان منكرًا وجوبها يقتل اتفاقًا إن لم يتب.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «من ترك الصلاة متعمدًا، فقد كفر»، أي: استحق عقوبة الكافر، فيقتل تاركُهَا حدًّا، ويوضع في مقابر المسلمين.

قيل: إنما يقتل إذا ترك الصلاةَ الرابعة؛ لأن ما دونها لا يعلم أن تركه للتهاون أم لا، والصحيح من مذهبه: أنه يقتل بصلاة واحدة، كذا في «الوسيط».

وإنما خص به الصلاة دون الصوم؛ لأنها ثانية الإيمان، لقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ﴾ [البقرة، 1/2].

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى معان ثلاث: كفر بعد إيمان، وزنا بعد إحصانٍ، وقتل نفس بغير حق»، <sup>2</sup> وترك الصلاة ليس من جملتها.

(وَنَحْكُمُ بِإِسْلَامِهِ لِاقْتِدَائِهِ) يعني: الكافر إذا صلى بجماعة يحكم بإسلامه عندنا. وقال الشافعي: لا يحكم.

قيد بهجماعة»؛ لأنه لو صلى منفردًا لا يحكم بإسلامه إلا في رواية عن أبي حنيفة، كذا في «الأسرار».

وقيد بـ«الصلاة»؛ لأن الكافر بالصوم والزكاة والحج لا يحكم بإسلامه اتفاقًا؛ لأنها غير مختصة بالإسلام.

له: أن الإيمان اعتقاد بالقلب، ولا وقوف عليه إلا بالدليل، والصلاة لم توضع دليلًا عليه.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من صلى صلاتنا، واستقبل قبلتنا، فهو مِنَّا»، 3 أراد بقوله: «صلاتنا»: الصلاة بالجماعة؛ لأن الصلاة منفردًا موجودة فيمن قبلنا من الكَفَرَة.

#### (فصل) في الأوقات التي تكره فيها الصلاة

(وَتُكُورَهُ) الصلاة (مَعَ الشُّرُوقِ) أي: طلوع الشمس (وَالاسْتِوَاءِ وَالْغُرُوبِ)؛ لما ثبت «أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة في هذه الأوقات». 4

ذكر في «الأصل»: ما لم ترتفع الشمس قدرَ رمح، فهي في حكم الطلوع.

(إِلَّا عَصْرَ الْيَوْمِ) هذا الاستثناء منقطع إن قدر أن ضمير «تكره» عائد إلى النوافل، ومتصل إن قدر عوده إلى الصلاة مطلقًا؛ لكن على هذا التقدير لا يصح معنى الكراهة في حق الفرائض؛ لأن المكروه يكون جائزًا، وقضاء الفائتة غير جائز في هذه الأوقات. وعلى التقديرين لا يستقيم الاستثناء؛ لأن عصر اليوم في الغروب مكروهة.

وإنما يستقيم على رواية «الإيضاح» و «المحيط» من أن أداء العصر غير مكروه؛ لأن أداءها مأمور به، والمكروه لا يؤمر به؛ بل المكروه تأخيرها، أو يراد من الكراهة الترك مجازًا، فيكون المعنى: وتترك الصلوات فرضًا كانت أو نفلًا في هذه الأوقات، إلا عصر اليوم، فإنها لا تترك؛ بل يصلي مع النقصان.

وكذا صلاة الجنازة وسجدة التلاوة يؤدى مع النقصان إذا حضرت، أو تليت فيها.

وأما لو حضرت، أو تُليت قبلها وأخرت وأديت فيها لا يجوز؛ لأنها وجبت كاملة، فلا يؤدى ناقصة.

<sup>1</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 343/3. وانظر بلفظ «فقد برئت منه ذمة الله ورسوله» في آخره: مسند أحمد بن حنبل، 421/6؛ مصنف عبد الرزاق، 124/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مسند الشافعي، 164؛ مصنف عبد الرزاق، 167/10؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 440/9.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، القبلة 1؛ سنن النسائي، الإيمان 9 بلفظ: «فذلك المسلم» مكان «فهو مِنَّا».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> صحيح البخاري، مواقيت الصلاة 29؛ صحيح مسلم، صلاة المسافرين 285.

ولنا: إطلاق النص الناهي عن الصلاة في هذه الأوقات، وما رواه محمول على التذكر في غير هذه الأوقات، وما نقله من الاستثناء، فغريب لا يزاد به على الحديث المشهور.

(وَيَنْعَقِدُ النَّفْلُ بِالشُّرُوعِ) في الأوقات المكروهة (لا الْفَرْضُ). الفرق بينهما: أن المنهي هو الصلاة، ونفس الشروع ليس بصلاة، ولهذا لو حلف لا يصلي، فشرع في الصلاة لا يحنث ما لم يقيد الركعة بالسجدة، فيصح شروعه في النفل لعدم ورود النهي عليه؛ لكن الأفضل أن يقطعه ويؤديه في وقت غير مكروه. وأما الشروع في القضاء، فلم يصح باعتبار أن الفائت وجب في ذمته كاملًا، فلا يتأدى في الوقت الناقص.

(وَيَسْتَثْنِي يَوْمَ الْجُمُعَةِ) يعني: قال أبو يوسف: لا يكره التنفل يوم الجمعة وقت الزوال. وقالا: يكره.

**له**: ما ورد في رواية أنه صلى الله عليه وسلم استثنى يوم الجمعة عند النهي «وقت الزوال».<sup>3</sup>

ولهما: إطلاق حديث النهي، وما ذكره من الرواية، فغريبة، لا يتقيد بها المشهور.

(وَنَكْرَهُهُ) أي: التنفل (بَعْدَ الْفَجْرِ وَالْعَصْرِ) أي: بعد صلاتهما (وَلَوْ بِسَبَبٍ). هذا إشارة إلى ما خالفنا فيه الشافعي، وقال: لا يكره النفل الذي [21ظ] له سبب كركعتي الفجر، والوضوء، والطواف، وتحية المسجد، والمنذور.

له: ما روي أن قيسًا صلى بعد فرض الفجر ركعتين، فقال صلى الله عليه وسلم له: «ما هذا؟ قال: ركعتا الفجر لم أركعهما، فسكت النبي صلى الله عليه وسلم»، وسكوته يدل على التقرير، وإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم «إذا دخل أحدكم المسجد، فليحيه بركعتين»، والأحاديث المروية في غيرهما.

ولنا: إطلاق ما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا صلاة بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب»،  $^6$  فالمراد بالغروب هنا: التغير.

(وَلَا بَأْسَ بِالْقَصَاءِ، وَسَجْدَةِ التِّلَاوَةِ، وَصَلَاةِ الْجَنَازَةِ فِيهِمَا). إنما لم تكره هذه الأشياء في هذين الوقتين؛ لأن كراهية النفل فيهما لم يكن لمعنى فيهما؛ بل كانت لِحَقِّ الفريضتين؛ ليكون الوقتان كالمشغول بهما دون غيرهما. وإنما اختصا بهذا الحكم؛ لأن لهما زيادة شرف على غيرهما لورود الأحاديث في فضلهما، فظهر أثر هذا في مزاحمة النفل؛ لأن الفرض التقديري أقوى من النفل ثوابًا، ولم يظهر في الفرض والواجب، فجازا في هذين الوقتين.

أما الأوَّل: فلأن الفرض الحقيقي، وهو قضاء الفرض أقوى من التقديري.

وأما الثاني: فلأن الواجب أُلْحِقَ بالفرض، والمراد به: الواجب بعينه، ولهذا جاز سجدة التلاوة فيهما؛ لأنها واجبة بإيجاب الله تعالى بعينها، ولم يجز ركعتا الطواف؛ لأنهما نافلتان في ذاتهما ووجوبهما لغيرهما، وهو ختم الطواف بالصلاة.

وكذا لم يجز نفل شرع فيه، ثم أفسده؛ لأن وجوبه لصيانة المؤدى عن البطلان، فبقى نفلًا في ذاته، كذا في «الكافي».

فَعُلِمَ من هذا أن ما قاله بعض الفقهاء: إذا أقيم للفجر، وخاف رجل فوتَ الفرض شرع في السنة، فيقطعها، فيقضيها قبل الطلوع، فمردود على أن الأمر بالشروع للقطع قبيح شرعًا.

(إِلَى طُلُوعِ الشَّمْسِ) في الفجر (وَتَغَيُّرِهَا) في العصر. وهذه العبارة أولى من عبارة «القدوري» حتى تغرب؛ لأن الغروب فيها مؤول بالتغير، (وَيُلْحِقُ بِهَا) أي: أبو يوسف بالأشياء المذكورة في عدم الكرامة (الْمَنْدُورَ)، حتى من نذر أن يصلي ركعتين، فأدَّاهما بعد الفجر والعصر لا يكره. وقالا: يكره.

أ المبسوط للسرخسي، 151/1. وبدون لفظ «فإن ذلك وقتها» انظر: سنن أبي داود، الصلاة 11؛ سنن النسائي، المواقيت 54؛ سنن ابن ماجه، الصلاة 10.
مسند أحمد بن حنبل، 165/5؛ صحيح ابن خزيمة، 226/4.

<sup>3</sup> مسند الشافعي، 63؛ سنن أبي داود، الصلاة 216-217 بلفظ: «نصف النهار» مكان «وقت الزوال».

<sup>4</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 254/2؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 326/10؛ صحيح ابن خزيمة، 164/2.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، المساجد 27؛ صحيح مسلم، صلاة المسافيرين 69 بلفظ: «فليركع ركعتين قبل أن يجلس».

محيح مسلم، صلاة المسافيرين 51؛ سنن أبي داود؛ التطوع 10.  $^{6}$ 

له: أن الأشياء المذكورة كانت غير مكروهة، لكونها واجبة، فالمنذور أيضًا واجب، فلا يكره.

ولهما: أن النهي كان ليخلو فرض هذين الوقتين عن مزاحمة غير جنسه، والأشياء المذكورة كانت من جنسه؛ لأنها واجبة بإيجاب الله تعالى، والمنذور ليس من جنسه؛ لأنه واجب بإيجاب العبد، فكره دفعًا للمزاحمة.

(وَلَا تَنَفُّلَ قَبْلَ الْمَغْرِبِ) أي: لا يتنفل بعد الغروب قبل الفرض، لما فيه من تأخير المغرب، والمستحب تعجيلها اتفاقًا.

(وَلَا بِأَكْثَرَ مِنْ رَكْعَتَي الْفَجْرِ) أي: لا يتنفل بأكثر من سنة الفجر، لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا طلع الفجر، فلا تصلوا إلا ركعتي الفجر». أ

وفي «التجنيس»: المتنفل إذا صلى ركعة، فطلع الفجر كان الإتمام أفضل؛ لأنه وقع في صلاة التطوع بعد الفجر لا عن قصد. وفي «التحفة» و «الخانية»: الأوقات المكروهة اثنا عشر:

ثلاثة منها:

- [1.] وقت الطلوع.
  - [2.] والاستواء.
- [3.] والغروب، فالكراهة فيها لمعنى في الوقت، ولهذا أثر في الفرض والنفل.

وفي البواقي لمعنى في غير الوقت، ولهذا أثر في النوافل لا في الفرائض، وتلك البواقي تسعة، وهي:

- [1.] بعد طلوع الفجر.
- [2.] وبعد الفريضة قبل الطلوع.
- [3] وبعد صلاة العصر قبل التغير.
  - [4.] وقبل صلاة المغرب.
  - [5.] وعند الخطبة يوم الجمعة.
    - [6.] وعند الإقامة فيه.
    - [7.] وعند خطبة العيدين.
    - [8.] وعند خطبة الكسوف.

[9] وعند خطبة الاستسقاء إلى هنا كلامهما؛ لكنه غير ضابط؛ لأن ما قبل صلاتي العيدين مكروه، والثلث الأخير من الليل لأداء العشاء مكروه، وما بعد شروع الإمام مكروه للتطوع إلا سنة الفجر، فإنه يصليها إذا لم يخف فوت الجماعة، وبعد خروج الإمام للخطبة قبل الشروع فيها مكروه عند أبى حنيفة.

# (فصل) في الأذان

(يُسَنُّ الْأَذَانُ) سنة مؤكدة (لِلْمَكْتُوبَاتِ) وهي الصلوات الخمس. احترز به عن الوتر، والتراويح، وصلاة العيدين، وغيرها، (وَالْجُمُعَةِ) في وقتها. خَصَّهَا بالذكر؛ لئلا يتوهم أن لا أذان لها، كما لا أذان لصلاة العيدين، بجامع أنهما يتعلقان بالإمام. والمصر الجامع احترزنا بقولنا: في وقتها عن الأذان قبل الوقت وبعده، فإنه غير مسنون، ولا يشكل بالأذان بعد الوقت للقضاء؛ لأن الفائت وقت الأداء لا وقتُ القضاء، قال صلى الله عليه وسلم: «فليصلها إذا ذكرها، فإن ذلك وقتها». 2

(وَلَا نُرَجِّعُ) يعني: الترجيع ليس من سنة الأذان عندنا، خلاقًا [22و] للشافعي. وهو: أن يخفض بالشهادتين، ثم يرجع ويرفع صوته.

**له**: وما روى أبو محذورة: «أنه صلى الله عليه وسلم أمره يوم فتح مكة بأن يرجع في الشهادتين».<sup>3</sup>

<sup>1</sup> تبيين الحقائق للزيلعي، 87/1. وبلفظ: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا طلع الفجر لا يصلي إلا ركعتين خفيفتين» انظر: صحيح مسلم، صلاة المسافرين 88

<sup>2</sup> المبسوط للسرخسي، 151/1. وبدون لفظ: «فإن ذلك وقتها» انظر: سنن أبي داود، الصلاة 11؛ سنن النسائي، المواقيت 54؛ سنن ابن ماجه، الصلاة 10

<sup>3</sup> المبسوط للسرخسي، 128/1؛ نصب الراية للزيلعي، 267/1-268.

ولنا: أن الروايات متفقة على أن لا ترجيع في أذان بلال وعمرو بن أم مكتوم إلى أن توفيا، وما رواه كان تلقينًا من النبي صلى الله عليه وسلم، فظن أبو محذورة أنه من نفس الأذان.

(وَلَمْ يَقْتَصِرُوا فِي التَّكْبِيرِ عَلَى ثِنْتَيْنِ) قال مالك: التكبير في مبدأ الأذان ثنتان؛ قياسًا على سائر الكلمات، وهو رواية عن أبي يوسف.

وقلنا: هو أربع؛ لأن المروي من الملك النازل هكذا، والقياس متروكٌ بالنص.

(وَيَضَعُ) المؤذن (إصْبَعَيْهِ فِي أُذُنَيْهِ)؛ لأنه أبلغ في الإعلام، فيكون أفضل. ضُمِّنَ «وضع» معنى الإدخال فعداه ب«في».

(وَيَسْتَقْبِلُ الْقِبْلَةَ)؛ لأن الملك فعل كذا، (وَيُحَوِّلُ وَجْهَهُ يَمْنَةً وَيَسْرَةً عِنْدَ الْحَيْعَلَتَيْنِ) أي: عند قوله: «حي على الصلاة»، و «حي على الفلاح»؛ لأن كلَّا منهما خطاب للقوم، فيواجههم به.

وقيل: إذا كان وحده لا يحول جانبيه؛ لأنه لا حاجة إليه، والصحيح أنه يحول؛ لأن التحويل صار سنة للأذان، حتى قالوا في الذي يؤذن للمولود: ينبغي أن يحول وجهه يمنةً ويسرةً عند هاتين الكلمتين، كذا في «المحيط».

وكيفية التحويل: أن يقول: «حي على الصلاة» مرتين في يمينه، ثم يقول: «حي على الفلاح» مرتين في شماله.

وقيل: أن يبتدئ بدحي على الصلاة» عن يمينه، ويختم بها عند شماله، ويبتدئ بدحي على الفلاح» عن شماله، ويختم بها عند يمينه؛ ليكون القوم مخاطبًا بكل منهما؛ لكن الأصح هو الأوَّل؛ لأنه منقول كذا، هكذا في «الغاية».

قال الإمام التمرتاشي: لا يحول في الإقامة؛ إلا لأناس ينتظرون.

(وَيَزِيدُ فِي الْفَجْرِ «الصَّلَاةُ خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ» مَرَّتَيْنِ بَعْدَ الْفَلَاحِ)؛ لما روى أن بلالًا أتى النبي صلى الله عليه وسلم يؤذن بالصلاة، فوجده راقدًا، فقال: «الصلاة خير من النوم» مرتين، فقال صلى الله عليه وسلم: «ما أحسن هذا، اجعله في أذانك». أ

(وَيَتَرَسَّلُ فِيهِ) أي: يقف بين كل كلمتين في 2 الأذان، لقوله صلى الله عليه وسلم لبلال: «إذا أذنت فترسل». 3

(وَيُكْرَهُ التَّلْحِينُ) أي: التغني بحيث يؤدى إلى تغيير كلماته، ولو لم يلحقه تغيير لا بأس به.

قيل: إنما يكره ذلك في الأذكار. وأما في الحيعلتين، فلا بأس به.

(وَيَحْدُرُ فِي الإِقَامَةِ) أي: يذكر كلماته بسرعة.

(وَنُمَاثِلُهَا بِهِ) أي: نجعل الإقامة مماثلة بالأذان في ذكرها مثنى مثنى، (إِلَّا أَنَّهُ) أي: المؤذن (يَعُقِّبُ الْفَلَاحَ) بتشديد القاف، أي: يجيء بعقبه (برِهِقَدْ قَامَتِ الصَّلَاقُ» مَرَّتَيْنِ). وقال الشافعي: الإقامة تذكر فرادى إلا قوله: «قد قامت الصلاة»، والتكبير في أوَّل الإقامة مرتين كما في آخرها.

له: ما روى أبو محذورة: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «الأذان مثنى مثنى، والإقامة فرادى فرادى»، <sup>4</sup> والفرادى جمع فرد على غير قياس.

ولنا: ما اشتهر أن «بلالًا كان يثني الإقامة إلى أن توفي»، <sup>5</sup> وما رواه محمول على الجمع بين كل كلمتين في الإقامة، والتفريق بينهما في الأذان.

فإن قلتَ: كيف يكون الأذان مثنى مثنى، والتكبير أربع في أوَّله؟

قلتُ: ذكر التكبيرين لما كان بصوت واحد جعل ككلمة واحدة، وبذكرهما مرة أخرى يكون مثني.

(وَلا نَكْرَهُهَا مِنْ غَيْرِهِ) يعني: إذا أذن رجل، وأقام آخر بحضوره ورضاه لا يكره عندنا، ويكره عند الشافعي.

قيدنا بـ«حضور المؤذن ورضاه»؛ لأنه إن غاب، وأقام غيره لا يكره اتفاقًا، وإن حضر ولم يرض بإقامة غيره يكره اتفاقًا، كذا في «الكافي».

د. مع. 3 با د با باه 142 با باه 3

<sup>1</sup> المعجم الكبير للطبراني، 355/1. روي عن عمر موقوفًا، انظر: الموطأ رواية الشيباني، 54، (رقم: 91).

<sup>...2</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سنن الترمذي، الصلاة 143؛ عبد بن حميد، المنتخب، 310/1.

<sup>4</sup> كذا ذكره العيني في البناية 86/2. ولكن روي عن أبي محذورة الأذان والإقامة مثنى مثنى، انظر: سنن الدارمي، الصلاة 7؛ صحيح ابن خزيمة، 195/1. وروي الإقامة مرة مرة عن غيره، انظر: سنن الدارمي، الصلاة 6. وانظر للتفصيل: نصب الراية للزيلعي، 267/1-271.

<sup>5</sup> تبيين الحقائق للزيلعي، 91/1.

له: ما روي: «أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث بلالًا في حاجةٍ»، وأمر غيرَه بالأذان فأذن فحضر بلالًا، وأراد أن يقيم، فقال صلى الله عليه وسلم: «إن أخاك أذن وهو الذي يقيم». 1

**ولنا**: ما روي أن ابن أم مكتوم ربما كان يؤذن، ويقيم بلالًا، وربما يؤذن بلال ويقيم هو،<sup>2</sup> وما رواه محمول على ما لو لَحِقَتْهُ الوحشةُ بإقامة غيره.

(وَنُجِيزُ التَّثْوِيبَ فِي الْفَجْرِ) وهو رجوع المؤذن إلى إعلام الصلاة بين الأذان والإقامة، وتثويب كل بلدة على ما تعارفوا إما بالتنحنح، أو بقوله: الصلاة، أو بقوله: قامت، ونحوها. وقال الشافعي: لا يجوز.

له: اعتباره الفجر بسائر الأوقات.

ولنا: أن هذا الوقت وقت غفلةٍ ومنام، فيستحب فيه الإعلام.

وفي «التبيين»: يقعد المؤذن في الفجر قدرَ ما يقرأ عشرين آية، ثم يثوِّب، ثم يقعد كذلك، ثم يقيم.

(وَيُجِيزُهُ فِي الْكُلِّ) أي: أبو يوسف التثويب في جميع الصلوات سوى المغرب (لِمُسْتَغْرِقِ الْهَمِّ) أي: لمن استغرق همه وقصده في مصالح المسلمين. واللام في «لمستغرق» للتخصيص، وهو مضاف إلى معموله، وهو كالأمير وتثويبه أن يقول المؤذن تخصيصًا: السلام عليك أيها الأمير الصلاة، وكذلك القاضي والمفتي؛ لأنهم لا يعرفون وقت الحضور لشغلهم بأمور الجمهور. وقالا: لا يخصهم؛ لأن جميع المسلمين متساوون في أمر الدين. استحسن المتأخرون التثويب للناس لزيادة غفلتهم.

(وَيُكُرُهُ أَذَانُ [22ظ] الصَّبِيِّ)؛ لأنه دعاء إلى الصلاة، والصبي ليس بأهل لها حتى يدعو غيره، (وَيُجْزِئُ) يعني: إن أذان الفاسق الصبي يكفي لكونه من أهل الجماعة وإن<sup>3</sup> لم يكن من أهل الفرائض، فصار كمن صلى الفرض، ثم أذن. وكذا يكره أذان الفاسق والقاعد والسكران.

(وَأَذَانُ الْجُنُبِ وَالْمَرْأَقِ، وَيُعَادُ) أي: أذانهما. أما أذان الجُنب، فلأن للأذان شبهًا بالصلاة من حيث إن كلًا منهما مشروط بدخول الوقت، واستقبال القبلة، والشروع بالتكبير، والترتيب، فيشترط له الطهارة عن الحدث الأكبر عملًا بهذا الشبه، ولم تشرط عن الأصغر عملًا بأنه دعاء. وأما أذان المرأة، فلأنها إن رفعت صوتها يكون معصية، وإن خفضت لا يحصل الإعلام بأذانها (دُونَ الإِقَامَةِ) أي: لا تعاد إقامتهما؛ لأن تكرارَ الإقامة غير مشروع.

(وَيُسْتَحَبُّ الْوُضُوءُ لَهُمَا) أي: للأذان والإقامة؛ لأن كليهما ذكر الله.

(وَفِي كَرَاهَةِ خُلُوِّهِمَا عَنْهُ رِوَايَتَانِ) عن أبي حنيفة:

في رواية: يكرهان بغير وضوء؛ لأنه يصير داعيًا إلى ما لا يجيب إليه بنفسه، وداخلًا تحت قوله تعالى: ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ﴾ [البقرة، 44/2].

وفي رواية: لا يكرهان؛ لأن كلُّا منهما ذكر الله، فيستحب فيها الوضوء كما في القراءة.

(وَالْفَصْلُ فِي الْمَغْرِبِ) بين الأذان والإقامة (بِسَكْتَةٍ) عند أبي حنيفة مقدار ثلاث خطوات.

(وَقَالَا: بِجَلْسَةٍ) مقدار أن يتمكن مقعده من الأرض، بحيث يستقر كل عضو منه في موضعه. وفيه دلالة على أن الفصل بينهما كان لا بد منه اتفاقًا، لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم أمر بلالًا بالفصل بينهما». 4

لهما: أن السكتة لا يقع بها الفصل؛ لأنها تُوجد بين كلمات الأذان، فيَفْصِلُ بينهما بجلسة، كما كان يفصل بها بين الخطبتين.

وله: أن الجلسة وإن $^{5}$  قَلَّتْ يؤدي إلى تأخير المغرب، فيكتفي بأدنى الفصل، وهو السكتة.

قال الإمام الحلواني: الخلاف في الأفضلية، حتى لو جلس جاز عند أبي حنيفة.

<sup>. 180/1</sup> للبيهقي، 339/1 بمعناه. وانظر أيضا: نصب الراية للزيلعي،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 216/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مسند أحمد بن حنبل، 143/5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: وصل.

(وَيُسَتَّانِ لِفَائِيَةٍ) أي: الأذان والإقامة سنة لصلاة فائتة؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قضى الفجر ليلة التعريس بأذان وإقامة.

(وَيُؤَذِّنُ لِلْأُولَى) أي: مَن فاتته صلوات يؤذن للصلاة الأولى.

(وَيُخَيَّرُ فِي الْبَوَاقِي) إن شاء أذن لكل منها، وإن شاء اقتصر على الإقامة.

(وَيُقِيمُ لِلْكُلِّ) أي: لكل واحدة من الفوائت.

(وَلَمْ يَكْتَفُوا بِوَاحِدَةٍ) قال مالك: إقامةٌ واحدةٌ كافيةٌ للكل. الخلاف معه إنما يتأتى إذا فاتت صلوات عن جماعةٍ، فقضوها في مجلس، وإن قضوها في مجالسَ يشترط لكل أذان وإقامة، كذا في «الكفاية».

 $^{1}$ . ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قضى أربع صلوات فائتة يوم الخندق بإقامةٍ واحدةٍ».

ولنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قضى تلك الصلوات على الترتيب كل صلاة بأذان وإقامة». 2 وفي رواية أخرى: بأذانٍ وإقامةٍ للأولى، وإقامة لكل واحدة من البواقي، ولاختلاف الروايتين خَيَّرْنَا في ذلك.

(وَأَمَرُوا الْمُنْفَرِدَ بِهِ) أي: بالأذان مقيمًا كان أو مسافرًا؛ لأنه من سنن الصلاة، فيأتيه كل مصلِّ إلا من كان له مسجد حي، فأذن وأقيم فيه، فإنه إن تركهما لا يكره؛ لأن أذان المسجد وإقامته تكفيه؛ لما روي أن ابن مسعود صلى مع جماعة بلا أذان وإقامة، فقيل له: ألا تؤذن؟ فقال: أذان الحي وإقامتهم يكفينا.

وقال مالك: لا يسن الأذان والإقامة للمنفرد؛ لأنهما من شعار الصلاة بالجماعة، كذا ذكره المصنف في «شرحه».

أقول: على هذا لو قال: «أمروا المنفردَ بهما»، لكان أولى، لعله اكتفى بذكر الأذان لكون الإقامة من توابعه.

(وَيُكُرُهُ تَرْكُهُمَا لِلْمُسَافِرِ) بقوله صلى الله عليه وسلم لابني أبي مُلَيْكَة: «إذا سافرتما أذنا وأقيما، وليؤمكما أكبركما سِنَّا»، 3 ولو ترك الأذان لا يكره؛ لأنه للاستحضار والرفقة حاضرون. وأما الإقامة فمكروه تركها؛ لأنها لإعلام الافتتاح، وهم محتاجون إليه.

(وَيُحِيزُ تَقْدِيمَهُ) أي: أبو يوسف تقديم الأذان (فِي الصُّبْحِ) بعد ذهاب نصف الليل، وهو قول الشافعي. وقالا: لا يجوز وإن قدم يعاد في الوقت.

قيد بر الصبح»؛ لأن تقديمه في غيره لا يجوز اتفاقًا.

وقيد ب«تقديم الأذان»؛ لأن تقديم الإقامة لا يجوز اتفاقًا.

له: أن بلالًا كان يفعل ذلك.

ولهما: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال لمن أذن قبل الوقت: «لا تؤذن حتى ترى الفجر»، 4 وما فعله بلال كان ليوقظ النائم، ويرجع القائم، ويتسحر الصائم لا لإعلام دخول الوقت، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: «لا يغرنكم أذان بلال، فإنه يؤذن بليل». 5

وأما إجابة المؤذن بأن يقول مثلَ ما يقوله المؤذن، ويقول عند الحيعلتين: «لا حول ولا قوة إلا بالله»، فلها فضيلة، وإن تركها لا يأثم. وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «من لم يجب الأذانَ، فلا صلاة له»، 6 فمعناه: الإجابة بالقدم لا باللسان فقط، كذا في «الخانية».

# (فصل) في شروط الصلاة التي يتقدمها

خرج بهذا القيد ترتيب الركوع على القراءة [23و]، فإنه شرط لجواز الصلاة غير متقدم عليها.

<sup>1</sup> لم نجده كذالك؛ بل روي أنه قضاهن بأذان واحد والإقانة لكل صلاة، انظر: مسند أحمد بن حنبل، 375/1؛ سنن الترمذي، الصلاة 132؛ سنن النسائي، المُذان 22

<sup>2</sup> لم نجده في كتب الأحاديث، انظر: بدائع الصنائع للكاساني، 154/1.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الجهاد 42؛ صحيح مسلم، المساجد 293.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 341/2؛ المعجم الكبير للطبراني، 365/1، السنن الكبري للبيهقي، 384/1. ـ

<sup>5</sup> مسند أحمد بن حنبل، 18/5 بدون لفظ «فإنه يؤذن بليل». وروي هذا اللفظ في صحيح البخاري، الأذان 11، الصوم 17، صحيح مسلم، الصيام 36.

<sup>6</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 174/3، بمعناه. وانظر لهذا اللفظ: المحيط البرهاني لابن مازه، 350/1.

(يُفْتَرَضُ) أي: يجب (عَلَى الْمُصَلِّي أَنْ يُقَدِّمَ طَهَارَةَ بَدَنِهِ، وَمَكَانِهِ، وَثِيَابِهِ)؛ لأن تطهير الثوب لما وجب بقوله تعالى: ﴿وَثِيَابِكَ فَطَهِرْ﴾ أي: يجب (عَلَى الْمُصَلِّي أَنْ يُقَدِّمَ طَهَارَةَ بَدَنِهِ، وَمَكَانِهِ، وَثِيَابِهِ)؛ لأنهما ألزمُ للمصلي؛ إذ لا وجود للصلاة بدونهما، بخلاف الثوب. ثم المعتبر في طهارة المكان ما تحت القدم، حتى لو افتتح الصلاة وتحت قدميه نجاسة أكثر من قدر الدرهم لم تجز صلاته، وإن كان في موضع سجوده، فتجوز عند أبي حنيفة في رواية عنه، كذا في «الخلاصة».

(عَن النَّجَاسَةِ الْحُكْمِيَّةِ) وهي الحدث (وَالْحَقِيقِيَّةِ الْمَانِعَةِ) عن الصلاة.

قيد بـ«المانعة»؛ لأن التطهير من غيرها غير واجب. قدم ذكر الحكمية؛ لأنها أقوى وغير متجزأ؛ ليصير قليلها عفوًا.

(وَيَسْتُرَ عَوْرَتُهُ) لقوله تعالى: ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف، 31/7] أي: ما يواري عورتكم عند كل صلاة. وستر المصلي عورته عن غيره شرط بلا خلاف. وأما الستر عن نفسه، فالصحيح أنه ليس بشرط، حتى لو كان محلولَ الجيب، فنظر إلى عورته لا يفسد، كذا في «التبيين».

اعلم: أنه لو قال: وستر عورته؛ ليكون معطوفًا على الطهارة، ويعلم أنه من الشروط التي يتقدم على الصلاة كان أولى.

ثم فسَّر العورة التي وجب سترها بقوله: (فَالرَّجُلُ) أي: فيستر الرجل (مِنَ السُّرَّةِ إِلَى زُكْبَتِهِ).

أقول: مدخول «من» في التحديد قد يدخل في الحدكما إذا قال: «قرأت الكنز من باب الزكاة»، وقد لا تدخل. فلو قال: «من تحت سرته»، لكان أحسن؛ لأن فيه دفع توهم أن يكون السرة من العورة.

(وَنَجْعَلُ الرُّكْبَةَ مِنْهَا) وقال الشافعي: ليست الكبة من العورة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «ما فوق الركبتين من العورة». أ

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «عورة الرجل ما دون سرته، حتى تجاوز ركبتيه»، 2 وما رواه يدل على أن ما فوقهما عورة. ولا ينافى كونهما عورة. وأما السرة فهي عورة عنده على ما ذكر في «المنظومة»؛ لكن الأقوى من مذهبه أنها ليست بعورة عنده كمذهبنا.

(وَالْأَمَةُ) أي: وتستر الأمة (الْبَطْنَ وَالظَّهْرَ أَيْضًا) يعني: ما كان عورة من الرجل، فهو عورة من الأمة. وكذا ظهرها وبطنها عورة، لقول عمر رضي الله عنه للإماء: «اكْشَفْنَ رؤوسكن، ولا تشبهن بالحرائر»، 3 ولأن الأمة تخرج لحاجةِ مولاها في ثياب خدمتها، فالتحقت بذوات المحارم في حق الأجانب دفعًا للحرج.

(وَالْحُرَّةُ) أي: وتستر الحرة (غَيْرَ الْوَجْهِ وَالْكَفِّ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «بدن الحرة كلها عورة إلا وجهها وكفيها». 4 وفيه إشارة إلى أن ظهر كفها عورة.

وفي «المنتقي»: تمنع الشابة عن كشف وجهها؛ لئلا تؤدي إلى الفتنة.

(وَفِي الْقَدَمِ رِوَايَعَانِ) عن أبي حنيفة: في رواية: أنه عورة، والحديث السابق يدل عليه. ورواية الحسن عنه: أنه ليس بعورة، وهي أصح؛ لأن المرأة مبتلاة بإبداء قدمها في مشيها؛ إذ ربما لا تجد الخف.

(وَلَمْ نُفْسِدِ الصَّلَاةَ بِمُطْلَقِ الانْكِشَافِ) أي: انكشاف العورة. وقال الشافعي: قليل الانكشاف وكثيره يفسد الصلاة؛ لأن الستر مطلقًا شرط لصحة الصلاة، ولم يوجد.

ولنا: قليله معفو؛ لأن اعتباره يؤدي إلى الحرج، فيكون المفسدُ هو الانكشاف الكثير.

(فَنُقَدِّرُهُ) أي: الانكشاف الكثير (بِرُبُع الْعُضُو) أي: بانكشاف ربع العضو؛ لأن للربع حكم الكل.

اعلم: أن انكشاف ما دون الربع معفو إذا كان في عضوٍ واحدٍ، وإن كان في عضوين أو أكثر، وجمع، وبلغ ربع أدنى عضو منها يمنع جواز الصلاة، كذا في «الزيادات».

وذكر في «شرحه»: لو انكشف شيء من شعرها، ونصف ثُمن فخذها، ونصف ثُمن أذنها لو جمع يبلغ ربع الأذن يكون مانعًا.

(كَالسَّاقِ، وَالْفَخِذِ، وَالْبَطْنِ)، قال صاحب «الهداية»» في «التجنيس»: الفخذ مع الركبة عضو واحد، حتى لو صلى وفخذه مغطى، وركبته مكشوفة جازت صلاته؛ لأن الركبة من الفخذ أقل من الربع.

2 لم نجده مرفوعًا، وهو قول الشافعي، انظر: الأوسط لابن المنذر، 67/5. ويسنده إلى النبي ابن مازه، انظر: المحيط البرهاني، 330/5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن الدارقطني، 432/1.

 $<sup>^{3}</sup>$  الجصاص، شرح مختصر الطحاوي،  $^{702/1}$ .

<sup>4</sup> لم نجده في كتب الأحاديث، وهو قول القدوري، انظر: مختصر القدوري، 26. وفي الحديث «المرأة عورة»، انظر: سنن الترمذي، الرضاع 18.

ومن المشايخ<sup>1</sup> من قال: الركبة عضو على حِدَةٍ؛ لكن الأوَّل أصح؛ لأن الركبة ليست بعضوٍ في الحقيقة؛ بل هو ملتقى عظم الفخذ والساق، وكذا كعب المرأة مع ساقها.

(وَالشَّعْرِ النَّازِلِ) قيد به احترازًا عما قيل: المراد من الشعر ما على الرأس، فإنه عورة كرأسها. وأما النازل فليس في حكم الرأس، فلا يكون عورة، والمختار ما ذكر في المتن؛ لأن العورة من الشعر لو كانت ما على الرأس، لجاز النظر إلى صدغ الأجنبية وذوابتها، وهو ممنوع؛ لأنه يؤدي إلى الفتنة.

(وَاللَّكُورِ وَحْدَهُ وَالْأَنْقَيَشِ) إنما قال: في الذكر وحده احترازًا عما قيل: إنه مع الخصيتين عضو واحد؛ لأن الإيلاد يتعلق بهما؛ لكن الأولى أن الذكر وحده عضو. ألا ترى أن الخصيتين اعتبر في الدية عضوًا على حدة، فكذا في العورة. وثدي المرأة حالة النهود تبع لصدرها، ومتى كبرت يعتبر عضوًا على حدة، وكل من الإليتين عضو على حِدَةٍ. والدبر ثالثهما وهو الصحيح، وما بين سرة الرجل وعانته عضو على حِدَةٍ، كذا في «التبيين».

(وَيُجِيزُهَا) أي: أبو يوسف الصلاة (مَعَ مَا دُونَ النِّصْفِ) يعني: مع انكشاف ما دون نصف عضو، (وَمَعَهُ فِي رِوَايَةٍ) يعني: ويجيز أيضًا مع انكشاف نصف عضو [23ظ] في رواية عنه. وفي رواية أخرى: أنه لا يجوز.

له: أن الشيء إنما يوصف بالقلة إذا كان ما يقابله أكثر منه، فما دون النصف قليل بالنسبة إلى الكل، وما زاد عليه كثير بالنسبة إلى الباقي. وأما النصف فباعتبار أنه خارج عن حد القلة يمنع، وباعتبار أنه غير داخل في حد الكثرة لا يمنع.

ولهما: أن للربع حكم الكل في كثير من المواضع، فانكشافه يكون كانكشاف الكل، وما دونه قليل يتعذر التوقي عنه، فألحق بالعدم.

(وَلَوْ انْكَشَفَتْ) أي: العورة مقدار ما يكون مانعًا، (أَوْ قَامَ فِي صَفِّ النِّسَاءِ لِلزَّحْمَةِ) أي: للازدحام، (أَوْ عَلَى نَجَاسَةٍ مَانِعَةٍ) أي: أبو يوسف صلاته؛ لأن المفسد أي: أو عليها (قَدْرَ أَدَاءِ زُكْنٍ) أي: زمانًا يمكنه فيه أداء ركن من أركان الصلاة (يُفْسِدُهَا) أي: أبو يوسف صلاته؛ لأن المفسد وجد فيها.

(وَأَجَازَهَا) محمد (مَا لَمْ يُؤَدِه)؛ لأن المفسد أداء شيء من الصلاة معه، ولم يوجد.

قيد ب«قدر الأداء»؛ لأنه لو أدَّى ركنًا مع الانكشاف فسد صلاته اتفاقًا. ولو ستر عورته من غير لبث جاز صلاته اتفاقًا.

(وَأَمَوَ) محمد (وَاجِدَ ثَوْبٍ كُلُّهُ نَجِسٌ) إذا لم يجد غيرَه، ولا ما يزيل نجاسته (بِالْأَدَاءِ فِيهِ) بأن يلبسه، ويصلي فيه بالركوع والسجود.

(وَحُيَّرَاهُ بَيْنَهُ) أي: بين الأداء فيه (وَبَيْنَ الإِيمَاءِ عَارِيًا) قائمًا أو قاعدًا، والقعود أفضل؛ لكونه أقربَ إلى الستر.

قيد به كون كله نجسًا»؛ لأنه لو كان ربعه طاهرًا يلزمه الأداء فيه اتفاقًا.

له: أن خطاب التطهير ساقط عنه لعجزه، وخطاب الأداء الكامل باق لقدرته عليه.

ولهما: أن الخطاب إذا سقط استوى تحمل النجاسة، وكشفُ العورة في كونهما محرَّمين في الصلاة. فإن قال محمد: فيما ذهبتُ ترك فرض واحد، وهو إزالة النجاسة، وفيما ذهبتم ترك الفروض، وهو ستر العورة والقيام والركوع والسجود.

قلنا: كل منها مفسِد، فيكون الجميع كالواحد في الإفساد، فإذا صلى قاعدًا، فقد ترك استعمال النجاسة، وأتى ببعض الستر، وبما قام مقام الأركان، وهو الإيماء. وإذا صلى قائمًا مع الثوب، فقد استعمل النجاسة، وأتى بالأركان، فيستويان، فيخير بينهما.

(وَلَا يُعِيدُ مَا صَلَّى بِهِ) أي: بذلك الثوب النجس إذا وجد ثوبًا طاهرًا اتفاقًا؛ لأنه أدَّى ما وجب عليه كما وجب، فلا يطالب بالإعادة.

(وَلَا نُلْزِمُ غَيْرَ وَاجِدِ سَاتِرٍ بِالْقِيَامِ) يعني: إذا لم يجد ثوبًا يستر عورته لا يلزمه القيام بالركوع والسجود عندنا. وقال الشافعي: يلزمه؛ (بَلْ نُفَضِّلُ الإيمَاءَ) قاعدًا. هذا بيان لمذهبنا.

له: أن في القيام ترك فرض الستر، وفي الإيماء ترك فروض.

ولذا: أن الإيماء حُلَفٌ عن الركوع والسجود، وفي القعود إتيان بالستر من وجه، وإتيان الأركان من وجه، فيكون أولى من القيام الذي فيه ترك الستر من كل وجهٍ.

 $<sup>^{1}</sup>$  وفي هامش ح: أي: بعض المشايخ من المتأخرين.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لو.

(وَيَسْتَقْبِلَ) بالنصب، أي: يفترض على المصلي أن يستقبل (آمِنًا) قيد به؛ لأنه لو كان خائفًا من عدو يسقط عنه وجوب الاستقبال. وكذا لو كان مريضًا ولم يقدر على التوجه، وليس بحضرته من يوجهه (عَيْنَ الْكَعْبَةِ إِنْ كَانَ بِمَكَّةً)؛ لأن المصلي متمكن إصابة عينها، (وَجِهَتَهَا إِنْ نَأَى عَنْهَا) يعني: يستقبل جهة الكعبة إن بعد عن مكة؛ لأن إصابة العين متعذرة عليه.

(وَيَقَحَرَّى) أي: يطلب المصلي جهة القبلة باستعمال غالب ظنه (لِلاشْتِبَاهِ) أي: لاشتباه القبلة عليه؛ لأن نفرًا من الصحابة تحروا وصلوا في السفر عند الاشتباه، فأخبروا بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم ينكر عليهم. 1

قيد بـ «الاشتباه»؛ لأن القبلة لو لم يشتبه بأن وجد محرابًا لا يتحرى.

(وَعَدَم الْمُخْبِرِ) قيد به؛ لأنه لو وجد من يسأله أمرَ القبلة لا يجوز التحري؛ بل يجب الاستخبار؛ لأنه فوق التحري. ولو لم يكن حاضرًا عنده لا يجب عليه أن يطلبه. هذا إذا كان المخبر من أهل ذلك الموضع؛ لأنه لو كان مسافرًا مثله لا يلتفت إلى قوله؛ لأنه يقول باجتهاده غالبًا، ولا يلزم عليه ترك اجتهاده باجتهاد غيره.

وفي «الخلاصة»: إذا لم يسأله، وتحرى وصلى، فإن أصاب القبلة جاز، وإلا فلا. ولو سأله فلم يخبره وتحرى وصلى، ثم أخبره بأنه لم يصب لا إعادة عليه.

وفي «التحفة»: لو كان يعرف الاستدلال بالنجوم على القبلة لا يجوز له التحري؛ لأنه فوقه.

(وَيُجِيزُ صَلَاتَهُ لِلإِصَابَةِ فِي الْغُدُولِ عَنْ جِهَةِ التَّحَرِّي) يعني: إذا تحرى المشتبه، وعدل عن جهة تحريه، وصلى إلى جهة أخرى، فأصاب فيه القبلة، قال أبو يوسف: يجوز صلاته. وقالا: لا يجوز.

له: أنه أتى بما هو الواجب عليه، وهو استقبال القبلة، فصار كمن تحرى في الأواني، فأعرض عن تحريه، فأصاب الطاهر سنها.

ولهما: أنه كان مأمورًا بالتحري لا بإصابة القبلة؛ لأنها ليست في وُسْعِهِ، فلم يأت بما أمر به، فلم يخرج عن العهدة، وليس هذا كالتحري في الأواني؛ لأنه لو صلى بتحريه في الأواني، ثم علم خطأه يعيد صلاته، وفي تحري القبلة لا يعيدها فافترقا.

ويتفرع على هذه المسألة: أنه لو ظهر إصابته في الصلاة بعد ما عدل عن تحريه يمضي في صلاته عنده، وعندهما: يستأنف. (وَتُجْزِئُ) صلاتهم (لَوْ أَمَّهُمْ بِهِ لَيْلًا) أي: أَمَّ جماعة بالتحري في ليلة مظلمة، (فَاخْتَلَفَتْ جِهَاتُهُمْ) يعني: صلى كل من الإمام والمقتدين به إلى جهة تحريه، وتخالفت تلك الجهات (وَلَمْ يَعْلَمُوا جِهَةَ الإِمَامِ [24و] وَلَا تَقَدَّمُوهُ).

قيد بهذين القيدين؛ لأنه لو علم أحد منهم جهة إمامه فسدت صلاته لاعتقاده على أن إمامه على الخطأ. وكذا إذا تقدم على إمامه لتركه فرض المقام.

فإن قلت: كيف لم يعرفوا حال الإمام بصوته؟

قلتُ: يجوز أن ينسى الإمام الجهر، أو يعرفوا بصوته أنه قدامهم، ولكن لم يميزوا أنه إلى أي جهةٍ تَوجَّهَ.

(وَلَمْ نَأْمُو الْمُسْتَدْبِرَ بِالإِعَادَةِ) يعني: من صلى بتحريه، وظهر أنه صلى مستدبِرَ الكعبة لا يجب عليه الإعادة عندنا. وقال لشافعي: يجب.

قيد بـ«الاستدبار»؛ لأنه لو ظهر أن القبلة في يمينه أو يساره يجوز اتفاقًا.

له: أنه ظهر خطؤه بيقين، فلا يجوز كما لو صلى بغير تحرِّ، واستدبر القبلة.

ولنا: أن جهة تحريه هي الجهة التي خوطب باستقبالها حالة الاشتباه، فأتى بالواجب عليه، فلا يعيدها.

(وَلُوْ عَلِمَ خَطَّاهُ فِيهَا) أي: في صلاته (يَسْتَقِيمُ) أي: يستدير في الصلاة إلى جهة القبلة، وبني على ما مضي؛ لأن أهل قباء لما بلغهم نسخ القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، استداروا في الصلاة إليها.

وفي «الخانية»: هذا الحكم فيمن شك في القبلة، وصلى بالتحري؛ لأنه لو لم يشك ولم يتحر، فصلى إلى جهة، فعلم في خلال الصلاة خطأه يستأنف، ولو علمه بعدها يعيدها.

ولو شك فصلى بلا تحري، فعلم في الصلاة أنه أصاب في القبلة أو أخطأ يستأنف؛ لأن افتتاحه كان ضعيفًا، وإن علم بعد الصلاة أنه أصاب لا يعيدها؛ لأنه ثمة لا يحتاج إلى البناء.

\_

<sup>1</sup> سنن الترمذي، الصلاة 257؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 60.

(وَيَنْوِي الصَّلَاةَ) أي: يفترض أن ينوي المصلي صلاته، لقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾ [البينة، 5/98]، والإخلاص إنما يكون بالنية.

قيل: لا بد فيها من نية عين الكعبة أيضًا عند استقبال جهتها؛ لأن إصابة عينها فرض، فلما لم يمكن إصابة عينها حال الغيبة عنها شرط نية عينها، والصحيح أنها ليست بشرط، كذا في «التجنيس».

(فَيَعْلَمُ أَيَّ صَلاةٍ هِيَ) حتى لو سئل عنها أجاب بالبديهة أنها ظهر أو عصر.

قيل: هذا العلم هو النية، فيكون «فيعلم» بيانًا لقوله: «وينوي» توضيحه.

يعرف مما سبق في فصل التيمم من توضيح أن قوله: «فيضرب» بيانًا لقوله: «يتيمم».

وفي «القنية»: الأصح أن العلم لا يكون نية. ألا يرى أن مَن علم الكفر لا يكفر. ولو نواه يكفر، فيكون النية غيرَ العلم.

أقول: مراد ذلك القائل: أن مَن قصد صلاة، فعلم أنها ظهر، أو عصر، أو نفل، أو قضاء يكون ذلك نية له، فلا يحتاج إلى نية أخرى للتعيين إذا أوصلها إلى التحريمة، وفيما أورده لم يوجد قصد إلى الكفر، وهو لم يدَّع أن مطلق العلم بشيء يكون نية له، فلا يرد عليه اعتراضه، فإن كان ما أدَّاه نفلاً أو سنة يكفيه مطلق النية، ونية متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم ليست بشرط.

وفي «الغاية»: لا ينوي في الوتر أنه واجب للاختلاف فيه. وإن كان ما أدَّاه فرضًا قضاءً كان أو أداءً، فلا بد أن يعينه.

(وَلَا مُعْتَبَرَ بِاللِّسَانِ) أي: بذكره في تعيين الصلاة؛ لأنه كلام لا نية؛ لكن الأفضل أن يشتغل قلبه بالنية، ولسانه بالذكر، ويده بالرفع.

وفي «المحيط»: الأولى في نية الفرض مثلًا أن يقول: نويتُ ظهرَ اليوم؛ لأنه لو قال: ظهر الوقت أو فرضه، وكان الوقت خارجًا، وهو لا يعلمه لا يجزئه. أما إذا قال: ظهرَ اليوم، فيجزئه، سواء كان الوقت خارجًا أو باقيًا.

(وَيُضِيفُ الْمُؤْتَمُّ) أي: يضيف المقتدي إلى نية الصلاة (نِيَّةَ الْمُتَابَعَةِ) أي: متابعة الإمام؛ لأنه يبني صلاته على صلاة الإمام، فلا بد من التزامه، حتى لو لحقه ضرر الفساد من جهة إمامه كان ضررًا ملتزمًا.

ولو قال المقتدي: نويتُ أن أصلي صلاة الإمام لا يدل على الاقتداء، والأحسن أن يقول: نويتُ أن أصلي مع الإمام ما يصليها.

ولو نوى الجمعة، ولم ينو الاقتداء جوَّزه بعض المشايخ؛ لأن الجمعة لا يكون إلا مع الإمام.

ولو نوى الاقتداء بزيد، فإذا هو عمرو لا يجوز.

وفي صلاة الجنازة إذا لم يعرف أن الميت ذكر أو أنثى يقول: نويت أن أصلي مع الإمام الصلاة على الميت الذي يصلي عليه.

(وَيُوصِلُهَا بِالتَّحْرِيمِ) أراد به: تكبيرة الافتتاح؛ لأن بها يحرم في الصلاة ما يباح قبلها، يعني: لا يفصِل بين النية وتكبيرة الافتتاح. وفيه نفي لما قاله الكرخي من أنها تجوز بالنية المتأخرة إلى أن يركع؛ لأن أوَّل الجزء من الصلاة إذا خلا عن النية لا يكون عبادةً، فكذا بواقيها؛ لأنها مبنية عليها، بخلاف الصوم، فإنه جاز بنية متأخرة؛ لأن أوَّل جزء اليوم غير معلوم. وأما النية المتقدمة على التكبير، فكالقائمة عنده إذا لم يفصل بينهما بعمل ينافيها مثل: شراء الحطب ونحوه. ولو فصل بعمل لا ينافيها كالوضوء والمشي إلى المسجد لا يضره. ألا يرى أن من أحدث في صلاته له أن يتوضأ ويمشي، ولا يمنعه عن البناء.

(وَنَعُدُّهُ) أي: التحريم (شَرْطًا) للصلاة (لَا رُخْنًا) أي: قال الشافعي: هو ركن؛ لأن الشروع حصل به، والشروع في شيء يكون بأوَّل جزء منه، فيكون ركنًا، ولهذا شرط [24ط] له ما شُرطَ لسائر الأركان من الطهارة وغيرها.

ولنا: أن تكبيرة التحريم عقد لأفعال الصلاة، والشروع يحصل بعده بإشارة قوله تعالى: ﴿وَدَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾ [الأعلى، 15/87]، أي: ذكر الله في افتتاح الصلاة، كذا فسَّره المفسرون. والفاء في «فصلى» الدال على التعقيب يدل على أن التحريم شرط؛ لأنه لو كان جزءًا، لدخل في قوله: «فصلى»، فيلزم منه التكرار في ذلك الجزء، أو المجاز إن أريد منه ما سوى الجزء، والأصل عدمهما، واشتراط الشرائط في تكبيرة الافتتاح لاتصاله بها، لا لأنه ركن.

وفائدة الخلاف تظهر في جواز بناء النفل على تحريمة الفرض بعد إتمامه من غير تحريمة مبتدأة، فإنه غير جائز عنده؛ لأن ركن الفرض لا يكون ركنًا للنفل، وعندنا جائز؛ لأن شرط الفرض يكون شرطًا للنفل.

# (فصل) في صفة الصلاة

(تُفْتَرَضُ):

[1.] (التَّحْرِيمَةُ) لقوله تعالى: (وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ) [المدثر، 3/74] المراد به: تكبيرة الافتتاح بالنقل عن أئمة التفسير، فيكبر قائمًا، حتى لو أدرك الإمام، وهو راكع فكبر، وهو إلى الركوع أقرب: فسدت صلاته، كذا في «التجنيس».

والمراد بالفرض هنا: ما لا يجوز الصلاة بدونه.

[2.] (وَالْقِيَامُ) لقوله تعالى: ﴿وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ﴾ [البقرة، 238/2] أي: مطيعين.

والمراد به: القيام في الصلاة بإجماع المفسرين.

[3.] (**وَالْقِوَاءَةُ**) لقوله تعالى: ﴿فَاقْرُؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ﴾ [المزمل، 20/73]، والأمر للوجوب، فالقراءة خارج الصلاة غير واجبة بالإجماع، فيجب في داخلها ضرورة.

[4.] (وَالرُّكُوعُ).

[5.] (وَالسَّجُودُ) لقوله تعالى: ﴿ أَرْكَعُوا وَاسْجُدُوا﴾ [الحج، 77/22]. وهذه الأربعة أركان أصلية؛ لأن الصلاة أفعال موضوعة للتعظيم، وهو يحصل بالقيام والقراءة فيه، وازداد بالركوع، وانتهى بالسجود.

[6.] (وَالْقَعْدَةُ الْأَخِيرَةُ) لقوله صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عمرو بن العاص: «إذا رفعتَ رأسَك من السجدة الأخيرة، وقعدتَ قدر التشهد، فقد تمت صلاتك». أ علق تمام الصلاة بها قرأ التشهد أو لا، فتكون مفروضة.

فإن قلت: لا يلزم من الإتمام فرضيتها؛ لأن الصلاة تكون ناقصة بترك الواجب؟

قلتُ: أراد به الإتمام من جهة الأركان لا الإتمام من جهة الصفة؛ لأنه علق الإتمام بالفعل دون قراءة التشهد، وهي واجبة، لا يقال: هذا خبر الواحد، فكيف تثبت به الفرضية؛ لأن هذا بيان لمجمل الكتاب، فالفرضية ثابتة به.

فإن قلتَ: لم لم يذكر مع هذه الستة الخروج بفعل المصلى، فإنه كان فرضًا عند أبي حنيفة؟

قلتُ: أراد بها الفرائض التي اتفق عليها علماؤنا الثلاثة، أو نقول: إنه ليس بفرض عنده على ما نقل عن الكرخي، وهو الصحيح، وسيجيء بيانه.

(وَقَدَّرُوهَا) أي: القعدة الأخيرة (بِالتَّشَهُدِ) أي: بمقداره (لَا بِقَدْرِ إِيقَاعِ السَّلَامِ) وهو نفي لقول مالك.

له: أن السلام واجب، فيقدر محله، وهو القعود بقدره.

ولنا: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال لابن عمر: «وإذا رفعتَ رأسك»  $^2$  الحديثَ.

(وَيُسَنُّ أَنْ يَرْفَعَ يَدَيْهِ لِلتَّحَرُّمِ مُحَاذِيًا) أي: مقابلًا (بِإِبْهَامَيْهِ شَحْمَتَيْ أُذُنَيْهِ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا حين كبَّر»، ولا يفرج بين أصابعه كل التفريج، ولا يضمها كل الضم. وإنما يفرجها كل التفريج في الركوع، ويضمها كل الضم في السجود. وما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم نشر أصابعه حين الرفع»، فالمراد به: النشر دون الطي لا التفريج، كذا قاله الهندواني.

(وَالْمَرْأَةُ إِلَى الْمَنْكِبَيْنِ) أي: وترفع المرأة يديها حذاء منكبيها؛ لأن هذا أستر لها.

(وَيَأْمُو بِالْمَعِيَّةِ) أي: يأمر أبو يوسف بمقارنة التكبير برفع اليدين؛ لأن الرفع سنة التكبير، فيقارنه كتسبيحات الركوع.

(وَهُمَا بِتَقْدِيمِ الرَّفْعِ) أي: رفع اليدين على التكبير؛ لأن الرفع أمارة الشروع، فيستدعى تقديمه.

(وَلَمْ يَقْتَصِرُوا عَلَى التَّكْبِيرِ الْمُجْمَعِ عَلَيْهِ) وقال مالك: لا يجوز افتتاح الصلاة إلا بقوله: «الله أكبر»؛ لأنه هو المنقول، واجتمعوا على جواز الصلاة به.

 $<sup>^{1}</sup>$  لم نجده في كتب الأحاديث إلا في شرح معاني الآثار ( $^{274-275}$ ) بمعناه، وأخرجه القدوري في التجريد ( $^{1985/4}$ ) ولم يسم الصحابي؛ والكاساني في بدائع الصنائع ( $^{113/1}$ ) والموصلي ( $^{54/1}$ ) وقالا عنه الأعرابي؛ وابن مازه في المحيط البرهاني ( $^{508/1}$ ) وسماه عمر؛ وشيخ زاده في مجمع الأنهر ( $^{87/1}$ ) وسماه عبد الله فقط.

ا ن-د م

<sup>3</sup> شرح معاني الآثار للطحاوي، 196/1.

<sup>4</sup> سنن الترمذي، الصلاة 177.

(فَيَقْتُصِرُ) أبو يوسف فيما يجوز به الصلاة (عَلَى الْمُعَرَّفِ وَالْمُنَكَّرِ) من التكبير، وهو قوله: «الله أكبر، الله الأكبر، الله الكبير»؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «تحريمها التكبير»، أ فلا يقام سائر كلم التعظيم مقامه بالرأي؛ لأن شرائط العبادة وأركانها لا يعرف بالقياس.

(فَنُجِيزُهُ بِالتَّكْبِيرِ وَسَائِرِ كَلِمِ التَّعْظِيمِ) وقال الشافعي: لا يجوز الافتتاح إلا بلفظين، وهما: «الله أكبر، والله الأكبر»؛ لأن المنقول هو «الله أكبر»، وقولنا: «الله الأكبر» أبلغ في الثناء لإفادته التخصيصَ بزيادة التعظيم، فيجوز به، ولا كذلك الكبير.

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَدُكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾ [الأعلى، 15/87]، وأنه مطلق، فيجوز بكل ما يفيد تعظيم الله. ولم يجز الافتتاح بالدعاء، ولا بقوله: «أستغفر الله»؛ لأن كلَّا منهما مشوب بحاجته، فلا يكون تعظيمًا خالصًا، ولإطلاق هذا النص قال أبو حنيفة: يصير شارعًا بقوله: «الله» قبل ذكر «أكبر»، وهو أحد قولى محمد، خلافًا لأبى يوسف.

وفائدة الخلاف تظهر فيما إذا طهرت الحائض، وقد بقي [25و] من الوقت مقدار أن يسع فيه اسم الله دون الخبر، يجب عليها الصلاة عندهما، خلافًا له.

(وَلَمْ يُوسِلُوا) أي: قال علماؤنا: لا يرسل المصلي يديه بعد الافتتاح. وقال مالك: يرسل لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يرسِل يديه بعده».<sup>2</sup>

(فَنَضَعُ الْيَمِينَ عَلَى الشِّمَالِ)؛ لكن قال محمد: يضع بحيث يكون الرسغ وسط الكف؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا». 3 وقال أبو يوسف: يقبض بالأيمن رسغ الأيسر؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم أخذ شماله بيمينه». 4 والمختار: أن يأخذ رسغها بالخنصر والإبهام؛ ليكون عملًا بالحديثين، (تَحْتَ السُّرَةِ لَا عَلَى الصَّدْرِ) يعني: قال الشافعي: يضع يديه على صدره، لقوله تعالى: ﴿فَصَلِ يُربِّكَ وَانْحَرْ ﴾ [الكوثر، 2/108] أي: ضع يدك على صدرك، وهذا التفسير مأثور عن على رضي الله عنه، (كَالْمَرُأَقِ) يعنى: كما أن السنة في وضع المرأة هكذا اتفاقًا.

ولنا: وما روي ابن عباس: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إن من السنة وضع اليمين على الشمال تحت السرة». 5 والمراد من قوله: ﴿وَانْحُرْ﴾ [الكوثر، 2/108]: نحر الأضحية، فمعنى المأثور عن علي رضي الله عنه: «ضع يدك على قريب نحرك»، وهو تحت السرة. وأما المرأة، فحالها الستر، والوضع على الصدر أستر لها.

(وَجَعَلَهُ) أي: محمد الوضع (سُنَّةَ الْقِرَاءَق)؛ لأن الوضع إنما شرع مخافة اجتماع الدم في رؤوس الأصابع. وإنما يخاف ذلك حالةَ القراءة؛ لأن السنة فيها تطويلها، فيرسل في الثناء، والقنوت، وصلاة الجنازة؛ لأن القراءة منعدمة في هذه الأحوال، فأشبهت حالةَ القعدة والركوع والسجود.

(وَقَالًا) الوضع: (سُنَّةُ فِيَامٍ فِيهِ ذِكْرٌ مَسْنُونٌ)؛ لأن الوضع أقرب إلى الخضوع والتعظيم. وهذا المعنى يوجد قبل القراءة أيضًا، كذا في «المحيط»، فيضع في الأحوال المذكورة عندهما؛ لأن ما روي ابن عباس في سنة الوضع عام في أحوال القيام؛ لكن لحصَّتْ القومة من الركوع من تلك الأحوال لعدم امتدادها، فبقى ما عداها على الأصل.

قيد القيام بقوله: «فيه ذكر»؛ لأنه لو لم يكن كذلك كالقيام الذي بين تكبيرات العيد الزوائد، فالسنة فيه الإرسال اتفاقًا.

وفي «التجنيس»: لا يرسل يديه بعد التحريمة؛ لم يضعهما من غير إرسال عندهما؛ لأنه قيام فيه ذكر مسنون.

(وَيَأْتُونَ بِالثَّنَاءِ) يعنى: قال علماؤنا: يأتي المصلى بالثناء عقيب الافتتاح إمامًا كان، أو منفردًا، أو مقتديًا.

وفي «الأمالي»: لو أدرك المقتدي الإمامَ بعد ما اشتغل بالقراءة إن كان يجهر بها لا يأتي بالثناء؛ بل يستمع، وإن كان يسرها يأتي بالثناء.

وقيل: لا يأتي به؛ لأنه مأمور بالاستماع والإنصات بالنص. فإن عجز عن الاستماع بإسرار الإمام لم يعجز عن الإنصات. ولو أدركه في الركوع يكبر قائمًا، ويترك الثناء، ويكبر ويركع؛ لئلا يفوت عنه إدراك الركعة.

<sup>. 176</sup> سنن أبي داود، الطهارة 31؛ سنن الترمذي، الطهارة 3، الصلاة  $^{1}$ 

<sup>2</sup> المعجم الكبير للطبراني، 74/20، بمعناه.

<sup>3</sup> مسند أحمد بن حنبل، 316/4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الصلاة 114–115؛ سنن الترمذي، الصلاة 187؛ سنن النسائي، الصلاة 31.

<sup>5</sup> سنن أبي داود، الصلاة 117-118؛ مسند أحمد بن حنبل، 110/1، بلفظ: «وضع الكف على الكف».

ولو أدركه في السجود يكبر، ويأتي بالثناء، ثم يكبر ويسجد، بيَّن المصنف الثناء بقوله: (سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ إِلَى آخِرِهِ). وقال مالك: إذا كبر شرع في قراءة الفاتحة؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يفتتح الصلاة بالحمد لله رب العالمين». أ

(وَنَقْتَصِرُ عَلَيْهِ) أي: على الثناء (لَا عَلَى وَجَّهْتُ) أي: قال الشافعي: إذا كبر قرأ ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيقًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام، 79/6]، ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لَا شَرِيكَ لَهُ، وَإِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ [الأنعام، 162/6–163]. ويقتصر على هذه الآية لما روى على رضي الله عنه «أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا كبر قال: وجهت وجهي للذي» على آخر الآية.

(وَيَجْمَعُ بَيْنَهُمَا) أي: يأمر أبو يوسف بالجمع بين الثناء والآية، ويبدأ بأيهما شاء؛ لما روى جابر: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يجمع بينهما». 3

وقيل: إذا بلغ آخر الآية يقول ﴿وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ [يونس، 90/10]؛ لئلا يكذب ويفسد صلاته؛ لكن الأصح أنها لا يفسد؛ لأنه إنما يقوله على أنه من القرآن، لا على الإخبار عن نفسه.

ولنا: ما روت عائشة رضي الله عنها: «أنه صلى الله عليه وسلم إذا افتتح الصلاة، قال: سبحانك اللهم إلى آخره»، 4 ودليلنا أولى؛ لأنه رواه جماعة، وما روياه 5 محمول على التهجد بالليل، والأمر فيه واسع، والصلاة فيما رواه مالك بمعنى القراءة من قبيل ذكر الكل وإرادة الجزء.

قال بعض المتأخرين: منهم الفقيه أبو الليث يقرأ «إني وجهت» قبل التكبير؛ لأنه أبلغ في العزيمة، وبه يعمل أكثر العوام؛ ليقوم مقام النية؛ لكن الصحيح أنه لا يستحب؛ لأن فيه طول المكث المفضي إلى ترك المسارعة إلى المغفرة. وقد روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قال للمتوقفين في شروع الصلاة: مالى أراكم سامدين» أي: متحيرين.

(ويَسْتَعِيدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ) مختار حمزة من القراء في الاستعاذة أن يقول: «أستعيذ بالله من الشيطان الرجيم»، وما هو مختار الأكثر، وورد به الأخبار أن يقول: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»، كذا في «الكفاية».

(وَيَجْعُلُهَا) أي: أبو يوسف الاستعاذة (سُنَّةَ الصَّلَاقِ)، فيأتي بها مَنْ يصلي (لَا الْقِرَاءَقِ) يعني: جعل محمد الاستعاذة تبعًا للقراءة، فيأتي بها مَن يأتي بالقراءة، (فَيَأْمُورُ بِهَا الْمُفْتَدِي) أي: يأمر أبو يوسف المقتدي بالاستعاذة. هذا تفريع لما قبله، يعني: فائدة الخلاف تظهر في المقتدي [25ظ]. فعند محمد: لا يستعيذ؛ لأنه لا قراءة عليه. وعند أبي يوسف: يستعيذ بعد الثناء؛ لأنه مصلٍّ، (لا عِنْدَ الْقَضَاءِ) يعني: قال محمد: (وَالْمُسْبُوقَ بَعْدَ الثّنَاءِ) لا يعني: يأمر أبو يوسف بالاستعاذة قبل يستعيذ المسبوق إذا قام؛ ليقضي ما فاته مع الإمام؛ لأنه يقرأه حينئذ، (وَقَبْلَ تَكْبِيرَاتِ الْعِيدِ) يعني: يأمر أبو يوسف بالاستعاذة قبل تكبيرات الزوائد، (لا بَعْدَها) يعني: قال محمد: يستعيذ بعد التكبيرات؛ لأنه حينئذ يشرع القراءة.

لمحمد: قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ﴾ [النحل، 98/16] أي: إذا أردتَ القراءة.

ولأبي يوسف: إن الاستعادة عند القراءة كانت لدفع وسوسة الشيطان، والمصلي أحوج من القاري لاشتمال الصلاة على الأفعال والأذكار والقراءة.

وفي «الخلاصة»: قول أبي يوسف أصح، والخلاف هكذا مذكور في «المنظومة»؛ لكن المذكور في «الهداية» أن أبا حنيفة مع محمد، فالخلاف بينه وبينهما.

(ثُمَّ يَقْرَأُ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) لما نقل في الروايات المشهورة هكذا.

(وَنُخْفِيهَا) أي: البسملة. وقال الشافعي: يجهر بها في الصلاة التي يجهر بالقراءة فيها.

له: ما روى أبو هريرة رضى الله عنه: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجهر بالتسمية». <sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المعجم الكبير للطبراني، 145/12. وبمعناه، مسند أحمد بن حنبل، 31/6.

<sup>2</sup> صحيح مسلم، المسافرين 202؛ سنن أبي داود، الصلاة 118.

 $<sup>^{3}</sup>$  السنن الكبرى للبيهقى،  $^{3}$ 

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الصلاة 119-120؛ سنن الترمذي، الصلاة 179.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أي: الشافعي وأبو يوسف.

<sup>6</sup> لم نجده مرفوعًا، وقد وري موقوفًا عن على: السنن الكبرى للبيهقي، 20/2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سنن الدارقطني، 75/2.

ولذا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث يخفيهن الإمام: التعوذ، والتسمية، والتأمين»، أ وما رواه محمول على التعليم، كما روي: «أن عمر رضى الله عنه جهر بالثناء بعد التكبير للتعليم». 2

(وَمَحَلُّهَا أَوَّلُ صَلَاقٍ) عند أبي حنيفة، ولا يعيد التسمية في غيره، وهو رواية الحسن عنه.

(وَقَالَا: أَوَّلُ كُلِّ رَكْعَةٍ) إذا قرأ فيها.

له: أن التسمية لافتتاح الصلاة، وهي واحدة كالفعل الواحد، ولهذا لو وقع الفساد في أوَّلها يؤثر في آخرها، فيكفي التسمية في أوَّلها.

ولهما: أن كل ركعة بمنزلة صلاة مبتدأة وإن $^{3}$  كانت مضمومة إلى الأولى بحكم عقد التحريمة، ولهذا لو حلف لا يصلي يحنث بإتمام ركعة واحدة، وهذا في الإمام والمنفرد.

وأما المقتدي، فلا يسمى أصلًا من «فتاوى العتابي».

وفي «الكفاية»: التسمية في أوَّل كل ركعة حسن بالاتفاق. وإنما الخلاف في وجوبها فيه، فعنده: لا يجب، وعندهما:

ومن زعم أنه يسمى مرة في الأوَّل فحسب عند أبي حنيفة، فقد غلط غلطًا فاحشًا.

(وَهُوَ رِوَايَةٌ) أي: قولهما رواية عن أبي حنيفة.

(وَأَمَرَ بِهَا بَيْنَ السُّورِ فِي الْمُحَافَتَةِ) يعني: قال محمد: إن خافت المصلي يأتي بالبسملة في أوَّل كل سورة؛ لأنه أقرب إلى متابعة المصحف، وإن جهر بها يكون جمعًا بين مخافتة البسملة والجهر بها.

وقالا: لا يأتي بالبسملة بين الفاتحة والسورة مطلقًا؛ لأنها أنزلت للفصل، وليست آية من أوَّل كل سورة، ولا من آخرها، وكتابتها في المصحف لا تدل على أنها آية من أوَّلها أو آخرها.

(ثُمَّ يَقْرُأُ الْحَمْدَ) أي: سورة الفاتحة، (وَيَقُولُ: آمِينَ) في آخرها، وهو بالمد والقصر من أسماء الأفعال، معناه: استجب، وبتشديد الميم فيه خطأ.

(وَتُخْفِيهَا) أي: كلمة آمين. وقال الشافعي: يجهر بها الإمام والمنفرد في الصلاة الجهرية. وأما المأموم فيخافت، كذا في «الكفاية».

له: ما روي: «أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: آمين، ومد بها صوته». 4

ولنا: أن آمين دعاء، وسبيله الإخفاء لقوله تعالى: ﴿ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً﴾ [الأعراف، 55/7]، وما رواه محمول على التعليم.

(وَلَمْ نَفْرِضِ الْفَاتِحَةَ) وقال الشافعي: الفاتحة فرض في الصلاة، حتى لو ترك حرفًا منها يفسد صلاته، لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب». <sup>5</sup>

ولنا: إطلاق قوله تعالى: ﴿فَاقْرُؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ﴾ [المزمل، 20/73]، فيجوز الصلاة بأي قراءة كانت، والزيادة على النص تكون نسحًا لإطلاقه، وذا غير جائز، ولا يجوز أن يجعل بيانًا للآية؛ لأنه لا إجمال فيها؛ إذ المجمل ما يتعذر العمل به قبل البيان، والآية ليست كذلك.

فإن قلت: هذا خبر مشهور، فيجوز الزيادة به؟

قلت: نعم، إذا كان محكمًا، وما رواه محتمل؛ لأنه يجوز أن يراد به نفي الجواز، كما قال صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة إلا بطهور»، أ وأن يراد به نفى الفضيلة، كما قال صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة لجار المسجد». 2

4 سنن الترمذي، الصلاة 184؛ سنن الدارقطني، 127/2.

ألم نجده مرفوعًا، وروي بمعناه موقوفًا عن ابن مسعود، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 374/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده في كتب الأحاديث، أخرجه البابرتي في العناية، 292/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>5</sup> سنن الترمذي، الصلاة 183؛ مسند أحمد بن حنبل، 313/5.

(بَلْ نُوجِبُهَا) لقوله صلى الله عليه وسلم: «كل صلاة لم يقرأ فيها فاتحة الكتاب، فهي خِداج» أي: ناقصة، (مَعَ ضَمِّ سُورَةٍ، أَوْ ثَلَاثِ آيَاتٍ) فصاعدًا لمواظبته صلى الله عليه وسلم على ذلك من غير ترك.

(وَالْفُرْضُ آيَةٌ) يعني: أدنى ما يؤدى به فرض القراءة آية قصيرة عند أبي حنيفة، ولو كانت تلك الآية كلمة كُوهُمُدُهَامَّتَانِهِ [الرحمن، 64/55]، أو حرفًا واحدًا كُوصِ [ص، 1/38]، وهِقَ [ق، 1/50]، فالأصح أنه لا يجوز؛ لأنه يسمى عادًّا لا قارئًا. ولو قرأ نصف آية طويلة في ركعة، ونصفها في أخرى.

قيل: لا يجوز، والأكثرون على أنه يجوز؛ لأن نصف الطويلة تعدل ثلاث آيات قصار، فلا يكون أدنى من آية.

(وَقَالَا: طَوِيلَةٌ، أَوْ ثَلَاثُ آيَاتٍ، وَهُوَ رَوَايَةٌ) عن أبي حنيفة.

لهما: أنه مأمور بالقراءة، وبما دون هذا القدر لا يسمى قارئًا عرفًا، فأشبه بما دون الآية.

وله: قوله تعالى: ﴿فَاقْرَقُوا مَا تَيسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ [المزمل، 20/73] من غير فصل، إلا أن ما دون الآية خرج عنه بالإجماع، فيكون الآية مرادة. وهذا الخلاف [26] راجع إلى أصل مختلف فيه، وهو أن الحقيقة المستعملة أولى من المجاز المتعارف عنده، والعكس أولى عندهما.

(وَهِيَ) أي: القراءة في الصلاة (بِالْفَارِسِيَّةِ مُجْزِئَةٌ) أي: نائبة مناب التلاوة بالعربي للقادر والعاجز جميعًا.

(وَقَالَا: لِلْعَاجِزِ عَنِ الْعَرَبِيَّةِ) يعني: عندهما إذا عجز عن العربية يكتفى بقراءة الفارسية، وإذا لم يعجز لا يكتفي بها. وأما صلاته فلا يفسد اتفاقًا على ما ذكر في «الهداية» و «المحيط».

وذكر قاضيخان: أنها تفسد بالقراءة الفارسية عندهما، ولو قرأ بقراءة شاذة لا تفسد.

له: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَّلِينَ﴾ [الشعراء، 196/26] ضميره راجع إلى القرآن، ولم يكن فيها هذا النظم، فدل ذلك على أن القرآن هو المعنى، والفارسية مشتملة على معناه، فيكون جائزًا في حق الصلاة خاصة؛ لأن المناجاة حالة دهشة. وأما في غيرها فالنظم لازم، حتى جاز للجنب قراءته بالفارسية.

قيل: جوَّزها أبو حنيفة بالفارسية فقط لقربها من العربية؛ لكن الصحيح أنه جوَّزها بأي لسان كان.

ولهما: أن القرآن اسم للمنزل باللفظ العربي، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا﴾ [الزخرف، 3/4]، فالتعبير بغيره يكون ترجمة لا قرآنًا. وإنما جوزت للعاجز عن العربية إذا لم يخل بالمعنى؛ لأنه قرآن من وجه لاشتماله على المعنى، فهو بمنزلة الإيماء من الركوع، والضمير في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَّلِينَ﴾ [الشعراء، 196/26] راجع إلى كون محمد صلى الله عليه وسلم من المندرين، مع أنه أنزل عليه الكتاب المبين على أن الضمير لا يصلح أن يرجع إلى القرآن بمعانيه؛ لأنه مشتمل على الأحكام المخصوصة بمكة أو المدينة، وعلى الناسخ للملل السابقة، فلا يكون ثابتًا في زبر الأولين، وإن أريد من القرآن بعضه يكون مجازًا، فلا يصار إليه بلا ضرورة. هذا إذا تيقن بأنه معنى العربية من غير أن يزيد عليه شيئًا. أما إذا زاد على طريق التفسير تفسد بالإجماع؛ لأنه غير مقطوع به. وعلى هذا الخلاف الخطبة، وجميع أذكار الصلاة من التحريمة والتشهد وغيرهما لو ذكرها بالفارسية. ولو لبى في غير مقطوع به. وعلى هذا الخلاف الخطبة، وجميع أذكار الصلاة من التحريمة والتشهد وغيرهما لو ذكرها بالفارسية يجوز اتفاقًا، كذا في «التبيين».

(وَالْأَصَحُّ رُجُوعُهُ) أي: رجوع أبي حنيفة إلى قولهما على ما رواه أبو بكر الرازي؛ لأن ما قاله مخالف لكتاب الله ظاهرًا؛ لأنه وصف المنزل بالعربي.

(وَنُعَيِّنُ رَكْعَتَيْنِ لِفَرْضِ الْقِرَاءَةِ لَا الْكُلَّ) يعني: قال الشافعي: يفترض القراءة في جميع الركعات فرضًا كان أو نفلًا، لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة إلا بقراءة، وكل ركعة صلاة»، 4 ولهذا لو حلف لا يصلى يحنث إذا أدى ركعة.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «القراءة في الأوليين قراءة في الأخريين»، أوما رواه محمول على الصلاة المعهودة في الشرع، وهي ركعتان. ألا يرى أنه لو حلف لا يصلى صلاة لا يحنث إلا بأداء ركعتين.

4 أخرجه كذالك المرغناني في الهداية (68/1) ولم نجده في كتب الحديث بتمامه. وانظر: صحيح مسلم، الصلاة 42؛ مسند أحمد بن حنبل، 308/2 بدون لفظ «وكل ركعة صلاة»، لعله قول المرغناني، لأن ابن حجر خرّجه في الدراية (201/1) بدونه.

<sup>1</sup> سنن الترمذي، الطهارة 1؛ سنن ابن ماجه، الطهارة 2 بمعناه.

<sup>2</sup> شرح معاني الآثار للطحاوي، 394/1؛ سنن الدارقطني، 292/2.

<sup>3</sup> مسند الطيالسي، 290/4.

اعلم: أن في تنكير ركعتين دلالة على أن الأوليين غير متعينين للقراءة، حتى لو تركها فيهما. وقرأ في الأخريين جاز صلاته؛ لكن يجب عليه سجدة السهو لتركه الواجب، وهو القراءة في الأوليين.

وقال مالك: القراءة فرض في ثلاث منها إقامة للأكثر مُقام الكل.

وقال زفر: فرض في الواحدة؛ لأن الأمر بالفعل لا يقتضي التكرارَ.

قلنا: إن الركعة الثانية كالأولى في ركنية الشفع الأوَّل، فلما فُرِضَ القراءة في الأولى ثبت فرضيتها في الثانية بدلالة النص. وأما الشفع الثاني ليس كالأوَّل في صفة القراءة، وفي السقوط في السفر، فلم يلحق به في فرضية القراءة، كذا في «التبيين».

(وَيُسَنُّ فِي الْأُخْرَيَيْنِ الْفَاتِحَةُ خَاصَّةً) أي: بلا ضم سورة؛ لأنه صلى الله عليه وسلم: «قرأ فيهما الفاتحة فقط». 2

(وَإِنْ سَبَّحَ فِيهِمَا، أَوْ سَكَتَ: جَازَ)؛ لعدم فرضية القراءة فيهما؛ لكن لو سكت عمدًا يكون مسيقًا؛ لأنه ترك السنة، كذا في «المحيط».

(وَيَقْرَأُ فِي جَمِيعِ النَّفْلِ)؛ لأن كل ركعتين منه صلاة. ألا يرى أنه لا يجب بالتحريمة في النفل الأربع إلا ركعتان في ظاهر الرواية، ويستفتح على رأس الأخريين، فيكون القراءة فرضًا في الأوليين من النفل بالنص، وفي الأخريين بالاستدلال، (وَالْوِتْرِ).

فإن قلتَ: الوتر فرض عند أبي حنيفة في العمل، فكيف فرض القراءة في ركعات الوتر، وهو من أمارات النفل؟

قلتُ: دليلُ فرضيته لما كان قاصرًا؛ لأنه من أخبار الآحاد أوجب القراءة في كل ركعاته احتياطًا؛ لأن ترك القراءة في ركعة من السنة يفسدها.

(وَلَا يَتَعَيَّنُ سُورَةٌ بِصَلَاةٍ)، بحيث لا يجوز بغيرها.

فإن قلتَ: كيف أورد بصيغة الوفاق مع أن سورة الفاتحة متعينة، لجواز الصلاة عند الشافعي؛ لأنها لا يجوز بدونها؟

قلتُ: المراد به: ما سوى الفاتحة بقرينة تقريره فيما سبق من أن الفاتحة فرض عنده.

(وَيُكُرُهُ التَّعْيِينُ) يعني: يكره أن يعين المصلي سورة لصلاة، ويواظب عليها لما فيه من هِجْرَانِ الباقي. قال الطحاوي: هذا إذا اعتقد أن الصلاة لا تجوز بغيرها. وأما إذا لم يعتقد ذلك ولازمها؛ لأنها أيسر، فلا يكره.

(وَيُسَنُّ فِي الصُّبْحِ وَالظُّهْرِ: طِوَالُ الْمُفَصَّل) وهي عند الأكثرين من سورة الحجرات إلى سورة البروج.

(وَفِي الْعَصْرِ وَالْعِشَاءِ: [26ظ] أَوْسَاطُهُ) وهي من البروج إلى سورة ﴿لَمْ يَكُنِ﴾ [البينة، 1/98].

(وَفِي الْمَغْرِبِ: قِصَارُهُ) وهي من سورة ﴿لَمْ يَكُنَ﴾ [البينة، 1/98] إلى الآخر.

وقيل: الطوال من أوَّل القرآن إلى ﴿عَبَسَ﴾ [عبس، 1/80]، والأوساط منها إلى ﴿وَالصُّحَى﴾ [الضحى، 1/93]، والقصار منها إلى الآخر.

والأصل في هذه السنة: ما روي أن عمر رضي الله عنه كتب إلى أبي موسى الأشعري، وأمر فيه بأن يقرأ في الصلوات من المفاصيل المذكورة على التفصيل المذكور.

ويسن في الوتر أن يقرأ في الأولى ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ﴾ [الأعلى، 1/87]، وفي الثانية: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ [الكافرون، 1/10]، وفي الثالثة: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ [الإخلاص، 1/11]، لما روى: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يفعل كذا»، 3 كذا في «المحيط».

(وَفِي السَّفَرِ وَالضَّرُورَةِ بِحَسَبِ الْحَالِ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في سفره في الفجر المعوذتين، وفي الحضر يقرأ المصلى حالة الضرورة بقدر ما لا يفوته الوقت».<sup>4</sup>

(ثُمَّ يَرْكُعُ مُكَبِّرًا) وفيه دلالة على أن التكبير مقارن للانحطاط؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا (مُعْتَمِدًا عَلَى رُكْبَتَيْهِ مُفَرَّجَ الأَصَابِع) لقوله صلى الله عليه وسلم لأنس: «إذا ركعتَ ضع يديك على ركبتيك، وفرج بين أصابعك» 5 (بَاسِطَ الظَّهْرِ مَعَ الرَّأْسِ)؛ لما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> التحقيق لابن الجوزي، 372/1.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، الصلاة 155؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{308/5}$ 

<sup>3</sup> سنن الترمذي، الصلاة 340؛ سنن النسائي، قيام الليل 37.

<sup>4</sup> لم نجده في كتب الأحاديث، وخرجه ملا خسرو في درر الحكام (70/1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مصنف عبد الرزاق، 151/2، 15/5، وفيه رجل لم يسم مكان أنس.

روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا ركع بسط ظهره، ولا يرفع رأسه، ولا يضعه»، أ (وَيَقُولُ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ ثَلَاثًا) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا ركع أحدكم، فليقل في ركوعه: «سبحان ربي العظيم» ثلاثًا». 2

(وَيُسْتَحَبُّ الرِّيَادَةُ)، يعني: الثلاث أدنى كمال الجمع، فيستحب الزيادة عليه (مَعَ الإِيتَارِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله وتر يحب الوتر» 3 (لِلْمُنْفَرِي). خص الزيادة بالمنفرد؛ لأن الإمام لا يسن له تطويل الصلاة على ما يأتي.

(وَيُسَنُّ الأَدْعِيَةُ وَالْأَدْكَارُ). اعلم: أنه إن أراد مطلق الأدعية في الصلاة لم يجز؛ لأن من الأدعية ما هو واجب كدعاء القنوت. وإن أراد أدعية مخصوصة، كما بعد التشهد والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، فليس في اللفظ دلالة عليه. وكذلك الأذكار منها ما هو سنة كالتحميد والتسميع. ومنها ما هو واجب كالتشهد، ولم يبين ذلك أيضًا. واستثنى في «الشرح» من التكبيرات تكبيرة الإحرام. وهذا أيضًا غير تام؛ لأن تكبيرات العيدين واجب أيضًا.

(وَالتَّسْبِيحَاتُ وَالتَّكْبِيرَاتُ)؛ لمواظبة النبي صلى الله عليه وسلم عليها.

(وَيَفْتَرِضُ) أبو يوسف (التَّعْدِيلَ)، وهو الطمأنينة (فِي الأَرْكَانِ) أي: في الركوع والسجود والقيام بينهما، والقعود بين السجدتين، وبه قال الشافعي ومالك وأحمد؛ لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال لرجل ترك التعديل في صلاته: «قم فصل، فإنك لم تصل». 4

# (وَيُوجَبَانِهِ فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ).

فإن قلت: لم لم يقتصر المصنف على قوله: «ويوجبانه»؛ بل أضاف في الركوع والسجود؟

قلتُ: لو اقتصر عليه، لفهم أن التعديل في القومة بعد الركوع والجلسة بين السجدتين واجب عندهما، كما كان فرضًا عنده، وليس كذلك؛ بل هو سنة فيهما، وما ذكر في المتن على رواية الكرخي. وأما على رواية الجرجاني، فالتعديل في الركوع والسجود سنة عندهما، كما أن التعديل في القومة والجلسة سنة.

وجه رواية الكرخي: أن الركوع والسجود ركنان مقصودان لذاتهما، فيجعل التعديل الذي يكملهما واجبًا، والقومة والجلسة ركنان مقصودان لغيرهما، فيجعل مكملهما، وهو التعديل فيهما سنة؛ ليظهر التفاوت بينهما، وما رواه من الحديث خبر الواحد لا يثبت به الفرضية، كذا في «الكفاية».

(ثُمَّ يَقُومُ وَيَقُولُ: سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قال هكذا. 5 يعني: قبل الله حمد من حمده، كما يقال: سمع القاضي البينة، أي: قبلها، واللام في «لمن» للمنفعة، والهاء في «حمده» للكناية، كذا في «المستصفى». وذكر في «الفوائد الحميدية»: أنها للسكتة والاستراحة، كذا نقل عن الثقات.

(وَالْإِمَامُ يَكْتَفِي بِهِ) أي: بقوله: «سمع الله لمن حمده» عند أبي حنيفة، وهما لا يكتفيان به؛ بل يقولان يضم إليه الإمام «ربنا لك الحمد».

قيد بـ«الإمام»؛ لأن المقتدي يكتفي بالتحميد اتفاقًا، والمنفرد يجمع بينهما في الأصح.

**لهما**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يجمع بين التسميع والتحميد»، <sup>6</sup> وغالب أحواله كان الإمامة.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا قال الإمام: سمع الله لمن حمده، قولوا: ربنا لك الحمد»، <sup>7</sup> قسم الأذكار بينهما، والقسمة يقتضي قطع الشركة، كقوله صلى الله عليه وسلم: «البينة على المدعي، <sup>8</sup> واليمين على من أنكر»، وما روياه محمول على حالة الانفراد والنوافل توفيقًا بين الحديثين.

<sup>1</sup> لم نجده بتمامه، ولكن انظر للفظ «كان إذا ركع بسط ظهره»: السنن الكبرى للبيهقي، 113/2؛ وللفظ «وكان إذا ركع لم يوفع رأسه»: مسند أحمد بن حنبل، 31/6.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة  $^{20}$ ؛ مسند الشاشي،  $^{20}$ 

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الدعوات 68؛ صحيح مسلم، الذكر 5.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 13، 39؛ صحيح مسلم، الصلاة 45، وفيه «ارجع» مكان «قم».

<sup>5</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 44؛ صحيح مسلم، الصلاة 25.

<sup>.294</sup> محيح البخاري، صفة الصلاة 2، 4؛ صحيح مسلم، الصلاة 28، المساجد  $^{6}$ 

<sup>7</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 44؛ صحيح مسلم، الصلاة 71، 77.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: للمدعى.

اعلم: أن المفهوم من المتن: أنه لا يكبر حالَ الارتفاع، وهو الموافق لما ذكر في «خزانة الفقه» من أن تكبيرات فرائض يوم وليلة أربع وتسعون. وإنما يستقيم هذا إذا لم يكن عند الرفع تكبير؛ لكن ذكر في «المحيط» و«روضة الناطفي»: أنه يكبر حالة الارتفاع لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم وأبا بكر وعمر وعليًا كانوا يكبرون في كل خفض ورفع». أ

ويمكن أن يجاب عن الحديث: بأن المراد بالتكبير الذكر الذي فيه تعظيم الله تعالى توفيقًا.

(وَيَقُولُ الْمُؤْتَمُّ: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ)؛ ليناسبَ تحريض الإمام على التحميد.

(وَنَمْنَعُهُ) أي: المؤتم (عَنِ الْجَمْعِ بَيْنَهُمَا)، وقال [27و] الشافعي يجمع المؤتم بين التسميع والتحميد؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يجمع بينهما»، فالمؤتم مصل بنفسه، فيأتي بهما كما يأتي الإمام.

ولنا: ما روينا من حديث القسمة بين الذكرين.

(وَيَجْمَعُ الْمُنْفَرِدُ)، ويأتي بالتسميع حال الارتفاع، وبالتحميد حال الانحطاط، وقيل: حال الاستواء (فِي الْأَصَحِّ) أي: أصح الروايتين عن أبي حنيفة؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم جمعهما». ا

حترز بقوله: «في الأصح» عما روي عنه أن المنفرد يأتي بالتسميع فقط؛ لأنه مستقل في نفسه كالإمام، وعما روي عنه أن المنفرد يكتفى بالتحميد؛ لأن التسميع كان لتحريض غيره على الحمد، وليس معه غيره ليحرضه.

(وَنَتْرُكُ رَفْعَ الْيَدَيْنِ فِي الْحَالَيْنِ) أي: في حال الانحطاط للركوع، وحال القيام منه. وقال الشافعي: هو سنة فيهما؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يرفع يديه عند الركوع، والقيام منه».<sup>2</sup>

ولنا: ما قال ابن مسعود رضي الله عنه: «صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم، وأبي بكر، وعمر رضي الله عنهما فلم يرفعوا أيديهم إلا عند افتتاح الصلاة»،  $^{8}$  وذا يدل على أن الرفع منسوخ.

(ثُمَّ يَنْحَطُّ لِلسُّجُودِ مُكَبِّرًا، وَيَضَعُ رُكْبَتَيْهِ أَوَّلًا، ثُمَّ يَدَيْهِ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يفعل كذا»، 4 وفي النهوض بالعكس.

وفي «الحقائق»: هذا إذا كان المصلي حافيًا،<sup>5</sup> وإن كان ذا خف لا يمكن وضع الركبتين قبل اليدين، فإنه يضع يديه أوَّلًا، ويقدم اليمني على اليسرى.

(وَلَمْ يُخَيِّرُوهُ) أي: لم يخير أئمتنا المصلي في وضع ركبتيه ويديه. وقال مالك: هو مخير في البداية بوضع ركبتيه أو يديه؛ لأن المقصود هو السقوط للسجود، وأنه حاصل كيف وضع؟

(وَنَسُنُّ هَذَا الْوَصْعُ) أي: وضع اليدين والركبتين في السجود. وقال الشافعي: إنه واجب لقوله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أسجد على سبعة أعضاء: على الوجه، واليدين، والكبتين، والقدمين». 6

ولنا: أن السجدة لغة حاصلة بوضع الوجه والقدمين بدون وضع اليدين والركبتين، ولهذا جاز صلاة من شُدَّ يداه إلى خلفه بالإجماع، والأمر فيما رواه محمول على الندب. ذكر القدوري: لو رفع أصابع رجليه حال السجود: لا يجوز صلاته.

(فَلَا نَشْتَوِطُ طَهَارَةَ مَكَانِهِ) أي: مكان وضع اليدين والركبتين. وهذه المسألة فرع لما قبلها، فيكون طهارته شرطًا عنده.

(وَلَا يَفْتَرِشُ ذِرَاعَيْهِ)؛ لأن «النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنه»، <sup>7</sup> (وَيُبْدِي) بسكون الباء، أي: يظهر (ضَبْعَيْه) وهو بسكون الباء: العضد، لقوله صلى الله عليه وسلم: «وابد ضبعيك»، <sup>8</sup> (وَيُجَافِي) أي: يباعد (بَطْنَهُ عَنْ فَخِذَيْهِ)؛ لأنه صلى الله عليه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 443/1.

السند العدد بل عبيل ١١٥٦٠

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، صفة الصلاة  $^{2}$  صحيح مسلم، الصلاة  $^{2}$ 

<sup>3</sup> مسند أبي يعلى، 453/8؛ سنن الدارقطني، 52/2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الصلاة 136-137؛ سنن الترمذي، الصلاة 199.

<sup>5</sup> أي: خاليًا عن الخف.

<sup>6</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 192/2. وأيضًا: صحيح البخاري، صفة الصلاة 49؛ سنن الترمذي، الصلاة 203.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 57 تعليقًا؛ سنن الترمذي، الصلاة 205؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 21.

<sup>8</sup> مصنف عبد الرزاق، 170/2 من قول ابن عمر. وبلفظ «وتجاف عن ضبعيك» انظر: صحيح ابن خزيمة، 325/1؛ صحيح ابن حبان، 242/5.

وسلم كان يفعل كذا، أ (فِي غَيْرِ زَحْمَةٍ) قيد به؛ لأنه لو كان في الصف، وحال الازدحام: لا يبدي ضبعيه، ولا يجافي بطنه خوفًا من الإيذاء.

(وَتَنْخَفِضُ الْمَرْأَةُ) في سجودها، وتلزق بطنها إلى فخذيها؛ لأن ذلك أستر لها.

(وَيُوجِّهُ أَصَابِعَهُ إِلَى الْقِبْلَةِ)؛ لأن كل عضو ساجد لله تعالى، فيوجهه إلى القبلة ما استطاع.

(وَيَسْجُدُ بَيْنَ كَفَيْهِ عَلَى أَنْفِهِ وَجَبْهَتِهِ). قدم الأنف في الذكر مع أن وضع الجبهة أقوى منه في السجدة؛ لأن المصلي يضع أوَّلًا ما كان أقرب إلى الأرض عند السجود، (وَيَقُولُ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى ثَلَاثًا)، لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا سجد أحدكم، فليقل: سبحان ربي الأعلى ثلاثًا». 2 وإنما لم يذكر استحباب الزيادة هنا؛ اكتفاءً بذكره في الركوع.

(وَالاَقْتِصَارُ) في السجدة (عَلَى الْأَنْفِ) وهو اسم لما صلب منه (جَائِزٌ) عند أبي حنيفة (مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ) يمنع عن السجود على الجبهة، (مَعَ الإساءة) أي: الكراهة. وقالا: لا يجوز.

قيد بـ«الأنف»؛ لأن الاقتصار على الأرنبة، وهي ما لَانَ منه غير جائز اتفاقًا، وعلى الجبهة جائز اتفاقًا، ولكنه يكره إن لم يكن على الأنف عذر، وعليه رواية «الكنز». وكره بأحدهما وعلى الخد والذقن غير جائز اتفاقًا.

وقيد بقوله: «من غير عذر»؛ لأن الاقتصار عليه مع العذر على الجبهة جائزا اتفاقًا.

(وَرُويَ عَنْهُ) أي: عن أبي حنيفة (قَوْلُهُمَا، وَعَلَيْهِ الْفَتْوَى).

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «أمرت أن أسجد على سبعة أعضاء: على اليدين، والكبتين، والقدمين، والجبهة، والأنف»،3 غير هذه الأعضاء، فيجب أن لا يتأدى بوضع الأنف مجرَّدًا، كما لا يتأدى بوضع الخد والذقن.

وله: أن المشهور في الخبر الوجه لا الجبهة؛ لكن كل الوجه غير مراد بالإجماع، ويراد 4 بعضه، والخد والذقن خَرَجَا عنه بالإجماع؛ لأن التعظيم لم يُشْرَعْ بوضعهما، فبقى الجبهة والأنف، فكما جاز الاكتفاء بالجبهة يجوز بالأنف.

فإن قلتَ: إذا وضع من الجبهة مقدار الأنف هل يجوز عند أبي حنيفة؟

قلتُ: ذكر في «التجنيس»: أنه لا يجوز؛ لأن الأنف عضو كامل. وهذا المقدار من الجبهة ليس بعضو كامل، ولا بأكثر منها.

(وَنُجِيزُهُ) أي: السجود (عَلَى فَاضِلِ تَوْبِهِ، وَكَوْرِ عِمَامَتِهِ) أي: دورها إذا وجد حجم الأرض. قال الشافعي: لا يجوز لما روى خباب بن الأرت: «أنه شكا النبي صلى الله عليه وسلم من حر الرمضاء في جبهته، ولم يأذن له بالسجدة على طرف ثوبه»، وقوله صلى الله عليه وسلم: «ألْرق جبهتك على الأرض يا رباح». 6

ولنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم سجد [27ظ] على كور عمامته، وعلى فاضل ثوبه». 7

قيدنا بروجدان الحجم»؛ لأنه لو لم يجد حجم الأرض لا يجوز اتفاقًا. وتفسير «وجدان الحجم» ما قالوا من أن الساجد إن بالغ لا يتسفل رأسه أبلغ من ذلك، ولو سجد على الثلج أو القطن المحلوج إن كان متلبدًا، ووجد حجم الأرض يجوز، وإلا فلا، كذا في «المجتبى».

(وَلَمْ يَكُرَهُوهُ عَلَى جِلْدٍ وَمِسْحٍ) بكسر الميم، أي: بلاس. قال مالك: السجود على ما أنبت الأرض أفضل، لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يطلب الخمرة إذا أراد الصلاة»، 8 وهي سجَّادة صغيرة يعمل من سَعَفِ النخل.

**ولنا**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم سجد على فروة مدبوغة»، <sup>9</sup> ولو كان مكروهًا لما فعله.

<sup>1</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 367/2.

<sup>2</sup> سنن أبي داود، الصلاة 149-150؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 20.

<sup>3</sup> المعجم الكبير للطبراني، 9/11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: فيراد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح مسلم، المساجد 189-190؛ السنن الكبرى للبيهقي، 107/5 بمعناه.

<sup>6</sup> مسند أحمد بن حنبل، 323/6؛ صحيح ابن حبان، 241/5 بلفظ «تَرّبْ يَا رَبَاحُ وَجُهَك».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مصنف عبد الرزاق، 400/1 بدون لفظ «وعلى فاضل ثوبه». وانظر لآخره: صحيح مسلم، المساجد 270 بمعناه.

 $<sup>^{8}</sup>$  صحيح مسلم، الحيض 11؛ سنن أبي داود، الطهارة 103 بمعناه.

<sup>9</sup> مسند أحمد بن حنبل، 254/4؛ مصنف ابن أبي شيبة، 356/3.

(وَيُكَمِّلُ) أبو يوسف (السَّجْدَةَ بِالْوَضْع) أي: سجدة الصلاة بوضع الرأس على الأرض (لَا بِالرَّفْع) أي: قال محمد: يكمل برفعه؛ لأن تمام الشيء بانتهائه، وانتهاء السجدة برفع الرأس.

ولأبي يوسف: أن السجود عبارة عن الانخفاض، وذا يتم بوضع الرأس، فمن شرط الرفع، فقد زاد على النص.

وفي «الحقائق»: يفتى بقول محمد؛ لأنه أرفق وأقيس.

قيدنا بـ«سجدة الصلاة»؛ لأن سجدة التلاوة على ظاهر الجواب لا يتم بالوضع اتفاقًا، حتى لو تكلم فيها، أو أحدث، فعليه إعادتها، كذا في «الخانية».

وفائدة الخلاف تظهر فيمن صلى الظهر خمسًا، ولم يقعد في الرابعة.

وقيد الخامسة بـ«السجدة»، وسبقه الحدث فيها لا يمكن إصلاح صلاته عند أبي يوسف؛ لأنه بمجرد الوضع تم الخامسة، ففسد فرضه لفوات القعدة الأخيرة عنه.

وعند محمد: لم يتم الخامسة، فيتوضأ، ويتم الفرض بالقعود. حكى أن سائلًا سأل أبا يوسف عن هذه المسألة، فقال: بطلت صلاته، وسأل محمدًا عن هذه، فقال: جازت صلاته، فأخبر أبا يوسف بما قال محمد، فقال أبو يوسف: زه صلاة فسدت يصلحها الحدث. «زه» كلمة تذكر عن الاستعجاب، والفتوى على قول محمد؛ لأنه أرفق وأقيس من «جامع البزدوي».

(ثُمَّ يُكَبِّرُ وَيَقْعُدُ)، ولو لم يقعد؟ فعن أبي حنيفة: أنه إن كان إلى القعود أقرب جاز سجدته الثانية؛ لأنه يعد قاعدًا، وإن كان إلى الأرض أقربَ لا يجوز؛ لأنه يعد ساجدًا، وهو مختار صاحب «الهداية». وقال القدوري: إذا رفع رأسه مقدارَ ما يسمي رافعًا جاز، وهو مختار صاحب «المحيط».

(ثُمَّ يُكَبِّرُ، وَيَسْجُدُ ثَانِيَةً) قيل: الحكمة في تكرارها أن الأولى لامتثال الأمر، والثانية لترغيم إبليس. وقيل: الأولى إشارة إلى أنه خلق من تراب، والثانية إلى أنه يعود إليه، والأحسن أن يقال: إنه تعبدي، فلا يطلب فيه المعنى كأعداد الركعات.

(ثُمَّ يُكَبِّرُ وَيَنْهَضُ) أي: يقوم (إلَى الوَّكْعَةِ الثَّانِيَةِ، وَلا نَسُنُّ جَلْسَةَ الاسْتِرَاحَةِ) وهي الجلسة الخفيفة بعد السجدة الثانية. قال الشافعي: إنها سنة لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يجلس هكذا». أ

ولنا: ما روى أبو هريرة رضى الله عنه: «أنه صلى الله عليه وسلم كان ينتهض في الصلاة على صدور قدميه»، 2 وكذا عن عليّ وابن مسعود وابن عمر، ولأن هذه قعدة استراحة، والصلاة ما وضعت لها، وما رواه محمول على حالة العذر بسبب الكبر.

(وَتُفَارِقُ) الركعة الثانية (الأُولَى فِي الثَّنَاءِ وَالتَّعَوُّفِ) من حيث إنهما لا يوجدان في الثانية؛ لأنهما لم يشرعا إلا مرة.

(وَأَمَرَ) محمد (بِتَقْصِيرِهَا عَنْهَا) أي: يجعل الركعة الثانية أقصر من الأولى في القراءة (مُطْلَقًا) أي: في الصلوات كلها، وهذا الأمر للاستحباب (كَالْفَجْر) أي: كما أن ثانية الفجر كانت أقصر عن الأولى بالاتفاق. وقالا: يستوي بينهما في غير الفجر.

**له**: ما روى أبو قتادة: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يطيل الركعة الأولى على الثانية في الصلوات كلها».<sup>3</sup>

ولهما: أن الركعتين مستويتان في استحقاق القراءة، فيستويان في قدرها، وما رواه محمول على الإطالة بالثناء والتعوذ، وقياسه على الفجر غير صحيح؛ لأن وقته وقت نوم وغفلة، فشرع تطويل الأولى فيه؛ ليدرك الناس الجماعة.

اعلم: أن هذا الخلاف في الصلوات الخمس. وأما في الجمعة والعيدين، فيستوي القراءة بين الركعتين اتفاقًا، كذا في «نظم الإمام البزدوي».

قيد بـ«تقصيرها»؛ لأن إطالة الثانية على الأولى مكروهة اتفاقًا.

والمعتبر في الزيادة والنقصان ثلاث آيات، وما دونها غير معتبر؛ لثبوت الحرج في الاحتراز عنه، هذا في الفرائض. وأما في النوافل، فإطالة الثانية غير مكروهة، كذا في «جامع المحبوبي».

**قيل**: الخلاف في الإمام؛ لأن عليه رعاية حق القوم. وأما المنفرد، فيقرأ ما شاء. وفي كتاب «المجرد»: الأفضل أنه كالإمام. (**وَلَمْ يَتَوَرَّكُوا فِي الْقَعْدَتَيْن**). قال مالك: السنة أن يتورك في القعدتين، أي: يخرج رجليه من الجانب الأيمن، وتُلصِقَ أَلِيَّتَهُ على الأرض، كذا في «المحيط»، و «المصفى»، و «الهداية»، وغيرها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 59؛ سنن أبي داود، التطوع 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن الترمذي، الصلاة 214.

<sup>3</sup> سنن النسائي، الصلاة 60؛ صحيح ابن خزيمة، 40/3. وعن عبد الله بن أبي أوفي انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 66/2.

ذكر المصنف في «الشرح»: هو أن يجلس على أُلِيَّيهِ، وينصب رجله اليمنى، ويخرج اليسرى من تحتها؛ [28و] لما روي قعود النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة كذلك.

(فَنَفْتَرِشُ فِيهِمَا) يعني: السنة في القعدتين عندنا: أن يفترش المصلي رجله اليسرى، وينصب رجله اليمنى، ويوجه أصابعه نحوَ القبلة؛ لما روت عائشة رضي الله عنها: «أنه صلى الله عليه وسلم قعد فيهما كذلك»، أوما روى من توركه محمول على ضعفه وكبره، (لا فِي الْأُولَى فَقَطْ) يعني: السنة عند الشافعي: أن يتفرش في القعدة الأولى، ويتورك في الثانية؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يتورك في الأخيرة». 2

(وَتَتَوَرُّكُ الْمَرْأَةُ)؛ لأنه أستر لها، (وَيَبْسُطُ أَصَابِعَهُ عَلَى فَخِذَيْهِ)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا، 3 (وَيَتَشَهَّدُ) أي: يقرأ التحيات لله إلى آخره، وهذا من باب إطلاق اسم البعض على الكل؛ لأن التشهد بعض التحيات. وهذا التشهد ما رواه ابن مسعود، قال: «أخذ بيدي رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمني التشهد»، 4 فقال: قل: (التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ) أي: العبادات القولية لله، (وَالطَّيْرَاتُ) أي: العبادات المالية لله. وهذا على مثال مَن يدخل على السلطان، فيثنيه أوَّلًا، ثم يخدم، ثم يبذل المال.

(السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَّكَاتُهُ) قيل: لما أثنى النبي صلى الله عليه وسلم ليلة المعراج على الله تعالى بالأشياء المذكورة، رد عليه صلى الله عليه وسلم بمقابلة التحيات، والرحمة بمقابلة الصلوات، والبركة بمقابلة الطيبات. البركة: النماء والزيادة.

(السَّالَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ). وهذا السلام مقول النبي صلى الله عليه وسلم في تلك الليلة.

(أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ) وفي «منية المفتى»: رفع سبابته اليمني في التشهد عند التهليل مكروه.

وفي «المحيط»: أنه سنة يرفعها عند النفي، ويضعها عند الإثبات، وهو قول أبي حنيفة ومحمد، وكثرت به الأخبار والآثار، فالعمل بها أولى.

(وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ).

(وَيَجِبُ فيهما) أي: التشهد في القعدتين بمواظبته صلى الله عليه وسلم على ذلك فيهما.

(وَلَا نَفْرِضُهُ فِي الثَّانِيَةِ). وقال الشافعي: التشهد فرض في القعدة الثانية؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قرأ التشهد فيها، وأمرهم بذلك». 5

قلنا: هذا يدل على الوجوب دون الفرض.

(وَنَعْطِفُ فِيهِ) أي: في التشهد (بِوَاوَيْنِ) يعني: نقول: والصلوات والطيبات، (وَلاَ نَتْرُكُهُ) أي: العطف. وعند الشافعي: يتركه، ويقول: التحيات المباركات، الصلوات الطيبات لله. هذا مخالف لما في «المنظومة»؛ لأن المذكور فيه: أن التشهد بواو واحدة عنده، وهو يقول: التحيات<sup>6</sup> والصلوات الطيبات الزاكيات لله. روي أن أعرابيًّا دخل على أبي حنيفة في المسجد، فقال: أُبِوَاوٍ أم بِوَاوَيْنِ؟ فقال: بواوين، فقال: بارك الله فيك كما بارك في لا ولا، ثم ولَّى، فسأل أصحابه عن سؤاله، فقال: سألني عن التشهد أنه بواوين أم بواو؟ قلتُ: بواوين، فقال: بارك الله فيك كما بارك في شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية. فيحتمل أن يكون عنه روايتان.

ويجوز أن يقرأ قوله: ولا نبركه بتشديد الراء من التبريك، يعني: لا نقول في التشهد: المباركات؛ لكن على هذا التوجيه كان على المؤلف أن يردف قول الشافعي، ويقول: لا بواو واحدة.

(وَنُعَرِّفُ السَّلَامَ) يعني: نقول فيه: السلام عليك، السلام علينا، والشافعي يقول: سلام عليكم أيها النبي ورحمة الله وبركاته، سلام علينا إلى آخره.

له: أن ابن عباس روى التشهد عن النبي صلى الله عليه وسلم هكذا.

<sup>.</sup> 122-121 صحيح مسلم، الصلاة 240؛ سنن أبي داود، الصلاة 121-122.

<sup>2</sup> صحيح البخاري، صفة الصلاة 61 بمعناه وهو «وإذا جلس في الركعة الآخرة قدم رجله اليسرى ونصب الأخرى وقعد على مقعدته».

<sup>3</sup> صحيح مسلم، المساجد 114، 116؛ سنن النسائي، السهو 30.

<sup>4</sup> صحيح ابن حبان، 294/5. وبمعناه: صحيح البخاري، الاستأذان 28؛ صحيح مسلم، الصلاة 59.

محيح ابن خزيمة، 1/350، بمعناه وليس فيه الأمر به.

 $<sup>^{6}</sup>$  د + لله.

 $<sup>^{7}</sup>$  السنن الكبرى للنسائى  $^{222/1}$  وليس عن ابن عباس؛ هو من رواية أبى موسى.

ولنا: ما رواه ابن مسعود رضي الله عنه من التشهد، والأخذ به أولى؛ لأن عامة الصحابة أخذوا بتشهده، حتى روي أن أبا بكر رضي الله عنه كان يعلّم الناس على المنبر بتشهده، ولأن فيه تأكيد التعليم، وهو الأخذ بيد الراوي، والأمر وهو «قُلْ»، وتعريف السلام باللام الدالة على الجنس، وزيادة الواو الدالة على أن كل صفة ثناء على حِدّةٍ.

(وَنَدْعُو فِي الْأَخِيرَةِ بِمَا يُنَاسِبُ الْأَدْعِيَةَ الْمَأْتُورَةَ) أي: المنقولة بالأثر من دعاء المغفرة والاستعاذة من سوء الأحوال؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يدعو لنفسه في الثانية دون الأولى»، أولهذا قيدها بدالأخيرة»، حتى لو زاد على التشهد في الأولى يلزمه السهو (لا مُطْلَقًا) يعني: قال الشافعي: يجوز أن يدعو في الصلاة بما يتعلق بالدنيا، كقوله: «اللهم ارزقني السلامة بدراهم جزيلة، وجواري جميلة»؛ لما روى أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سلوا الله حوائجكم، حتى الشسع لنعالكم، والملح لقدوركم». 2

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «إن صلاتنا هذه لا تصلح شيئًا من كلام الناس»، قوما رواه غير مختص بالصلاة، فيحمل على خارجها لما روينا، وما لا يستحيل سؤاله من العباد، فهو من كلام الناس، حتى لو قال: وقنا عذاب الفقر يفسد صلاته؛ لأن سؤال الأمان من الفقر غير محال من العباد. هذا إذا لم يقعد قدر التشهد في آخر الصلاة، وأما إذا قعد، فصلاته تامة إن لم يكن مسبوقًا، ويخرج به منها.

(بَعْدَ الصَّلَاقِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم). إنما قدَّمها على دعائه؛ لأن من أتى باب الملك لا بد من التحفة لخاصته، وأخص خواصه هو النبي صلى الله عليه وسلم، وتحفته الصلاة عليه، أو لأن تقديمها عليه أقرب للإجابة؛ لأن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم مستجابة والدعاء بعد المستجاب يرجى أن يستجاب؛ [28ظ]؛ لأن الكريم بعد إجابته أوَّلَ المسؤولات عنه لا يرد باقيها.

(وَنَفْرِضُهَا فِي الْغُمْرِ مَوَّةً)؛ لأنا مأمورون بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، والأمر بالفعل لا يقتضي التكرار، (لَا فِي كُلِّ صَلَاةٍ) يعني: قال الشافعي: لا يصح صلاة بدون الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة لمن لم يصل عليً في صلاته». 4

(فَتُسَنُّ فِيهَا) يعني: نجعل الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة سنة؛ لأنها لو كانت فريضة، لعلَّمَهَا النبي صلى الله عليه وسلم الأعرابي حين علَّمه أركانَ الصلاة، وما رواه محمول على نفى الكمال.

(وَقِيلَ: يَجِبُ) يعني: الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم واجبة على الذاكر والسامع (كُلَّمَا ذُكِرَ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ذُكِرْتُ عنده، ولم يصل عليَّ، فقد جفاني»، 5 وهذا قول الطحاوي.

اعترض عليه فخر الإسلام في «الجامع الكبير»: بأن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم لم تخل عن ذكره، ولو وجبت كلما ذكر لا نجد فراغًا عن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم مدة عمرنا.

وأجيب عنه: بأن الفراغ يوجد بالتداخل، كما في سجدة التلاوة إذا اتحد المجلس؛ لكن لقائل أن يمنع هذا الجواب: بأن التداخل يوجد في حق الله، والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم حقه.

وفي قوله: «جفاني» دلالة عليه، ولا تداخل في حقوق العباد، ولهذا قالوا: من عَطِسَ، وحمد الله مرارًا في مجلس، ينبغي للسامع أن يشمته في كل مرة.

ويجيب عن اعتراضه: بأن نقول: المراد من ذكر النبي صلى الله عليه وسلم الموجِب للصلاة عليه الذكر المسموع في غير ضمن الصلاة عليه.

قال الإمام السرخسي: والمختار: أنها مستحبة كلما ذكر النبي صلى الله عليه وسلم، وعليه الفتوي.

أقول: لو قال المصنف: «فنجعلها فيها سنة لا فريضة، وتجب في العمر مرة. وقيل: كلما ذكر»، لكان أوجز تركيبًا، وأحسن ترتيبًا، لا يخفي على من كان لبيبًا.

5 المعجم الأوسط للطبراني، 162/4 بلفظ: «فقد شقي» مكان «فقد جفاني». وأوصفه النبي بالبخل، انظر: سنن الترمذي، الدعوات 101.

<sup>1</sup> صحيح مسلم، المساجد 128؛ سنن أبي داود، الصلاة 178-179 بمعناه.

<sup>2</sup> مسند أبي يعلى، 44/8 بغير ذكر الملح، وهما حديثان متفرقان، انظر لهما: السنن الكبرى للبيهقي، 42/2.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن النسائي، السهو  $^{20}$ ؛ مسند الطيالسي،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 171/2.

(ثُمَّ يَقُولُ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وُجُوبًا) يعنى: يجب الخروج من الصلاة بالسلام.

(وَلا نَفْرضُهُ) أي: قال الشافعي: هو فرض لقوله صلى الله عليه وسلم: «تحليلها التسليم». أ

ولنا: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا قعد الإمام في آخر صلاته، ثم أحدث قبل أن يسلم، فقد تمت صلاته»،<sup>2</sup> وما رواه لا يدل على الفرضية؛ لأنه خبر الواحد؛ بل يدل على الوجوب، وقد قلنا به.

(وَأَمَرُوا بِهِ) أي: بالسلام (يَمِينًا وَشِمَالًا لَا مَرَّةً تِلْقَاءَةُ) يعني: عند مالك: يسلم مرة جهة وجهه؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يسلم تلقاء وجهه».3

ولنا: ما روى كثير من الصحابة: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يسلم عن يمينه وشماله، حتى يرى بياض خديه»، 4 ولو سلم تلقاء وجهه يصرف ذلك عندنا إلى اليمين، فيعيده عن يساره، كذا في «المحيط».

(وَيَنْوِي الإِمَامُ فِيهِمَا) أي: في تسليمتيه (الرِّجَالَ وَالْحَفَظَةَ)، وهم الملائكة الذين يحفظونه؛ لأن الإمام بمناجاة الرب صار بمنزلة الغائب، فلما فرغ عنها يسلم على الحاضرين، وينويهم.

وقيل: ينوي بالأول الحاضرين، وبالثاني جميع الصالحين. خص الرجال بالذكر؛ لأن الصحيح أنه لا ينوي النساء في زماننا. وقيل: إنما ينويهم بالسلام؛ ليصير عوضًا من إتحافهم الإمام بالنية وقتَ سلامهم.

ذكر صدر الإسلام في «الجامع الصغير»: هذا شيء تركه جميع الناس، لعمري قد قال: حقًّا؛ لأن النية في السلام صار كالشريعة المنسوخة لا يكاد ينويهم أحد إلا الفقهاء، وفيهم نظر.

(وَالْمَأْمُومُ) أي: ينوي المأموم (إِمَامَهُ أَيْضًا) أي: كنية الرجال والحفظة. وإنما خصه المأموم بالنية مع دخوله في الحاضرين؛ لأنه أحسن إليه بأن يلتزم صلاته صحة وفسادًا (فِي جِهَتِهِ) أي: جهة الإمام. يعني: إن كان الإمام عن يمينه نواه في التسليمة الأولى، وإن كان عن شماله نواه في الثانية.

(وَإِنْ حَاذَاهُ) أي: إن كان المأموم محاذيًا للإمام (نَوَاهُ فِيهِمَا) أي: في التسليمتين؛ لأنه ذو حظ من الجانبين.

وفي «المجرد»: روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «يكتب للذي خلفَ الإمام بحذائه في الصف الأول ثواب مائة صلاة، وللذي في الأيمن خمسة وسبعون، وللذي في اليسار خمسون، وللذي في سائر الصفوف خمسة وعشرون». 5

(وَالْمُنْفَرِدُ) أي: ينوي المنفرد (الْحَفَظَةَ)؛ لأنه ليس معه سواهم.

(وَجَعَلَهُ) أي: محمد السلام (مِنَ الإِمَامِ مُخْرِجًا لِلْمُقْتَدِي). وقالا: لا يخرج المقتدي من صلاته بسلام الإمام، حتى يوجد منه فعل يخرجه منها.

وفي «الحقائق»: الخلاف فيما إذا لم يبق عليه شيء من واجبات الصلاة؛ إذ مع بقاء شيء منها لا يخرج بسلام الإمام اتفاقًا كاللاحق إذا نام، فلم يتشهد حتى سلم الإمام ينبغي أن يتشهد، ثم يسلم، وبسلام الإمام من أحد الجانبين يخرج من الصلاة.

وفائدة الخلاف تظهر في قهقهة المقتدي في تلك الحالة، فعند محمد: لا ينتقض طهارته، وعندهما: ينتقض.

له: أن المقتدي تبع للإمام، فإذا خرج الأصل خرج التبع، كما لو قهقه الإمام، أو أحدث بالعمد.

ولهما: أن سلام الإمام يوجب تمام صلاته دون صلاة المقتدي. ألا يرى أنه لو كان مسبوقًا كان عليه أن يتم صلاته، ثم يخرج [29] فتمام صلاة كل واحد يكون بفعله لا بفعل غيره، بخلاف الحدث العمد والقهقهة؛ لأنهما قاطعان للصلاة، فبقطع صلاة الإمام، فيقطع صلاة المقتدي. 6

3 سنن الترمذي، الصلاة 222؛ سنن النسائي، المواقيت 45.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الطهارة 31؛ سنن الترمذي، الصلاة 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن الدارقطني، 217/2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الصلاة 187-188؛ صحيح ابن حبان، 333/5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم نجده في كتب الحديث، وانظر: ملا خسرو، درر الحكام، 90/1.

<sup>6</sup> د: لأنهما غير متممان؛ بل مفسد أن للصلاة، فإذا فسد صلاة الإمام فسد صلاة المقتدي.

(وَعَكَسَهُ) أي: عكس محمد الحكم السابق (فِيمَنْ عَلَيْهِ سُجُودُ السَّهْوِ) يعني: جعل سلام مَنْ أ عليه سجدة السهو غير مخرج للمقتدي من الصلاة؛ لأن سجدة السهو لما وجبت عليه لزم أن يبقى جزء من الصلاة؛ لينجبر نقصانها بسجود واقع فيها؛ إذ بالسجود الواقع في خارج لا ينجبر نقصانها.

(وَأَوْقَفَا خُرُوجَهُ) يعني: قالا: يخرج الإمام في الصلاة المذكورة 2 خروجًا موقوفًا، (فَإِنْ سَجَدَ عَادَ) إلى الصلاة، فصار في حكم الداخل فيها قبل السجدة لضرورة أن تقع الجابرة في جزء منها، وإن لم يسجد انعدمت، فعمل السلام المحلل عمله من وقت وقعه.

وفائدة الخلاف تظهر في أنه لو اقتدى به إنسان في تلك الحالة، فعندهما: إن عاد إلى سجود السهو صح اقتداؤه لكون الإمام<sup>3</sup> في الصلاة، وإن لم يعد لم يصح اقتداؤه لوقوعه في خارج الصلاة. وعند محمد: صح اقتداؤه عاد أو لم يعد. وفي أن المسافر لو نوى الإقامة في تلك الحالة يتحول فرضه أربعًا عند محمد سجد للسهو أو لم يسجد. وعندهما: لا يتحول لوقوع النية خارج الصلاة، وسقط عنه سجدة السهو.<sup>4</sup>

(وَقَهَقَهَتُهُ عِوضَهُ) أي: قهقهة الإمام في آخر صلاته عوض السلام (تُفْسِدُ صَلَاةَ الْمَسْبُوقِ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا تفسد؛ لأن القهقهة لم تفسد صلاة الإمام مع صدورها منه، فبالأولى أن لا تفسد صلاة من لم تصدر منه، وهو المسبوق، فصار كما لو سلم الإمام، أو تكلم.

وله: أن القهقهة أفسدت الجزء الذي لاقته من صلاة الإمام، فأفسدت من صلاة المسبوق الجزء الذي يبتني عليه إلا أن الإمام استغنى عن ذلك الجزء، لعدم احتياجه إلى البناء، والمسبوق يحتاج إليه؛ لأنه في أثناء صلاته، والبناء على الفاسد فاسد، فيفسد صلاته، بخلاف السلام؛ لأنه مُنْهِ ومحلل، وكذا الكلام.

قيد ب«قهقهة الإمام»؛ لأن سلامه وكلامه لا يفسد صلاة المسبوق اتفاقًا. وكذا قهقهة المسبوق تفسد صلاته اتفاقًا.

وقيد بقوله: «عوضه»؛ لأنه لو قهقهه قبل التشهد تفسد صلاة الجميع اتفاقًا.

وقيد بـ«المسبوق»؛ لأن صلاة الإمام والمدرك تامة اتفاقًا، وفي صلاة اللاحق روايتان.

وفي «المحيط»: الخلاف فيما إذا لم يقيد المسبوق الركعة بالسجدة؛ لأن حكم الانفراد لم يتقرر له، وبعد ما قيدها بها لا تفسد صلاة المسبوق اتفاقًا؛ لتقرر حكم الانفراد له. وهذا يشير إلى جواز قيام المسبوق قبل سلام الإمام.

(وَنَقَصْنَا بِهَا) أي: بالقهقهة الواقعة موقع السلام (الْوُضُوءَ). وقال زفر: لا ينتقض.

قيد بـ«الوضوء»؛ لأن الصلاة لا تفسد اتفاقًا.

له: أن كون القهقهة ناقضة مخالف للقياس، ورد بالنص في موضع أفسدت الصلاة، فينبغي أن يقتصر على مورده. وهذه القهقهة غير مفسدة، فلا ينتقض بها الوضوء.

ولنا: أن القهقهة جُعِلَتْ حدثًا لمصادفتها حرمةَ الصلاة. وهذه وقعت في حرمة الصلاة، فيكون حدثًا. وهذه القهقهة مفسدة للجزء الذي لاقته؛ لكن فساده لم يؤثر فيما مضى لعدم البناء عليه، فصحت صلاته، ولهذا لو وقعت في أثناء الصلاة أفسدت كلها.

(وَلُوْ سَبَقَهُ) أي: المصلي (حَدَثٌ قَبْلَهُ) أي: قبل السلام (تَوضَأً) بلا توقف؛ لأنه لو مكث ساعة يخرج من الصلاة، (وَسَلَّمَ)؛ لأنه بسبق الحدث لم يخرج، فيتوضأ ويسلم؛ لأن التسليم واجب عليه.

(فَإِنْ تَعَمَّدُهُ) أي: الحدث، (أَوْ تَعَمَّدَ مَا يُنَافِي الصَّلَاةَ) كالكلام ونحوه (فِي هَذِهِ الْحَالَةِ) أي: في آخر الصلاة قبل السلام (تَمَّتُ) صلاته لوجود القاطع. وإنما لم يعتبره الشارع في صورة سبقه تخفيفًا وتسهيلًا عليه، بخلاف المتعمد؛ لأنه جانٍ، والجاني لا يستحق بفعله التخفيف.

<sup>1</sup> د: سلام الإمام الذي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح - في الصلاة المذكورة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: لكونه.

<sup>4</sup> ح - وسقط عنه سجدة السهو.

(وَإِنْ رَأَى الْمُتَيَمِّمُ الْمَاءَ قَبْلَ السَّلَامِ، أَوِ انْقَضَتْ مُدَّةُ مَسْحِ الْخُفِّ، أَوْ خَلَعَهُ بِرِفْقٍ) بأن كان واسع الساق لا يحتاج في نزعه إلى المعالجة، (أَوْ تَعَلَّمَ الْأُمِيُّ) وهو من لا يَعْرِفُ القراءةَ والكتابةَ (سُورَةً) يعني: تذكر بعد النسيان أو سمع، (أَوْ وَجَدَ الْعَارِي تَوْعُهُ إلى المعالجة، (أَوْ تَعَلَّمَ اللَّمِيُّ) وهو من لا يَعْرِفُ القراءةَ والكتابةَ (سُورَةً) يعني: تذكر بعد النسيان أو سمع، (أَوْ وَجَدَ الْعَارِي تَوْقُتُ الْمُسْتَحَاضَةِ).

اعلم: أنه لو قال: «أو خرج وقت المعذور»، لكان أولى لشموله المستحاضة ومن بمعناها.

(أَوْ تَلَكَّرَ) صاحب الترتيب (فَائِتَةً)، وكان في الوقت سعة، (أَوِ اسْتَخْلَفَ) الإمام (الْقَارِئُ أُمِيًّا) حين أحدث، (أَوْ طَلَعَتِ الشَّمْسُ فِي الْفَجْر، أَوْ خَرَجَ وَقْتُ الْجُمُعَةِ، أَوْ سَقَطَتِ الْجَبِيرَةُ عَنْ بُرْءٍ: فَصَلَاتُهُ بَاطِلَةً) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يبطل.

قيد خلع الخف بـ«الرفق»؛ لأنه لو خلعه بعمل كثير تمت صلاته اتفاقًا. وفسرنا تعلم الأمي بتذكره أو سماعه؛ لأنه لو تعلَّمها من الغير يتم صلاته؛ لأنه صنع منه.

اعلم: أن كون الاستخلاف مفسدًا عند أبي حنيفة مختار صاحب «الهداية»». ومختار فخر الإسلام: أنه غير مفسد اتفاقًا؛ لأن الأمي لا يصلح للإمامة، واستخلافه فعل [29ظ] منافٍ للصلاة، فيكون خارجًا بفعله، وأن تحقيق الخلاف في تمام الصلاة وفسادها عند خروج وقت الجمعة مع اختلافهم في خروجه إنما يتصور على قول مَنْ يقول بين الظهر والعصر وقتٌ مهملٌ، فإذا صار الظل مثله يتحقق خروج الظهر اتفاقًا، أو يكون الخلاف في صورتين.

فعندهما: بعد ما قعد قدرَ التشهد إذا صار الظل مثله يتم صلاته.

وعنده: إذا صار الظل مثليه تبطل.

وقيد سقوط الجبيرة بـ«البرء»؛ لأنها لو سقطت لا عن برء لا تبطل صلاته اتفاقًا.

وهذه المسائل تسمى باثنتي عشرية؛ لأنها بهذا العدد في الروايات المشهورة، كذا في «الكفاية» وغيرها؛ لكن هذه التسمية غلط من حيث العربية؛ لأنه لا يجوز النسبة إلى اثني عشر، ولا إلى غيره من العدد المركب، إلا إذا كان علمًا، فحينئذ يُنْسَبُ إلى صدره، يقال: حُمْسِيٌّ في خمسة عشر، وبَعَلِيٌّ في بعلبك، ذكره في «المفصل».

(وَالْأَصْلُ) عند أبي حنيفة: (افْتِرَاضُ الْخُرُوجِ مِنَ الصَّلَاةِ بِفِعْلِ الْمُصَلِّي) وعندهما: ليس بفرض.

له: أن الصلاة فرع من فروع الدين كالحج، وخروج الحاج منه كان فرضًا بفعله، فكذا المصلي.

ولهما: أن الخروج من الصلاة قد يكون بفعل هو معصية كالقهقهة والحدث العمد فيها، فلا يجوز وصفه بالفرض.

ومنع الإمام السرخسي هذا الأصل بإن صلاة المتيمم إذا رأى الماء، أو الماسح إذا انقضت مدة مسحه، أو خلعه برفق، أو المعذور إذا خرج وقته. إنما بطلت لعمل الحدث السابق عمله، لا لفوات الصنع منهم، وبأنه لو كان الخروج بصنع المصلي فرضًا، لاختص بما هو قربة كالحج، ولضعف هذا أورد المصنف أصلًا آخر ذكره أبو الحسن الكرخي، واختاره المحققون.

(وَقِيلَ: بَلْ اسْتِوَاءُ أَوَّلِهَا وَآخِرِهَا فِي وُجُودِ الْمُغَيِّرِ) كنية الإقامة، فإنها تغير فرض المسافر، سواء وجدت في أوَّله أو آخره. فاعتراض هذه العوارض في آخر الصلاة تبطلها، كما تبطلها في أوَّلها.

وقالا: ليس آخر الصلاة كأوّلها، فإن المغيّر إذا وجد في أوّلها يستلزم بناء باقيها عليه، فإذا فسد جزء من أوّلها بعارض تبطل البناء، فيفسد الكل. وهذا المعنى مفقود في آخرها. فاعتراض هذه العوارض بعد التشهد يكون كاعتراضها بعد السلام. وأما نية الإقامة، فيغير وصفَ الصلاة من قصر إلى كمال، لا من صحة إلى إبطال.

## (فصل) في الوتر

(الْوِتْرُ وَاجِبٌ) عند أبي حنيفة، أي: فرض لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله زادكم صلاة، ألا وهي الوتر»، أ والزائد لا يكون إلا من جنس المزيد عليه، فيكون فرضًا؛ لكن لم يكفر جاحده؛ لأنه ثبت بخبر الواحد.

(وَقَالَا: سُنَّةٌ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث كتب عليَّ، ولم تكتب عليكم: الوتر، والضحى، والأضحى». 2

(فَتَذَكُّرُهُ) هذا تفريع لما قبله، يعني: تذكر الوتر لصاحب الترتيب (فِي الْفَجْرِ) أي: في فرضه (مُفْسِدٌ لَهُ) أي: لذلك الفرض عند أبي حنيفة إذا كان في الوقت سعة. وعندهما: لا يفسده.

قيدنا بر الفرض»؛ لأن سنة الفجر لا تفسد لتذكره اتفاقًا.

2 مسند أحمد بن حنبل، 485/3، ولفظه: «ثلاث هن على فرائض وهن لكم تطوع الوتر والنحر وصلاة الضحى».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 205/2، 7/6.

(وَكَذَا) الحكم (لَوْ تَذَكَّرَ فَائِتَةً فِيهِ) أي: في الوتر يفسد الوتر عنده، ولا يفسد عندهما.

له: في المسألتين أنه تذكر فرضًا في فرض.

ولهما: أنه تذكر سنة في فرض، أو فرضًا في سنة.

(وَإِعَادَتُهُ لِإِعَادَةِ الْعِشَاءِ غَيْرُ لَازِمَةٍ) يعني: لو صلى العشاء بلا طهارة، وهو يظن أنه طاهر، فسبقه الحدث، فصلى الوتر بها، ثم علم أن العشاء غير صحيحة، فأعادها لا يلزمه إعادة الوتر عنده لسقوط الترتيب. وعندهما: يعيد الوتر؛ لأنه سنة تابعة للعشاء.

(وَنُوتِرُ بِثَلَاثٍ) أي: نصلي الوتر بثلاث ركعات (كَالْمَغْرِبِ لَا بِوَاحِدَةٍ) أي: قال الشافعي: في قول الوتر ركعة واحدة بلا قنوت، لقوله صلى الله عليه وسلم: «صلاة الليل مثنى، أ فإذا خِفْتَ الصبحَ، فأوتر بركعة». 2

ولنا: ما روت عائشة رضى الله عنها: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يوتر بثلاث ركعات»،  $^{8}$  وعليه أجمع المسلمون.

(فَإِذَا فَرَغَ فِي الثَّالِقَةِ مِنَ الْقِرَاءَةِ كَبَّرَ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ، وَقَنَتَ) أي: قرأ دعاء القنوت. ثم إن كان مقتديًا، قال محمد: لا يقنت؟ لأن الصحابة اختلفوا في القنوت أنه من القرآن، والمقتدي كان لا يقرأ القرآن حقيقة، فلا يقرأ ما له شبهته. 4 وإن كان إمامًا يجهر. وإن كان منفردًا، فله الخيار في الجهر والإخفات.

وقال أبو يوسف: يقرأ المقتدي القنوتَ، ويخافته الإمام والمنفرد؛ لأنه دعاء حقيقة، وهو المختار.

وفي «الأجناس»: لو شك في الوتر أنه في الأولى، أو في الثانية، أو الثالثة يقنت في الركعة التي هو فيها، ثم يقعد، ثم يصلي ركعتين بقعدتين، ويقنت فيهما؛ لأن القنوت وإن<sup>5</sup>كان بدعة في الأولى والثانية؛ لكنه واجب في الثالثة، وما تردد بين الواجب والبدعة يؤتى به احتياطًا.

وقال أبو الليث: إن لم يحسن القنوت، يقول: «اللهم اغفر لي» ثلاث مرات. ولو نسى القنوت، فتذكر في الركوع، فالصحيح: [30و] أنه لا يعود إلى القيام ولا يقنت؛ لأن فيه رفض الفرض لأداء الواجب، ولو عاد وقنت لا يفسد صلاته؛ لأن له شبهة القرآن، فاعتبر بحقيقة القرآن.

(وَنُقَدِّمُهُ) أي: القنوت (عَلَى الرُّكُوعِ)، وقال الشافعي: يقنت بعده؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قنت في آخر الوتر»،<sup>6</sup> وآخره ما بعد الركوع.

**ولنا**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قنت قبل الركوع»، <sup>7</sup> وتأويل ما رواه أن ما بعد نصف الشيء يطلق عليه آخره.

(وَلَا نَخُصُّهُ) أي: القنوت في الوتر (مِنْ نِصْفِ الْأَخِيرِ مِنْ رَمَضَانَ). وقال الشافعي: يختص به؛ لما روي أن عمر رضي الله عنه أمر أبي بن كعب بالإمامة في ليالي رمضان، وأمره بالقنوت في النصف منه.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم للحسن حين علَّمه القنوت: «اجعل هذا في وِتْرِكَ من غير فصل»،<sup>8</sup> والمراد بالقنوت فيما رواه طول القراءة.

(وَلا نُقْنُتُ فِي الْفَجْوِ) أي: لا قنوت في الفجر عندنا. وقال الشافعي: يقنت في الركعة الثانية من الفجر؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قنت في الفجر بعد الركوع». 9

قيد بـ«الفجر»؛ لأنه في غيره لا يقنت عنده إلا إذا حدث للمصلى حادثة، فيقنت ويدعو لها.

**ولنا**: ما روى ابن مسعود: «أنه صلى الله عليه وسلم قنت في الفجر شهرًا، ثم تركه». <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – مثنی.

<sup>2</sup> صحيح مسلم، صلاة المسافرين 147؛ سنن الترمذي، الصلاة 323.

<sup>3</sup> سنن النسائي، قيام الليل 37 عن أبي بن كعب؛ سنن الترمذي، الصلاة 338 عن علي. لم نجده عن عائشة إلا «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يسلم في ركعتي الوتر». انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 494/4.

<sup>4</sup> وفي هامش ح: أي: فرض الوجوب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: وصل.

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن الدارقطني،  $^{357/2}$ .

<sup>7</sup> سنن الدارقطني، 355/2-356.

<sup>8</sup> سنن أبي داود، الوتر 5؛ سنن النسائي، قيام الليل 51. وقال الزيلعي في نصب الراية (126/2): «ولم أجد هذا في الحديث»، يعني: هذا اللفظ.

<sup>9</sup> صحيح البخاري، الوتر 7؛ صحيح مسلم، المساجد 299.

(فَإِنْ اقْتَدَى) الحنفي (بِقَانِتِ فِيهِ) أي: بشافعي يقنت في الفجر.

(يَأْمُرُهُ) أي: أبو يوسف الحنفي (بِمُتَابَعَتِهِ) أي: بأن يتابع الإمام في قنوته؛ لأنه التزم المتابعة باقتدائه، فلا يتركها. وقالا: يسكت قائمًا.

وقيل: قاعدًا تحقيقًا للمخالفة صورة؛ لأن القنوت في الفجر منسوخ، فلا يتابعه فيه.

ذكر في «النهاية» على هذا الخلاف: إذا كبر الإمام خمسًا في صلاة الجنازة، فعنده: يتابعه، وعندهما: لا.

وفي «الخانية»: لو قام الإمام بعد الأخيرة إلى الخامسة ساهيًا لا يتابعه؛ بل يمكث جالسًا إن عاد يسلم معه، وإن قيد الخامسة بالسجدة يسلم، ولا ينتظره. وإن قام إلى الثالثة قبل أن يفرغ المقتدي من التشهد لا يتابعه؛ بل يتم التشهد.

وفي «الحقائق»: لو اقتدى بمن يقنت بعد الركوع، أو يسجد للسهو قبل السلام يتابعه في القنوت والسجود اتفاقًا، لمكان الاجتهاد.

### (فصل) في الإمامة

(يُسَنُّ لِلرِّجَالِ الْأَدَاءُ بِالْجَمَاعَةِ سُنَّةً مُؤكَّدَةً) أي: قوية تشبه الواجب. وأكثر المشايخ على أنه واجب. وتسميته سنة؛ لأنه ثابت بالسنة؛ لكن إن فاتته جماعة لا يجب عليه الطلب في مسجد آخر.

(وَلَا نُكَرِّرُهَا فِي مَسْجِدِ مَحَلَّةٍ بِأَذَانٍ ثَانٍ) يعني: إذا كان لمسجد إمام معلوم، وجماعة معلومة، فصلوا فيه بجماعة بأذانٍ وإقامةٍ لا يباح تكرارُ الجماعة بأذانِ وإقامةٍ عندنا خلافًا للشافعي.

قيد بـ«مسجد محلة»؛ لأنه لو كان مسجد الطريق يباح تكرارها اتفاقًا.

وقيد بـ«أذانٍ ثانٍ»؛ لأنهم لو صلوا فيه بلا أذان يباح اتفاقًا. وإنما لم يذكر الإقامة مع الأذان اكتفاءً بذكره.

له: أن الفريق الثاني مخاطبون بالجماعة كالفريق الأوَّل، فيجوز لهم ذلك كما لو صلى في المسجد غير أهله.

ولنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم خرج؛ ليصلح بين قوم، فعاد إلى المسجد، وقد صلى أهله، فعاد إلى منزله، فجمع أهله، وصلى بهم». 2 ولو جاز ذلك لما اختار النبي صلى الله عليه وسلم الصلاة في بيته على الجماعة في المسجد، بخلاف ما إذا صلى غير أهل المسجد؛ لأن حقهم لا يبطل بفعل غيرهم.

(فَيَوْمُ الْأَعْلَمُ) أي: أعلم الجماعة بأحكام الصلاة صحة وفسادًا إذا كان يحسن من القراءة مقدار ما يجوز به الصلاة؛ لأن الناس لا الحاجة إلى العلم أشد، حتى إذا عرض له عارض أمكنه إصلاح صلاته، إلا أن يكون ممن يطعن في دينه فلا يقدم؛ لأن الناس لا يغبون باقتدائه.

(فَالْأَقْرَأُ) أي: إن تساووا في العلم يؤمهم أكثرهم قرآنًا، وتحسينًا لقراءته؛ لأن القراءة ركن في الصلاة، والحاجة إليها أمس.

(فَالْأَوْرَعُ) أي: إن تساووا فيه يؤم أشدهم اجتنابًا عن الشبهات، لقوله صلى الله عليه وسلم: «من صلى خلف عالم تقي، فكأنما صلى خلف نبي». 3

(فَالْأَسَنُّ) أي: إن تساووا فيه يؤم أكبرهم سِنَّا؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لابني أبي مليكة: «ليؤمكما أكبركما سنًّا».4

(فَالْأَحْسَنُ خُلُقًا) أي: إن تساووا فيه يؤم أحسنهم أُلْفَةً بالناس، فإن تساووا فيه، فأحسنهم وجهًا، أي: أكثرهم صلاة بالليل؛ لما روي عن النبي صلى الله عليه وسلم: «من كثرت صلاته بالليل، حسن وجهه بالنهار»، <sup>5</sup> وإن استووا فيه، فأشرفهم نسبًا، وإن تساووا فيه فأنظفهم ثوبًا؛ لأن في هذه الصفات تكثيرَ الجماعة، وإن استووا يقرع أو الخيار إلى القوم، كذا في «المعراج».

<sup>1</sup> صحيح مسلم، المساجد 304؛ سنن النسائي، التطبيق 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 35/5.

ألفوائد المجموعة للشوكاني، 32؛ تذكرة الموضوعات للفتني، 40، وقال فيه: وقع في هداية الحنفية، فلم أقف عليه بهذا اللفظ.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الجهاد 42؛ صحيح مسلم، المساجد 293. وقال الزيلعي في نصب الراية (290/1): وقول المصنف فيه: لابني أبي ملكيكة غلط، وصوابه مالك بن الحويرث.

<sup>5</sup> سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 174؛ شعب الإيمان للبيهقي، 130/3.

(وَكُوهَ تَقْدِيمُ الْأَعْمَى، وَالْعَبْدِ، وَوَلَدِ الرِّنَا، وَالْمُبْتَدِعِ، وَالْفَاسِقِ)؛ لأن في تقديم هؤلاء تقليل الجماعة؛ لأن الطباع تُحِبُ اتباع الأكمل دون الناقص. وكذا الاقتداء بالشافعي مكروه؛ لكنه إذا علم أن الشافعي لم يتوضأ من فصده ونحوه، أو لم يغسل ثوبه من المني، ولم يفركه، أو توضأ من ماء القلتين النجس، وأشباهها مما يفسد الصلاة عند المقتدي لا يجوز اقتداؤه. وإن شاهد أنه مس امرأة، ولم يتوضأ، فاقتدى به. قيل: يجوز، والأقيس أنه لا يجوز لما في زعم الإمام: أن صلاته غير جائزةٍ، كذا [30ظ] في «الغاية».

(وَأَجَازُوا تَقْدِيمَهُ) أي: تقديم الفاسق مع الكراهة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «صلوا خلف كل بر وفاجر». أ وقال مالك: لا يجوز؛ لأن الإمامة كرامة، والفاسق ليس بأهل لها.

وفي «المحيط»: إذا كان الإمام فاسقًا، وعجز الجماعة عن منعه، فلهم أن يتحوَّلوا إلى مسجد آخر، ولا يأثمون بذلك.

(وَلَا تَوُّهُ الْمَرْأَةُ إِلَّا النِّسَاءَ) مع الكراهة، ولم يجز إمامتها للرجال؛ لأن تقدمها عليهم ممنوع.

(وَتَقِفُ وَسُطَهُنَّ)؛ لأن عائشة رضي الله عنها فعلت كذا حين كانت جماعتهن مستحبة، ثم نسخ الاستحباب.

(وَنَمْنَعُ الصَّبِيَّ مِنْ إِمَامَةِ الرِّجَالِ مُطْلَقًا) أي: فرضًا كانت أو نفلًا، خلافًا للشافعي.

له: أن المقتدي منفرد في صلاته وإن $^2$ كان تابعًا لإمامة في الأداء، فيجوز.

**ولنا**: أن المقتدي بنى صلاته على صلاة الإمام، وصلاة البالغ فرض، وصلاة الصبي نفل، فاقتداء البالغ إياه يكون بناء القوي على الضعيف، فلا يجوز.

(فِي الْأَصَحّ) هذا احتراز عما قاله بعض مشايخنا من أن إمامة الصبي البالغين يجوز في التراويح.

قيد بـ«الرجال»؛ لأن إمامة الصبي الصبيان جائزة اتفاقًا.

(ْ**وَيَصُفُّ الرِّجَالُ**) لقوله صلى الله عليه وسلم: «ليليني منكم أولوا الأحلام»<sup>3</sup> أي: البالغون.

(ثُمَّ الصِّبْيَانُ، ثُمَّ الْحَنَاثَى) بفتح الخاء: جمع خنثى كالحَبَالى جمع الحبلى. قدم الصبيان لأصالتهم في الذكورة. (ثُمَّ النّسَاءُ).

(وَلَوْ حَاذَتُهُ امْرَأَةٌ) عاقلة قريبة كانت له، أو أجنبية، أو محرَّمة، أو حليلة (مُشْتَهَاةٌ) في الحال أو الماضي، فيدخل فيها العجوز؛ لأنها كانت مشتهاة يخرج عنها الصبية (فِي صَلَاةٍ مُشْتَرَكَةٍ) بينهما أداء حقيقة، كما إذا اقتدت امرأة برجل، أو اقتدى كلاهما بآخر، أو حكمًا كما إذا كانا لاحقين (مُطْلَقَةِ) أي: ذات ركوع وسجود، (لا حَائِلَ بَيْنَهُمَا).

وفي «المحيط»: أدنى حده في الطول: أن يكون مقدار ذراع، وأقل منه لا يكون حائلًا.

(نُفْسِدُ صَلَاتَهُ دُونَهَا) أي: دون صلاة المرأة. وقال الشافعي: لا تفسد صلاته.

أطلق المحاذات؛ ليتناول كل الأعضاء أو بعضها، حتى لو كانت على الدكان، والرجل بحذائها على الأرض، فإن حاذت عضو منه عضوها تفسد، كذا في «الخلاصة».

وقيد بـ«المرأة»؛ لأن محاذاة الأمرد المشتهى لا تفسد في الأصح.

وقيدنا المرأة بـ«العاقلة»؛ لأن محاذاة المجنونة لا تفسد؛ لأن صلاتها ليست بصلاة، كذا في «النهاية».

وقيد بـ«المشتهاة»؛ لأن غيرها لا تفسد اتفاقًا.

وقيد الصلاة بـ«الاشتراك» الدال على صحة اقتدائها بأن نواها الإمام؛ لأنه لو انتفى بأن لم ينوها الإمام لا تفسد محاذاتها.

وقيدنا الاشتراك بـ«الأداء حقيقة أو حكمًا»؛ لأن الاشتراك لو ثبت في التحريمة دون الأداء، كما إذا كانا مسبوقين، وقاما

لقضاء ما فاتهما لا تفسد محاذاتهما اتفاقًا؛ لأنهما ليسا مشتركين أداء؛ بل هما في حكم المنفردين.

وقيد بـ«المطلقة»؛ لأن محاذاتها في صلاة الجنازة لا تفسد اتفاقًا.

وقيد بقوله: «لا حائل»؛ لأنه لو كان بينهما حائل لا تفسد اتفاقًا.

له: قياس صلاته بصلاتها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن الدارقطني، 404/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>3</sup> سنن أبي داود، الصلاة 95، سنن الترمذي، الصلاة 168.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «أخروهن من حيث أخرهن الله»، أ والأمر للوجوب، وحيث للمكان، ولا مكان يجب تأخرها إلا في الصلاة، فيكون الرجل مأمورًا بتأخيرها، فإذا حاذته يكون الرجل تاركًا لفرض المقام؛ لأنه كان يمكنه التقدم عليها بخطوة أو خطوتين، فتفسد صلاته، فلو لم يمكنه التقدم عليها، فأشار أيها بالتأخر، فلم تتأخر هي فسدت صلاتها لا صلاته؛ لأنها تركت فرض المقام، كذا في «الذخيرة».

وإنما قيد المحاذاة بالقيود المذكورة؛ لما روي عن أنس رضي الله عنه أن جدته مليكة صنعت طعامًا، فدعت النبي صلى الله عليه وسلم، فلما فرغ عنه، قال: «قوموا لأصلي بكم، فأقامني ويتيمًا لنا خلفه وجدتي من ورائنا، فصلى بنا»، 3 وتأخيرها النبي صلى الله عليه وسلم مع أن الانفراد خلف الصف مكروه، يدل على أن محاذاتها مفسدة، فلما ورد النص على خلاف القياس روعي جميع ما ورد

فإن قلت: كيف أثبتم بخبر الواحد فرضية التقدم؟

قلتُ: هذا من فروض الجماعة، وهي ثبتت بالنية، ففروضها تثبت بها أيضًا، كذا في «الأسرار». وهذا خبر مشهور جاز به الزيادة على الكتاب.

وفي «المحيط»: لو حاذته مقدارَ ركن أفسدت عند أبي يوسف، ولا تفسد عند محمد إلا بأدائه. 4

(وَيُقِيمُ الإِمَامُ) المأموم (الْوَاحِدَ عَنْ يَمِينِهِ) أي: في جانبه الأيمن، (وَيَتَقَدَّمُ الاثْنَيْنِ)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا، (وَلاَ يُطُوّلُ) الإمام الصلاة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أمَّ قومًا، فليصل بهم صلاة أضعفهم». 5

(وَيَجْهَرُ فِي الْعِيدَيْنِ وَالْجُمُعَةِ)؛ لورود النقل المستفيض هكذا، والجهر عند الهندواني أن يسمع غيره، والمخافتة أن يسمع فسه.

وعند الكرخي: الجهر أن يسمع نفسه. وفي المخافتة تصحيح الحروف كافٍ.

قال صاحب «المحيط»: الأصح قول الهندواني.

(وَيَتَحَيَّوُ الْمُنْفَرِدُ) بين الجهر والمخافتة (فِي الصَّبْحِ، وَأُولَي الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ)؛ لأنه باعتبار أنه غير مقتدٍ كان كالإمام، فيجهر، وباعتبار أنه لم يقتد به أحد لم يكن إمامًا فيخافِث؛ لكن الجهر أفضل؛ لكونه من شعائر الجماعة.<sup>6</sup>

(وَيَجْهَرُ الإِمَامُ فِيهَا) أي: في الصلاة المذكورة (وُجُوبًا)؛ لأنه مما داوم عليه النبي صلى الله عليه وسلم والأئمة بعده. [31] وأما في النفل فيخافِتُ في النهار، وفي الليل يتخير. وأما في القضاء إن كان بجماعةٍ يجهر، وإن كان منفردًا يخافِتُ حتمًا.<sup>7</sup>

وفي «القنية»: إن كان يصلي العشاءَ وحده، فقرأ الفاتحة أو بعضها، فاقتدى به رجلان يجهر فيما بقي.

(وَلَوْ أَصَابَهُ حَصَرٌ) وهو بفتحتين بمعنى الضيق، أي: عجز عن القراءة، (فَلَهُ الاسْتِخْلَافُ) أي: جاز له أن يستخلف غيره عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز.

قال صدر الإسلام: الخلاف فيما إذا كان حافظًا، وعجز لأجل خجل. أما إذا نسي القراءة أصلًا لا يجوز اتفاقًا؛ لأنه يصير أميًا، واستخلاف الأمي لا يجوز.

وقال الرازي: هذا إذا لم يمكنه القراءة وإن أمكنه، واستخلف فسدت صلاته. وهذا فيما إذا لم يقرأ مقدار الجواز، فإن كان قرأ لا يستخلف اتفاقًا.

لهما: أن الاستخلاف شرع في الحدث السابق بخلاف القياس، وهذا ليس في معناه؛ لأنه يندر وقوعه، كما لم يشرع الاستخلاف فيما إذا نام، فاحتلم في الصلاة لندرة ذلك.

3 صحيح البخاري، الصلاة في الثياب 19؛ صحيح مسلم، المساجد 266 بمعناه.

<sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا، وهو من قول ابن مسعود: مصنف عبد الرزاق، 149/3؛ صحيح ابن خزيمة، 99/3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فأشار.

<sup>4</sup> ح - وفي «المحيط»: لو حاذته مقدارَ ركن أفسدت عند أبي يوسف، ولا تفسد عند محمد إلا بأدائه.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، علم 28؛ صحيح مسلم، الصلاة 183 بمعناه. وهذا توصية النبي صلى الله عليه وسلم إلى عثمان بن أبي العاص بلفظ «أم قومك وصل بهم صلاة أضعفه».

 $<sup>^{6}</sup>$  وفي هامش ح: أي: من علامة الجماعة.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وفي هامش ح: أي: وجوبًا.

وله: أن الاستخلاف في الحدث السابق شرع لإصلاح الصلاة بواسطة العجز، وقد تحقق العجز في القراءة، فيجوز فيها الاستخلاف قياسًا عليه، وإصابة الحَصَر غير نادرة.

(وَلِلْعَجُوزُ حُصُورُ الْجَمَاعَةِ) عند أبي حنيفة (إلَّا الظَّهْرَيْنِ) أي: الظهر والعصر، (وَالْجُمُعَةَ). إنما استثناها؛ لأن الفُسَّاق منتشرون في أوقاتها، وفرط الشبق والسفه قد يحملهم على رغبة العجائز. وأما في الفجر والعشاء، فهم نائمون، وفي المغرب بالطعام مشغولون، وفي العيدين فالمصلى متسع، فيمكنهن الاعتزال عن الرجال.

(وَأَطْلَقَاهَا) يعني: قالا: تخرج العجائز في الصلوات كلها لانعدام الفتنة لقلة الرغبة فيهن.

قد بد العجوز»؛ لأن الشابة ليس لها الحضور اتفاقًا.

قال الإمام المحبوبي: هذا الخلاف كان في زمانهم. وأما في زماننا، فيمنعن عن حضور الجماعات، وكان هذا نظير إغلاق المسجد، حيث جاز في زماننا، ولم يكن جائزًا في الأوّل، وعليه الفتوى.

(وَشَرَطْنَا نِيَّةَ إِمَامَتِهِنَّ لِصِحَّةِ اقْتِدَائِهِنَّ) يعني: قلنا: لا يصح اقتداء المرأة إذا لم ينوها الإمام. وقال زفر: يصح كما كان يصح اقتداء الرجل وإن<sup>1</sup> لم ينوه الإمام.

ولنا: أن اقتداءها إن صح بلا نية يلزم فساد صلاته إذا حاذته، فيكون إلزامًا عليه بلا التزام منه، بخلاف الرجل؛ لأنه لا يلزم الإمام باقتدائه شيء.

وفي «الخلاصة»: الصحيح أن اقتداءها بلا نية الإمام في الجمعة والعيدين جائز؛ لأنها لا يتمكن من الوقوف بجنب الإمام للازدحام، ولا تقدر أن تؤديها وحدها.

(وَلَمْ يُوَخِّرُوا الشُّرُوعَ إِلَى الْفَرَاغِ مِنَ الإِقَامَةِ، وَاسْتِوَاءِ الصَّفِّ). وقال مالك: السنة أن يشرع الإمام بعد فراغ المؤذن من الإقامة واستواء الصف؛ لأن عثمان رضى الله عنه كان يفعل كذا.

(وَلَا عَيَّنَا الثَّانِيَةَ مِنْ لَفُظَتَي الإِقَامَةِ لَهُ) أي: للشروع. وقال زفر: إذا قال المؤذن: «قد قامت الصلاة»، قام الإمام، وإذا قال: مرة ثانية يشرع الإمام؛ لئلا يكذب المؤذن في إخباره.

(فَيَأْمُورُ بِهِ) أي: أبو يوسف بالشروع استحبابًا (عَقِيبَ الْفَرَاغِ) من الإقامة؛ ليدرك المؤذن التحريمة مع الإمام، (وَهُمَا) أي: صاحباه يأمران بالشروع (مَعَ أَوَلِهِمَا) أي: أوّل لفظتي الإقامة؛ ليكون مسارعة للعبادة، وتصديقًا للمؤذن في إخباره عن قيام الصلاة.

قيل: قول أبي يوسف أعدل؛ لأن معنى «قد قامت الصلاة»: قَرُبَ قيام الصلاة؛ ليبادروا إلى الجماعة، فلا يلزم من تأخير الشروع تكذيب المؤذن؛ إذ هو صادق في قرب قيامها.

(وَلَوْ تَحَوَّمَ مُقَارِنًا لِلْإِمَامِ، فَهُو جَائِزٌ) يعني: إذا كبر المأموم مقارنًا لتكبير الإمام، جاز اقتداؤه عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز. وأما تقديمه، فغير جائز اتفاقًا.

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا كبر الإمام فكبروا»، 2 ذكر بالفاء وهو للتعقيب.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «إنما مجعِلَ الإمام إمامًا ليؤتم به، فلا تختلفوا عليه»، قو وتمام ترك المخالفة إنما يكون بالقِرَان إلا أن وجوبه سقط للحرج، فبقي الجواز. والفاء فيما روياه محمول على القِرَان، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَالْمِرْا﴾ [الأعراف، 204/7]، وقد أريد به القِرَانُ بالإجماع.

(وَقِيلَ: هُوَ الْأَفْضَلُ) يعني: الأفضل عنده أن يكبر معه. وعندهما: أن يكبر بعده؛ لأن في قصد القِرَانِ احتمال أن يقع تكبير المؤتم متقدمًا، فيكون اقتداؤه فاسدًا، وفي التأخير ليس كذلك، فيكون التأخير أفضل.

وله: أن الاقتداء عقد على الموافقة، وفي التأخير مخالفة، فيكون القِرَانُ أفضل.

قيد بـ«التحريمة»؛ لأن المقارنة في سائر الأفعال أفضل اتفاقًا.

وعن أبى حنيفة: أن التأخير أفضل في السلام؛ لأنه يخرج به عن العبادة.

قال شيخ الإسلام: قوله أَدَقُّ وأَجْوَدُ، وقولهما أَرْفَقُ وأَحْوَطُ.

وي مانس ع. وعس. 2 سنن النسائي، التطبيق 23؛ مسند أحمد بن حنبل، 438/2، 475.

3 صحيح البخاري، الجماعة 45؛ صحيح مسلم، الصلاة 86.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

فائدة الخلاف تظهر في وقت إدراك فضيلة تكبيرة الافتتاح، فعنده:  $^1$  لا يدركها ما لم يكبر مع الإمام. وعندهما: يدركها إذا كبر [51] وقت الثناء من «الحقائق».

(وَنَهْنَعُهُ) أي: المؤتم (عَنِ الْقِرَاءَةِ) خلف الإمام. وقال الشافعي: يقرأ الفاتحة، ويضم إليها سورة في التي يخافِتُ فيها، وفي الجهرية يقتصر على الفاتحة؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم أمر المؤتمين بقراءة الفاتحة».<sup>2</sup>

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من كان له إمام، فقراءة الإمام له قراءة»، 3 وما رواه محمول على ابتداء الإسلام. وروي عن محمد: أنه يقرأ الفاتحة فقط احتياطًا، وإليه مال بعض المشايخ؛ لكن الأصح أنه مكروه؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من قرأ خلف الإمام، فقد أخطأ الفطرة»، 4 أي: السنة.

(وَنَجْعَلُهُ) أي: المؤتم (تَبَعًا) أي: المؤتم للإمام (مُطْلَقًا) أي: في الصحة والفساد والصورة، حتى إذا ظهر أن الإمام كان محدِثًا أعاد المؤتم صلاته. وقال الشافعي: المؤتم تابع للإمام في الصورة، فلا يعيد لقوله صلى الله عليه وسلم: «إنما جعل الإمام إمامًا ليؤتم به»، 6 أي: ليوافقه المأموم في أفعاله، والحصر يدل على أنه تابع في الصورة لا في الصحة والفساد، فتكون صلاة المأموم مستقلة في نفسها، وفسادها إنما يكون بفوات شرطها أو ركنها.

**ولنا**: ما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «أيما رجل صلى بقوم، ثم تذكر أنه محدِث أعاد وأعادوا»، <sup>7</sup> فهذا يدل على أن الإمام ضامن بصلاته صلاة المأموم.

(وَأَفْسَدْنَاهَا) أي: الإمامة (مِنْ مَعْدُورٍ) كمن به سلس البول، والعاري، والأمي، والمومئ (لِخِلَافِهِ) كالصحيح، والمكتسي، والقارئ، والقادر للركوع والسجود، (وَالْبِنَاءَ لِفَوْتِهِ) يعني: إذا كان المعذور مصليًا، فزال العذر عنه في أثناء صلاته لا يجوز بناء باقيها على ما مضى عندنا.

وقال زفر: يجوز إمامة المعذور لخلافه، وبناؤه أيضًا؛ لأن صلاة المعذور صحيحة في حق نفسه؛ لأنه آتٍ بما هو مأمور به، فيصح اقتداء غير المعذور به، كما يصح إمامة المتيمم للمتوضئ، والماسح للغاسل، فيجوز بناؤه في صلاته؛ لأنه بناء الصحيح على الصحيح.

ولنا: أن صلاة الإمام متضمنة لصلاة المقتدي، وصلاة المعذور ضعيفة لفوت شرطها أو ركنها، فلا يتضمن الصلاة القوية، فلا يجوز بناؤه بعد زوال عذره؛ لأنه بناء القوي على الضعيف، بخلاف المتيمم لقيام الخلف مقام الأصل والماسح؛ لأن خفه مانع من سراية الحدث إلى قدميه.

(وَلَوْ أَمَّ أُمِيٍّ مِثْلَهُ) أي: أميًّا آخر (وَقَارِئًا: فَصَلَاتُهُمْ فَاسِدَةٌ) عند أبي حنيفة، سواء علم أن خلفه قارئًا أو لم يعلم في ظاهر الرواية.

(وَحَصَّاهُ بِالْقَارِئِ) يعني: قالا: صلاة القارئ فاسدة فقط؛ لأن المأموم الأمي معذور مثل الإمام، فيصح صلاتهما، كما إذا أم العاري عاريًا وكاسيًا، والجريح جريحًا وصحيحًا.

وله: أن الإمام والمأموم الأميين كانا قادرين على تقديم القارئ؛ لتكون قراءته قراءة لهما، فلما لم يقدماه لزم منه ترك القراءة مع القدرة عليها، فيفسد. وأما كسوة الإمام وصحته لا يكون كسوة للمأموم، ولا صحة له حتى يلزم من تركهما الفساد، ولهذا جاز ما قاسا عليه من المسائل وضع فيما إذا اقتدى القارئ به؛ لأنه لو صلى الأمي وحده، وهناك قارئ يريد الصلاة، فالأصح أن صلاة الأمي صحيحة؛ لأن الرغبة في الجماعة لم يظهر من القارئ، ولا ولاية للأمي عليه، حتى يأمره بالصلاة، فيقتدي به، فلا يكون تاركًا لتقديم القارئ مع القدرة عليه.

(وَيَوْهُم مَاسِحٌ غَاسِلًا)؛ لما مر أن الخف منع عن سراية الحدث، وما حل بالخف يزيله المسح، فاستويا في الطهارة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: أبي حنيفة.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الصلاة  $^{131}$   $^{132}$ ؛ معرفة السنن والآثار للبيهقي،  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  موطأ مالك برواية الشيباني،  $^{6}$ 1 مسند أحمد بن حنبل،  $^{3}$ 

<sup>4</sup> لم نجده مرفوعًا، روي عن على قوله: مصنف عبد الرزاق، 137/2؛ مصنف ابن أبي شيبة، 278/3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح – أي: المؤت**،** 

<sup>.86</sup> صحيح البخاري، الجماعة 45؛ صحيح مسلم، الصلاة  $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 471/3؛ سنن الدارقطني، 187/2 بلفظ: «أن رسول الله صلى بقوم...» وفي إسناده راو اتهم بالكذب.

(وَمُفْتَرضٌ مُتَنَفِّلًا)؛ لأن صلاة الإمام قوية، فصح أن يتضمن صلاة المقتدي.

قيد بد المفترض والمتنفل»؛ لأن أمامة الناذر الناذر غير جائزة؛ لأن المنذور إنما يجب بالتزامه، فلا يظهر الوجوب في حق غيره لعدم ولايته عليه، فيكون بمنزلة إمامة المتنفل للمفترض، إلا إذا نذر أحدهما عين ما نذر به الآخر بأن يقول مثلًا: نذرت أن أصلي الركعتين اللتين نذرهما فلان، فيجوز اقتداؤه للاتحاد، وأن إمامة الحالف الحالف جائزة؛ لأن وجوبها عارض؛ لتحقق البر، فصار كاقتداء المتطوع بالمتطوع، وأن إمامة الحالف الناذر غير جائزة لقوة النذر، وأن إمامة الناذر الحالف جائزة، كذا في «الخانية».

ولنا: ما مرَّ من أن النفل ضعيف، فلا يتضمن القوي.

فإن قلتَ: إذا اقتدى المتنفل بالمفترض في الشفع الأخير، فهو جائز مع أنه اقتداء للمفترض بالمتنفل في حق القراءة؟

قلتُ: صلاة المقتدي أخذت حكم صلاة الإمام بالاقتداء، ولهذا لو أفسد ما شرع فيه يلزمه الشفع الأوَّل، فصارت القراءة نفلًا في حقه، كما كانت في حق الإمام.

وفي «الخانية»: إذا اقتدى من تقلد أبا حنيفة بمن تقلد صاحبيه في الوتر يعجوز. ولا يقال: إنه اقتدى للمفترض بالمتنفل؛ لأن الصلاة متحدة، [32و] ولا يختلف باختلاف الاعتقاد.

(وَأَفْسَدَهَا) أي: محمد الإمامة (مِنْ مُتَيَمِّمٍ لِمُتَوَضِّعٍ). وقالا: يصح. وهذا الخلاف مبني على أن التراب خلف عن الماء عندهما، فيعمل عمله، فيكون طهارة المتيمم طهارة مطلقة، ولهذا لا يتقدر بقدر الحاجة. وعند محمد: الطهارة بالتراب بدل عن الطهارة بالماء، فيكون طهارة المتيمم ضعيفة، والمتوضئ قوية.

فإن قلت: إذا انقطع دم المعتدة في الحيضة الثالثة لأقل من العشرة، فتيممت ينقطع الرجعة عند محمد، ولا ينقطع عندهما، حتى تصلى، فإذا كانت طهارة المتيمم ضعيفة عنده، وقوية عندهما ينبغي أن لا ينقطع الرجعة عنده، وينقطع عندهما بلا صلاتها؟

قلنا: حكم محمد بانقطاع الرجعة؛ صونًا للزوج عن الزنا، وعمله في موضع بالاحتياط، ولا يناقض أصله السابق. وأما صاحباه فقد جعلا التيمم طهارة مطلقة فؤر الصلاة، لورود النص على تطهيره، فلم يجعلاه في الرجعة طهارة مطلقة فظرًا إلى حقيقته؛ لأنه تلويث في نفس الأمر، فشرطا أن يتأيد التيمم بانضمام الصلاة إليه التي شرع التيمم لأجلها.

(وَمِنْ قَاعِدٍ لِقَائِمٍ) يعني: لم يجوز محمد إمامة قاعد لقائم؛ لأن القائم أكمل حالًا منه، فصار اقتداؤه به كاقتداء القاعد بالمومئ. وجوَّزها صاحباه؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى آخر صلاته قاعدًا، والناس خلفه قيام». 1

وفي «الحقائق»: الخلاف في قاعد يركع ويسجد؛ لأنه لو كان يومئ، والقوم يركعون ويسجدون لا يجوز اتفاقًا.

وفي «الخانية»: الصحيح أن اقتداء القائم بالقاعد في التراويح جائز عند الكل.

(وَنُفْسِدُهَا مِنْ مُومِي لِحَلَافِهِ، وَمِنْ مُفْتَرِضٍ لِمُعَايِرٍ فَرْضِهِ) يعني: نقول: لا يجوز إمامة المومئ لغير المومئ، ولا إمامة مفترض لمفترض آخر مثل أن يصلي أحدهما الظهر، والآخر العصر، أو أحدهما ظهر الأمس، والآخر ظهر اليوم. وقال الشافعي: يجوز لما مرَّ من أن الاقتداء عنده هو موافقة المأموم الإمام، والقوة والضعف وتغاير الوصف لا يكون مانعًا.

ولنا: ما مرَّ من أن صلاة الإمام متضمنة لصلاة المقتدي، وصلاة المومئ ضعيفة، فلا تتضمن القوية، وأن الاقتداء هو أن يبني تحريمته على تحريمة الإمام، وتجعل صلاته متحدة بصلاة الإمام، وتغاير الوصفين مانع عن ذلك.

(وَلَوْ رَكَعَ قَبْلَ إِمَامِهِ، فَلَحِقَهُ) أي: لحق الإمام المأموم (قَبْلَ قِيَامِهِ) عن الركوع، فاشتركا فيه (أَجَزْنَاهُ) أي: الركوع. وقال زفر: لا يجوز.

قيد بـ«لحوقه»؛ لأنه لو لم يلحقه لم يجز ركوعه اتفاقًا.

له: أن ركوعه وجد قبل ركوع الإمام ففسد، والبناء عليه فاسد، فلا بد له أن يقوم ويركع؛ ليقع ركوعه بعد ركوع الإمام.

ولغا: أن الشرط هو المشاركة في جزء من الركن. ألا يرى أن المأموم لو ركع معه، ورفع قبله يجوز لوجود المشاركة في جزء منه، والمقتدي يجعل مبتدئًا في الجزء الذي يشاركه الإمام فيه؛ لأن للبقاء حكم الابتداء، ولا يجعل بانيًا على ما قبله.

\_

<sup>1</sup> صحيح البخاري، المرضى 12 تعليقًا؛ معرفة السنن والآثار للبيهقي، 134/4.

(وَلَوْ اقْتَدَى وَالْإِمَامُ رَاكِعٌ)، ووقف المقتدي قائمًا، (فَرَفَعَ) الإمام رأسه، (فَرَكَعَ الْمُقْتَدِي عَكَسْنَاهُ) أي: الحكم المذكور. يعني: قلنا: لا يجوز ذلك الركوع، ولا يصير مدركًا لتلك الركعة، سواء تمكن من الركوع أو لا. وقال زفر: يجوز، كذا في «النهاية».

وذكر في «المصفي»: هذا إذا أمكنه الركوع، وإذا لم يمكنه لا يجوز اتفاقًا.

قيد بقوله: «والإمام راكع»؛ لأنه لو اقتدى به حال قيامه من الركوع لم يصر مدركًا لتلك الركعة اتفاقًا.

له: أن للركوع حكم القيام، وهو اقتدى به في حال الركوع، فيصير مدركًا لتلك الركعة، وإن تأخر ركوعه عن ركوع الإمام، كما لو اقتدى به حال قيام الإمام، ولم يركع معه، حتى رفع رأسه، ثم ركع بعده يكون مدركًا لتلك الركعة.

ولنا: أن إدراك الركعة إنما يكون بالموافقة في حقيقة القيام، أو فيما هو في حكمه، وهو الركوع ولم يوجد كل منهما، فلا يصير مدركًا لتلك الركعة، بخلاف ما ذكر؛ لأنه أدركه في القيام حقيقة.

(وَلَوْ سُبِقَ بِرَكْعَةٍ) يعني: لو أدرك الإمام، وقد سبقه بركعة فاقتدى به، (وَنَامَ فِي ثِنْتَيْنِ)، ثم استيقظ، فأدرك الركعة الرابعة (يُصَلِّي فِيمَا أَدْرِكَ) من الزمان (مَا نَامَ فِيه). يعني: يجب عليه أن يقضي أوَّلًا ما فات مع الإمام؛ لأن اللاحق كأنه خلف الإمام، فيبدأ بما هو لاحق به، فيأتي بركعة بغير قراءة أيضًا ويقعد؛ لأنها ثانيتُهُ، ثم يتابع الإمام فيما أدرك، ويقعد متابعة لإمامه.

(ثُمَّ يَقْضِي مَا فَاتَهُ) يعني: ما سبقه الإمام ويقعد؛ لأنه آخر صلاته اتفاقًا؛ لأن الترتيب مراعى فيه.

(وَلَوْ تَابَعَ فِيمَا بَقِيَ) يعني: لو نقض هذا الترتيب، فتابع الإمام فيما أدرك، (ثُمَّ قَضَى الْفَائِتَ)، وهو ما سبقه الإمام به، (ثُمَّ مَا نَامَ فِيهِ)، وقعد على رأس كل ركعة على ما بينا (أَجَرُنَاهُ). وقال زفر: لا يجوز. وههنا صور [32ظ] أخرى:

زفر خالفنا فيها:

- 1. أن يبتدئ بما فات، ثم بما أدرك، ثم بما سبق.
- 2. أن يبتدئ بما فات، ثم بما سبق، ثم بما أدرك.
- 3. أن يبتدئ بما سبق، ثم بما أدرك، ثم بما فات.
- 4. أن يبتدئ بما سبق، ثم بما فات، ثم بما أدرك.
- له: أن ترتيب أفعال الصلاة واجب كالترتيب في الركعة بين الركوع والسجود، ولا ترتيب في الصور المذكورة.

ولنا: أن المأمور به إكمال الصلاة بأركانها دون ترتيبها. ألا يرى أن المسبوق يؤدي ما أدركه، ويؤخر ما فاته بالاتفاق، وفيه ترك الترتيب؛ لأن الذي فاته هو الأوَّل، فيستدل به على أن الترتيب لا يعتبر في حق اللاحق.

#### (فصل) في الصلاة في الكعبة

(نُجِيزُهَا) أي: الصلاة مع الكراهة (عَلَى ظَهْرِ الْكَعْبَةِ) أي: سطحها؛ لأن فيها ترك التعظيم. وقد روي: «أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة فوق ظهر بيت الله» أن مِنْ غَيْرِ سُتْرَةٍ بَيْنَ يَدَيْهِ). وقال الشافعي: لا يجوز؛ لأن من صلى في عرصة الكعبة لا بد له من شيء يتوجه إليه من البناء أو السترة، والواقف على السطح كالواقف على العرصة، ومن صلى خارج الكعبة، فتوجهه إليها كافٍ.

ولنا: أن هواء الكعبة إلى السماء قبلة. ألا ترى أنه لو صلى على جبل إليها جاز.

(وَلَمْ يَحُصُّوا النَّفْلَ فِي بَاطِنِهَا) يعني: الصلاة مطلقًا في الكعبة جائزة عندنا. وقال مالك: لا يجوز الفرض فيها؛ لأن المصلي فيها مستقبل بجهة منها، فلا يكون مستقبلًا مطلقًا. وأما النفل فمبني على السعة، وقد روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى فيها نفلًا». 2

**ولنا**: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى فيها الفرض يوم الفتح والاستدبار»،<sup>3</sup> وإنما يفسد إذا كان من كل وجه.

.92 لم نجده كذالك، وقد روي أنه صلى فيها ركعتين فقط: سنن أبي داود، المناسك  $^2$ 

3 لم نجده كذالك، وقد روي أنه صلى فيها ركعتين فقط: سنن أبى داود، المناسك 92.

<sup>1</sup> سنن الترمذي، الصلاة 258.

(وَتَجُوزُ الْجَمَاعَةُ فِيهَا) أي: في الكعبة (يَجْعَلُ الْمَأْمُومُ وَجْهَهُ إِلَى وَجْهِ الإِمَام)؛ لكنه مكروه لوجود التشبه بعابد الصور؛ بل ينبغي أن يجعل بينه وبين الإمام سترة احترازًا عنه، (وَظَهْرَهُ إِلَى ظَهْرِهِ لَا وَجْهِهِ) يعني: إذا جعل المأموم ظهره إلى وجه الإمام لا يجوز لكونه متقدمًا على إمامه.

(وَيَسْتَدِيرُونَ حَوْلَهَا، وَتَجُوزُ صَلَاةُ الْأَقْرَبِ) من الكعبة (إِذَا لَمْ يَكُنْ فِي جَانِيهِ)؛ لأن الأقرب في جانب الإمام يكون متقدمًا عليه.

## (فصل) فيما يفسد الصلاة وما يكره فيها

(الْقِرَاءَةُ فِيهَا مَنْ مُصْحَفِ مُفْسِدَةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنها تلقن منه، فصار كمن تلقن في صلاته من رجل. وقالا: لا تفسد؛ لأن النظر إلى النقوش في الصلاة غير مفسد، فالنظر إلى المصحف أولى؛ لأنه عبادة، إلا أنه يكره؛ لأن فيه تشبهًا بصنيع أهل الكتاب. قيد ب«القراءة»؛ لأن الفهم منه بلا تحريك لسان غير مفسد اتفاقًا.

(وَلُوْكُ (وَلُوْكُ (وَلُوْكُ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ (وَلَوْكَ الله وَالْمَخَطَّى الله يَعْلَمُهُ الله يَعْلَمُهُ وَقَالَ الشَّافِعِي: مَا يَتَكَلَّمُ بِهُ النَّاسِي في صلاته والمَخْطَّى لا يبطلها؛ لكنه يسجد للسهو، كذا في «الخلاصة» في مذهبه.

قيد بـ«الواحدة» مشيرًا بها إلى قِلَّتِهَا؛ لأنها إذا كثرت يفسد اتفاقًا، وكثرتها تعرف بالعرف.

وقيد بقوله: «سهوًا»؛ لأنه لو كان عامدًا يفسد صلاته اتفاقًا.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «رفع عن أمتى: الخطأ والنسيان»؛ ألكن الكلام إذا كثر يصير مفسدًا كالعمل.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس»، 4 وما رواه محمول على رفع الإثم، وقياس الكلام بالعمل غير صحيح؛ لأن في الحي حركات طبيعية ليست من الصلاة، ولا يمكن الاحتراز عنها، فعفيت ما لم يكثر، والكلام ليس كذلك؛ لأنه ليس من طبعه أن يتكلم.

(وَتَفْسُدُ) الصلاة (بِالسَّلَامِ عَمْدًا)؛ لما فيه من حرف الخطاب، فإذا حصل بقصدٍ اعتبر من كلام الناس.

قيد بقوله: «عمدًا»؛ لأنه لو كان سهوًا لا يفسد صلاته؛ لأنه ذكر موضوع في الصلاة، غالب الوقوع، فجعل عفوًا.

(**وَيُجِيزُ**) أي: أبو يوسف الصلاة (مَعَ تَأْفِيفٍ) أي: مع ذكر كلمة أف (**وَنَحْوِهِ**) كأخ وأخ واه إذا سمع. وإن صحح الحروف ولم يسمع نفسه لا تفسد اتفاقًا من «الحقائق». وكذا كل صوت مسموع متهجاء. وقالا: لا يجوز، فإنه قاطع الصلاة.

له: ما روي: «أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في سجود صلاة الكسوف: أف ألم تعدني أن لا تعذبهم»، <sup>5</sup> وأنا فيهم، ولو كان قاطعًا لما قاله والنفخ ونحوه ليس بكلام لوجوده من الأخرس والبهائم.

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم لرباح: «وقد نفخ في صلاته. أما علمت أن من نفخ في صلاته، فقد تكلم»، <sup>6</sup> والنفخ ونحوه كلام؛ لأنه حروف تدل على معنى، وما رواه محمول على الابتداء حين كان الكلام مباحًا. وكذا التنحنح الحاصل به الحروف إذا كان بغير عذر يفسد عندهما. وأما إذا كان بعذر بأن نشاء من طبعه أو كان ليتمكن من القراءة، فهو عفو اتفاقًا كالعطاس والجشاء الحاصل فيهما الحروف.

(وَلِجَوَابِ مُخْبِر) المصدر مضاف إلى مفعوله، أي: ويجيزها أبو يوسف بجواب المصلى مَنْ أَخْبَرُهُ.

(بِتَحْمِيدٍ) وهو متعلق بجواب، أي: [33و] بقوله: الحمد لله إذا أخبره بما يسره.

(وَتَرْجِيعِ) أي: بقوله: ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاحِعُونَ﴾ [البقرة، 156/2]، إذا أخبره بما يسوؤه.

(وَتَسْبِيحٍ، وَتَهْلِيلٍ) إذا أخبره بما يعجبه. وقالا: لا يجوز صلاته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>3</sup> سنن ابن ماجه، الطلاق 16؛ صحيح ابن حبان، 202/16. بلفظ «تجاوز» أو «وضع» مكان «رفع».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن النسائي، السهو 20؛ مسند الطيالسي، 427/2.

منن أبي داود، صلاة الاستسقاء 9؛ السنن الكبرى للنسائي، 195/1.

<sup>6</sup> السنن الكبرى للنسائي، 196/1.

قيد بقوله: «بجواب مخبر»؛ لأنه لو لم يرد بالتحميد ونحوه جوابه؛ بل أراد إعلامه بأنه في الصلاة يجوز صلاته اتفاقًا. وقيد ب«تحميد» وأخواته؛ لأن الجواب بما ليس بثناء مفسد اتفاقًا.

له: أنه ثناء بأصله، فلا يخرج عنه بإرادة الجواب كما لا يصير كلام الناس بالقصد ثناء.

ولهما: أن الثناء بالقصد يكون كلامًا كما يخرج القرآن بقصد الخطاب من يحضره عن أن يكون كلام الله، وكذلك إذا أَنَّ أو بكى بصوت لا يقطعها عنده؛ ألأنه أمارة الخشوع الذي هو كالروح للصلاة، وإن كان من وجع أو مصيبة قطعها اتفاقًا. وعن أبي يوسف ومحمد: إن كان يمكنه الامتناع عن الأنين بقطع الصلاة، وإن كان لا يمكنه لا يقطع.

(وَلِإِعَادَةِ سُجُودِهِ) أي: ويجيزها أبو يوسف لإعادة سجوده (عَلَى الطَّاهِرِ بَعْدَ النَّجِسِ) أي: بعد سجوده على المكان النجس. وقالا: لا يجوز.

له: أن فساد السجدة لا يؤثر في فساد الصلاة إذا أعيدت كما لو ترك السجدة الثانية من ركعته الأولى، وأعادها في آخر الصلاة لا يفسد به صلاته مع أن السجدة وقعت في غير موقعها.

ولهما: أن السجدة جزء من الصلاة، فيفسد الكل بفساده. وأما عدم فسادها بتأخير السجدة، فلأن السجود ركن متكرر يمكن تأخيره؛ إذ الترتيب في أفعال الصلاة ليس بفرض عندنا إذا لم تتغير هيئتها كتقديم السجود على الركوع. ألا يرى أن الفائت من المسبوق أوَّل الصلاة وهو يؤخره مما أدركه. ولو كان الترتيب فرضًا، لما جاز، وفيما نحن فيه فسدت السجدة، فلا يرتفع فسادها بإعادتها.

(وَتَفْسُدُ) الصلاة (عَلَى مُصَلَّى مُصَرَّبِ) أي: مخيط ما بين جانبيه بخيوط (نَجِس الْبِطَانَةِ).

قيد بـ«المضرب»؛ لأن جوانبه لو كانت مخيطة، ولم يكن وسطه مخيطًا لا يفسد لكونه في حكم ثوبين.

وفي «الخلاصة»: لو صلى على خشب، وفي جانبه الآخر نجاسة إن كان غلظ الخشب، بحيث يقبل القطع يجوز، وإلا فلا.

(وَلَوْ أَعَادَ سِنَّ نَفْسِهِ أَوْ غَيْرِهِ) أي: سن غيره (إِلَى فِيهِ: جَازَتْ صَلَاتُهُ)؛ لأن عظم الناس طاهر في ظاهر المذهب (فِي الْأَصَحِّ).

قيد به؛ لأنه جاء في رواية شاذة أن السن المنفصل من الحي نجس، فإذا زاد على قدر الدرهم، فأعادها إن كان سن نفسه يفسد صلاته عند محمد، خلافًا لأبي يوسف، وإن كان سن غيره يفسد اتفاقًا.

والفرق لأبي يوسف: أن سن نفسه إذا استحكمت في مكانها صارت كأنها لم تزل منه.

(مُطْلَقًا)، أي: سواء كانت قدر الدرهم أو لا.

أ**قول**: كان ينبغي أن يقول: «أو وضع سن غيره»؛ لأن الإعادة لا يستقيم فيه، لعله عبَّر عن الوضع بالإعادة باعتبار التغليب.

(وَلَوْ أَكَلَ فِيهَا، أَوْ شَرِبَ مُطْلُقًا) أي: عمدًا كان أو سهوًا، (أَوْ رَدَّ السَّلَامَ بِلِسَانِهِ). أطلقه؛ لأنه ليس من الأذكار، فعمده وسهوه سواء، (أَوْ بِيَدِهِ: فَسَدَتْ) صلاته.

أما الأكل والشرب، فلأنه عمل كثير، وهيئة الصلاة لكونها مخالفة للعادة مذكرة، فلم يعذر فيهما. وأما رد السلام بلسانه، فلأنه كلام حقيقة وبيده، فلأنه كلام معنى. ولو كان بين أسنانه شيء، فابتلعه لا يفسد وإن $^2$ كان مقدار حمصة؛ لأنه ليس بعمل كثير. ولو أخذ سمسمة من خارج يفسد؛ لأنه عمل كثير، كذا في «الخانية».

(وَأَبْطَلَهَا) أي: محمد أصلية الصلاة الوقتية (لِتَذَكُّرِ الْفَائِتَةِ) فيها بلا ضيق الوقت، (وَطُلُوعِ الشَّمْسِ بَعْدَ رَكْعَةِ الْفَجْرِ، وَهُمَا فَرْضِيَّتَهَا) يعني: أبطل صاحباه فرضية الصلاة، وبقيت نفلًا، فيمكث كما هو، فإذا طلعت الشمس يتمها نفلًا، كذا في «المصفى».

قيد بقوله: «بعد ركعة»؛ لأن الشمس لو طلعت قبيل السلام يبطل صلاته عند أبي حنيفة، خلافًا لهما تقدم بيانه.

له: أن تحريمة الوقت إنما انعقدت للفرض، فإذا فسدت الفرضية لم يبق التحريمة، فيبطل أصل الصلاة.

ولهما: أن العارض أبطل صفة الفرضية، ولا يلزم من بطلان الوصف بطلان الأصل؛ لأن الوصف تابع له، كمن شرع في صوم الكفارة، ثم أيسر فيه يكون صومه نفلًا.

<sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

 $<sup>^{1}</sup>$  وفي هامش ح: أبو يوسف.

وفائدة الخلاف تظهر فيمن قهقه في تلك الحالة ينتقض طهارته عندهما خلافًا له. وكذا إذا اقتدى به إنسان فيها يصح عندهما خلافًا له.

قال الإمام ظهير الدين: سمعت والدي يقول: ليس هذا مذهبًا لمحمد في جميع المواضع؛ بل فيما إذا لم يتمكن من إخراج نفسه عن العهدة بالمضي في تلك الصلاة، حتى قال محمد: فيمن صلى ركعة من الظهر، ثم أقيمت أنه يضيف إليها ركعة أخرى، ثم يقطع، ثم يشرع مع الإمام إحرازًا للنفل، فإنه يتمكن عن التفصي عن العهدة بالمضي فيها، بخلاف الصورتين المذكورتين من «الحقائق».

(إِلَّا أَنْ يَتَوَقَّفَ) مصلى الوقتية عن الأداء في الصورة الثانية. [33ظ]

(وَيُتِمَّ فَرْضَهُ بَعْدَ الطُّلُوعِ، فَيُجِيزُهُ). هذه المسألة مستنثاة من قوله: وهما فرضيتها، يعني: كان أبو يوسف مع أبي حنيفة في انقلاب الصلاة نفلًا في المسألتين؛ لكن خالفه في المسألة الثانية بأن قال: إذا اختار المصلي أن يتم فرضه بأن يتوقف على هيئته، حتى ترتفع الشمس، فيصلي تمامها يتم فرضه، ولا ينقلب نفلًا؛ لأن ما صلاه قبل الطلوع وبعده خالٍ عن الفساد، فيخرج به عن عهدة الهاجب.

ولأبي حنيفة: أنه كان مأمورًا بأداء صلاة لا يتخللها وقت مكروه. وههنا قد تخلل، فلا يخرج به عن العهدة.

(وَيُكْرَهُ فِيهَا الْعَبَثُ) وهو ما ليس فيه غرض صحيح لفاعله.

(وَتَقْلِيبُ الْجِصَى)؛ لأنه نوع من العبث منافٍ للخشوع، (إِلَّا لِلسُّجُودِ عَلَيْهِ مَرَّةً) يعني: إذا لم يمكن للمصلي أن يسجد على الحصى، فسوَّاه مرة لا يكره.

(وَالْفُرْفَعَةُ) وهي غمز الأصابع، أو مدها حتى تصوِّت لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تفرقع أصابعك وأنت تصلي». أ

(وَالتَّخَصُّرُ) وهو وضع اليد على الخاصرة؛ لأنه صلى الله عليه وسلم «نهي عن ذلك».<sup>2</sup>

(وَالسَّدْلُ) وهو أن يجعل ثوبه على رأسه أو كتفه، ويرسل أطرافه؛ لأنه فعل أهل الكتاب.

(وَالْعَقْصُ) وهو جمع الشعر على الرأس، وشده بشيء حتى لا ينحل؛ لأنه صلى الله عليه وسلم «نهي عن ذلك».

(وَالْكَفُّ) أي: رفع ثوبه من بين يديه إذا أراد السجود، وكذا في «المغرب»؛ لأنه نوع تجبر.

وفي «القنية»: يرسل كميه في الصلاة؛ لأن إمساكهما كف الثوب، وأنه مكروه.

وقيل: يمسكهما، ويكشف كفيه، وهذا أحوط.

(وَالْإِقْعَاءُ) وهو عند الكرخي: أن ينصب قدميه، ويقعد على عقبيه.

وعند الطحاوي: أن يقعد على أليتيه، وينصب ركبتيه، ويضع يديه على الأرض، وهذا أصح؛ لأنه أشبه بإقعاء الكلب.

(وَالالْتِفَاتُ) المراد به هنا: أن يلوي عنقه يمينًا وشمالًا لا لحاجةٍ، بحيث لا يحوِّل صدره عن القبلة، إنماكره لقوله صلى الله عليه وسلم: «لو علم المصلي من يناجي لما التفت». 3

قيدنا بالقيدين؛ لأنه لو التفت لحاجةٍ لا يكره؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يلتفت في الصلاة يمينًا وشمالًا»،<sup>4</sup> ولو حوَّل صدره عنها تبطل صلاته، كذا في «الغاية».

(وَالتَّوَبُّعُ)؛ لأن فيه ترك سنة القعود للتشهد (لِغَيْرِ عُذْرٍ). قيد به؛ لأنه لو تربَّع لعذر: لا يكره.

وفي «القنية»: الجمع بين السور في ركعة يكره عند بعض. ولو قرأ السورة في ركعة، ثم كررها في الثانية يكره إلا في النوافل، ويكره أن يفصل بين الركعتين بسورة أو سورتين.

(وَكَذَا) مكروه عند أبي حنيفة (عَدُّ تَسْبِيحِ وَآيٍ) في الصلاة، وهو بمد الهمزة جمع آية (بِالْيَدِ) وهو متعلق بـ«العد». وقالا: لا يكره.

قيد بر التسبيح والآيات»؛ لأنه لو عدَّ الناس أو مواشيه يكره اتفاقًا.

 $^{2}$  الزهد لابن المبارك، 544؛ مصنف عبد الرزاق، 275/2 مرسلًا.

4 سنن الترمذي، الصلاة 413؛ مصنف ابن أبي شيبة، 467/3 بلفظ: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يلحظ في الصلاة يمينًا وشمالًا».

<sup>1</sup> سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 42.

<sup>3</sup> مصنف عبد الرزاق، 49/1 بمعناه.

وقيده بـ«اليد»؛ لأن العد بالقلب لا يكره اتفاقًا، والعد باللسان مفسد اتفاقًا.

قيل: الخلاف في الفرائض. وأما في النوافل، فغير مكروه اتفاقًا.

وقيل: الخلاف في النوافل. وأما في الفرائض، فغير جائز اتفاقًا. والأظهر أن الخلاف في الكل في ظاهر الرواية.

لهما: قول ابن عمر: «رأيتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يعد الآي في الصلاة»، أ ولأن فيه رعاية سنة القراءة، لتسبيحات.

وله: أن العد ليس من أعمال الصلاة، وقال صلى الله عليه وسلم: «إن في الصلاة لشغلًا»، <sup>2</sup> وما روياه فضعيف. ولئن ثبت فمحمول على الابتداء حين كان العمل مُباحًا، ومراعاة السنة ممكنة بغمز الأصابع، والحفظ بالقلب. وأما عد التسبيح والآي في خارج الصلاة، فكرهه بعض لما روي: «أن عمر رضي الله عنه قال لمن فعل ذلك أتنبؤون الله بما لا يعلم». <sup>3</sup> وقال ابن مسعود: له عد ذنوبك لتستغفر منها. <sup>4</sup>

وفي «المستصفى»: الصحيح أنه لا يكره؛ لأنه أسكن للقلوب، وأجلب للنشاط.

### (فصل) في الحدث في الصلاة

(نُجِيزُ الْبِنَاءَ كَالاَسْتِخْلَافِ لِسَبْقِ حَدَثٍ) يعني: من سبقه الحدث في صلاته يتوضأ ويبني باقيها على ما مضى عندنا، كما لو كان إمامًا جاز له أن يستخلف غيره اتفاقًا، قالوا: بل وجب عليه الاستخلاف صيانة لصلاة القوم، حتى لو لم يستخلف، ولم يستخلف القوم، ولم يتقدم واحد بنفسه مقام الإمام، وخرج الإمام من المسجد، أو من الصفوف في الصحراء تبطل صلاة القوم؛ لأنه على إمامته ما لم يخرج منه حتى لو اقتدى به إنسان ما دام في المسجد، أو في الصفوف قبل الوضوء جاز؛ لأن تحريمته قائمة، وهي شرط للصلاة، فلا يشترط لها الطهارة، فإذا خرج بلا استخلاف يبقى اقتداؤهم بلا إمام، فتفسد صلاتهم.

وفي «معراج الدراية»: اتفقت الروايات على أن الخليفة لا يصير إمامًا ما لم ينو الإمامة. وصورة الاستخلاف: أن يتنحى الإمام واضعًا يده على فمه موهمًا أنه رعف، وهكذا روي عن النبي صلى الله عليه وسلم ويأخذ ثوب آخر، ويجره إلى مقامه.

ولو أحدث في ركوعه أو سجوده يتوضأ مُحْدَوْدِبًا، ولا يرفع رأسه. ولو ترك ركوعًا يشير إليه، فوضع يده على ركبتيه، وفي السجود على الجبهة، وفي القراءة على الفم.

وفي «الخانية»: إذا كان الخليفة مسبوقًا، ولم يعرف كم صلى الإمام [34و]، وكم بقي عليه يصلي أربع ركعات، ويقعد في كل ركعة.

وقال الشافعي: لا يجوز له البناء؛ بل يستقبل؛ لأن الحدث ينافي الصلاة، ولا وجود للشيء مع منافيه، كما لا يجوز إذا أحدث عمدًا.

ولنا: أن القياس ما قاله الشافعي؛ لكن تركناه بالأثر، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «من قاء، أو رعف، أو أمذى في صلاته، فلينصرف، وليتوضأ، وليبن على صلاته ما لم يتكلم»، <sup>5</sup> وقياسه بالحدث العمد غير صحيح؛ لأن سبق الحدث سماوي وتعمده ليس كذلك، كما أن الأكل ناسيًا لا يفسد الصوم، ولا كذلك العامد فيه.

وفي «الخلاصة»: المرأة كالرجل إذا أمكنها أن تمسح على خمارها، وتصل البلة إلى شعرها. أما إذا احتاجت إلى كشف الرأس، فلا يجوز لها البناء، وكشف الذراع لا يمنع البناء؛ لأنها ليست بعورة في رواية عن أبي حنيفة.

وفي «التجريد»: يستنجي من تحت ثيابه إن أمكن وإلا يستأنف.

وفي «الخانية»: لو أصاب جراحته ثوب، فقشرها من غير قصد، فسال منها دم لا يبني اتفاقًا؛ لأن الاحتراز عنه ممكن، فإذا لم يحترز صار كأنه تَعَمَّدَ.

<sup>4</sup> تبيين الحقائق للزيلعي، 166/1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجمع الزوائد للهيثمي، 290/2 وقال رواه الطبراني؛ السنن الكبرى للبيهقي، 253/2 عن أبي عبد الرحمن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الصلاة 165-166؛ صحيح ابن خزيمة، 34/2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لم نجده

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن الدارقطني، 280/1، 284؛ السنن الكبرى للبيهقي، 142/1.

وفي «المحيط»: لو وقع على رأسه الكمثرى من الشجر في صلاته، فشجه يبني عند أبي يوسف؛ لأنه لا صنع له فيه، فصار كالسماوي، وعندهما: لا يبني؛ لأن إنبات الشجر كان بصنع العباد، فلا يكون كالسماوي، ثم إذا بنى، فإن كان إمامًا أو منفردًا، فالأفضل أن يعود إلى مصلاه؛ لتكون صلاته مؤداة في موضع واحد. وإن كان مقتديًا، فإن علم أن إمامه لم يفرغ، فعليه أن يعود إلى مكانه؛ لأن الانفراد في موضع الاقتداء مفسد للصلاة.

(وَلُوْ اسْتَأْنَفَ كَانَ أَفْضَلَ)؛ لكونه خاليًا عن شبهة الخلاف.

(وَيَتَعَيَّنُ) الاستئناف (لِجُنُونٍ، أَوْ اخْتِلَامٍ، أَوْ إِغْمَاءٍ، أَوْ قَهْقَهَةٍ) يعني: إذا عرض هذه الأشياء في الصلاة يستأنف ولا يبني؛ لأن النص في البناء ورد لحدثٍ خارجٍ من البدن موجبٍ للحدث الأصغر، فيراعى جميع ما ورد فيه لكونه مخالفًا للقياس، ويتعين الاستئناف أيضًا إذا مكث في موضع الصلاة بعد سبق الحدث بدلالة قوله صلى الله عليه وسلم: «فلينصرف».

وفي «المنتقى»: هذا إذا نوى بمكثه الصلاة وإن لم ينو لا يفسد الصلاة؛ ألأنه لم يصر مؤديًا جزءًا منها، فله البناء. وكذا إذا أتى ما ينافي الصلاة بدلالة قوله صلى الله عليه وسلم: «ما لم يتكلم حتى إذا أتى الحوض»، فوجد موضعًا يقدر فيه على الوضوء، فجاز منه إلى طرف آخر يستأنف؛ لأنه مشى من غير حاجةٍ، والتسبيح والتهليل لا يمنعان البناء. وقيل: يتوضأ مرة مرة وإن زاد لا يبني. والأصح أنه يتوضأ ثلاثًا، ويأتي بسنن الوضوء.

(وَلَوْ خَافَهُ) أي: المصلي سبق الحدث (فَانْصَرَفَ)، ثم سبقه الحدث، فتوضأ (فَهُوَ وَاجِبٌ) أي: الاستئناف متعين عند أبي حنيفة؛ لأنه ترك التوجه إلى القبلة بلا ضرورة؛ لأن الحدث لم يكن موجودًا حينئذ، فيفسد صلاته لفوات شرطها، وهو الاستقبال.

(وَيُخَالِفُهُ) أي: قال أبو يوسف: يبني كما لو سبقه قبل الانصراف لعجزه عن المضى في صلاته.

(وَيُجِيزُ الْبِنَاءَ لانْتِصَاحِ بَوْلٍ مَانِعٍ) يعني: إذا أصاب ثوب المصلي بول أكثر من قدر الدرهم، فانصرف، فغسل يبني عند أبي يوسف. وقالا: يستأنف.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان له ثوب واحد وإن كان له ثوبان يخرج منهما النجسَ من ساعته، ويصلي في الآخر اتفاقًا.

له: القياس على سبق الحدث، والجامع كونهما مانعين من المضى في الصلاة.

ولهما: أن النص ورد على غير قياس في الحدث السابق، وهذا ليس بحدثٍ، فلا يقاس عليه.

(وَلُوْ اسْتُخْلِفَ مَسْبُوقٌ) يعني: إذا سبق الإمام حدث، فاستخلف مسبوقًا، (فَقَهْقَهَ عِنْدَ إِتْمَامِ صَلَاقِ الإِمَامِ يُفْسِدُ صَلَاتَهُ) أي: أبو يوسف صلاة المسبوق (مَعَ الْقُوْمِ. وَاقْتَصَرَا عَلَيْهِ) يعني: قالا: يفسد صلاته دون صلاة القوم.

قيد بقوله: «عند إتمام»؛ لأنه لو قهقه قبل التشهد يفسد صلاة الكل اتفاقًا.

له: أن صلاة الخليفة فسدت، فتفسد صلاة القوم؛ لأنها مبنية على صلاته.

ولهما: أن صلاة الخليفة فسدت لوجود المفسد في خلالها، واستلزامه بناء الفاسد على الفاسد، ولا كذلك صلاة القوم؛ لأنها قد تمت، وينبغي للمسبوق أن لا يتقدم للخلافة؛ لأنه عاجز عن السلام، فإذا تقدم جاز وقدَّم مدرِّكًا وقتَ السلام؛ ليسلم بالقوم، ويقوم هو إلى قضاء ما سبق به الإمام.

(وَيُجِينُ اسْتِخْلَافَ أُمِيِّ بَعْدَ التِّلَاوَةِ فِي الأُولَيَيْنِ) يعني: إذا سبق الإمام حدث بعد ما قرأ في الركعتين الأوليين، فاستخلف أميًّا جاز عند أبي يوسف. وقالا: فسد صلاة الكل.

قيد بقوله: «بعد التلاوة في الأوليين»؛ لأنه لو استخلف بعد ما صلى ركعة لا يجوز الاستخلاف اتفاقًا.

**له**: أن فرض القراءة قد أُدِّيَ في الأوليين، فلا حاجة إليها في الآخريين، فصار الأمي وغيره فيهما سواء.

ولهما: أن الاستخلاف إنما جاز لإصلاح الصلاة، وهو إنما يتصور [34] ممن له صلاحية الإمامة، والأمي ليس بأهل لها، فيفسد كما لو استخلف صبيًّا، أو امرأة. وأما ما قيل: قراءة الإمام في الأوليين قراءة في الآخريين، ففي حق من يتصور منه القراءة، والأمي ليس كذلك.

(وَصَلَاةَ أُمِّيٍ) أي: يجيز أبو يوسف صلاة أمي (لَوْ تَعَلَّمَ) ما تجوز به الصلاة بلا عمل كثير بعد ما صلى الأوليين بلا قراءة، (فَتَلَا فِي الْأُخْرِيَيْنِ). وقالا: لا يجوز.

2 ح: ووجد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الصلاة.

له: أن الأمي كان فيما مضى غير مأمور بالقراءة، وفي الشفع الثاني أتى ما أمر به، فتجوز صلاته كأمة كانت تصلي مكشوفة الرأس، فعتقت، فتقنعت بعمل يسير.

ولهما: أنه كان مأمورًا بالقراءة مطلقًا؛ لكنه كان معذورًا لعجزه، فإذا زال العذر، وهو في الصلاة استأنف كالعاري إذا وجد ثوبًا، بخلاف الأمة؛ لأنها لم تكن مخاطبة بالستر فيما مضى.

(وَنُبْطِلُهَا لَوْ تَلَا بَعْدَ رَكْعَةٍ) يعني: إذا صلى الأمي ركعة بغير قراءة، ثم تعلم سورة، فقرأها تفسد صلاته عندنا، خلافًا للشافعي. له: أنه كان مأمورًا بالأداء بلا قراءةٍ قبل التعلم، وبعده صار مأمورًا بالأداء بقراءةٍ، فامتثل لكلا الأمرين.

ولنا: أن ما مضى من صلاته كان ضعيفًا لمقارنته بعذر العجز، وبناء القوي على الضعيف غير جائز.

(وَأَجَازَ اسْتِخْلَافَ مُقْتَدٍ بِهِ خَارِجَ الْمَسْجِدِ) يعني: إذا أحدث الإمام فاستخلف رجلًا ممن اقتدى به خارجَ المسجد جاز صلاة القوم عند محمد، خلافًا لهما.

له: أن خارجَ المسجد في حكم داخله بواسطة اتصال الصفوف، فيصح استخلافه من الخارجين، كما جاز من الداخلين.

ولهما: أن خلو مكان الإمام مفسد للصلاة إلا أن المسجد له حكم المكان الواحد، ولهذا لو اقتدى بالإمام فيه عن بعيد صح إذا لم يشتبه حال إمامه. لو اقتدى به في الصحراء وبينهما قدر الصفين لا يصح فما دام الإمام فيه لم يخل مكانه حكمًا، فصح استخلافه، فإذا خرج خلا مكانه حقيقة وحكمًا، ففسد استخلافه وصلاتهم. وأما صلاة الإمام، فالأصح أنها لا تفسد؛ لأنه في حق نفسه كالمنفرد لفساد استخلافه. ولو قدم القوم رجلًا قبل خروجه، فصلاة الجميع تامة؛ لأن تقديمهم كتقديمه. ولو استخلف الإمام رجلًا من وسط الصف، فخرج قبل أن يقوم خليفته مكانه، فصلاة من كان أمامه كان أ فاسدة لخلوهم عن الإمام؛ إذ الخليفة لم يصل إلى مكان الإمام، وهو كان كالقائم في موضعه ما دام في المسجد، فلما خرج بقي مكانه خاليًا، ومن خلفه كان عائزة؛ لأن الخليفة متقدم عليهم.

(وَأَبْطَلْنَا اسْتِخْلَافَهَا فِي حَقِّهِنَّ) يعني: إذا سبق الإمام حدث، وخلفه رجال ونساء، فاستخلف امرأة فسدت صلاة الكل عندنا، ويصح في حقهن عند زفر؛ لأن الحاجة إلى الإمام في حق المقتدي دون الإمام، والمرأة تصلح إمامًا للنساء.

ولنا: أن الإمام متى استخلف واحدًا يكون الإمام مقتديًا به، ولهذا قالوا: من أمَّ واحدًا، فأحدث فالمأموم متعين للخلافة نوى أو لم ينو، والإمام الأوَّل يتم صلاته مقتديًا بالثاني، حتى لو كان الإمام مفترضًا، فأحدث، فخرج من المسجد، وكان المأموم متنفلًا فسد صلاة الإمام دون المأموم؛ لأن اتباع الفرض النفل غير جائز. ولو كان خلفه امرأة واحدة تفسد صلاته لكونها متعينة للخلافة، والأصح أنه لا تفسد صلاته ما لم يستخلفها قصدًا؛ لأنها غير صالحة للإمامة، وههنا لما استخلف المرأة صار مقتديًا بها، فتفسد صلاته، ثم تفسد صلاة الكل ضرورة؛ لأن صلاتهم مبنية على صلاته.

(وَلَوْ نَامَ لَاحِقٌ) موصوف بأنه (سَهَى إِمَامُهُ عَنِ الْقُعْدَةِ الْأُولَى، فَاسْتَيْقَظَ) اللاحق (بَعْدَ الْفَرَاغِ) أي: فراغ الإمام وقد فات عنه ثلاث ركعات، (أَمَرْنَاهُ) أي: اللاحق (بِتَرْكِ الْقُعْدَةِ) في موضع القعود. وعند زفر: يقعد؛ لأن القعود واجب، فلا يترك قصدًا بترك الإمام ناسيًا كالمسبوق.

ولنا: أن اللاحق مؤدٍّ باعتبار الوقت قاضٍ لما انعقد له إحرام الإمام، ولهذا صار في حكم المقتدي، ولا يقرأ، ولا يسجد للسهو. ولو قعد مع ترك الإمام يكون مخالفًا له، بخلاف المسبوق؛ لأنه منفرد، ولهذا يقرأ ويسجد.

في «الخانية»: المسبوق ليس كالمنفرد من كل وجه؛ لأن الاقتداء بالمنفرد صحيح، وبالمسبوق غير صحيح.

### (فصل) في قضاء الفوائت

(قَضَاءُ فَائِتَةٍ) أي: صلاة فرض فاتت عنه (بَعْدَ سِتٍّ) أي: بعد أوقات صلوات ست مؤداة في أوقاتها حال كونه (ذَاكِرًا لَهَا) أي: لتلك الفائتة (مُتَعَيِّنٌ) يعني: يعيد تلك الفائتة وحدها، ولا يجب عليه إعادة ما صلى بعدها مع تذكرها عند أبي حنيفة.

(وَأَلْزَمَاهُ مَعَهَا) أي: مع إعادة تلك الفائتة (بِخَمْس) أي: بإعادة خمس صلوات. وإنما قيد به؛ لأن السادسة جائزة اتفاقًا.

<sup>1</sup> ح – كان.

<sup>.</sup> ح-کان

لهما: أنه أدَّى الخمس حال قيام الترتيب قبل بلوغ الفوائت حد الكثرة، وهو أن يصير الفوائت ستًّا، فوقعت فاسدة، فلا تنقلب بعدها جائزة، فتجب إعادتها، والكثرة الحاصلة بالسادسة [35و] إنما تؤثر فيما بعدها لا في الخمس، كما أن الكلب المعلّم إذا ترك الأكل ثلاث مرات يثبت الحِلُّ فيما بعد الثلاث لا فيها، فتفسد الخمس لكونها مؤداة بلا ترتيب.

**وله**: أن الترتيب يسقط بكثرة الفوائت، والكثرة قائمة بمجموع الست مستندة إلى أوَّلها، كسائر المستندات لا بالسادسة، فكأنه صلى الخمس حال سقوط الترتيب، فوقعت صحيحة، ولهذا قيل: في هذه المسألة الواحدة المفسدة للخمس هي الفائتة التي تقضى قبل السادسة، والمصححة لها هي السادسة. وأما قولهما وقعت فاسدة، فممنوع لجواز أن يقال: إنها موقوفة لاحتمال حصول الكثرة، كما يتوقف ظهر المقيم الصحيح يوم الجمعة لاحتمال إدراكه الجمعة.

وفي «المحيط»: عدم وجوب الإعادة عنده إذا لم يعلم من فاتته الصلاة وجوبَ الترتيب، وفسادَ صلاته بدونه. أما إذا علم، فعليه إعادة الكل اتفاقًا؛ لأن العبد مكلَّف بما عنده.

(وَقَضَاءُ ظُهْرٍ وَعَصْرٍ مِنْ يَوْمَيْنِ) يعني: من فاتته صلاة ظهر من يوم وعصر من يوم (غَيْرِ مُرَتَّبَيْنِ) أي: غير معلوم عنده أيهما الأول ولم يقع تحريه على شيء (بِعَصْر بَيْنَ ظُهْرِيْن) يعني: يكون قضاؤهما عند أبي حنيفة بأن يصلي الظهر، ثم العصر، ثم يعيد الظهر. فإن كان ترك الظهر أوَّلًا يقع الظهر الثاني نفلًا. وإن كان ترك العصر أوَّلًا، فالظهر الأول يقع نفلًا، (أَوْ بِالْعَكْسِ) أي: يصلي العصر، ثم الظهر، ثم العصر. فإن ترك العصر أوَّلًا، فالثانية نفل، وإلا فالأولى نفل.

(وَاقْتَصَرَا عَلَيْهِمَا) يعني: قالا: عليه قضاء ظهر وعصر لا غير.

قيد بقوله: «من يومين»؛ لأنهما لو فاتتا من يوم يقضى الظهر، ثم العصر اتفاقًا.

وقيد بقوله: «غير مرتبين»؛ لأن الفائتة الأولى لو كانت معلومة عنده يقضي على موجب علمه اتفاقًا.

وقيدنا به عدم وقوع تحريه على شيء»؛ لأنه لو وقع تحريه على شيء يعمل به اتفاقًا.

لهما: أن الترتيب سقط بين الفائتتين؛ لأنه عاجز عن رعايته، كما سقط بالنسيان لهذا.

وله: أن رعاية الترتيب ممكن هنا بما قلنا، فلم يتحقق العجز.

فإن **قلتَ**: ذكر المصنف الحكم في الصلاتين، <sup>1</sup> ولم لم يذكر في الثلاث، كما إذا شك في ثلاث صلوات ظهر وعصر ومغرب من ثلاثة أيام، ولم يدر أيتها الأولى؟

قلتُ: لعدم الاختلاف فيه لسقوط الترتيب؛ لأن ما بين الفوائت يزيد على ست صلوات.

وقال بعض المشايخ: يجب الترتيب فيه أيضًا؛ لأنه يعتبر أن تكون الفوائت في نفسها ستًّا، ولم يوجد ههنا، فمن أسقط الترتيب يقول: يصلي كيف شاء، ومن لم يسقط يقول: يصلي الظهر، ثم العصر، ثم الظهر، ثم المغرب، ثم الظهر، ثم العصر، ثم الظهر فيصلي سبع صلوات. والأصل فيه أن تعتبر الفائتتان فيعيدهما كما وصفنا بعصر بين ظهرين، ثم يأتي بالمغرب، ثم يأتي بعصر بين ظهرين. ولو ترك العشاء مع ذلك صلى سبع صلوات، كما ذكرنا في المغرب، ثم يأتي بالعشاء، ثم يصلي بعدها سبعًا كالتي قبلها.

وعلى هذا (وَنُرَتِّبُ الْفَوَائِتَ) يعني: نوجب الترتيب بين الفوائت، وبينها وبين الوقتية حتى تذكر الفائتة مفسد للوقتية عندنا. وقال الشافعي: لا يجب الترتيب، فلا يفسد بتذكره الوقتية.

(وَنُسْقِطُ) الترتيب (بِالنِّسْيَانِ). وقال الشافعي: لا ترتيب، ولا سقوط بالنسيان.

له: أن الترتيب إنما يراعي بين الصلوات لضرورة الترتيب في الأوقات، والفوائت مرسَلة عن الوقت ثابتة في الذمة، فانتفى الترتيب عنها.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من نام عن صلاة، أو نسيها، فليصلها إذا ذكرها، فإن ذلك وقتها»، يعنى: لا يجوز في وقت التذكر غيرها، فلو عملنا بهذا الخبر الواحد، وأمرنا بقضاء الفوائت جميعًا حين تذكرها، لفات الوقتية الثابتة بالخبر المتواتر، وذا لا يجوز، فاعتبرنا الترتيب عند قلة الفوائت، وأسقطناه عند كثرتها. هذا إذا كان الفوائت حديثة. وأما إذا كانت قديمة، فاشتغل بأداء الوقتيات زمانًا، ثم فات عنه صلاة أخرى جاز أداء الوقتية بتذكرها عند بعض لسقوط الترتيب عنه، ولم يجز عند بعض استحسانًا؛ لأن

105

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الصورتين.

القديمة جعلت كالمعدوم زجرًا له عن التهاون بالصلاة 1 اختار صاحب «المحيط» القول الأوَّل، والصدر الشهيد القول الثاني، والفتوى على الأوَّل.

(وَأَسْقَطْنَاهُ) أي: الترتيب بين الفوائت وبينها وبين الوقتية (بِسِتٍّ) أي: بفوات ست صلوات (لَا بِشَهْرٍ) أي: لا أسقطناه بفوات صلوات شهر، كما قال زفر.

له: أنَّ ما دونه قليل عاجل، فلهذا لا يجوز جعله أجلًا في السلم.

ولنا: أن الكثرة تكون بالدخول في حد التكرار، وذا حاصل بفوات ست، ثم الترتيب بعد ما سقط بكثرة الفوائت يعود.

إذا قلت: عند بعضٍ لزوال المانع، كما كان يعود حق الحضانة إذا ارتفع الزوجية، وهو مختار صاحب «الهداية». وعند الأكثرين: لا يعود، وعليه الفتوى، [35ظ] كماء قليل نجس إذا دخل عليه الماء الجاري، حتى كثر وسال، ثم عاد إلى القلة لا يعود نجسًا.

(وَاعْتَبَرَ) محمد في حد الكثرة (دُخُولَ وَقْتِ السَّادِسَةِ)؛ لأن بدخوله يثبت الزيادة على الخمس، فيكون في حكم التكرار، (وَهُمَا خُرُوجُهُ) يعني: هما اعتبرا خروج وقت السادسة؛ لأن الزيادة على أوقات صلوات يوم وليلة، إنما يحصل بأن يتكرر وقت صلاة بتمامه، وذلك بخروجه.

(وَلَوْ صَلَّى الظُّهْرَ بِغَيْرِ طُهْرٍ، ثُمَّ صَلَّى الْعَصْرَ بِهِ) أي: بالطهر حال كونه (ذَاكِرًا) لأدائه الظهر بغير طهارة، (ثُمَّ قَضَى الظُّهْرَ وَحْدَهَا) أي: دون العصر، (ثُمَّ صَلَّى الْمَغْرِبَ ذَاكِرًا أَجَزْنَاهَا) أي: صلاة المغرب. وقال زفر: لا يجوز.

قيد بقوله: «ذاكرًا»؛ لأنه لو كان ناسيًا جاز العصر اتفاقًا. هذا إذا ظن أن العصر جائز وإن ظن أنه غير جائز لا يجوز له المغرب اتفاقًا من «المصفى».

له: أنه صلاها مع تذكر العصر، وهي كانت فاسدة بتذكر الظهر، فلا يجوز كما لم يجز عصره.

ولنا: أن فساد الظهر قوي لكونها بلا طهارة، فأفسد تذكره العصر، وفساد العصر ضعيف؛ لكونها بلا ترتيب، وهو ساقط عند الشافعي، فلم يكن العصر في حكم الفائتة بيقين، فلم يفسد تذكرها المغرب، فصار كمن جمع بين حر وعبد بثمن واحد بطل العقد فيهما؛ لأن بيع الحرة لقوة فساده سرى، بخلاف من جمع بين قن ومدبَّر، حيث صح في القن بحصته؛ لأن بيع المدبر مختلف فيه.

(وَلَوْ ظَنَّ إِجْزَاءَ الْعُصْرِ) يعني: لو ظن في الصورة السابقة أن العصر جائزة حين صلاها مع تذكر الظهر، (أَمَرْنَاهُ بِإِعَادَتِهِمَا) أي: بإعادة الظهر والعصر جميعًا، (لا الطُّهْرِ وَحْدَهَا). يعني: قال زفر: يعيد الظهر وحدها؛ لأن ظنه الإجزاء مع تذكر الظهر قام مقام نسيان الظهر، فيجوز عصره.

ولنا: أن هذا الظن غير معتبر لعدم ابتنائه على دليل شرعي، حتى أنه لو أعاد الظهر وحدها، ثم صلى المغرب، وهو يظن أنه العصر له جائز، يجزئه المغرب؛ لأن ظنه مستند إلى ظن معتبر كظن الشافعي، فإن الترتيب غير واجب عنده.

(وَأَسْقَطُوهُ لِتَصَيُّقِ وَقْتِ الْحَاضِرَةِ) يعني: إذا ضاق الوقت، ولم يسع فيه شروع الوقتية والفائتة جميعًا، أسقطوا الترتيب، وجوَّزوا أداء الوقتية مع تذكر الفائتة، خلافًا لمالك.

قيد الحاضرة بـ«الوقت»؛ لأن تضيق نفس الصلاة الحاضرة غير مسقط اتفاقًا، كمصلي الجمعة إذا تذكر الفجر، وكان بحيث لو استغل به تفوته الجمعة دون الوقت يصلى الفجر لا الجمعة.

وقيدناها بد شروعهما جميعًا»؛ لأنه لو شرع الوقتية مع تذكر الفائتة في سعة الوقت، وأطال القراءة حتى ضاق لا يجوز صلاته، فيجب عليه أن يقطعها، ويشرع فيها ثانيًا، كذا في «النهاية».

له: عموم قوله صلى الله عليه وسلم: «من نام عن صلاة، أو نسيها، فليصلها إذا ذكرها».

ولنا: أن الوقتية فريضة بالنص، فلا يجوز تفويتها برعاية الترتيب الواجب بخبر الواحد.

اعلم: أن المعتبر عند محمد الوقت المستحب للحاضرة، وعندهما: أصل الوقت حتى أن من فاته الظهر، وأمكن أداؤه قبل تغير الشمس، ولكن يقع كل العصر أو بعضه بعد التغير لا يلزمه الترتيب عنده، ويلزمه عندهما.

 $<sup>^{1}</sup>$  ح  $^{-}$  بالصلاة.

(وَعَذَرْنَاهُ بِالْجَهْلِ فِي دَارِ الْحَرْبِ) يعني: إذا أسلم حربي بدار الحرب، ولم يعلم وجوب الصلاة ونحوها، ومكث فيها زمانًا، ثم علم به لا يلزمه قضاؤه عندنا. وقال زفر: يلزمه؛ لأن الجهل بالشرائع لا يمنع وجوبها، كما أن الجهل بالإيمان لا يمنع وجوبه، وكما لو أسلم في دار الإسلام، ولم يعلم بالشرائع يجب عليه.

ولنا: أن الإنسان عاجز عن الائتمار بالشرائع قبل العلم بها، فكيف يلزمه بخلاف الإيمان؛ لأن دلائل وجود الصانع ظاهرة، وبخلاف من أسلم في دار الإسلام؛ لأنها دار العلم وشيوع الأحكام، فلا يكون معذورًا في ترك تعلمه.

(وَنُلْزِمُهُ بِإِعَادَةِ فَرْضِ ارْتَدَّ عَقِيبَهُ، وَتَابَ فِي الْوَقْتِ) يعني: إذا صلى فرضَ الوقت، ثم ارتدَّ والعياذ بالله، ثم أسلم في الوقت يجب عليه إعادته عندنا، ولا يجب عند الشافعي؛ لأن نفس الردة لا يُبْطِلُ العمل؛ بل الموت عليها لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ [البقرة، 217/2].

ولنا: أن العمل يُبْطُلُ بنفس الكفر، لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَكُفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ [المائدة، 5/5]، ويجوز تعليق حكم بكل شرط<sup>1</sup> من الشرطين، فيعمل بالنص المطلق وبالمقيد أيضًا، وإذا بطل جعل كأنه لم يصل، فإذا أسلم في الوقت يجب عليه الأداء.

(وَلا نُوجِبُ قَضَاءَ مَا فَاتَهُ زَمَانَ الرِّدَّةِ) يعني: إذا مضت المدة على ردته، ثم أسلم لا يجب عليه قضاء ما فاته فيها من الفرائض عندنا، ويجب عند الشافعي.

لنا: قوله تعالى: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال، 38/8]، وهو بعمومه يتناول المرتد.

وله: أن المرتد مخصوص منه؛ إذ الكافر الأصلي لم يعلم محاسنَ الإسلام، ولم يلتزم ما فيه من التكاليف، [36] ولو كان واجبًا عليه قضاء المتروكات في كفره، لكاد أن يمنعه عن الإسلام، فخفف لذلك، ولا كذلك المرتد؛ لأنه علم حسن الإسلام، وتركه عنادًا، فلم يستحق التخفيف، ولهذا لم يقبل منه الجزية.

# (فصل) في السنن الرواتب وإدراك الفريضة وفي النوافل وأحكامها والنذر

(يُسَنُّ أَرْبَعٌ قَبْلَ الظُّهْرِ بِتَسْلِيمَةٍ)؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال هكذا. 2

ذكر في «الوجيز»: السنة عند الشافعي أن يصلي الأربع بتسليمتين بلا نقل قولٍ آخر عنه. وكذا نُقِلَ مذهبه في «الهداية» وشروحه، والمصنف لم يذكر الخلاف فيها.

له: أن النبي صلى الله عليه وسلم «كان يصليها بتسليمتين»، أو رواه أبو هريرة.

قلنا: معناه: بتشهدين من باب ذكر الحال وإرادة المحل، وهذا التأويل مروي عن ابن مسعود من «العناية».

(وَرَكْعَتَانِ قَبْلَ الصَّبْحِ، وَبَعْدَ الطُّهْرِ، وَالْمَغْرِبِ، وَالْعِشَاءِ) ابتدأ القدوري بذكر سنة الفجر؛ لكونها أقوى، وابتدأ المصنف بذكر سنة الظهر؛ لأن الظهر أوَّل صلاة وجبت على النبي صلى الله عليه وسلم.

(وَيُسْتَحَبُّ أَرْبُعٌ قَبْلَ الْعَصْرِ، وَقَبْلَ الْعِشَاءِ، وَبَعْدَهَا) اختار لفظ «يستحب»؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم ما واظب عليها. 4

(وَلَمْ نُفَضِّلِ الثُّنَائِيَّةَ فِي النَّفْلِ مُطْلَقًا) أي: في الليل والنهار. وقال الشافعي: التنفل فيهما 5 بركعتين أفضل، لقوله صلى الله عليه وسلم: «صلاة الليل والنهار مثني مثني». 6

(فَالرُبَاعِيَّةُ أَفْضَلُ) يعنى: عند أبي حنيفة: التنفل بالأربع فيهما 7 أفضل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – شرط.

<sup>.</sup> 105 mir أبي داود.، التطوع 7؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لم نجده في كتب الحديث، انظر: المبسوط للسرخسي، 156/1.

<sup>4</sup> لم نجد بهذا اللفظ حديثا ولكن ليس في حديث: «من ثابر على ثنتي عشرة ركعة في اليوم والليلة، بنى الله له بيتا في الجنة» ذكر لهاتين الصلاتين فيفهم منه ما واظب عليه، انظر: نصب الراية للزيلعي، 137/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أي: في الليل والنهار.

<sup>6</sup> سنن أبي داود، الصلاة 301؛ سنن الترمذي، الصلاة 198.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وفي هامش ح: أي: في الليل والنهار.

(وَقَالًا: هَذِهِ نَهَارًا) يعني: الأربع في النهار أفضل، (وَتِلْكَ لَيْلًا) يعني: الثنائية في الليل أفضل، لقوله صلى الله عليه وسلم: «صلاة الليل مثنى مثنى». 1

وله: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يصلي بعد العشاء أربعًا»، <sup>2</sup> «وكان يواظب على الأربع في الضحى»، <sup>3</sup> وما روياه محمول على أن معنى قوله: «مثنى» شفعًا لا وترًا. ولفظ «النهار» في الحديث غريب رواية، فلا يعمل به.

(وَالنَّمَانِيَةُ) أي: ثماني ركعات بتسليمة، ولو قال: «وثماني ركعات»، لكان حسنًا؛ لأن تأنيث العدد عكس التوانيث (فَقَطْ فِيهِ) أي: بلا مزيد عليها في الليل (جَائِزَةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: غير جائزة.

قيد بقوله: «فقط» إشارة إلى أن الزيادة على الثمانية لا يجوز اتفاقًا.

وقيد بقوله: «فيه» مقدمًا على عامله؛ لأن الثمانية في النهار غير جائزة اتفاقًا.

اعلم: أن المصنف اتبع صاحب «الهداية» في جعل الثمانية في الليل جائزة عنده خلافًا لهما؛ لكن ذكر في «النهاية»: لا فائدة في تخصيص ذكر أبي حنيفة؛ لأن النافلة في الليل إلى الثمانية جائزة بغير كراهةٍ اتفاقًا، وفيما وراءها مكروهة اتفاقًا في عامة روايات الكتب.

لهما: ما روياه.

وله: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى ثماني ركعات في الليل بتسليمة». 4

(وَسَجْدَةُ الشُّكْرِ غَيْرُ مَشْرُوعَةٍ) يعني: ليست بقربة؛ بل مكروهة لا يثاب عليها. وقالا: قربة يثاب عليها.

وثمرة الخلاف يظهر فيمن تيمم لسجدة الشكر يجوز الصلاة بذلك التيمم عندهما، ولا يجوز عنده.

**لهما:** ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا رأى مبتلى، أو سمع ما سره كان يسجد لله شكرًا».<sup>5</sup>

وله: أن التقرب بالركعة الواحدة منهي عنه، فلا يتقرب بما دونها، وما روياه كان في الابتداء، ثم نسخ بالنهي عن البتيراء.

(وَيُقَدِّمُ أُولَى الظُّهْرِ قَاضِيًا عَلَى ثَانِيَتِهَا فِي الْوَقْتِ، وَأَخَّرَهَا) يعني: من ترك السنة الأولى؛ ليؤدي الظهر بالجماعة، قضاها في الوقت بالاتفاق؛ لكن يقدمها على السنة الثانية للظهر عند أبي يوسف؛ لأن الأولى فائتة، والركعتين وقتية، فيبدأ بالفائتة كما في الفوائض. وقال محمد: يؤخرها؛ لأن السنة الأولى فائتة عن محلها، فلا يجوز تفويت الثانية عن محلها؛ لأنها شرعت متصلة بالفرض.

(وَقِيلَ: بَلْ عَكَسَا فِي الْأَصَحِّ) يعني: ذكر في «الجامع الصغير»: أن أبا يوسف يقدم الثانية، ومحمد يؤخرها، وهذا أصح؛ لأن أبا يوسف اعتبر المحل في مسألة أخرى، وقال: من أدرك الإمام في الركوع يوم العيد يأتي بتسبيحاته؛ لأنها في محلها. ومحمد لم يعتبره، وقال: يأتي بتكبيرات العيد؛ لأنها واجبة، والتسبيحات سنة.

(وَاسْتَحَبُّ) محمد (قَصَاءُ سُنَّةِ الْفَجْرِ وَحُدَهَا بَعْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ). وقالا: لا يقضي، ولو قضى يكون سنة عنده، نفلاً عندهما.

قيد بـ«الفجر»؛ لأن سائر السنن لا يقضى بعد الوقت اتفاقًا.

وقيد بقوله: «وحدها»؛ لأنها إذا فاتت مع فرضها يقضى اتفاقًا إلى الزوال، وفي قضائها بعده اختلاف المشايخ.

وقيد بقوله: «بعد طلوع الشمس»؛ لأنها لا يقضى قبل الطلوع اتفاقًا.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «من فاتته سنة الفجر، فليقضها».6

ولهما: أن القضاء إنما يكون في الواجب، والسنن غير واجبةٍ، فلا يقضى إلا أن قضاء سنة الفجر جاز تبعًا لفرضها، بحديث صَبِيحَة ليلة التعريس، وفيما وراءه يبقى على الأصل.

سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 187، 79 بمعناه.

<sup>.</sup> 145 صحيح البخاري، الوتر 1؛ صحيح مسلم، صلاة المسافرين 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، التطوع 16.

<sup>4</sup> لم نجده كذا؛ بل صلى النبي صلى الله عليه وسلم تسع ركعات بليلة فيهن الوتر لا يجلس فيها إلا في الثامنة، انظر: مسلم، صلاة المسافرين 139.

أ. سنن أبي داود، الجهاد 162؛ سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 192، بمعناه بغير ذكر ابتلاء.

<sup>6</sup> لم نجده بهذا اللفظ وروي من فعله أنه نام عن الصبح فصلى ركعتي الفجر أوَّلا، انظر: سنن أبي داود، الصلاة 11؛ صحيح ابن خزيمة، 214/1. ومن تقريره لرجل، انظر: سنن أبي داود، التطوع 6.

أقول: لو قال: «وجوَّز قضاء سنة الفجر»، لكان حسنًا؛ لأن المذكور في «المنظومة»: أن سنة الفجر يقضى عنده خلافًا لهما، والمصنف نصب الخلاف في الاستحباب، ولم يردف [36ظ] قولهما، فعلم منه أن قضاءها غير مستحب عندهما، ويتوهم منه أنه جائز بلا استحباب؛ لأن نفي الاستحباب لا يستلزم نفي الجواز، مع أنه صرح في «شرحه»: بأنها لا تقضى عندهما.

(وَإِذَا أَدْرَكَ) قاصد الصلاة (الإِمَامَ فِي ثَانِيَةِ الْفَجْرِ صَلَّى السُّنَّةَ خَارِجَ الْمَسْجِدِ)؛ لأنها أقوى يدل عليه قوله صلى الله عليه وسلم: «صلوا سنة الفجر، وإن طردتكم الخيل»، أو تجويز مشايخنا للمفتي ترك السنن لحاجة الناس إلى فتواه إلا سنة الفجر، ولغيره أن يصلى السنن قاعدًا من غير عذر إلا سنة الفجر.

قيد بقوله: «خارج المسجد»؛ لأنه لو صلى في المسجد، لصار متهمًا بمخالفة الجماعة، وقد «نهى صلى الله عليه وسلم عن مواضع التهمة». 2

وفي «الخانية»: هذا إذا وجد في خارجه موضع، وإن لم يوجد صلاهما في المسجد، ويبعد عن الصفوف مهما أمكنه حذرًا عن التهمة.

(إِنْ لَمْ يَخَفْ فَوْتَهَا) أي: فوت الركعة الثانية؛ ليكون جامعًا بين فضيلتي السنة والجماعة.

قيد به؛ لأنه إن خاف فوتها لم يصل السنة، واقتدى بالإمام؛ لأن سنة الجماعة آكد؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قال: لقد هممتُ أن أَسْتَخْلِفَ مَنْ يصلى الناس، وأنظر إلى من لم يحضر الجماعة، فآمر بإحراق بيوتهم».3

(**وَإِنْ أَدْرَكَهُ فِي غَيْرِهَا)** أي: غير صلاة الفجر (**شَرَعَ مَعَهُ)** وترك السنة؛ لأن التنفل بعد الإقامة للفرض مكروه.

(وَإِنْ أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ بَعْدَ الشُّرُوعِ فِي التَّطَوُّعِ) يعني: إذا شرع الإمام في الصلاة بعد شروع القاصد في التطوع (أَتَمَّ شَفْعًا) أي: يضيف إلى الركعة الأولى أو الثالثة، سواء قيدها بالسجدة أو لا؛ ركعة أخرى صيانة للعمل عن البطلان؛ لأن الوتر ممنوع، ولا يزيد عليها؛ لئلا يكون مبتدتًا بالتطوع بعد الإقامة، (أَوْ بَعْدَ مَا صَلَّى) أي: إن أقيمت بعد ما صلى (مِنَ الْفَجْرِ أَوِ الْمَعْرِبِ رَكْعَةً قَطَعَ) صلاته، (وَشَارَكُ) الإمام. إنما أمر في الفريضة بقطعها، ولم يؤمر بقطع التطوع؛ لأن القطع في الفريضة لأجل أن يؤديها على الكمال، فإن النقض للإكمال إكمال كهدم المسجد للبناء، ولا كذلك التطوع.

(فَإِنْ قَيَّدَ الثَّائِيَةَ فِيهِمَا بِالسَّجْدَةِ) أي: إن صلى ثانية الفجر أو المغرب (أَتَمُّ) صلاته، ولا يقطعها؛ لأن للأكثر حكم الكل، (وَلَمْ يُشَارِكُ) أي: لا يدخل في صلاة الإمام؛ لأنه يكون متنفلًا حينفذ بعد صلاة الصبح، وهو مكروه، ومتنفلًا بالثلاث بعد المغرب، وهو غير مشروع.

فإن قلتَ: كان الحسن أن يشارك الإمام، ويصلى بعد فراغه الرابعة، كما روي، كذا عن أبي يوسف؟

قلنا: لا يحسن؛ لأن فيه مخالفة الإمام.

فإن قلتَ: هذه مخالفة بعد الفراغ، فلا بأس بها كمقيم إذا اقتدى بمسافر يصلي ركعتين بعده؟

قلنا: صلاة المسافر والمقيم كانت واحدة بالنظر إلى الأصل، وهنا ليس كذلك، كذا في «العناية».

يفهم مما سبق أنه إن لم يقيد الثانية بالسجدة قطعها؛ لأنها لم تتم بعد.

(وَإِنْ كَانَ فِي غَيْرِهِمَا) أي: إن كان ما ذكر من الإقامة بعد أداء الركعة في غير صلاة الفجر أو المغرب (أَضَافَ ثَانِيَةً، وَشَارَكَ) الإمام لصيانة العمل، وإدراك فضيلة الجماعة، (وَإِنْ عَقَدَ الثَّالِقَةَ) أي: قيدها بـ«السجدة» (أَتَمَّ، وَشَارَكُ) الإمام للتنفل.

فإن قلت: أليس التنفل بجماعة مكروهًا خارج رمضان؟

قلتُ: نعم، إذا كان صلاة الإمام والقوم نفلًا. وأما اتباع النفل بالفرض، فغير مكروه. وعن شمس الأئمة: أن التنفل بالجماعة إنما يكره إذا كان على سبيل التداعي. وأما لو اقتدى به واحد أو اثنان بواحد لا يكره. وإذا اقتدى ثلاثة بواحد اختلف فيه. وإن اقتدى أربعة بواحد يكره اتفاقًا.

وإنما قيد به عقد الثالثة»؛ لأنه لو لم يعقدها يقطعها؛ لأن الثالثة تحتمل الرفض، ويقطعها إِحْرَازًا لفضيلة الجماعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، التطوع، 3؛ مسند أحمد بن حنبل، 405/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجد فيه إلا حديث «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يقفن مواقف التهم» مروي في المبسوط للسرخسي (58/3) وفي الكشاف للزمخشري (450/2؛ 568/3)، وقال الزيلعي فيه في تخريج أحاديث الكشاف (136/3) «غريب».

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الجماعة 1؛ صحيح مسلم، المساجد 251، بمعناه.

اختلف في كيفية القطع؟

قيل: يعود إلى القعدة، ثم يسلم؛ لأن الخروج عن صلاة معتد بها إنما شرع بالقعدة.

وقيل: يقطع قائمًا بتسليم، وهو الأصح؛ لأن القعدة شرعت للتحلل، وهذا قطع، وليس بتحلل.

(إِلَّا فِي الْعَصْرِ) فإنه لا يشارك الإمام فيه؛ لأن التنفل بعده أ مكروه.

(وَنُوجِبُ الْإِتْمَامَ بِالشُّرُوعِ) يعني: من شرع في نافلة وجب إتمامها عندنا. وقال الشافعي: لا يجب؛ لأنه متبرع، ولا لزوم على المتبرع.

ولنا: أنه التزم عبادة صومًا أو صلاة، فوجب إتمامها صونًا عن البطلان؛ لأنها غير متجزئة بهذا الاعتبار، قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ [محمد، 33/47].

(وَالْقَضَاءَ بِالإِفْسَادِ) هذا فرع لما قبله، أي: عندنا يجب القضاء على المتطوع بإفساد ما شرع فيه؛ لأن إتمامه واجب، وعنده: 2 لا يجب القضاء؛ لأن إتمامه غير واجب.

(وَيُفْتِي بِقَضَاءِ رُبَاعِيَّةٍ تَجَرَّدَتْ عَنِ الْقِرَاءَةِ، وَهُمَا ثِنْتَيْنِ) يعني: من شرع في رباعية نافلة، ولم يقرأ فيها شيئًا يأمره أبو يوسف بقضاء أربع، وهما بقضاء ركعتين.

له: أن ترك القراءة لا يوجب بطلان التحريمة، لجواز صلاة الأمي بلا قراءة، فيصح شروعه في الأربع، فيلزمه قضاؤها لإفسادها بترك القراءة.

ولهما: أن أفعال الصلاة لما فسدت بترك القراءة بطلت تحريمته؛ لأنها إنما [37و] عقدت لأجلها، فلم يصح بها شروعه في الشفع؛ لأنه بمنزلة صلاةٍ على حِدَةٍ، فيلزمه قضاء الشفع الأوَّل.

أيها الطالب<sup>3</sup> يظهر لك مما سبق أنه لو قرأ في إحدى الأخريين فقط حينئذ يكون الحكم خلافيًّا، كما في مسألة المتن يقضى أربعًا عنده؛<sup>4</sup> لبقاء التحريمة، وثنتين عندهما لبطلان التحريمة.

ولو قرأ في الأوليين لا غير، فعليه قضاء الأخريين اتفاقًا؛ لبقاء التحريمة وصحة الشروع في الشفع الثاني.

ولو قرأ في الأخريين لا غير، فعليه قضاء الأوليين اتفاقًا. أما عندهما فلأن الشروع لم يصح في الشفع الثاني. وأما عنده<sup>5</sup> فلأنه قرأ فيما صح شروعه فيه.

(وَلُوْ تَجَرَّدَتْ مِنْ كُلِّ شَفْعٍ رَكْعَةً) يعني: من شرع في نافلة رباعية، ولم يقرأ في ركعة من الشفع الأول، وركعة من الشفع الثاني، (أَفْتَى) محمد (بِقَصَاءِ ثِنْتَيْنِ)؛ لأن ترك القراءة في إحدى الركعتين يوجب فساد التحريمة عنده، فلم يصح الشروع في الشفع الثاني، (وَهُمَا بِالْكُلِّ) أي: هما أفتيا بقضاء الأربع. أما أبو يوسف فقد مر على أصله من أن ترك القراءة لا تفسد التحريمة. وأما أبو حنيفة فقد عمل بالمسألة السابقة بالقياس، وفي هذه المسألة بالاستحسان، وهو أن التحريمة وإن فسدت بترك القراءة؛ لكن قَوِيَتْ بوجود القراءة في ركعة؛ لأن الفرض عند بعض العلماء قراءة ركعة فقط، فصارت ملزمة للشفع الثاني، فوجب قضاء الأربع، وهذا الحكم مذكور في «الجامع الصغير»، رواه محمد عن أبي يوسف عن أبي حنيفة حكي أن أبا يوسف أنكره، وقال: رويتُ لك عن أبي حنيفة قضاء ثنتين، كما هو مذهبك، ولم يرجع محمد عن روايته، وقال: رويتَ لي، ونسيتَ، والمشايخ اختاروا قول محمد؛ لأن الأصل السابق يساعده، واعتذر 7 لأبي يوسف بأن ما حفظه هو قياس مذهب أبي حنيفة؛ لأن التحريمة ضعفت بالفساد بترك القراءة في ركعة، فلا يلزمه الشفع الثانى بالشروع، ويحتمل أن أبا يوسف ذكر له القياس والاستحسان، فحفظ محمد جواب الاستحسان.

أيها الطالب تعرف من هذا التوجيه: أنه لو قرأ في إحدى الأوليين فقط يكون الخلاف، كما في هذه المسألة.

<sup>1</sup> وفي هامش ح: أي: بعد العصر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: الشافعي.

<sup>3</sup> وفي هامش ح: هذا شروع في بيان المسائل الثمانية المشهورة بين الفقهاء.

<sup>4</sup> وفي هامش ح: أبي يوسف.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أبي يوسف.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وفي هامش ح: محمد.

ولو قرأ في الأوليين وإحدى الأخريين فعليه قضاء الأخريين اتفاقًا، لصحة الشروع في الشفع الثاني وفساده بترك القراءة ولو قرأ في الأخريين وإحدى الأوليين، فعليه قضاء الأوليين اتفاقًا. أما عنده، أ فلفساد التحريمة. وأما عندهما، فلوجود القراءة فيما صح شروعه فيه، وهو الشفع الثاني.

(وَيُلْزِمُهُ بِالرُّبَاعِيَّةِ لِنِيَّتِهَا، وَبِقَضَائِهَا لِقَطْعِهَا) يعني: من شرع في التطوع بنية الأربع، لزمه أداء الأربع. وكذا قضاؤه إن أفسده كيف ما وجد القاطع عند أبي يوسف في قوله الأول.

قيد بدنيتها» أي: بنية الرباعية؛ لأنه لو شرع في النافلة بمطلق النية لا يلزمه أكثر من ركعتين اتفاقًا. ولو نوى أكثر من الأربع لا يلزمه اتفاقًا، من «الحقائق».

(وَهُمَا بِشَفْعٍ) أي: هما يلزمانه بأداء شفع، (وَبِقَصَائِهِ إِنْ وُجِدَ فِي خِلَالِهِ) أي: وجد الفعل القاطع في خلال الشفع الأوّل أو الثاني.

قيد بقوله: «في خلاله»؛ لأن القاطع لو وجد بعد ما قعد قدر التشهد لا يلزمه قضاؤه.

اعلم: أن القاطع لو وجد في خلال الثاني، ولم يقعد في الشفع الأوَّل يفسد الكل اتفاقًا.

له: أن الشروع ملزم كالنذر. ولو نذر أن يصلى أربعًا يلزمه، فكذا إذا شرع في الأربع.

ولهما: أن النذر ملزم لذاته، والشروع ملزم لصيانة المؤدى عن البطلان، فيكون ملزمًا للمشروع فيه، ولِمَا لا صحة للمشروع فيه، إلا به كالركعة الثانية. وأما الشفع الثاني فلم يتوقف صح الشفع الأوَّل عليه، ولم يوجد أيضًا الشروع فيه؛ لأنه إنما يحصل بالقيام إلى الثالثة، فلا يلزم بشروع الشفع الأوَّل.

(وَلَوْ تَرَكَ الْقَعْدَةَ الْأُولَى فِي رُبَاعِيَّةِ النَّفْلِ حَكَمَ) محمد (بِالْفَسَادِ) أي: بفساد الشفع الأوَّل، ولم يحكما بفساده.

قيد بـ«النفل»؛ إذ الفرض لا يفسد به اتفاقًا.

له: أن كل شفع من النفل كصلاة الظهر للمسافر، ولهذا وجبت القراءة بكل شفع، وفساد الشفع الثاني لا يسري إلى الأوّل إذا وجد القعدة في الأوّل، فيكون القعدة في كل منهما فرضًا، فتفسد بتركها.

ولهما: أن القعدة إنما فُرِضَتْ إذا وجد بها الخروج والتحلل، والمتنفل لما ترك القعدة، وقام إلى الثالثة صار الكل صلاة واحدة كصلاة الظهر، فلم تصر القعدة الأولى فرضًا.

(أَوْ سَهَا عَنِ السُّورَةِ فِي الْأَوَّلِ مِنَ الْفُرْضِ لَمْ يُوجِبْ قَضَاءَهَا فِي الثَّانِي) يعني: من سها عن قراءة سورة في الشفع الأوَّل من الفرض لا يجب قضاؤها في الثاني عند أبي يوسف، ويجب عندهما.

قيد بـ«السورة»؛ لأنه إذا سها عن الفاتحة لا يقضيها اتفاقًا.

له: أن قراءة السورة في الأخريين غير مشروعة، فلا يمكن قضاؤها، كما إذا ترك الفاتحة.

ولهما: أن للأخريين شبهة المحلية للسورة؛ لأن جملة الصلاة موضع القراءة بالكتاب، والأوليان تعيَّنتَا للقراءة بخبر الواحد، فلا تخرج الأخريان عن المحلية بالكلية. ولو قضيت الفاتحة، لتكررت في ركعة، وهو غير مشروع. ولو قضيت السورة فيهما، لاجتمع الفاتحة والسورة، وهو مشروع.

(وَأَوْجَبْنَاهُ) أي: القضاءَ في وقتٍ مباحٍ (لِقَطْعِ الْمُؤَدَّى) [37ظ] أي: لقطع ما شرع فيه من النفل (فِي الْوَقْتِ الْمَكْرُوهِ). وقال زفر: لا يجب؛ لأن الأداء فيه منهى عنه، فلا يلزم بالشروع كصوم يوم العيد.

ولنا: أن المنهي عنه هو الصلاة، والشروع ليس بصلاة، ولهذا لو حلف لا يصلي لا يحنث بالشروع ما لم يصل ركعة، فصلح؛ لأن يكون سببًا للوجوب، وقضائها في وقت آخر بخلاف الصوم، فإن نفس الشروع فيه صوم، ولهذا يحنث بالشروع مَنْ حَلَفَ لا يصوم، وهو منهى عنه، فلا يحنث به شيء.

(وَعَكَسْنَاهُ لِقَطْعِ مَظْنُونِ الْوُجُوبِ) يعني: ما أوجبنا القضاء على من شرع في صلاة أو صوم على ظن أنه واجب عليه، ثم تبين أنه غير واجب. وقال زفر: يجب قضاؤه؛ لأن ما شرع فيه بعد ما تبيَّن أنه غير واجب بقي نفلًا، والنفل مضمون بالشروع.

ولنا: أن من شرع نفلًا التزم الأداء فعلًا، فلزم إتمامه، ومن شرع على ظن الوجوب لا يلتزم شيئًا؛ بل يسقط عنه ما عليه فافترقا، فإذا انعدم الالتزام انعدم الوجوب.

\_

 $<sup>^{1}</sup>$ وفي هامش ح: محمد.

(وَلَوْ اقْتَدَى بِمُفْتَرِضٍ مُتَنَفِّلًا) حالًا من فاعل «اقتدى»، (فَأَفْسَدَهُ) أي: أفسد ما شرع فيه مع الإمام، (ثُمَّ اقْتَدَى بِهِ فِيهِ) أي: بالإمام فيما أفسده (يَنْوِي قَضَاءَهُ) أي: قضاء ما لزمه بالشروع (أَجَزْنَاهُ عَنْهُ) أي: أجزنا اقتداءه عن قضاء ما لزمه. وقال زفر: لا يجوز.

قيد بقوله: «فأفسده»؛ لأنه لو أفسد نفلًا شرع فيه وحده، ثم اقتدى بمفترض ينوي قضاء ذلك لا يصح الاقتداء اتفاقًا. وقيد بقوله: «فيه»؛ لأنه لو اقتدى به بعد فراغه وشروعه في فرض آخر ينوي قضاء ذلك لا يصح الاقتداء اتفاقًا له: أن قضاء ما أفسده واجب عليه، فلا يجوز الاقتداء فيه بمفترض، كما لم يجز اقتداء مفترض بمفترض آخر.

ولنا: أن الصلاة التي أتى بها قضاء عين تلك الصلاة التي التزمها بالشروع الأوَّل، فلا يكون هذا كالاقتداء بين فرضين متغايرين حقيقة وحكمًا.

(وَلَوْ حَصَلَ) الاقتداء (فِي خَامِسَةٍ قَامَ إِلَيْهَا يُلْزِمُهُ بِالنَّفْلِ، وَأَفْتَى بِالْكُلِّ) يعني: من صلى الظهر خمسًا ساهيًا، وقعد في الرابعة، فاقتدى به إنسان في هذه الحالة يلزمه ركعتان عند أبي يوسف، وست ركعات عند محمد. ولا بد من القعود قدر التشهد؛ لأنه لو لم يقعد لا يتأتى قول محمد؛ لبطلان أصل الصلاة ببطلان فرضيته، وكان على المصنف أن ينبه عليه.

اعلم: أن الخلاف هكذا مذكور في «المنظومة». وذكر في «الهداية» و«خلاصة الفتاوى»: أن هذا الخلاف بين محمد وصاحبيه.

لأبي يوسف: أنه اقتدى به في النفل بعد ما خرج من الفرض بإتمامه، فلا يلزمه غير هذا الشفع. ولمحمد: أنه شرع في تحريمة الإمام، فيلزمه ما أدَّى الإمام بها.

(فَلَوْ أَفْسَدَ) المقتدي المذكور (صَلَاةَ نَفْسِهِ) وهي ما شرع فيه مع الإمام (يُلْزِمُهُ بِقَضَاءِ ثِنْتَيْنِ) أي: أبو يوسف قضاء ركعتين.

(وَمَنَعَهُ) أي: محمد قضاءها (مُطْلَقًا) أي: ثنتين كانت أو أكثر؛ لأن هذه الصلاة غير مضمونة في حق الإمام؛ لأنه لو أفسد الخامسة لا يلزمه قضاء ركعتين. فلو صارت مضمونة في حق المقتدي، لصار بمنزلة اقتداء المفترض بالمتنفل، وهو باطل.

ولأبي يوسف: أن الضمان سقط في حق الإمام بسبب عارض، وهو شروعه ساهيًا على عزم أنه يسقط الواجب عنه، ولا كذلك المقتدي؛ لأنه عامد في الشروع، وملتزم للأداء، فيلزمه.

(وَلَوْ جَمَعَ) في وقت شروع الصلاة (نِيَّةَ فَرْضٍ وَنَفْلٍ يُوَجِّحُ الْفَرضَ) أي: يرجح أبو يوسف نية الفرض؛ لأن الفرض أقوى، فلا يعارضه الأدنى، فيلغو نية النفل.

(وَأَبْطَلَهَا) أي: محمد صلاته؛ لأنها لا يمكن أن يتصف بالوصفين لتنافيهما، ولا بأحدهما عينًا لعدم التعيين، ولا بعضها بأحدهما، وبعضها بالآخر؛ لأنها لا تقبل التجزئ بهذا الاعتبار، فيبطل أصل الصلاة، (أَوْ نَذَرَ رَكْعَتَيْنِ بِغَيْرِ طُهْرٍ يُلْزِمُهُ بِهِمَا) أي: أبو يوسف بركعتين (بِطُهْرٍ)؛ لأن الناذر لما ألزم عليه ركعتين ألزمهما بطهارة؛ لأن الصلاة لا تكون إلا بها. وقوله بعده بغير طهر يكون رجوعًا عما التزمه، فلا يصح.

(وَٱهْدَرَهُ) أي: قال محمد: لا يلزمه شيء؛ لأنه نذر بمعصيةٍ، والنذر بما ليس بقربة غير صحيح، (أَوْ بِغَيْرِ قِرَاءَةٍ) يعني: لو نذر أن يصلي ركعة واحدة، أو نذر أن يصلي ثلاث ركعات، نذر أن يصلي ركعة واحدة، أو نذر أن يصلي ثلاث ركعات، وحكمنا بِها) أي: ألزمناه ركعتين بقراءة، (وَبِثِنْتَيْنِ) أي: أمرناه بركعتين في صورة نذره ركعة، (وَأَرْبَعٍ) أي: بأربع ركعات في صورة نذره ثلاثًا (لا بِالإِهْدَارِ فِيهِمَا وَبِشَفْعٍ) يعني: قال زفر: لا يلزمه شيء في الصورة الأولى والثانية؛ لأن الصلاة بلا قراءة، والركعة الواحدة غير قربة، فلا يصح نذره، وفي الصورة الثالثة يلزمه ركعتان؛ لأنه نذر بشفع وركعة زائدة عليه، فيصح الأوَّل، ويلغو الزيادة.

ولنا: أن التزام شيء التزام بما لا صحة له إلا به، فصار كأنه نذر أن يصلي بقراءة وركعتين وأربعًا؛ لأن الصلاة غير صحيحة ما لم تكن شفعًا وبقراءة إلا أن محمدًا احتاج إلى الفرق بين التزام الصلاة بغير طهارة، [38و] والتزام صلاة بغير قراءة، حيث أهدر الأوًل دون الثاني.

والفرق أن الصلاة بغير طهارة ليست بعبادة، فلم يصر نذرًا للصلاة. وأما الصلاة بغير قراءة عبادة، كذا في «التجنيس».

(أَوْ فِي مَكَانٍ كَذَا، فَأَدَّاهَا فِي أَقَلَّ مِنْ شَرَفِهِ أَجُزْنَاهَا) يعني: إذا نذر أن يصلي في مكان شريف كالمسجد الحرام مثلًا، وصلى في مكان أقل منه شرفًا: جاز عندنا. وقال زفر: لا يجوز. وكذا الصوم والصدقة.

اعلم: أن أفضل الأماكن: المسجد الحرام، ثم مسجد النبي صلى الله عليه وسلم، ثم مسجد بيت المقدس، ثم الجامع، ثم مسجد الحي، ثم البيت، كذا في «المصفى».

له: قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ﴾ [النحل، 91/16]، فيجب عليه الإتيان بما قيَّد به.

ولنا: أن تخصيص العبد عبادته بمكان لغو. وإنما يعتبر التخصيص إذا كان من قِبَلِ الله تعالى، فيبقى النذر مطلقًا، فيصلي أين شاء.

(وَلَوْ نَذَرَتْ عِبَادَةً فِي غَدٍ، فَحَاضَتْ فِيهِ: أَلْرَمْنَاهَا بِقَضَائِهَا). وقال زفر: لا يلزمها قضاؤها.

قيد بر الغد»؛ لأنه لو قالت: عليَّ أن أصلي كذا يوم حيضي لا يلزمها شيء اتفاقًا.

له: أنها أضافت العبادة إلى يوم لم يصلح لفعل المنذور، فلا يجوز، كما لو قالت: يوم حيضي.

ولنا: أن الغد في ذاته قابل للأداء فيه، فصرف عنه مانع سماوي، فيجب قضاؤها، بخلاف قولها يوم حيضي؛ لأنه بمقارنته ما ينافى المنذور لم يصر صالحًا له، فلم يجب.

(وَيَجُوزُ أَنْ يَتَنَفَّلَ الْقَادِرُ عَلَى الْقِيَامِ قَاعِدًا) بلا كراهة في الأصح؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يصلي ركعتين بعد الوتر قاعدًا بلا عذر».

قيد بهالتنفل»؛ لأن القادر على القيام لا يجوز أن يفترض قاعدًا.

اختلفوا في كيفية القعود في غير حالة التشهد؟

عن أبي حنيفة: أنه يقعد كيف يشاء؛ لأنه لما جاز له ترك أصل القيام، فترك صفة القعود أولى جوازًا.

وعن محمد: أنه يتربع؛ لأنه أعدل.

وعن أبي يوسف: أنه يحتبي؛ لأن عامة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم في آخر عمره كانت بالاحتباء. 1

وعن زفر: أنه يقعد كما يقعد في التشهد، وهذا هو المختار؛ لأنه عهد مشروعًا في الصلاة.

(وَكُلُه) الجار والمجرور خبر مبتدأ محذوف، تقديره: قعود المتنفل من غير عذر جائز عند أبي حنيفة، كما سبق (بَعْدَ ا افْتِتَاحِهَا بِهِ) أي: بعد شروعه في الصلاة بالقيام. وقالا: لا يجوز؛ لأن الشروع قائمًا ملزم للقيام، كما لو نذر أن يصلي قائمًا وضع في القعود بعد الشروع قائمًا؛ لأن افتتاح النفل قاعدًا من غير عذر جائز اتفاقًا، من «الحقائق».

وله: أن ابتداء النفل قاعدًا جائز، فبقاؤه أولى؛ لأنه أسهل من الابتداء.

والجواب عنهما: أن النذر بالصلاة قائمًا ملزم لذاته؛ لأنه التزم القيامَ نصًّا، والشروع ليس ملزِمًا لذاته؛ بل لصيانة المؤدى، وهي لا تحتاج إلى القيام، فأشبه النذر بالحج ماشيًا لا يلزمه المشي. حتى لو تركه لزمه دم. ولو شرع في الحج ماشيًا لا يلزمه المشي.

(وَأَدَاءُ الْفَرْضِ قَاعِدًا) مع القدرة على القيام (فِي مَرْكَبٍ جَارٍ) أي: سفينة جارية (بِغَيْرٍ عُذْرٍ: جَائِزٌ) عند أبي حنيفة مع

الإساءة. وقالا: لا يجوز. أراد بالأداء قاعدًا أن يكون بالركوع والسجود؛ لأن الأداء بالإيماء غير جائز اتفاقًا فرضًا كان أو نفلًا.

وقيد بـ«الفرض»؛ لأن أداء النفل قاعدًا يجوز اتفاقًا.

وقيد بـ«المركب»؛ لأن أداء الفرض على الدابة لا يجوز اتفاقًا.

وقيد بقوله: «جار»؛ لأن المركب لو كان موقوفًا لا يجوز اتفاقًا. وإن كان مربوطًا، فإن حركة الريح تحريكًا، فهو كالجاري وإلا فكالواقف، كذا في «الغاية».

وقيد بقوله: «من غير عذر»؛ لأنه لو كان بحال يدور رأسه يجوز اتفاقًا.

له: أن الغالب دوران الرأس في السفينة الجارية، فصارت الضرورة باعتبار الغالب كالمتحققة.

ولهما: أن القيام ركن، فلا يسقط إلا بعذر متحقق.

(وَيُومِئُ الْمُتَنَفِّلُ) بلا عذر، سواء كان مسافرًا أو مقيمًا (عَلَى دَابَّتِهِ). لفظ المتنفل متناول لمن يصلي السننَ الرواتب، فإنها جائزة على الدابة. وعن أبى حنيفة: أنه لا يجوز كسنة الفجر؛ لأنها آكد.

قيد به؛ لأن المفترض لا يجوز له الإيماء على الدابة إلا بعذر، كما إذا كان دابته جموحًا، بحيث لو نزل لا يمكنه الركوب، أو خاف من العدو، أو لم يجد موضعًا يابسًا للصلاة ونحوها، ولا يلزمه الإعادة إذا قدر.

\_

<sup>. 135/1</sup> لم نجده في كتب الحديث إلا في مجمع الأنهر لشيخي زاده،  $^{1}$ 

وفي «الخانية»: إذا صلى على الدابة لعذر إن لم يقدر على إيقافها يجوز الإيماء عليها وإن أ كانت تسير، وإن قدر لا يجوز لاختلاف المكان بسيرها.

وفي «القنية»: إذا سيرها راكبها لا يجزئه الفرض ولا التطوع.

وقيد برالدابة»؛ لأن التنفل بالإيماء لا يجوز للماشي والسابح في البحر، ولا يمنع عن الصلاة ما في موضع جلوسه، أو في ركابيه من النجاسة عند الأكثرين؛ لأن اعتبار الأركان إذا سقط فطهارة المكان أولى؛ لكن لا يلزم منه جوازه بلا وضوء؛ لأن الركوع والسجود له خَلف، وهو الإيماء، والوضوء لا خلف له، ولا يلزم من سقوط الشيء إلى خلف سقوط ما لا خلف له. وأما العجلة فكالدابة إن كان طرفها على الدابة تسير أو لا، وإن لم يكن [88ظ] فكالدابة إن كان طرفها على الدابة تسير أو لا، وإن لم يكن [88ظ]

(خَارِجَ الْمِصْرِ) قدرَ الميل. وقيل: قدر فرسخين، والأصح أنه جائز في موضع يجوز للمسافر الخارج أن يقصر فيه (كَيْفَ تَوَجَّهَتْ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يصلى على حمار، وهو متوجه إلى خيبر يومئ إيماء». 2

(وَيُحِيزُهُ فِيهِ) أي: يجيز أبو يوسف الإيماء في المصر، سواء افتتح الصلاة مستقبل القبلة أو مستدبرًا لها، من «المحيط»؛ اعتبارًا بالخارج، ولما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان راكبًا على الحمار في المدينة يوميء». 3 وقالا: لا يجوز؛ لأن جوازه ورد على الدابة خارج المصر، بخلاف القياس، فلا يقاس عليه غيره، وما رواه شاذ.

(وَيَمْنَعُ الْبِنَاءَ بَعْدَ النُّزُولِ) يعني: إذا صلى ركعة بالإيماء راكبًا، ثم نزل لا يجوز أن يبني عليها صلاته عند أبي يوسف وقالا: يجوز.

له: أن المؤدى بركوع وسجود أقوى منه بالإيماء، ولا يجوز بناء الأقوى على الأضعف، كما لم يجز بناء المريض المومئ إذا زال عذره.

ولهما: أن إيماء الراكب كركوعه وسجوده في القوة، وليس خلقًا عنه، ولهذا جاز ابتداؤه بالإيماء مع قدرته على النزول، بخلاف المريض، فإن إيماءه خلف.

قيد بقوله: «بعد النزول»؛ لأنه لو صلى ركعة نازلًا لا يبني بعد الركوب اتفاقًا؛ <sup>4</sup> لأن إحرام النازل انعقد موجبًا للركوع والسجود، فلا يجوز البناء عليه بالإيماء. وأما إحرام الراكب فمنعقد على التخيير بين أن ينزل ويتم بالركوع والسجود، وبين أن يومئ على الدابة، فلهذا أجاز البناء عليه.

#### (فصل) في سجود السهو

(إِذَا سَهَا) المصلي (بِنَقْصٍ) كائن بترك ما وجب فعله في الصلاة، (أَوْ زِيَادَةٍ) أي: زيادة فعل من أفعال الصلاة واقع في غيره محله، أو مستلزم لترك ما وجب. وتلك الزيادة نقصان، فيتفرع عليها مسائل:

منها: إذا قرأ في الركوع، أو السجود، أو القومة، أو القعود: فعليه السهو؛ لأنه ليس بموضع القراءة. وكذا لو كرر الفاتحة في الأوليين، أو سكت بعدها مقدارَ ركن؛ ليختار سورة؛ لأنه أحَّرَ واجبًا، وهو السورة.

ومنها: لو كرَّر الفاتحة في الأخريين لا سهوَ عليه؛ لأن الشفع الثاني موضع القراءة. وكذا لو تشهد في قيامه أو ركوعه أو سجوده؛ لأن هذه المواضع محل الثناء.

وعن محمد: لو تشهد في قيامه بعد الفاتحة، فعليه السهو؛ لأنه بالتشهد أخر الواجب، وهو السورة، وهذا أصح.

ومنها: لو كرر التشهد في القعدة الأولى، أو زاد على التشهد الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، فعليه السهو؛ لأنه أخر ركنًا، وهو القيام إلى الثالثة. ولو كرر في القعدة الثانية لا سهوَ عليه؛ لأنها محل الذكر.

والضابط: أن سجدة السهو واجبة بترك الواجب لا غير؛ لأن تأخير ركن، أو تقديمه، أو تكراره، أو ترك الترتيب كلها داخل فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>2</sup> ا اسا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صحيح مسلم، صلاة المسافرين 35؛ سنن أبي داود، السفر 8، وليس فيهما ذكر الإيماء؛ المعجم الكبير للطبراني، 335/12. <sup>3</sup> لم نجده مرفوعًا، وروي من فعل ابن عمر، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 495/2.

<sup>4</sup> ح: عندهما.

(سَلَّمَ، ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْن، ثُمَّ تَشَهَّد وَسَلَّمَ) وهذه إخبار بمعنى الأمر، فيفيد الوجوب، (وَجَعَلَ السَّلَامَ الْأَوَّلَ) أي: محمد سلام الصلاة (مَرَّةً عَنْ يَمِينِهِ)؛ لأن الحاجة إليه؛ ليفصل بين الأصل والزيادة الملحقة به، وهو يحصل بتسليمة واحدة، (وَهُمَا تِنْتَيْن)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قال: لكل سهو سجدتان بعد السلام»، أ والمتعارَف منه ما يكون من الجانبين، فيحمل عليه.

قيل: المختار للإمام قول محمد؛ لأن الجماعة إذا سلَّم ثنتين ربما يشتغل بعضهم بما ينافي الصلاة، وللمنفرد قولهما.

(وَالدُّعَاءَ) أي: جعل محمد الدعاء (فِي التَّشَهُدِ الثَّانِي) أي: بعد تشهد قعدة السهو، (وَهُمَا فِي الأَوَّل) أي: في تشهد الصلاة قبل السلام. وهذا الخلاف مبنى على أن سلام من عليه سجدة السهو يخرجه من الصلاة عندهما، فيأتيه في الأوَّل. وعنده: لا يخرجه فيأتيه في الثاني، وصاحب «الهداية» اختار قول محمد؛ لأن الدعاء مشروع بعد الفراغ، ولا فراغ قبل الجَبْرِ.

(وَنَأْتِي بِالسَّلَامِ الْفَاصِل) يعني: نأمر الساهي بأن يسلم، فيسجد، ويأمر الشافعي بأن يسجد، فيسلم؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم سجد للسهو قبل السلام».2

لنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لكل سهو سجدتان بعد السلام».<sup>3</sup>

قال صاحب «الهداية»: هذا الخلاف في الأولوية، وهو ظاهر الرواية.

وفي «النوادر»: أنه في الجواز، يعني: إذا سجد للسهو قبل السلام لا يجزئه عندنا، فعليه الإعادة خلافًا له.

(وَلَمْ يُقَيِّدُوهُ بِالزِّيَادَةِ) يعني: إتيان سجدة السهو بعد السلام غير مقيد عندنا بأن يكون السهو بالزيادة. وقال مالك: إن كان السهو عن زيادة يسجد بعد السلام، وإن كان عن نقصان يسجد قبل السلام.

الضابط فيه: أن يأخذ القاف مع القاف، والدال مع الدال.

له: أن السجدة واجبة في الزيادة لرغم الشيطان، فيكون بعد الفراغ، وفي النقصان للجبر، فيقدم على السلام؛ ليقع الجابر في

لنا: ما روينا حكى أن أبا يوسف سأل مالكًا عند هارون الرشيد في المسألة هذه؟ وقال ما قولك: لو وقع النقص والزيادة جميعًا، فسكت مالك، فقال أبو يوسف: الشيخ تارة يخطئ، وتارة لا يصيب، فقال مالك: على هذا أدركنا مشايخنا، فظن أن أبا يوسف قال: الشيخ تارة يخطئ وتارة يصيب.

(وَلَمْ يُوجِبُوا السُّجُودَ بِتَرْكِ ثَلَاثِ تَكْبِيرَاتٍ مِنْ أَثْنَائِهَا) وقال [39و] مالك: يجب؛ لأنه ذكر مقصود في الصلاة، فأشبه القنوتَ، والثلاث جمع صحيح.

لنا: أن التكبيرات في خلال الصلاة سنة، والقنوت واجب، والسجدة تجب لترك الواجب لا السنة.

(وَتَجِبُ بِجَهْرٍ وَإِخْفَاتٍ فِي غَيْرٍ مَحَلِّهِمَا) أي: يجهر في موضع المخافتة، وبمخافتة في موضع الجهر، والإضافة في محلهما للاختصاص. وذلك إنما يحصل إذا كان كل من الجهر والإخفات واجبًا في محله. وذلك موجود في حق الإمام دون المنفرد، ولأنه مخير بين الجهر والإخفات فيما يجهر به (بِقَدْر الْفَرْض) أي: بقدر ما يجوز به الصلاة، (وَتَرْكِ قُنُوتِ) ولو تذكر في الركوع أنه ترك القنوت يعود إلى القيام، ويقرأه في رواية عن أبي حنيفة، ويسجد للسهو (وَتَشَهُّلِه) أي: بترك تشهد في القعدة الأولى أو الثانية، سواء ترك كله أو بعضه، (وَتَكْبِيرَاتِ عِيدٍ)، سواء ترك جميعها، أو واحدة منها.

قيد ب«تكبيرات عيد»؛ لأن السجود لا يجب بترك تكبيرات الانتقال، إلا أنهم قالوا: لو ترك تكبيرة الركوع الثاني من صلاة العيد، فعليه السجدة؛ لأنها واجبة تبعًا لتكبيرات العيد، بخلاف تكبيرة الركوع الأوَّل؛ لأنها ليست ملحقة بها.

وفي «الخانية»: قالوا: لا يسجد للسهو في العيدين والجمعة؛ كيلا يقع الناس في الفتنة.

(وَالْفَاتِحَةِ) أراد به تركها في الأوليين؛ لأنه لو تركها في الأخريين لا سهو عليه إنما وجب السجدة بترك هذه المذكورات؛ لأنها واجبات.

(وَيَتْبَعُ الْمُؤْتَمُّ فِيهِ الإِمَامَ وُجُوبًا وَأَدَاءً) يعني: إذا سها الإمام ووجب عليه السجدة وجب على المؤتم أيضًا؛ لأنه تابعه، ولهذا لو نوى الإمام الإقامة لزم المؤتم حكمها وإن $^{1}$  لم ينوها، ثم إن سجد الإمام تابعه، وإلا فلا لئلا يصير مخالفًا لإمامه.

<sup>2</sup> سنن الترمذي، الصلاة 290.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود الصلاة 194–195؛ مسند أحمد بن حنبل، 280/5.

<sup>3</sup> سنن أبي داود الصلاة 194-195؛ مسند أحمد بن حنبل، 280/5.

ولو كان مسبوقًا لا يسلم مع الإمام؛ بل ينتظر، فإذا سجد سجد معه، ثم يقوم إلى قضاء ما سبق به، وإن لم يسجد مع الإمام يجب عليه قضاء سجود السهو في آخر صلاته استحسانًا، كذا في «تحفة الفقهاء».

ولو سلم المسبوق إن كان عامدًا يفسد صلاته، وإن كان ساهيًا إن سلم مع الإمام لا يلزمه السجود؛ لأنه مقتد به، وإن سلم بعده يلزمه؛ لأنه منفرد، فلو قام المسبوق إلى القضاء، ثم تذكر الإمام سهوه، فسجد فعليه أن يعود إن لم يقيد الركعة بالسجدة، كذا في «النوادر».

(لَا عَكْسًا) أي: لا يكون التبع منعكسًا كما إذا سها المؤتم لا يتابعه الإمام إن سجد؛ لأنه متبوع، فلا يكون تابعًا، ولا يسجد المؤتم أيضًا؛ لأنه لو سجد وحده يكون مخالِفًا لإمامه، وذا منافي للاقتداءِ.

(وَيُعْتَبَرُ الْقُرْبُ فِي الرُّجُوعِ، وَالْقِيَامِ فِي الْجَلْسَةِ الْأُولَى) يعني: من فات عنه القعدة الأولى سهوًا، فإن كان إلى القعود أقرب يقعد، ولا يسجد، وذلك بأن يرفع أليتيه من الأرض، وركبتاه عليها، كذا روي عن أبي يوسف، واستحسنه مشايخنا.

وقيل: بأن لم ينتصب النصف الأسفل، وإن كان إلى القيام أقرب يقوم ويسجد للسهو.

وفي ظاهر الرواية: إن لم يستو قائمًا يعود، وإن استوى قائمًا لا؛ لأنه اشتغل بغرض القيام، فلا يترك الفرض للواجب.

(وَيَجِبُ الرُّجُوعُ إِلَى الأَخِيرَةِ مَا لَمْ تَنْعَقِدِ الْخَامِسَةُ بِسَجْدَةٍ)؛ لأن ما دون الركعة غير معتبر، والقعدة الأخيرة فرض، وفي الرجوع إصلاح صلاته.

(فَإِذَا انْعَقَدَتْ صَارَتْ صَلَاتُهُ نَافِلَةً)؛ لأنه استحكم شروعه في النفل قبل إتمام الفرض، فيتحول فرضه نفلًا، وهذا عندهما. وأما عند محمد فلا يتحول نفلًا؛ لأن بطلانَ وصفِ الفرضية يُبطل أصل الصلاة عنده، وإذا بطلت عنده لا يضيف إلى الخامسة ركعة أخرى. وهل يسجد للسهو عندهما، فالأصح أنه لا يسجد؛ لأن النقصان بفساد الفرضية لا يجبر بالسجود.

(وَيَضُمُّ سَادِسَةً) حتى يصير متنفلًا بست ركعات؛ لأن النفل شُرع شفعًا (وَإِنْ قَعَدَ) القعدة الأخيرة قدر التشهد، (ثُمَّ قَامَ إِلَى الْخَامِسَةِ) يظنها القعدة الأولى (رَجَعَ) إلى القعود؛ ليسلم؛ لأن التسليم حال القيام غير مشروع، (فَإِنْ انْعَقَدَتْ) أي: الخامسة بسجدة (ضَمَّ أُخُرَى) أي: ركعة أخرى إلى الخامسة البَتَّة، (فَتَمَّ الْفُرْصُ)؛ لأن الفائت عنه إصابة لفظ السلام في الأخيرة، وهو ليس بفرض عندنا، فيسجد للسهو؛ لتمكن النقصان فيه بتأخير السلام، (وَتَعَيَّنَتَا نَفْلًا).

قيل: هاتان الركعتان في الظهر تنوبان عن سنته؛ لكن الصحيح أنهما لا تنوبان عنها؛ <sup>2</sup> لأن السنة لا يتأدى بما هو مظنون، قالوا: إذا صلى في الفجر والعصر بعد القعدة الأخيرة ركعة ساهيًا لا يضم إليها أخرى لكراهة التنفل بعدهما، والأصح أنه يضم إليها؛ لأن المنهى هو التنفل المقصود، وهذا لم يشرع بالقصد.

(وَيَسْجُدُ لِرُجُوعِهِ فِي النَّانِيَةِ) أي: في المسألة الثانية، وهو رجوعه إلى الأخيرة يفهم منه أنه إذا لم يرجع إليها لا يسجد؛ لما مر من أن النقصان بالفساد لا يجبر بالسجود، وكذا في «الغاية».

(وَقِيَامِهِ فِي الْأُولَى) أي: في المسألة الأولى [39ظ] بتركه القعدة الأولى، حتى لو قعد لا يجب عليه السجدة، وفيه دفع لما قيل: تجب السجدة إذا رجع إلى القعود؛ لأنه بقدر ما اشتغل بالقيام أخَّرَ واجبًا، والأوَّل أصح؛ لأنه ما دام إلى القعود أقرب صار في حكم القاعد.

(وَيُبْطِلُهَا شَكِّ) في أنه كم صلى (مُعْتَرِضٌ) في صلاته. أراد به: أن لا تكون عروض الشك له عادة بقرينة قوله: «فيما بعده» فإن كثير، فحينئذ يستأنف الصلاة لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا شك أحدكم في صلاته أنه كم صلى، فليستقبل الصلاة».

(فَإِنْ كَثُور) عروض الشك له (وَلَهُ ظَنَّ تَحَرَّى) أي: طلب الأَحْرَى، وأخذ بأكبر رأيه، لقوله صلى الله عليه وسلم: «من شك في صلاته، فليتحر الصواب»، وهذا محمول على من كثر سهوه، والحديث الأوَّل على من لم يكثر توفيقًا بينهما، (وَإِلَّا) أي: إن لم يكن له ظن (أَخَذَ بِالْيَقِينِ) وهو الأقل، لقوله صلى الله عليه وسلم: «من شك في صلاته، فليأخذ بالأقل». مثلًا: إذا شك في صلاة الفجر أنه صلى ركعة أو ركعتين بنى على ركعة، ويقعد قدرَ التشهد، لاحتمال أنه صلى ركعتين، ويضم إليها أخرى لاحتمال أنه صلى ركعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: عنهما.

وإذا شك في الأربع أنها الأولى، أو الثانية، أو الثالثة، أو الرابعة قعد قدر التشهد لاحتمال أنه صلى أربعًا، ثم صلى أربع ركعات يقعد في كل ركعة قدر التشهد؛ لما ذكرنا من الاحتمال، كذا في «التبيين».

وإذا شك في الأربع أنها الأولى أم الثانية ولم يقع تحريه على شيء يجعلها الأولى ويقعد ثم يقوم، فيصلي ركعة أخرى، ويقعد ثم يقوم، فيصلى ركعة أخرى، كذا في «الخلاصة».

وإن شك أنه صلى الصلاة أم لا، فإن كان ذلك في الوقت، فالظاهر أنه لم يصلها، وإن كان بعده، فالظاهر أنه أدَّاها. وكذا إذا شك أنه ركع في صلاته أم لا، فإن كان في الصلاة يأتي به، وإن كان بعد خروجه منها، فالظاهر أنه أتاه.

#### (فصل) في صلاة المريض

(يَقْعُدُ الْمَرِيضُ لِتَعَدُّرِ الْقِيَامِ). وفي «الخانية»: لم يرد به أن لا يمكنه القيام أصلًا بأن يكون مقعدًا؛ بل من خاف إبطاء البرء، أو زيادة المرض، أو دوران رأسه، أو وجد في القيام ألَمًا شديدًا يكون متعذرًا قيامه، والأصح أنه يقعد كيف شاء. ولو قدر على القيام متكنًا يقوم ويتكئ. وله قدر على بعض القيام بأن قدر على التكبير قائمًا يؤمر بما قدر عليه، ثم يقعد.

(وَنَأْمُرُهُ بِالاسْتِلْقَاءِ) بأن يستلقي على قفاه في صلاته، ورجلاه إلى القبلة، قيل: ينبغي أن ينصب ركبتيه إن قدر عليه، حتى لا يمد رجله إلى القبلة، وينبغي أن يوضع تحت رأسه وسادة ليمكنه الإيماء؛ (لِتَعَدُّرِهِ) أي: لتعذر القعود (لا عَلَى الْجُنُبِ). يعني: قال الشافعي: يصلي المريض على جنبه الأيمن، لقوله صلى الله عليه وسلم لعمران بن الحصين: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع، فعلى الجنب تومئ إيماء». 1

**لنا**: قوله صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عمر: «فإن لم تستطع قاعدًا، فعلى قفاك تومئ إيماء».<sup>2</sup>

(وَلَوْ فَعَلَ جَازَ) يعني: لو صلى على الجنب جاز؛ لورود الرواية فيه أيضًا، فعلم أن الخلاف في الأفضلية؛ لكن فيما قلنا يقع الإيماء إلى هواء الكعبة، وفيما قاله إلى جانب قدميه، فما قلناه يكون أولى.

(وَيُومِئُ بِرَأْسِهِ، وَيَجْعَلُ السُّجُودَ أَخْفَضَ) من الركوع؛ لأن الإيماء بهما قائم مقامهما، فيأخذ حكمهما، (وَلا يَرْفَعُ شَيْمًا إِلَى وَجْهِهِ). ولو رفعه فسجد عليه إن وجد فيه إيماء يجوز بالإيماء لا بوضع الرأس، وإلا فلا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أَوْمِ برأسك». 3 (وَيُؤَجِّرُ) الصلاة عنه المريض (لِلْعَجْزِ عَنْهُ) أي: عن الإيماء بالرأس. وفيه إشارة إلى أن الفرض لا يسقط عنه، حتى لو صح يجب عليه قضاء ما فاته، وهو مختار صاحب «الهداية».

وقيل: إن زاد عجزه على يوم وليلة لا يلزمه القضاء، وإن كان أقل يلزمه، كما في الإغماء، وهو مختار شيخ الإسلام وفخر الإسلام، وغيرهما.

(وَٱلْفَيْنَاهُ) أي: الإيماء (بِالْقُلْبِ، وَالْعَيْنِ، وَالْحَاجِبِ) إذا عجز عن الإيماء بالرأس. وقال زفر: يومئ بحاجبيه لقربه من الرأس وإن عجز فبعينيه؛ لأنهما في الرأس، فيأخذان حكمه، وإن عجز فبقلبه؛ لأن النية التي لا يصح الصلاة بدونها إنما تقام به، فتقام به الصلاة عند العجز.

لنا: أن نصب الأبدال بالرأي ممنوع، والنص ورد بالإيماء بالرأس على خلاف القياس، فلا يقاس عليه غيره.

(وَلا يَلْزَمُ الْقِيَامُ لِلْعَجْزِ عَنِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ)؛ لأن ركنية القيام لكونه وسيلة إلى السجود الذي هو نهاية التعظيم، فيسقط الوسيلة بسقوط الأصل، (فَيُومِئُ بِهِمَا قَاعِدًا). ولو أومئ بهما قائمًا جاز؛ لكن الأفضل هو الإيماء قاعدًا لكون رأسه فيه أقرب إلى الأرض. قال شيخ الإسلام: يومئ بالركوع قائمًا، وفي السجود قاعدًا.

(وَيُتِمُّ إِنْ عَرَضَ مَرَضٌ بِحَسَبِهِ) يعني: إذا صلى بعض صلاته صحيحًا، ثم مرض فيها يبني عليه بحسب مرضه بأن يتمها قاعدًا، وإن عجز عنه، فمومثًا على ما مر؛ لأنه إذا بني كان بعض صلاته كاملة، وبعضها ناقضة. وإذا استقبل كان كلها ناقصة، فالبناء يكون أولى.

وفي «المحيط»: لو قضى المريض ما فاتته في الصحة جاز؛ لأن وقت القضاء موسع، والمعتبر حال شروعه.

3 لم نجده بهذا اللفظ في كتب الحديث، أخرجه السرخسي في المبسوط (217/1) بها. وفي المعجم الكبير للطبراني، 269/12 بمعناه.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، تقصير الصلاة 19؛ سنن الترمذي، الصلاة 247.

<sup>2</sup> المعجم الكبير للطبراني، 269/12 بمعناه وليس فيه ذكر القفا.

(أَوْ صِحَّةٌ عَلَى مُؤمِيمٍ اسْتَأْنَفَ) يعني: إذا كان مصليًا بإيماء، وعرض عليه صحة بأن قدر على الركوع والسجود استأنف [40] صلاته؛ لأن بناء الأقوى على الأضعف غير جائز.

وفي «جوامع الفقه»: لو افتتحها بالإيماء، ثم صح قبل أن يركع ويسجد جاز له أن يتمها، بخلاف ما بعد الركوع والسجود. قوله: «أو صحة» معطوف على «مرض». ولو قال: «وإن عرض مرض يتم بحسبه، أو صحة على مؤمئ استأنف»، لكان أظهر.

(أَوْ عَلَى قَاعِدٍ حَكَمَ بِهِ) يعني: إن عرض صحة على من يصلي قاعدًا، فقدر على القيام. قال محمد: يستأنف الصلاة، وقالا: يبني؛ لأن اقتداء القائم بالقاعد جائز عندهما، فجاز البناء، وغير جائز عنده، فلم يجز البناء، وقد مر بيانه في فصل الإمامة.

(وَلُوْ اسْتَوْعَبَ الإِغْمَاءُ وَقْتَ الصَّلَاةِ نُوجِبُ قَصَاءَها) وقال الشافعي: لا يجب؛ لأن الخطاب ساقط عنه لعجزه عن الفهم كالمجنون.

لنا: ما روي: «أن عليًّا أغمى عليه أربع صلوات، فقضاها»، والجنون كالإغماء عندنا في الأصح.

(وَالاَعْتِبَارُ فِي عَدَم لُزُومِهِ) أي: لزوم القضاء (بِزِيَادَةِ زَمَانِهِ) أي: زمان الإغماء. والجار والمجرور خبر المبتدأ (عَلَى سَاعَاتِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ) يعني: إذا زاد الإغماء على يوم وليلة بزمان يسير يسقط عنه قضاء الصلاة عند أبي حنيفة؛ لأن اعتبار الزيادة هكذا مأثور عن على وابن عمر رضي الله عنهما، والمقادير إنما يعرف سماعًا، (لا عَلَى أَوْقَاتِ خَمْسِ صَلَوَاتٍ بِوَقْتِ سَادِسَةٍ) أي: صلاة سادسة. يعني: قال محمد: لا يسقط عنه ما لم يستوعب الإغماء أوقات ست صلوات؛ لأن الحرج المسقِط للقضاء يحصل بالكثرة، وهو في الحقيقة يحصل بمضي الوقت السادس.

قيد به زمان الإغماء»؛ لأنه لو نام أكثر من يوم وليلة يلزمه القضاء اتفاقًا؛ لأنه مما لا يمتد يومًا وليلة غالبًا، فلا حرج في قضائه.

ثمرة الخلاف تظهر فيمن أغمي عليه عند الضحوة، فأفاق من الغد قبيل الزوال، فعند أبي حنيفة: لا يجب القضاء. وعند محمد: يجب ما لم يمتد الإغماء إلى خروج وقت الظهر.

اعلم: أن الإغماء لو لم يستوعب هذه المدة، ووجد فيها إفاقة؛ فإن كان لها وقت معلوم، نحو: أن يفيق وقت الصبح قليلًا، ثم يعاوده يعتبر هذه الإفاقة، ويبطل حكم ما قبلها من الإغماء، وإن لم يكن لها وقت معلوم؛ لكنه يفيق بَغْتَة، ويتكلم بكلام الأصحاء، ثم أغمي عليه، فلا يعتبر بتلك الإفاقة. ولو أغمي عليه بفزع لا يجب القضاء عليه اتفاقًا؛ لأن الخوف سبب لضعف قلبه، وهو مرض لا إغماء، كذا في «التبيين».

وذكر في «المحيط»: لو حصل الإغماء بما هو معصية كشرب الخمر أكثر من يوم وليلة لا يسقط عنه القضاء اتفاقًا. ولو حصل بالبنج، قال محمد: يسقط؛ لأنه هذا حصل بالبنج، قال محمد: يسقط؛ لأنه هذا إغماء حصل بصنع العبد، والنص ورد في إغماء حصل بآفة سماوية.

### (فصل) في سجود التلاوة

(نُوجِبُ سَجْدَةَ التِّلَاوَةِ فِي أَرْبَعَةَ عَشَرَ مَوْضِعًا). ترك تعدادها لشهرتها. وقال الشافعي: هي سنة؛ لما روي: «أن عمر رضي الله عنه تلا آية سجدة في خطبته، فَاشْرَأَبَّ الناس للسجود، فقال: على رِسلكم، فإن هذا شيء لم يكتب عليكم».

لنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «السجدة على من سمعها، وعلى من تلاها»، وكلمة «على» للوجوب، وما رواه محمول على تأخير الأداء جمعًا بين الحديثين.

(وَنَعُدُّ مِنْهَا: ص) وقال الشافعي: ليس في سورة ص سجدة؛ لأن المذكور فيها ركوع لا سجود.

 $^{1}$ . «أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ سورة ص وسجد».  $^{1}$ 

(لَا تَانِيَةَ الْحَجِّ) أي: لا نعد من تلك المواضع ثانية الحج. وقال الشافعي: في سورة الحج سجدتان؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فضلت سورة الحج بسجدتين». 2

<sup>2</sup> سنن الترمذي، الصلاة 406؛ مسند أحمد بن حنبل، 151/4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 398/3، 323/18.

لنا: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم عد سجدات القرآن، وعد في الحج واحدة»، أ ومعنى ما رواه في الحج سجدتين: الأولى: سجدة التلاوة، والثانية: سجدة الصلاة بدلالة اقترانها بالركوع.

(وَعَدُّوا النَّجْمَ فَمَا بَعْدَهَا مِنْهَا) وقال مالك: سورة النجم، وما بعدها ليست من مواضع السجود؛ لما روي: «أن ابن عمر عد سجدات القرآن إحدى عشرة، وقال ليس في السبع الأخير سجود». 2

ولنا: ما روى ابن عباس: «أنه صلى الله عليه وسلم سجد في النجم»، وما رواه أبو هريرة: «أنه صلى الله عليه وسلم سجد في ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَتْ﴾ [الانشقاق، 1/84]، و﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ﴾ [العلق، 1/96]». 3

(وَتَجِبُ) السجدة على من سمعها وإن كان جُنْبًا إلا الحائض والنفساء وغيرهما ممن ليس بأهل لوجوب الصلاة (بِمُطْلَقِ السَّمَاع) يعني: سواء قصده أو لا، لقول صلى الله عليه وسلم: «السجدة على من سمعها». 4

ولو سمعها من النائم، أو الطوطي، أو المجنون، قيل: تجب. وقيل: لا؛ لأن السبب سماع تلاوة صحيحة، وهي إنما تكون بالتمييز؛ إلا أن السكران لو قرأها يجب عليه، وعلى من سمعها منه؛ لأن عقله اعتبر ثابتًا زجرًا له. وأما وجوبها على النائم، فعلى الاختلاف.

(وَلَمْ يَشْرِطُوا) في وجوب السجدة على السامع (اللَّكُورَةَ، وَالتَّكْلِيفَ فِي التَّالِي). قال مالك: يشترط ذلك، <sup>5</sup> لقوله صلى الله عليه وسلم للتالى عنده: «كنتَ إمامنا لو سجدتَ [40ظ] لسجدنا معك»، <sup>6</sup> والمرأة وغير المكلف لا يصلح<sup>7</sup> أن يكون إمامًا.

لنا: عموم ما روينا، والمراد بما رواه: كنتَ حقيقًا بأن تسجد قبلنا لا حقيقة الإمامة. ألا ترى أن المحدث إذا تلاها يجب على السامع المتوضئ وإن<sup>8</sup> لم يصلح<sup>9</sup> أن يكون إمامًا له<sup>10</sup> في الحال.

(وَهِيَ بِالْفَارِسِيَّةِ مُوجِبَةٌ) عند أبي حنيفة (إِذَا أُخْبِرَ) أي: أخبر واحد من سمعها بأنها آية السجدة، سواء فهم معناها أو لم يفهم.

قيد به؛ لأنه لو لم يخبر لا يلزم؛ لئلا يكون تكليفًا بما لا علم به.

(وَشَرَطًا فَهْمَهَا)؛ لأن نظم الفارسية ليس بقرآن، وإذا فهم معناها يكون سامعًا للقرآن من وجه.

وله: أن القرآن هو المعنى، ولو كان بنظم العربية لم يشرط فهمها، فكذا بالفارسية.

وفي «المحيط»: الصحيح أنها موجبة اتفاقًا؛ لأن القراءة بالفارسية قرآنًا معنى لا نظمًا، فباعتبار المعنى يوجب السجدة، وباعتبار النظم لا يوجبها، فيجب احتياطًا، بخلاف الصلاة عندهما، فإنها تجوز باعتبار المعنى، ولا تجوز باعتبار النظم، فلم يجز احتياطًا.

(وَيَتْبَعُ الْمُؤْتَةُ) الإمام إذا تلا في الصلاة آية السجدة، فسجد؛ لأنه التزم متابعته.

(وَأَمَرَ بِأَدَائِهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ عَنْ تِلَاوَتِهِ) يعني: إذا قرأ المؤتم في الصلاة آية السجدة، فسمعها الإمام، أمرهما محمد بأداء السجدة؛ لأن سبب وجوبها وُجِدَ، وكان المانع عن أدائهما في الصلاة لزوم قلب موضوع الإمامة، فلما زال المانع بالفراغ عن الصلاة يؤدونها بعدها.

(وَأَلْفَيَا حُكُمَهَا) أي: قالا: لا حكم لقراءة المؤتم كسهوه، فلا يؤدونها بعدها؛ لأن المؤتم محجور عن القراءة، وتصرف المحجور لا حكم له.

<sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا، وروي موقوفًا عن جابر، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 12/2.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 71، بمعناه، وليس هذا عن ابن عمر بل عن ابي الدرداء.

<sup>3</sup> صحيح مسلم، المساجد 111؛ مسند أحمد بن حنبل، 329/12.

<sup>4</sup> لم نجده مرفوعًا، وروي موقوقًا عن ابن عمر (مصنف ابن أبي شيبة، 390/3) وعن عثمان بن عفان (الأوسط لابن المنذر، 283/5).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: أي: الذكورة والتكليف.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 418/3.

<sup>7</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: وإن لم يصح.

<sup>10</sup> د – له.

قيد بقوله: «بعد الصلاة»؛ لأن أداءها في الصلاة غير جائز اتفاقًا؛ لأنه إن سجد الإمام، وتابعه التالي يكون خلاف موضوع التلاوة، وإن سجد التالي وتابعه الإمام يكون خلاف موضوع الإمامة، وإن سجد التالي وحده يكون خلاف موضوع الاقتداء.

وقيد بقوله: «عن تلاوته»؛ لأن التالي لو كان الإمام يؤدونها في الصلاة اتفاقًا.

(وَتُؤَدَّى بَعْدَهَا عَنْ تِلَاوَةِ خَارِجٍ) يعني: إذا سمعوا في الصلاة آية السجدة من رجل خارج عنهم يؤدونها بعد الصلاة؛ لتحقق سببها، وهو السماع.

(وَلَا تُجْزِئُ فِيهَا) يعني: لو سجدوها في الصلاة لا يؤدى لنهي النبي صلى الله عليه وسلم عن الإدخال في الصلاة سجدة تلاوة وجدت في الخارج.

(وَلَا تُفْسِدُهَا)؛ لأنها غير منافية للصلاة، (وَيَسْجُدُ الْخَارِجُ عَنْ تِلَاوَةِ مُصَلٍّ)؛ لانعقاد السبب في حقه، وهو السماع.

(وَحَكَمْنَا بِالإِجْزَاءِ فِي الْأَدَاءِ عَلَى حَسَبِ الْوُجُوبِ) يعني: إذا قرأ آية السجدة عند طلوع الشمس، ولم يسجد، فأدَّاها وقت الزوال، أو الغروب يجزئه عندنا. وقال زفر: لا يجزئه؛ لأنه إذا لم يسجد حتى خرج الوقت المكروه وجب الأداء في ذمته كاملًا، فلا يؤدى في الوقت الناقص، كما لو قضى عصر أمسه حالَ الغروب لم يجز.

لنا: أنه وجب عليه ناقصًا، فيجوز كما وجب، بخلاف قضاء العصر وقت الغروب؛ لأن السبب في وجوب الصلاة هو الوقت، وكان الأصل أن يكون كل الوقت سببًا إلا أنه عدل السببية إلى الجزء؛ كيلا يقع الأداء خارج الوقت، فإذا خرج فلم يؤدها زال المانع، فصار كل الوقت سببًا، وهو وقت كامل لا نقصان فيه. وأما سبب السجدة، فالتلاوة وهي وجدت في وقت مكروه، فتقررت في الذمة بوصفها، فصح أداؤها في الوقت المكروه، وعلى هذا إذا تلاها، وهو راكب، فلم يسجد لها بالإيماء، حتى نزل ولم يسجد لها أيضًا، ثم ركب، فأومئ لها لم يجز عنده، وجاز عندنا، لما ذكرنا.

أقول: مبنى الخلاف معروف مما سبق من التقرير؛ لكن كلام المصنف لا يوافقه؛ لأنه يلزم منه أن زفر لم يحكم بالإجزاء في الأداء على حسب الوجوب، وليس كذلك؛ لأن هذا الأصل متفق عليه، حتى لو تلاها وقت الطلوع، فسجد في ذلك الوقت يجوز عند زفر أيضًا. والمسألة هكذا مذكورة في «الحقائق». ولو قال: «وجعلنا الواجبة في مكروه مؤداة في مكروه آخر»، لكان أنسب.

(وَنَعْكِسُهُ لِأَدَائِهَا بِالإِيمَاءِ رَاكِبًا بَعْدَ تِلَاوَتِهَا رَاجِلًا) يعني: إذا تلا آية السجدة على الأرض، ثم ركب وأومئ لها راكبًا لا يجوز عندنا؛ لأنها وجبت كاملة، فلا تؤدى بالناقص، ويجوز عند الشافعي؛ لأنها سنة، فلو تركها لا يلزمه شيء، فجواز أدائها بالإيماء أولى.

(وَتَتَّحِدُ) تلاوات آية واحدة (لِاتِّحَادِ الْمَجْلِسِ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يسجد واحدة»؛ <sup>1</sup> لتكرار آية في مجلس واحد، ولأن الاحتياج إلى تكرار آية للحفظ أو التعليم غالب، فاتحدت دفعًا للحرج، ولاكذلك إذا اختلف الآية.

وفي «الخانية»: اتحاد المجلس [41] بأن لا يفصل بين التلاوات بعمل كثير، قالوا: ثلاث كلمات يكون كثيرًا. ولو أكل حتى شبع، أو نام مضطجعًا، أو سدى ثوبًا، أو دار حولَ الرحى، أو انتقل من غصن إلى غصن يختلف في الأصح.

ولو انتقل من زاوية بيت أو مسجد إلى زاوية أخرى لا يتبدل إلا إذا كان كبيرًا كبيت السلطان والجامع.

وفي «المحيط»: إذا كرر في دابة تسير آية سجدة، ولم يكن في الصلاة يختلف؛ لأن سيرها مضاف إلى راكبها.

قيدنا به؛ لأنه لو كان في الصلاة، وكررها تكفيه سجدة واحدة؛ لأن حرمة الصلاة تجعل أمكنةَ المسير، كمكان واحد لضرورة صحتها. ولو اختلف مجلس السامع دون التالي يتكرر الوجوب. ولو تبدل مجلس التالي دون السامع، فالأصح أنه لا يتكرر الوجوب.

اعلم: أن هذا تداخل في السبب بأن جعل التلاوات كلها كتلاوة واحدة لا تداخل في الأحكام بأن تجعل كل تلاوة سببًا لسجدة، فتداخلت السجدات، فاكتفيت بواحدة كما تداخلت الحدود إذا كرر الزنا.

والفرق بينهما أن السبب الواحد المتداخل ينوب عما قبله وما بعده، حتى لو تلا في مجلس فسجد، ثم تلا أخرى يكفي تلك السجدة عنهما، ولا ينوب الحكم الواحد إلا عما قبله حتى لو زنا، فحد، ثم زنى في المجلس يحد ثانيًا. وإنما جعل التداخل في السجدة في السبب، وفي الحد في الحكم ولم ينعكس؛ لأن السجدة عبادة، وتركها مع وجود موجبها شنيع، والحد عقوبة، والغرض منه الزجر، وهو يحصل بواحدة، والكريم يعفو مع تحقق موجب العقوبة.

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا، وهو موقوف عن مجاهد وإبراهيم والحسن، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 385/3.

(وَيَسْتَتْبِعُ الصَّلَاتِيَةُ) وهي السجدة التي وجبت بتلاوة تعلق بها جواز الصلاة (الْحَارِجِيَّة) وهي ما وجبت بتلاوة في خارجها، يعني: من تلا آية السجدة، فلم يسجد حتى دخل في الصلاة، فأعادها وسجد فيها أجزأته عن التلاوتين، فيكون الخارجية تابعة للصلاتية، لكونها أقوى؛ لأن لها حرمتين: حرمة التلاوة، وحرمة الصلاة، ولهذا لو ضحك في الصلاتية ينتقض طهارته، ولو ضحك في الخارجية لا. هذا إذا لم يختلف المجلس فإن اختلف يسجد للخارجية بعد الصلاة، (لَا بِالْعَكْسِ) يعني: لو تلا خارج الصلاة، فسجد لها، ثم تلاها في الصلاة لا تجزئ تلك السجدة عن التلاوتين؛ بل وجبت لها سجدة أخرى؛ لأن الأقوى يكون مستتبعًا لا تابعًا.

(وَلُوْ كَرَّرَهَا فِي رَكْعَتَيْن يُفْتِي بِوَاحِدَةٍ) أي: أبو يوسف بسجدة واحدة (لا بِثِنْتَيْن) يعنى: عند محمد عليه سجدتان.

قيد بدركعتين»؛ لأنه لو تلا في ركعة وسجد، ثم قام وأعادها في تلك الركعة، فليس عليه سجدة اتفاقًا، وأراد بهما ركعتي صلاة واحدة؛ لأنه لو كررها في صلاة أخرى، فعليه سجدة اتفاقًا.

لمحمد: أن القراءة هنا متعددة، فتعددت السجدة؛ إذ لو جعلناها متحدة يلزم إخلاء إحدى الركعتين عن القراءة.

ولأبي يوسف: أن المجلس متحد، فيتداخل التلاوة، وليس من ضرورة الاتحاد في حكم بطلان التعدد في حكم آخر، فقلنا: بالتعدد في حق جواز الصلاة، وبالاتحاد في حق سبب السجدة لإمكان العمل بالوجهين.

(وَنُكَبِّرُ لِلْوَصْعِ وَالرَّفْعِ) يعني: نكبر في سجدة التلاوة لوضع رأسه ورفعه فحسب (مِنْ غَيْرِ تَحْرِيمٍ وَلَا تَحْلِيلٍ). يعني: عند الشافعي: يكبر كتكبيرة الافتتاح، ثم يسجد، ثم يرفع رأسه، فيقعد ويسلم تسليمتين.

له: أنها عبادة قائمة بنفسها، فاعتبر لها ما يعتبر للصلاة من الدخول والخروج.

لنا: أن المأمور به هو السجود، فلا يزاد عليه بالرأي، والسجدة فعل واحد، فلم يحتج فيه إلى تحريم وتحليل، كما احتاجت الصلاة إليهما، لكونها أفعالًا متغايرة.

# (فصل) في صلاة المسافر

(لَمْ يُعَيِّنُوا أَدْنَى مُدَّةِ السَّفَوِ) الذي يتعلق به الرخصة من قصر الصلاة، وإباحة الفطر، وسقوط وجوب الجمعة وغيرها (بِمَسِيرَةِ ثَمَاليَةٍ وَأَرْبَعِينَ مِيلًا).

ومالك: قدره بذلك؛ لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قدره هكذا.

(فَنُقَدِرُهُ بِثَلَاثَةِ أَيَّامٍ) من أقصر أيام السنة مع الاستراحات في خلال النزول والاستراحة ألحقت بالسير في حق تكميل مدة السفر تيسيرًا، كذا في «العناية» (وَسَطًا) حال من المسيرة المقدرة قبل ثلاثة، وهو سير الإبل، والأقدام بسير القافلة؛ لأن سير البريد سريع، وسير العجلة بطيء جدًّا، وخير الأمور أوساطها سيرًا. 1

والسير الوسط في البحر: باعتدال الريح. ولو كان لموضع طريقان: أحدهما: مسيرة ثلاثة أيام، والآخر: أقل منها، ففي الطريق الأوَّل يقصر، وفي الثانية لا، كذا في «الغاية».

(لَا بِيَوْمٍ وَلَيْلَةٍ) يعني: عند الشافعي: أقلها مقدَّر بيوم وليلة؛ لما روى أن ابن عباس قال: «أنا أخرج إلى الطائف»، وأقصر الصلاة، وهو مقدَّر بيوم وليلة.

لنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «يمسح المسافر ثلاثة أيام ولياليها»، أللام فيه للاستغراق، لعدم المعهود، فمعناه: يمسح كل مسافر ثلاثة أيام، وذلك يقتضي أن يكون مدة السفر ثلاثة أيام؛ لأنها لو كانت أقل منها يكون المسافر كالمقيم في مدة المسح في بعض الصور، وذلك غير جائز؛ لأن التسوية [41 ظ] بين حكم الراحة والمشقة خلاف موضع الشرع.

(فَنُوَجِّصُ لِلْعَاصِي) يعني: قُطَّاع الطريق إذا سافروا للقطع يترخصون برخص السفر من القصر وغيره عندنا. وقال الشافعي: لا يرخصون؛ لأن الرخصة تخفيف وكرامة، فلا يستحقها العصاة.

لنا: أن النصوص الواردة في القصر عامة لم يفصل بين المطيع والعاصي، ولأنهم بالإسلام يستحقون الكرامة، ونفس السفر ليس فيه معصية، فلا يعتبر غرضهم فيه.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – سیرًا.

<sup>2</sup> المعجم الكبير للطبراني، 64/8؛ سنن الدارقطني، 358/1.

وفي «الحقائق»: الخلاف في إنشاء السفر على المعصية؛ إذ لو أنشأ سفرًا مباحًا، ثم غيَّرَ القصدَ إلى معصية، فإنه يترخص اتفاقًا؛ لأن الشروط إنما يعتبر عند ابتداء الأسباب. وكذا الخلاف إذا لم يكن للمسافر غرض صحيح كطوف الصوفي لرؤية البلاد.

(وَنَرَى الْقَصْرُ عَزِيمَةً) يعني: المفروض على المسافر في الرباعية ركعتان فقط عندنا (لَا رُخْصَةً) يعني: المفروض عند الشافعي عليه أربع إلا أنه رخص بأدائه ركعتين.

وفائدة الخلاف يظهر فيما إذا أتم المسافر كان الشفع الثاني نفلًا عندنا، وفرضًا عنده، وفيما لو فات عن المسافر رباعية يقضي عندنا ركعتين، وعنده أربعًا، وفيما لو صلى أربعًا، ولم يقعد على الركعتين، فصلاته فاسدة عندنا؛ لتركه القعدة الأخيرة وتامة عنده.

له: أن الوقت سبب للأربع، والسفر سبب للقصر، فيختار أيهما شاء كما خير بين الصوم والإفطار.

لنا: قول ابن عباس رضى الله عنهما: «إن الله فرض على لسان نبيكن الصلاة للمقيم أربعًا، وللمسافر ركعتين». وأما الصوم في السفر فمشقة من وجه، وخفة من وجه لموافقته المسلمين، وخلوصه عن القضاء، فصار التخيير مفيدًا؛ لأن الناس في الاختيار متفاوتون.

(فَيَبْدَأُ) المسافر بالقصر في فرضه الرباعي.

قيدنا بـ«الرباعي»؛ لأنه لا يقصر المغرب والوتر. وأما السنن فللمسافر أن يتركها عند البعض، كذا في «الخانية».

(**مِنْ مُفَارَقَةِ الْبُيُوتِ)** أي: بيوت الموضع الذي أقام؛ لما روي عن على رضى الله عنه أنه قال: «لو جاوزنا هذا الخص لقصرنا».

اعلم: أن المعتبر هو مفارقة بيوت الجانب الذي خرج منه، حتى لو فارقها منه وكان بحذائه من جانب آخر أبنية قصر، وإن كانت قرية متصلة بربض المصر يعتبر مفارقتها هو الصحيح، وأنه لا بد للقصر من قصد مسافة السفر، حتى لو سار لطلب آبق بلا قصد أو قصد السفر بلا سير لا يترخص. وأما الإقامة فيثبت بمجرد النية؛ لأنها ترك السفر، وفي الترك يكفي مجرد النية.

(إلَى أَنْ يَدْخُلَ وَطَنَهُ) فحينئذ لا يقصر.

اعلم: أن صحة كونه غاية مشروطة بشرطين:

أحدهما: أن يدخل بعد ما سار مدة السفر. وأما إذا لم يسر، فيتم صلاته لمجرد الرجوع إلى وطنه وإن $^1$  لم يدخل فيه؛ لأنه نقض السفر قبل الاستحكام.

وثانيهما: أن لا يبطل وطنه. وتوضيحه: إنما يكون ببيان الأوطان، وبطلان أحدهما بالآخر، وهي ثلاثة:

- [1.] وطن أصلى: وهو مولد الرجل، أو البلد الذي تأهل فيه.
- [2.] ووطن الإقامة: وهو الذي نوى المسافر أن يقيم فيه خمسة عشر يومًا.
  - [3] ووطن السكني: وهو الذي نوى أن يقيم فيه أقل منها.

هذا ما ذكره عامة المشايخ؛ لكن المحققين منهم طرحوا من البين، وطن السكني وهو الصحيح؛ لأن حكم السفر فيه باقٍ، فلم يصر وطنًا، فكيف يترتب عليه البطلان.

والوطن الأصلى يبطل بمثله؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم عدَّ نفسه بمكة مسافرًا، وقال: أتموا صلاتكم، فإنا قوم سفر». 2 وهذا إذا انتقل عن الأوَّل بأهله.

وأما إذا لم ينتقل، ولكن استحدث أهلًا ببلدة أخرى، فلا يبطل وطنه الأؤَّل؛ بل يتم فيهما، ولا يبطل الوطن الأصلي بوطن الإقامة؛ لأن الشيء لا ينتقض بما دونه، ووطن الإقامة يبطل بمثله وبالوطن الأصلي.

(وَلُوْ مُسْتَجَدًّا) يقال: استجده، أي: صيَّرَهُ جديدًا، كذا في «الصحاح». والمستجد هنا: إن قدر أنه اسم مفعول، فمعناه: ولو كان ذلك الوطن مأخوذًا جديدًا، وإن قدر أنه اسم فاعل، فمعناه: ولو كان المسافر متخذًا وطنًا جديدًا، فإنه إذا دخل فيه لا يقصر؛ لأنه باتخاذه وطنًا أبطل الوطن السابق؛ لما روي: أنه صلى الله عليه وسلم لما استوطن المدينة عَدَّ نفسه في مكة من المسافرين. 3-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، صلاة السفر 10؛ مسند الطيالسي، 178/2. وروي عن عمر قوله، انظر: مصنف عبد الرزاق، 540/2.

<sup>3</sup> سنن أبي داود، صلاة السفر 10؛ مسند الطيالسي، 178/2.

(أَوْ يَنْوِي الإِقَامَةَ فِي غَيْرِ مَفَازَةِ حَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا) قيد به؛ لأن نية الإقامة في المفازة غير معتبرة؛ لأنها ليست بمحل الإقامة. وأما أهل المفازة الذين يسكنون فيها ببيوت الشعر، فيصح نية إقامتهم فيها؛ لأن الإقامة أصل لهم، فلا يبطل بالانتقال من مرعى، إلا إذا ارتحلوا عن موضع إقامتهم في الصيف، وقصدوا موضع إقامتهم في الشتاء، بينهما مسيرة ثلاثة أيام يصيرون مسافرين.

وفي «المحيط»: إذا نوى الزوج الإقامة تصير الزوجة مقيمة تبعًا له إذا كانت مستوفية مهرها. وإن لم تستوفها فالعبرة لنيتها؟ لأن لهم أن تحبس نفسها من الزوج. وكذا الجيش مع الأمير إذا كان رزقهم منه، وإن كان رزقهم من مالهم، فالعبرة لنيتهم؛ لأن لهم أن يذهبوا حيث شاؤوا، وكذا الأجير مع [42] مستأجره.

(وَنُقَدِّرُهَا بِهَا) أي: مدة الإقامة بخمسة عشر يومًا (لَا بِأَرْبَعَةِ أَيَّامٍ) يعني: هي مقدَّرة عند الشافعي بأربعة أيام لحديث عثمان رضى الله عنه: «من أقام أربعًا يصلى أربعًا»؛ لكن المختار في مذهبه أن يكون هذه الأربعة غير يومي الدخول والخروج.

لنا: ما روي عن عمر وابن عباس رضي الله عنهما أنهما قالا: «أقل مدة الإقامة خمسة عشر يومًا»، 2 والأخذ بقولهما أولى؛ لأن القصر كان ثابتًا بيقين، فلا يزول إلا بمدة يقينية في الإقامة.

(وَلَوْ نَوَاهَا) أي: الإقامة (بِمَكَّةَ وَمِنَى مَعًا قَصَرَ)، ولا يتم الفرض فيهما؛ لأن الإقامة لو اعتبرت في موضعين، لأمكن اعتبارها في مواضع، فلا يترخص حينئذ في السفر إلا إذا نوى قبل الدخول أن يقيم بالليل في أحدهما، فيصير مقيمًا بدخوله فيه؛ لأن إقامة المرء يضاف إلى مَبيتِه وإن دخل أوَّلًا الموضع الذي عزم على الإقامة فيه بالنهار لم يصر مقيمًا.

اعلم: أن هذا إذا كان كل من الموضعين أصلًا بنفسه، وإن كان أحدهما تبعًا للآخر بأن كان قريبًا من المصر، بحيث تجب الجمعة على ساكنه، فإنه يصير مقيمًا فيهما بدخول أحدهما أيهما كان؛ لأنهما في الحكم كموطن واحد، كذا في «التبيين».

(أَوِ الْعَسْكَرُ الْمُحَاصِرُونَ) يعني: إذا نوى الإقامة خمسة عشر يومًا العسكر الذين حاصروا حصنًا للكفرة في دارهم، أو للبغاة في دار الإسلام إذا كانوا في غير مصر. وعند أبي يوسف: يصح إقامتهم إذا كانوا في بيوت المدر.

(أَمُوْنَاهُمْ بِهِ) أي: بالقصر. وقال زفر: يتمون صلاتهم في الوجهين؛ لأنهم متمكنون من القرار في ذلك الموضع لشوكتهم. لنا: أن حال العسكر متردد بين الفرار والقرار، فلا يصح نيتهم الإقامة لمخالفتها حالهم.

(وَلُوْ لَمْ يَنُوٍ) أي: المسافر الإقامة في موضع؛ (بَلْ تَرَقَّبَ السَّفَرَ، فَبَقِيَ سِنِينَ قَصَرَ)؛ لما روي: «أن ابن عمر قصر بأذربيجان ستة أشهر»³كان يترقب فيها الخروج.

وفي «المحيط»: لو وصل الحاج إلى الشام، وعلم أن القافلة إنما تخرج بعد خمسة عشر يومًا، وعزم أن لا يخرج إلا معهم لا يقصر؛ لأنه كناوي الإقامة.

(وَلَوْ بَقِيَ مِنَ الْوَقْتِ) أي: وقت الصلاة الرباعية (أَقَلُّ مِنْ قَدْرِ رَكْعَتَيْنِ، فَسَافَرَ، أَلْزَمْنَاهُ بِهِمَا لَا بِأَرْبَعٍ) يعني: قال زفر: فرضه أربع.

قيد بقوله: «أقل»؛ لأنه لو بقى من الوقت مقدار ما يسعه ركعتان، فعليه صلاة السفر اتفاقًا.

وقيد بقوله: «فسافر»؛ لأنه لو أقام فيه، فعليه أربع ركعات اتفاقًا. وهذا الخلاف مبني على أصل مختلف فيه، وهو أن المعتبر عنده الجزء الذي يسع فيه فرض الوقت؛ لأن السببية يستقر فيه عنده. وعندنا: المعتبر آخر جزء الوقت؛ لأن السببية ينتقل إليه، إلا أنه يشكل على أصل زفر: ما إذا أقام في آخر جزء من الوقت، فإن عليه أربع ركعات اتفاقًا.

(وَإِذَا اقْتَدَى) المسافر (بِمُقِيمٍ فِي وَقْتِيَّةٍ أَتَمَّ) أي: المسافر الصلاة معه؛ لأن فرضه تغيَّر إلى أربع باتباعه للمقيم؛ لكن إن أفسد يصلي ركعتين؛ لأن لزوم الأربع إنما كان للمتابعة، وقد زالت بخلاف ما لو اقتدى المسافر به بنية النفل، ثم أفسده حيث يلزمه الأربع؛ لأنه شرع في الأربع قصدًا.

وقيد بقوله: «في وقتية»؛ لأنه لو اقتدى به في فائتة عنه لا يجوز؛ لأن فرض المسافر لا يتغير بعد الوقت، فيكون اقتداء المفترض بالمتنفل في حق القعدة؛ لأن القعدة الأولى نفل في حق المقيم، وفرض في حق المسافر.

. 2 روي عن ابن عمر قوله: مصنف ابن أبي شيبة، \$384، وعن ابن عباس في إقامة النبي صلى الله عليه وسلم في مكة: سنن النسائي، تقصير الصلاة 4.

3 مصنف عبد الرزاق، 533/2.

لم نجده في كتب الحديث، أخرجه السرخسي في المبسوط (236/1) عن عثمان قوله.

(أَوْ أَمَّ بِهِ) أي: إذا أم المسافر بالمقيم (قَصَرَ)، وأتم المقيم فرضه؛ لأنه التزم الموافقة في الركعتين، فينفرد في الباقي، إلا أنه لا يقرأ فيه في الأصح، كما يقرأ المسبوق؛ لأنه وافق الإمام في التحريمة، وفرض القراءة قد تأدى معه، فيترك القراءة في الباقي احتياطًا. وإنما أطلق هذه المسألة ولم يقيدها بالوقتية؛ لأن اقتداء المقيم في فائتة بالمسافر صحيح إذا اتحد الفرضان؛ لأن قعدة المسافر فرض في حقه نفل في حق المقيم، واتباع الضعيف على الأقوى جائز.

(وَيُسْتَحَبُّ الإِعْلَامُ) أي: إعلام الإمام بكونه مسافرًا بأن يقول: «أتموا صلاتكم، فإني مسافر»؛ لأنه لما سلم على رأس الركعتين في الرباعية ظهر أنه مسافرًا، ولهذا صار مستحبًّا (لِلْإِتْمَام) أي: ليتم القوم صلاتهم.

(وَلَوْ أَدْرِكَ) المسافر (الْمُقِيمُ فِي شَفْعِهِ التَّانِي أَمَرُوهُ بِالإِكْمَالِ) أي: بإتمام المسافر صلاته أربعًا. وقال مالك: لا يكمل؛ لأن فرضه كان ركعتين خاصة، فقد أدَّى، فإذا سلَم الإمام سلم معه.

ولنا: أنه بالاقتداء التزم [42 ف] متابعته فيما انعقد له إحرام الإمام، وإحرامه انعقد للأربع، فيلزمه الأربع.

(وَأَمَوْنَا اللَّاحِق) أي: المسافر اللاحق المقتدي بالمسافر (بِالْقَصْرِ لَوْ دَخَلَ مِصْرَهُ لِوُصُوءٍ) إذا أحدث في صلاته. وقال زفر: يتمها أربعًا. هذا الخلاف فيما إذا دخل بعد فراغ الإمام من الصلاة. أما إذا دخل قبله، أتم أربعًا اتفاقًا. وفيما إذا لم يتكلم ولو تكلم صلى أربعًا اتفاقًا. أ

قيد بـ«اللاحق»؛ لأن المسبوق أو المدرك 2 لو دخل مصره للوضوء يصلي أربعا اتفاقًا.

له: أنه بدخول المصر صار مقيمًا، ومن ضرورته انتقال فرضه إلى الرباعية، فصار كالمسبوق.

لنا: أن اللاحق خلف الإمام حكمًا، ولهذا لا يقرأ، فخرج عن الصلاة بخروج الإمام حكمًا، فتقررت الصلاة في ذمته ركعتين، فما يأتي به بعد فراغ الإمام قضاء عما لزم مع الإمام، والإقامة إنما يعمل في الأداء لا في القضاء، بخلاف المسبوق؛ لأنه منفرد حقيقة وحكمًا، ولهذا يقرأ. وكذا الخلاف لو نوى اللاحق الإقامة في حال أداء ما فاته.

(أَوْ شَرَعَ فِي عَصْرِهِ)، هذا معطوف على قوله: «دخل»، يعني: أمرنا بالقصر لو شرع المسافر في صلاة العصر، وإضافة العصر إليه بأدنى ملابسة، (فَغَرَبَتُ) الشمس (فَنَوَاهَا) أي: نوى الإقامة بعد الغروب. وقال زفر: يتمها أربعًا؛ لأن نية الإقامة وجدت في خلال الصلاة، فيتمها أربعًا.

لنا: أنها وجدت بعد خروج الوقت، فلا يتغير الفرض؛ لما مر من أن المغير إنما يعمل في الأداء، لا في القضاء.

(وَلُوْ أَخْلَاهُمَا) أي: المسافر الأوليين (عَنِ الْقِرَاءَةِ، وَنَوَى الإِقَامَةَ فِي الْقَعْدَةِ أَفْسَدَهَا) أي: محمد صلاته، فيستأنف صلاة المقيمين، (وَصَيَّرَاهَا رُبَاعِيَّةً، وَنَقَلَاهَا إِلَى الثَّانِي). يعنى: قالا: يتمها أربعًا، ويقرأ في الشفع الثاني.

له: أن التحريمة قد بطلت بترك القراءة فيهما، فصار كما لو تركها في الفجر.

ولهما: أن تحريمة المسافر موقوفة إن ثبت على السفر تفسد صلاته بترك القراءة. وإن نوى الإقامة لا تفسد؛ لأن فرضه صار أربعًا بنية الإقامة، كما أن سجدة السهو موقوفة إن ثبت على السفر يسجد بعد الركعتين، وإن نوى الإقامة يسجد بعد الأربع.<sup>3</sup>

وفي «الحقائق»: قيد القعدة اتفاقي. كذلك لو وجد نية الإقامة في قيام الثالثة، أو ركوعها، أو قومة ركوعها غير أنه يعيد القراءة؛ لأنه وقع نفلًا، فلا ينوب عن الفرض. أما إذا نوى في السجود، فيستقبل اتفاقًا.

(وَيَحْكِي) أي: يشابه (الْقَضَاءُ الأَدَاءَ سَفَرًا وَحَضَرًا)، يعني: إذا فاتته صلاة في السفر قضاها في الحضر ركعتين. وإذا فاتته صلاة في الحضر قضاها في السفر أربعًا؛ لأن الواجب على المسافر في الوقت كان ركعتين، وعلى المقيم أربعًا، وبالفوات تقرر على ذلك، فلا تغير بخلاف المريض المصلي بالإيماء مثلًا إذا فاتته صلوات يقضيها في الصحة قائمًا لا بالإيماء؛ لأن المعتبر فيه وقتُ الشروع؛ إذ لو كان المعتبر حال الفوات، لزم جواز قضاء الصحيح مستلقيًا بالإيماء مع قدرته على القيام، وهذا أمر شنيع.

# (فصل) في صلاة الجمعة

بضم الميم اسم من الاجتماع. أضيف إليه اليوم والصلاة، ثم كثر الاستعمال حتى حذف منه المضاف.

<sup>1</sup> د - وفيما إذا لم يتكلم ولو تكلم صلى أربعًا اتفاقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د - أو المدرك.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: بعد الفراغ.

(الْجَمَاعَةُ لِلْجُمُعَةِ شَرْطُ تَأَكُّدِ الْعَقْدِ) أي: عقد الركعة الأولى (بِالسَّجْدَةِ) عند أبي حنيفة؛ لأن ما دون الركعة ليس بصلاة، فلا بد من وجود الجماعة إلى تمام الركعة.

(وَقَالَا: لِلشُّرُوعِ) يعني: الجماعة شرط لشروع الإمام في صلاة الجمعة، فيكفي وجود الجماعة فيه؛ لأن حاجة الإمام إلى الجماعة، كحاجة الجماعة، كحاجة الجماعة إلى الإمام، فالإمام كان كافيًا في مجرَّد الشروع في حق الجماعة، حتى لو اقتدى به رجل في الجمعة، ثم سبقه الحدث، فتوضأ، وفرغ الإمام منها يتم المقتدي الجمعة اتفاقًا، فكذا الجماعة يكون كافية في مجرد الشروع في حق الإمام.

وفائدة الخلاف تظهر فيما إذا نفر الجماعة بعد شروع الإمام قبل إتمام الركعة، فعنده: يستقبل الظهر، وعندهما: يتم الجمعة.

(وَتَرَكْنَا اعْتِبَارَهَا لِلْأَدَاءِ) يعني: ما شرطنا الجماعة لأداء الجمعة بتمامها. وشرطها زفر حتى لو نفر جماعة قبل قعود الإمام قدرَ التشهد يبطل الجمعة عنده، فيصلي<sup>2</sup> الظهر، وعندنا: يتم الجمعة.

له: أن الجماعة من شرائط الجمعة، فيشترط دوامها كدوام الطهارة وغيرها.<sup>3</sup>

لنا: أن الجماعة شرط لانعقادها، وقد حصل لا شرط لأدائها كالطهارة بدليل أن المسبوق بركعة يتمها جمعة اتفاقًا. ولو كان الجماعة شرطًا لأدائها لما جاز ذلك.

(وَلَمْ نُعَيِّنْ أَقَلَّهَا) أي: أقل الجماعة للجمعة (أَرْبَعِينَ أَحْرَارًا مُقِيمِينَ)، لا يرتحلون عن ذلك الموضع صيفًا، ولا شتاءً [43] الا لحاجة. وقال الشافعي: لا يقام الجمعة بأقل منهم؛ لما روي: أن أبا هريرة أقام الجمعة بأربعين أحرارًا مقيمين.

لنا: ما روي: «أن الناس نفروا عن النبي صلى الله عليه وسلم؛ لينظروا إلى العير، وبقي منهم اثنا عشر رجلًا، فصلى بهم الجمعة»، وما رواه لا يدل على شرطيته.

(فَيَجْعَلُ الْأَقَلَ) أي: أبو يوسف أقل الجماعة (اثْنَيْنِ فِيهَا) أي: في الجمعة، (وَفِي الْمُحَاذَاقِ) أي: محاذاة المرأتين، (وَحَيْلُولَةِ الطَّرِيق، وَهُمَا ثَلَاثًا). هذه ثلاث مسائل:

الأولى: أن أقل الجماعة التي يقام بها الجمعة اثنان عند أبي يوسف، وثلاثة عندهما.

والثانية: أن امرأتين مشتركتين في صلاة الإمام إذا وقفتا في صف الرجال، يفسد صلاة رجل من يمينهما، ورجل من يسارهما، ورجلين رجلين رجلين من خلفهما إلى آخر الصفوف؛ بل يفسد صلاة ورجلين من خلفهما بحذائهما فقط. وإن وقفت ثلاث يفسد صلاة ثلاثة ثلاثة من خلفهن إلى آخر الصفوف اتفاقًا؛ لأن الثلاثة جمع صحيح، فصرن بمنزلة صف حائل بين المقتدين وإمامهم. وإن وقفت واحدة يفسد صلاة رجلين من جانبيها، وصلاة رجل من خلفها بحذائها فقط اتفاقًا.

وبيان الثالثة: أن الطريق الذي يسع فيه العجلة إذا كان بين الإمام والقوم، أو بين الصفين يمنع صحة الاقتداء اتفاقًا، فإذا أقام ثلاثة على الطريق لا يمنع صحته اتفاقًا. وإن قام اثنان لا يمنع أيضًا عند أبي يوسف، ويمنع عندهما.

له: أن للمثنى حكم الجمع، ولهذا أعطى له حكم الجمع في الميراث والوصية.

ولهما: أن التثنية اختصت باسم على حدة، فيجب أن يكون حكمها مغايرًا لحكم الجمع. فأما إعطاء حكم الجمع له، فبقيام دليل على ذلك، فلم يلزم الاطراد.

(وَنَشْتَرِطُ) لإقامة الجمعة (الْمِصْرَ). وهو عند أبي حنيفة: كل بلدة فيها سكك وأسواق، ولها رساتيق ووالٍ؛ لدفع المظالم، وعالم يُرجَعُ إليه في الحوادث، هذا هو الأصح، كذا في «التبيين».

وعن أبي يوسف: أنه كل موضع له أمير وقاضٍ ينفذ الأحكام، وهو مختار الكرخي. وعنه أيضًا: أنه يبلغ سكانه عشرة آلاف. (**أَوْ فِنَاءَهُ**) وهو ما أُعِدَّ لحوائج المصر من ركض الخيل، والخروج للرمي ونحوهما.

وفي «الخانية»: لا بد أن يكون متصلًا بالمصر، حتى لو كان بينه وبين المصر فرجة من المزارع والمراعي لا يكون فناء له مقدار الفناء. عند محمد: أربعمائة ذراع. وعند أبى يوسف: ميلان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وجوب.

د. وجوب.

<sup>2</sup> وفي هامش ح: الإمام.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: في غيرها.

<sup>4</sup> ح – صلاة.

وفناء المصر في حكمه في حق إقامة صلاة الجمعة والعيدين، فلا يجوز إقامتها في القرى عندنا. هذا تفريع لما قبله. وعند الشافعي: ليس بشرط؛ لما روي: أن أبا هريرة أقامها في جُواثًا، وهي قرية من قرى البحرين.

لنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا جمعة، ولا تشريق إلا في مصر جامع».

وفي «المحيط»: القروي إذا دخل المصر، ونوى أن يمكث يوم الجمعة يلزمه الجمعة؛ لأنه صار كواحد من أهل المصر، وإن نوى أن يخرج في يومه ذلك قبل دخول وقت الصلاة، أو بعده لا يلزمه.

(وَالْوَالِي) أي: ونشترط لإقامتها الوالي، وهو السلطان، أو نائبه، وهو الأمير أو القاضي. وقال الشافعي: إنه ليس بشرط اعتبارًا بسائر الصلوات.

لنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من ترك الجمعة، وله إمام عادل، أو جائر لا جَمَعَ الله شمله». شرط فيه أن يكون له إمام.

(وَمَنَعَهَا) أي: محمد إقامة الجمعة في أيام الموسم (بِمِنَى) وضع في الجمعة؛ لأن العيد لا يصلى بمنى اتفاقًا. وقيد بر منى»؛ لأنها لا تصلى في عرفات اتفاقًا من «الحقائق» (مُطْلَقًا) أي: سواء كان فيه أمير مكة، أو الخليفة، أو أمير الحجاز، أو لم يكن. وقالا: تقام فيه الجمعة إذا كان فيه أحدهم. وأما أمير الموسم، فليس له إقامة الجمعة اتفاقًا.

وفي «المحيط»: أمير الموسم إن استعمل على مكة يقيم الجمعة عندهما، وإن لم يستعمل، فإن كان من أهل مكة يقيم الجمعة عندهما أيضًا.

له: أنه من القرى، فلا يقام فيه الجمعة، كما لا يقام صلاة العيد.

ولهما: أن منى يتمصر في أيام الموسم لاجتماع شرائط المصر من الأمير والأبنية والأسواق، وبقاؤه مصرًا ليس بشرط؛ لأن الدنيا على شرف الزوال. وأما عدم إقامة صلاة العيد، فلاشتغال الحاج بالمناسك، لا لعدم المصرية.

(وَجَعَلُوا وَقْتَهَا) أي: وقت الجمعة ممتدًّا (إِلَى الْعَصْرِ لَا الْمَغْرِبِ). أي: قال مالك: يمتد إلى المغرب. وهذا بناء على أن وقت الظهر والعصر واحد عنده.

(وَلَوْ خَرَجَ الْوَقْتُ وَهُوَ فِيهَا) أي: الإمام في أداء الجمعة (نَاْمُرُهُ بِاسْتِثْنَافِ الظَّهْرِ)؛ لأن الجمعة غير الظهر اسمًا وقدرًا وشروطًا، فلا يجوز أداء فرض بتحريمة فرض آخر، (لَا بِإِتْمَامِهَا أَرْبَعًا) يعني: عند الشافعي: يتمها أربعًا؛ لأن الجمعة ظهر مقصور لأجل الخطبة؛ لما روي أن عمر رضي الله عنه قال: «إنما قصرت الصلاة لمكان الخطبة»؛ ألكن قصره كان مشروطًا بالوقت، فإذا فات عادت أربعًا.

(وَيَخْطُبُ قَبْلَهَا) أي: الإمام قبل الجمعة وبعد الزوال؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا. 2

(وَلَمْ نَشْرِطِ الْفَصْلَ) بجلسة خفيفة مقدار ثلاث آيات (بَيْنَ الْحُطْبَتَيْنِ) في الجمعة. وقال الشافعي: هو شرط؛ لأنه منقول متوارَث، فصار كالمتواتر.

لنا: [434] ما روي: «أن عثمان رضي الله عنه لما استخلف، فصعد المنبر، قال: الحمد لله، فحصر، فنزل، فصلى»، <sup>3</sup> فلم ينكر عليه أحد من الصحابة.

(وَالاقْتِصَارُ عَلَى ذِكْرِ اللهِ) كالتكبير والتهليل ونحوهما (مُجْزِئٌ) أي: كافٍ عند أبي حنيفة عن الخطبة. وقالا: لا يجزئ إلا إذا كان كلامًا يسمى خطبة عرفًا.

قيل: أقلها مقدار قوله: «التحيات لله» إلى آخره.

وفي «العناية»: الخلاف فيما إذا ذكر الله لقصد الخطبة؛ لأنه لو ذكر الله لغيرهما، كما إذا عطس، فقال: «الحمد لله» لا يجزئه عن الخطبة اتفاقًا.

لهما: ما روي: «أن صلى الله عليه وسلم صلى الجمعة عقيب الخطبة الطويلة»، 4 ثم قال: «صلواكما رأيتموني». 5

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الأذان 18.

أ أخبار مكة للفاكهي، 93/3 عن ابن أبي نجيح، عن عطاء، وطاوس، ومجاهد قولهم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الصلاة 232-234؛ مصنف ابن أبي شيبة، 132/4.

<sup>3</sup> نصب الراية للزيلعي، 197/2 وقال غريب.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لم نجده.

وله: ما سبق من حديث عثمان.

(وَلَمْ نَشْتَرِطِ الْقِيَامَ) أي: قيامَ الإمام في الخطبة (وَالطُّهْرَ وَالسَّتْرَ) أي: طهارة الخطيب وستر عورته، (وَتِلَاوَةَ آيَةٍ، وَالإِيصَاءَ بِالتَّقْوَى)، وأقله قوله: «أوصيكم بتقوى الله»، (وَالصَّلَاةَ عَلَى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ). وقال الشافعي: كل ذلك شرط.

أما الطهارة والستر والتلاوة: فلأن الخطبة قائمة مقام شطر الصلاة، فيشترط لها ما يشترط للصلاة. وأما الإيصاء والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم: فلأن الخطبة متوارّثة بهما.

لنا: أن ذكر الله تعالى في قوله تعالى: ﴿فَاشْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾ [الجمعة، 9/62] مطلق، والمراد به: الخطبة بنقل أئمة أهل التفسير، فتجوز الخطبة قاعدًا ومحدِثًا لحصول المقصود.

(وَيُكْرَهُ تَرْكُ ذَلِكَ) أي: جنس المذكورات لمخالفة السنة وكونها كشطر الصلاة من جهة الثواب لا من كل وجهٍ، ولهذا لم يشترط فيها استقبالُ القبلة، وجاز الجمعة لمن جاء بعد الفراغ عن الخطبة. 1

(وَلَا تَجِبُ) الجمعة (عَلَى مُسَافِرٍ، وَامْرَأَةٍ، وَمَرِيضٍ، وَعَبْدٍ). أما المسافر والمريض: فلأن وجوبها حرج عليهما. وأما المرأة والعبد: فلاشتغالهما بخدمة الزوج والمولى، بخلاف الصلوات المفروضات، فإن كلًا منهم يؤديها بنفسه في زمان يسير. وأما وجوبها على المكاتب والعبد المأذون: فالمشايخ اختلفوا فيه.

وفي «التجنيس»: إذا خرج العبد إلى الجمعة إن كان يعلم أن مولاه يرضى بذلك جاز وإلا فلا.

(وَالْأَعْمَى لَا تَجِبُ عَلَيْهِ) أي: لا تجب الجمعة على الأعمى عند أبي حنيفة، (وَلَا الْحَجُّ) معطوف على ضمير «يجب» بإعادة حرف لا، أي: الأعمى لا يجب عليه الحج عنده (مُطْلَقًا) أي: سواء وجد قائدًا يمشي معه، ويوصله إلى الجامع، أو أعوانًا إلى بيحب عليه الجمعة إن وجد قائدًا، والحج إن وجد أعوانًا.

قيد بـ«الأعمى»؛ لأن المقعد لا يجب عليه الجمعة، ولا الحج وإن $^2$  وجد حاملاً اتفاقًا؛ لأنه أعجز عن الأعمى؛ لأن المقعد عاجز عن أصل السعي، والأعمى قادر عليه، إلا أنه لا يهتدي، فإذا وجد قائدًا يلزمه كالصحيح الضال إذا وجد دالًّا إلى الجامع، كذا في «الخانية».

(وَكَذَا الْعَاجِزُ عَنِ الْوُصُوءِ، وَالتَّوَجُّهِ مَعَ مُسَاعِدٍ) يعني: من عجز عن الوضوء، أو عن التوجه إلى القبلة، وعنده من يوضئه، أو يوجهه إليها يجوز له التيمم، والصلاة إلى غير القبلة عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

له: أنه عاجز بنفسه، فلا يعتبر قادرًا بغيره.

**ولهما**: أنه وإن<sup>3</sup>كان عاجزًا بنفسه؛ لكن بواسطة المساعد صار قادرًا، فتوجه إليه الخطاب.

(فَلَوْ حَضَرُوا) أي: المسافر وأمثاله الجمعة (بَعْدَ أَدَاءِ الظُّهْرِ، أَفْسَدْنَاهَا) أي: صلاة الظهر (بِالْجُمُعَةِ) أي: بسبب حضورها. وقال زفر: لا يفسد؛ لأن المأمور به في حقهم الظهر دون الجمعة؛ لأنهم ما كُلِّقُوا بإقامتها، فإذا أدوا الظهر سقط الفرض عنهم، فلا ينتقض بعد الحكم بصحته. ولو راح المسافر إلى الجمعة، وصلاها ينتقض ظهره، وينقلب نفلًا. وكان ما أدَّى من الجمعة فرضًا عندنا. وعند زفر والشافعي: لا ينتقض ظهره، ولا ينقلب نفلًا، وكان ما أدَّى من الجمعة نفلًا.

وفائدة الخلاف تظهر فيما إذا شرع مع الإمام، فخرج الوقت قبل أن يتم الإمام الجمعة، فعندنا: يلزمه إعادة الظهر، وعلى قوله: لا ينتقض ظهره من «المبسوط البكري». 4

لنا: أن الجمعة فرض على كل واحد، وإنما وُضِعَتْ عن المسافر ونحوه، لعذر الحرج، فإذا شهد الجمعة، فقد زال العذر، فيكون مأمورًا بالجمعة.

a - لمخالفة السنة وكونها كشطر الصلاة من جهة الثواب لا من كل وجهٍ، ولهذا لم يشترط فيها استقبالُ القبلة، وجاز الجمعة لمن جاء بعد الفراغ عن الخطبة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>4</sup> د – ولو راح المسافر إلى الجمعة، وصلاها ينتقض ظهره، وينقلب نفلًا. وكان ما أدًى من الجمعة فرضًا عندنا. وعند زفر والشافعي: لا ينتقض ظهره، ولا ينقلب نفلًا، وكان ما أدًى من الجمعة نفلًا. وفائدة الخلاف تظهر فيما إذا شرع مع الإمام، فخرج الوقت قبل أن يتم الإمام الجمعة، فعندنا: يلزمه إعادة الظهر، وعلى قوله: لا ينتقض ظهره من «المبسوط البكرى».

(وَأَجْزَنَا إِمَامَتَهُمْ فِيهَا) أي: إمامة المذكورين في الجمعة (مَا عَدَا الْمَوْأَة). وقال زفر: لا يجوز إمامتهم؛ لأن فرضهم الظهر دون الجمعة، فصار الاقتداء بهم كالاقتداء بالصبي.

لنا: أن عذر الحرج لما زال بحضورهم وقعت جمعتهم فرضًا، فيصح الاقتداء بهم لكونهم أهلًا للإمامة، بخلاف الصبي؛ لأنه مسلوب الأهلية.

(وَيُكُرَهُ جَمَاعَةُ الظُّهْرِ لِلْمَعْذُورِينَ) أي: أداؤهم الظهر بجماعة مكروه اتفاقًا؛ لأنه يكون تقليلًا لجماعة الجمعة، ومعارضة لها، وكذا المسجونون.

وفي «القنية»: أهل مصر لم يصلوا الجمعة لمانع يكره لهم أداء الظهر بجماعة.

(وَجَعَلْنَا [44و] الطُّهُرَ أَصْلًا) على غير المعذورين (لَا هِيَ). لو قال: «لا إياها»، لكان أولى؛ لأن إقامة الضمير المرفوع مقام المنصوب قليل. يعني: عند زفر: الجمعة فرض عليهم؛ لأن الفرض ما كلف به العبد، وغير المعذور مأمور بالجمعة لا بالظهر، فيكون هي أصلًا في حقهم.

لنا: أن ما تمكن به العبد بنفسه هو الظهر دون الجمعة؛ لتوقفها على شرائط لا يمكن تحصيلها على الانفراد، فيكون هو الأصل في حق الكافة؛ إلا أن غير المعذور مأمور بإسقاطه بأداء الجمعة، ورخص للمعذور تركها ترفيهًا له.

(فَنَفَيْنَا الْإِعَادَة) أي: إعادة الظهر (عَنْ غَيْرِ الْمَعْدُورِ بَعْدَ أَدَاءِ الإِمَامِ) الجمعة. وهذا تفريع لما قبله، يعني: إذا صلى غير المعذور الظهر في منزله قبل أداء الناس الجمعة يجوز عندنا، ولا يجب عليه إعادته؛ لأنه أدَّى فرض الوقت، فوقع موقعه. وقال زفر: لا يجوز، ويجب عليه إعادته؛ لأن الفرض عليه هو الجمعة، والظهر حُلَفٌ عنها، ولا صحة للخلف مع قدرة الأصل.

قيد بقوله: «بعد أداء الإمام»؛ لأنه قبل أدائه لا يعيد الظهر اتفاقًا.

(وَسَعْيُهُ إِلَيْهَا) أي: سعي من صلى الظهر إلى الجمعة بخطوتين أو بانفصاله عن داره في الأصح معذورًا كان أو غيره، شرع الإمام في الصلاة أو لا (مُبْطِلٌ لِلظُّهْرِ) عند أبي حنيفة أدرك الإمام أو لا. هذا إذا أمكنه أن يدركها، وإذا لم يمكنه لبعد المسافة، فالمشايخ اختلفوا فيه على قوله.

(وَقَالَا: إِدْرَاكُ الإِمَامِ) يعني: إدراك الإمام مبطل عندهما. المراد به: أن يدخل مع الإمام:

وقيل: المراد به: أن يتم الجمعة مع الإمام، حتى لو تكلم بعد ما شرع في الجمعة مع الإمام، ولم يتمها معه لا يبطل الظهر لدهما.

قيد بـ«السعى»؛ لأنه إذا لم يسع بأن صلى الظهر في الجامع، ولم يرغب إلى الجمعة لا يبطل اتفاقًا.

وقيد بقوله: «إليها»؛ لأنه لو خرج لا يريد الجمعة لا يبطل ظهره اتفاقًا.

وقيدنا بقولنا: «شرع الإمام في الصلاة أو لا»؛ لأنه لو خرج إليها بعد فراغ الإمام لا يبطل ظهره اتفاقًا.

لهما: أن الظهر تم بالأداء، فلا ينتقض بما هو أَدْوَنُ منه، وهو السعى، وإنما ينتقض بما هو فوقه، وهو الجمعة.

وله: أنه رفض ما أدَّاه بالسعى إليها، وهو سبب لأداء الجمعة، فأقيم مقام المسبب احتياطًا في حق وجوب القضاء.

(وَحَكُمَ بِإِثْمَامِهَا أَرْبَعًا لِإِدْرَاكِهِ التَّشَهُد) يعني: إذا أدرك الإمام يوم الجمعة في القعدة يصلي أربعًا عند محمد والشافعي. قال أبو حفص الكبير: قلت لمحمد يصير مؤديًا الظهر بتحريمة الجمعة؟ فقال: ما نصنع، وقد جاء به الأثر، وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «من أدرك ركعة من الجمعة، فقد أدركها، ومن أدركهم قعودًا صلى أربعًا»، إلا أن الأربع عند الشافعي ظهر محض. وعند محمد: جمعة من وجه؛ لأنه نوى الجمعة لإدراكه جزءًا منها، وظهر من وجه لانعدام شرائط الجمعة فيما يقضيه، فباعتبار الجمعة يفترض القعدة على رأس الثانية، والقراءة في الشفع الثاني؛ لأنه تطوع، وباعتبار الظهر لا يفترض، فوجب القعدة والقراءة في الكل احتياطًا. وقالا: يتمها جمعة.

وفي «الحقائق»: إذا أدركه في ركوع الركعة الثانية يقضي ركعتين اتفاقًا.

ولفظ «التشهد» شامل تشهد الجمعة، والتشهد الذي بعد سجود السهو.

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أدرك الإمام في التشهد يوم الجمعة، فقد أدرك الجمعة»، والمراد من القعود فيما رواه محمد قعود بعد الصلاة؛ لأنه لم يقل قعودًا في الصلاة. (وَلَوْ كَانَ فِيهَا) أي: في الجمعة، (فَتَذَكَّرَ الْفَجْرَ) أي: عدم أدائه (حَكَمَ بِالْمُضِيِّ) أي: محمد بإتمام الجمعة (إِنْ فَاتَتْ هِيَ لَا الظُّهْرُ) أي: إن خاف عن فوت الجمعة دون الظهر إن صلى الفجر (وَقَدَّمَا الْفُجْرَ) أي: قالا: يبدأ بالفجر.

قيد بد فوات الجمعة دون الظهر»؛ لأنه لو علم أنه إن صلى الفجر يدرك الجمعة مع الإمام بدأ بالفجر اتفاقًا. وإن علم أنه يفوت عنه الظهر لا يبدأ بالفجر اتفاقًا.

له: أن الجمعة فرض الوقت، فإذا فات بقضاء الفجر يسقط الترتيب.

ولهما: أن فرض الوقت هو الظهر، وهو غير فائت.

(وَتَفْرِيقُ الْجَوَامِعِ غَيْرُ جَائِزٍ) يعني: أداء الجمعة في مصر واحد لا يجوز إلا في جامع واحد عند أبي حنيفة؛ لأن الجمعة جامعة للجماعات، فلا يجوز التفريق.

وفي «الخلاصة»: تفريق صلاة العيد جائز اتفاقًا.

(وَيَشْتُرِطُ الْثَنَيْنِ) أي: يشترط أبو يوسف لجواز أداء الجمعة في جامعين (فَقَطْ حَيْلُولَةَ نَهَرٍ) أي: أن يكون في بلدة فيها نهر كبير كبغداد ليصير كمصرين؛ وإن لم يكن بهذه الصفة، فصلوا في موضعين، فالسابقة صحيحة؛ وإن أدوا معًا، أو جهلوا السابقة بطلتا عنده.

(وَأَجَازَهُ مُطْلَقًا) أي: أجاز محمد تفريق الجوامع، سواء وجد فيه نهر أو لا؛ لأن المصر الواحد إذا تباعد يكون كل طرف كمصر، فيجوز تيسيرًا للناس، وهو رواية عن أبي حنيفة، كذا في «الكفاية».

(وَلَمْ يُقَدِّرُوا ثَلَاثَةَ أَمْيَالٍ إِلَى الْجَامِعِ لِلْوُجُوبِ عَلَى الْخَارِجِ) يعني: لم يشترط علماؤنا في وجوب الجمعة على من هو خارج عن المصر بينه وبين الجامع ثلاثة أميال، وشرطه مالك؛ لأن هذا القدر قريب تابع للمصر، فيتناوله الأمر بالسعي، وإذا زادت على الثلاثة [444] يلزمه الحرج.

(فَهِيَ عَلَى الْقُرَى) يعني: الجمعة واجبة عند أبي حنيفة على أهل كل قرية (يُبجْبَى) أي: يجمع (خَرَالجَهَا مَعَ الْمِصْرِ) أي: مع خراجه؛ لأنها حينئذ تكون تابعة للمصر، فأهلها يكون كأهله.

(وَيَحْكُمُ بِهِ) أي: أبو يوسف بوجوب الجمعة (عَلَيْهِمْ) أي: على أهل المصر حال كونهم (مَشْمُولِينَ بِسُورٍ). وهو الحد الذي من فارقه يثبت له حكم الله يثبت له حكم الإقامة؛ لأن الخارج من هذا الحد لا يكون من أهل المصر حقيقة وحكمًا، فلا يجب عليهم الجمعة.

(وَشَرَطُ) أي: محمد لوجوب الجمعة (سَمَاعَ النِّدَاءِ) أي: إمكان أن يسمع نداء الجمعة من أعلى المواضع، لقوله صلى الله عليه وسلم: «الجمعة على من سمع النداء».

وقيل: يجب على من بينه وبين المصر فرسخ، وعليه الفتوى من «الحقائق».

(وَحُرُوجُ الإِمَامِ قَاطِعٌ لِلصَّلَاةِ وَالْكَلَامِ) عند أبي حنيفة. عبارة الخروج واردة على عادة العرب من أنهم يتخذون للإمام مكانًا خاليًا تعظيمًا لشأنه، فيخرج منه إذا أراد الصعود، هكذا شاهدناه في ديارهم، والقاطع في ديارنا يكون قيام الإمام للصعود.

(وَأَجَازَاهُ) أي: الكلام. قيد به؛ لأن الصلاة غير جائزة اتفاقًا بعد خروجه (إِلَى الْخُطْبَةِ) المراد بالصلاة: النافلة؛ لأن قضاء الفائتة جائز اتفاقًا. والمراد بالكلام: كلام الناس دون التسبيح ونحوه.

وقيل: المراد به إجابة المؤذن. وأما غيره من الكلام، فغير جائز اتفاقًا.

وقيل: المراد به: مطلق الكلام، والأوَّل أصح، كذا في «الكفاية».

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «خروج الإمام يقطع الصلاة، وكلامه يقطع الكلام، قسم صلى الله عليه وسلم»، والقسمة يقطع الشركة.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا خرج الإمام لا صلاة ولا كلام»؛ ولأن الكلام قد يمتد، فيؤدي إلى اختلال استماع الخطبة، فيكون ممنوعًا. وأما البعيد عن استماعها، فالأحوط له السكوت. واختلف في جلوس الإمام إذا سكت، فعند أبي يوسف: يباح له الكلام. وعند محمد: لا.

وفي «القنية»: الكلام في خطبة العيد غير مكروه اتفاقًا.

(وَنَهْنَعُهُ) أي: مستمع الخطبة (عَنْ رَدِّ السَّلَامِ وَالسُّنَةِ). وقال الشافعي: يجوز له أن يرد السلام، ويصلي السنة؛ لأن رد السلام واجب، فلا يجوز تركه، وقد روي: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يخطب، فدخل سليك، فأمره أن يصلي ركعتين». 1

لنا: ما رواه أبو حنيفة قريبًا، وحديث سليك كان قبل المنع عنه، ولئن سلم أنه كان بعده، فقد روي: «أنه صلى الله عليه وسلم سكت حتى صلى ركعتين»، فصار كأنه في غير حال الخطبة.

(وَيَجْعَلُهَا) أي: أبو يوسف السنة (بَعْدَهَا سِتًا) أي: بعد الجمعة ست ركعات، (وَهُمَا أَرْبُعًا كَالَّتِي قَبْلَهَا).

قيد بقوله: «بعدها»؛ لأن النفل قبلها أربع اتفاقًا.

له: ما روي: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي بعد الجمعة أربعًا، ثم يصلي ركعتين إذا أراد أن ينصرف». 2

ولهما: ما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم قال: من شهد منكم الجمعة، فليصل أربعًا قبلها، وبعدها أربعًا»، 3 فلما تعارض الحديثان رجح قوله على فعله.

ثم اختلفوا في نية تلك الأربع؟

قيل: ينوي السنة، والأحسن الأحوط في موضع يشك في جواز الجمعة، وثبوت شرطها أن يقول: «نويت أن أصلي آخر ظهر أدركتُ وقته ولم أصله بعد».

وقيل: المختار أن يصلى الظهر بهذه النية، ثم يصلي أربعًا بنية السنة، كذا في «القنية».

## (فصل) في صلاة العيدين وتكبيرات التشريق

(تَجِبُ صَلَاةُ الْعِيدِ) على من يجب عليه الجمعة. إنما وجبت لأنه صلى الله عليه وسلم واظب عليها من غير ترك (مِنْ ارْتِفَاعِ الشَّمْسِ إِلَى الزَّوَالِ). هذا بيان لوقتها؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلى العيد والشمس قدر رمح»، 4 «وأخر الصلاة إلى الغد حين شهدوا برؤية هلال شوال بعد الزوال». 5 ولو كان الوقت باقيًا بعده لما أخَّرها.

(فَيَقْصِدُ) من يجب عليه صلاة العيد (الْمُصَلَّى، وَهُوَ غَيْرُ مُكَبِّرٍ جَهْرًا) يعني: لا يجهر بالتكبير في طريق عيد الفطر عند أبي حنيفة. وقالا: يجهر كما يجهر في الأضحى.

وله: أنه ثناء، والأصل فيه الإخفاء، إلا أن الشرع ورد بالجهر في الأضحى؛ لكونه يوم تكبير، ولا كذلك الفطر، كذا في «شرح المصنف».

أقول: الظاهر أن هذه الجملة الاسمية حال، وكان ينبغي أن لا يقصد بها الخلاف على أن الخلاف في جهر تكبير الفطر دون الأضحى، وعبارته وقعت عامة، فلا قرينة تخصيصها بالفطر.

(وَنَكْرُهُ التَّنَفُّلَ قَبْلَهَا) أي: قبل صلاة العيد. وقال الشافعي: لا يكره.

قيد بقوله: «قبلها»؛ لأن التنفل بعدها غير مكروه اتفاقًا.

قيل: يكره في المصلى خاصة، والأصح أنه مكروه فيه وفي غيره، كذا في «الخانية».

له: أنه صلاة الضحى، وفضيلتها جزيلة.

 $^{6}$ لنا: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا صلاة في العيدين قبل الإمام.»

(وَيُعَجِّلُ الْأَكْلَ) في عيد الفطر، (وَيُؤَجِّرُهُ فِي الْأَضْحَى، وَيَتَطَيَّبُ، وَيَتَزَيَّنُ) يعني: يستحب هذه الأفعال؛ لأنه صلى الله عليه وسلم كان يفعل كذا. 7

<sup>.</sup> محيح البخاري، الجمعة 30؛ سنن الترمذي، الصلاة 367 بمعناه.

<sup>2</sup> صحيح مسلم، الجمعة 68؛ سنن الترمذي، الصلاة 376 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لم نجده بهذا اللفظ، رواه الترمذي بمعناه بغير ذكر صلاة بعدها، انظر: سنن الترمذي، الصلاة 376. وقد روي من فعله صلى الله عليه وسلم، انظر: المعجم الأوسط للطبراني، 172/2؛ 196/4. وروي من توصية ابن مسعود، انظر: المعجم الكبير للطبراني، 172/2.

<sup>4</sup> نصب الراية للزيلعي، 211/2، وقال غريب.

 $<sup>^{5}</sup>$  سنن أبي داود، الصيام  $^{14}$ ؛ سنن النسائي، صلاة العيدين  $^{2}$ ؛ سنن ابن ماجه، الصيام  $^{6}$  بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الفردوس للديلمي، 196/5.

<sup>7</sup> مسند أحمد بن حنبل، 360/5؛ المستدرك للحاكم، 230/4.

(وَيَزِيدُ فِي الْأُولَى) أي: في الركعة الأولى أ (بَعْدَ الافْتِتَاحِ ثَلَاثَ تَكْبِيرَاتٍ) قبل القراءة، ويسكت بين كل تكبيرتين مقدار ثلاث تسبيحات، (لَا سَبْعًا يَتَخَلَّلُهَا الذِّكْرُ) يعني: قال الشافعي: يكبر بعد تكبيرة ألافتتاح سبع تكبيرات يذكر الله بينهن.

(وَفِي الثَّانِيَةِ بَعْدَ الْقِرَاءَةِ ثَلَاقًا). هذه مسألة أخرى، يعني: عندنا يزيد في الرَحعة الثانية ثلاث تكبيرات بعد القراءة، ويكبر رابعة يركع بها، (لَا خَمْسًا قَبْلَهَا). يعني: عند الشافعي: يكبر خمس تكبيرات قبل القراءة، ويذكر الله بينهن؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم فعل» كما ذكرنا، فلما تعارض الروايتان أخذ أثمتنا الأقل؛ لكون التكبيرات الزوائد، ورفع الأيدي خلاف المعهود في الصلاة.

(وَيَرْفَعُ فِيهَا) أي: في تكبيرات الزوائد (يَدَيْهِ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يرفع الأيدي إلا في سبع مواطن»، وذكر منها تكبيرات العبدين.

(وَلَا تُقْضَى) صلاة العيد (لِفَوْتِهَا) بأن صلى الإمام ولم يدركه؛ لأن لها شرائط لا يقدر المنفرد على تحصيلها. وأما إذا فاتت عن الإمام أيضًا، فإنها تقضى كما سيجىء.

(وَيَأْمُونُ) أبو يوسف (مَنْ أَدْرَكَ الرُّكُوعَ) أي: ركوع صلاة العيد (بِالتَّسْبِيحِ فِيهِ)؛ لأن الركوع محل التسبيح، ومحل التكبيرات كان القيام، وقد فات عنه.

(وَهُمَا بِالتَّكْبِيرِ) يعني: قالا: يكبر تكبيرات العيد ما دام الإمام راكعًا؛ لأن الركوع قيام من وجهٍ. ألا يرى أن من أدرك الإمام في الركوع يكون مدركًا لتلك الركعة، والركعة اسم لما يشتمل على القيام والركوع والسجود، والتكبيرات واجبة، فيكون الإتيان بها أولى. ولو رفع الإمام رأسه بعد ما أدَّى بعض التكبيرات، يتابع الإمام، ويسقط عنه التكبيرات الباقية، من «المصفى».

(وَيُوَحُّرُ الْفِطْرُ) أي: صلاة عيد الفطر (إِلَى عَدِهِ لِعُدْرٍ) كما إذا شهدوا بعد الزوال برؤية الهلال أو قبله، بحيث لا يمكن جمع الناس. يفهم من قوله: «إلى غده» أنها لا تؤخر إلى بعد الغد؛ لأن الأصل فيها أن لا تقضى كالجمعة، إلا أنا تركناه؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم أخرها إلى ما بعد الغد، فبقى على الأصل.

(وَالْأَضْحَى إِلَى مَا بَعْدَهُ) يعني: يؤخر صلاة عيد الأضحى إلى ما بعد غده (أَيْضًا) أي: كتأخيرها إلى الغد؛ لأن صلاتها موقتة بوقت الأضحية، فيجوز ما دام وقتها باقيًا.

وفي «التبيين»: قيد العذر ههنا لنفي الكراهة، حتى لو أخَّروها إلى ما بعد الغد من غير عذر جازت الصلاة، وقد أساؤوا.

(وَيَخْطُبُ بَعْدَهَا) أي: الإمام بعد صلاة العيد خطبتين (ثِنْتَيْنِ يُعَلِّمُ فِي كُلِّ مِنْهُمَا حُكْمَهُ) يعني: يعلم الإمام الناس في خطبة عيد الفطر صدقة الفطر وأحكامَهَا، وفي خطبته يوم الأضحى أحكامَ الأضحية وتكبير التشريق.

(وَالتَّكْبِيرُ) أي: وقت تكبير التشريق (مِنْ فَجْرِ عَرَفَةَ إِلَى عَصْرِ النَّحْرِ) عند أبي حنيفة، (وَحَتَمَا بِهِ) أي: بالتكبير (آخِرَ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ) أي: في عصر يوم الثالث. ومتمسك كلا القولين رواية فعل النبي صلى الله عليه وسلم؛ لكن أبو حنيفة اختار رواية الأقل؛ لكون الأصل في الأذكار الإخفاء، واختارا رواية الأكثر احتياطًا؛ لأن التكبير عبادة.

وفي «الحقائق»: محل الخلاف التكبير جهرًا. ويستدل بهذا على كراهة الذكر جهرًا. وقد صح أن ابن مسعود قال لقوم مجتمعين يهللون برفع الصوت: «ما أراكم إلا مبتدعين حتى أخرجهم من المسجد»، <sup>6</sup> فإن قالوا: رفع الصوت بالذكر جائز، ذكره في «الحقائق».

قلتُ: أدنى درجات الاختلاف إيراث الشبهة ينبغي أن يجتنب عنه من ادعى سلوك طريق الورع.

(وَلَمْ نَبْدَأُ بِظُهْرِ النَّحْرِ إِلَى فَجْرِ آخِرِهَا) يعني: قال الشافعي: مبدأ التكبير عقيب ظهر يوم النحر، ويختم عقب الصبح في آخر أيام التشريق: لما روى أن ابن عمر قال كذا؛ لكن ما تمسك به أئمتنا هو المشهور.

<sup>1</sup> ح - أي: في الركعة الأولى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح - بعد تكبيرة.

<sup>3</sup> سنن ابن ماجه، إقامة الصلاة 156؛ السنن الكبرى للنسائي، 285/3؛ صحيح ابن خزيمة، 346/2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مصنف عبد الرزاق، 293/3؛ شرح معاني الآثار، 347/4، بمعناه عن ابن مسعود فعله.

 $<sup>^{5}</sup>$  سنن أبي داود، الصيام  $^{14}$ ؛ سنن النسائي، صلاة العيدين  $^{2}$ ؛ سنن ابن ماجه، الصيام  $^{6}$  بمعناه.

<sup>6</sup> لم نجده إلا في المحيط البرهاني لابن مازه، 314/5.

(وَهُوَ عَلَى الْمُقِيمِينَ) أي: التكبير واجب عليهم عند أبي حنيفة (بِالْمِصْرِ)، فلا يجب على أهل القرى (عَقِيبَ أَدَاءِ مَكْتُوبَةِ). فلا يجب بعد النوافل وبعد الوتر أيضًا؛ فإنه وإن<sup>1</sup>كان واجبًا عنده؛ لكنه غير مكتوبة.

وفي قوله: «عقيب» إشعار بأنه مشروط بأن لا يتخلل ما يقطع حرمة الصلاة، حتى لو قام، وخرج من المسجد، أو تكلم، فإنه لا يكبر. ولو قام ولم يخرج من المسجد، فإنه يكبر، كذا في «التحفة».

(بِجَمَاعَةٍ) فلا يجب على المنفرد (مُسْتَحَبَّةٍ) فلا يجب على النساء إذا صلين بجماعة.

(وَاقْتَصَرَا عَلَى أَدَائِهَا) يعني: قالا: يجب على كل من يصلي المكتوبة على أيِّ وجهٍ كانت؛ لأنها شرعت تبعًا للمكتوبة، فيؤديها كل من يؤديها.

وله: أن الجهر بالتكبير ثبت [45ظ] على خلاف القياس، والنص الذي ورد به كان جامعًا لهذه الشرائط، فينبغي أن يراعى جميعها.

(فَنُكَبِّرُ الْمَعْهُودَ) يعني: تكبير التشريق عندنا ما هو المعهود والمأثور من الخليل عليه السلام، وهو أن يقول مرة: «الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله، والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد»؛ لما روي: «أن الله تعالى أمر جبريل عليه السلام أن يذهب إلى إبراهيم بالفداء، فرآه أضجع ابنه للذبح، فقال: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، فقال: الله أكبر، ولله الحمد». 2 هكذا ثبت من الأجلاء، فلا ينبغى أن يترك بعضه، كذا في «المحيط».

(لَا ثَلَاثًا فَقَطْ) يعني: عند الشافعي: يقول ثلاث مرات: «الله أكبر»، ولا يزيد عليها؛ لأن المنصوص عليه هذا التكبير. (فصل) في صلاة الكسوف والخسوف

(يُجَمِّعُ إِمَامُ الْجُمُعَةِ) النَّاسَ في الجامع، أو في المصلَّى، ويصلي بهم (بِغَيْرِ خُطْبَةٍ)، ولا أذانٍ، ولا إقامةٍ<sup>3</sup>، (لِلْكُسُوفِ)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم صلَّى بالنَّاس في الكسوف بغير خطبةٍ، ودَعَا حتى انجلت الشَّمسُ»، <sup>4</sup> (لَا الْحُسُوفِ) يعني: لا يصلّي الإمامُ بالناس لخسوف القمر؛ لتعذُّر اجتماعهم ليلًا.

(وَإِلّا) أي: إن لم يجيِّع الإمام في الكسوف، (صَلَّى النَّاسُ فُرَادَى، وَنُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ بِرُكُوعَيْنِ لَا بِأَرْبَعَةٍ). يعني: عند الشَّافعي: يركع في كلِّ ركعةٍ ركوعين بقيامين، يقرأ بالفاتحة والبقرة بمخافتةٍ في القيام الأوَّل، ثم يركعُ، ثم يقومُ، ثم يقرأ آل عمران بغير فاتحةٍ، ثم يقرأ في القيام الأوَّل من الركعة الثَّانية سورةَ التِساء، وفي قيامها الثَّاني المائدة 5. كذا في «خلاصتهم» وغيره. وعلى هذا كان على المؤلِّف أن يردف قوله: لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم صلَّى صلاة الكسوف هكذا 6.

لنا<sup>7</sup>: ما روي: «أنَّه صلى الله عليه وسلم صلَّى صلاةَ الكسوف بركوعين، وأطالَ في قيامه وركوعه وسجوده»<sup>8</sup>، والرُّجحان لهذه الرواية لكونها موافقةً للأصول؛ لأنَّا لم نجدْ ركعةً إلا بركوع واحدٍ.

(وَيُطُوِّلُ الْقِرَاءَةَ)، ويخفِّفُ الدعاءَ، وهذا بيانٌ للأفضلية. (وَالْإِمَامُ يُخَافِثُ) في صلاة الكسوف عند أبي حنيفة رحمه الله<sup>9</sup>؛ لما روي: «أنَّه صلى الله عليه وسلم خافتَ في صلاة الكسوف»<sup>10</sup>.

(وَيَأْمُرُ بِالْجَهْرِ) أي: أبو يوسف بجهر الإمام؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم جهر بالقراءة في صلاة الكسوف»، أو لكن الرجحانَ للرواية الأولى لقوله صلى الله عليه وسلم: «صلاة النهار عجماء»، أي: ليس فيها قراءةٌ مسموعةٌ. كذا في «شرح المصنف».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>2</sup> لم نجده في كتب الحديث، رواه النسفي في تفسيره (41/4) بمعناه، قال الزيلعي في نصب الراية (224/2): لم أجده مأثورًا عن الخليل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وإقامة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الاستسقاء 9؛ صحيح ابن خزيمة، 310/2.

<sup>5</sup> سنن الترمذي، الصلاة 396.

محيح البخاري، الكسوف 4، 9؛ صحيح مسلم، صلاة الكسوف 1، 3، 17 بمعناه.  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ولنا.

<sup>8</sup> صحيح البخاري، الكسوف 2؛ صحيح مسلم، صلاة الكسوف 1، بمعناه.

 $<sup>^{9}</sup>$  ح  $^{-}$  رحمه الله.

<sup>10</sup> سنن النسائي، الكسوف 19؛ سنن الترمذي، الصلاة 397.

وقال فيه: الجملةُ الاسميةُ الواقعةُ حالًا كانت لا يدلُّ على الخلاف؛ لكن دلت ههنا بإرداف قول أبي يوسف.

أقول: قوله: «ويأمر بالجهر» يدلُّ على أنَّ الإمامَ لا يجهر عند صاحبيه، فلا يكون قرينةً على أنَّ الجملةَ الاسميةَ الواقعةَ حالًا تدلُّ على قول أبي حنيفة بعد تصريحه في صدر الكتاب: أنَّها لا تدلُّ على الخلاف، والإردافُ إنَّما يكون بعد فهم الحكم من الجملة، عجبًا من المصنف أنَّه جعل الإردافَ قرينةً على فهم المذهب.

والحاصلُ: إنَّ جعل الجملة الاسمية حالًا ههنا غيرُ مناسبٍ، وعلى تقدير مناسبته غيرُ دالَّةٍ على الخلاف. وعلى تقدير دلالته كان عليه أن يشيرَ إليه في ديباجته، فينبغي أن لا 4 يجعلَ<sup>5</sup> الجملة الاسميَّة حالًا، بل كلامًا مستأنفًا؛ لأنَّ قوله: «ويطول» شاملٌ للمنفرد أيضًا.

(ثُمَّ يَدْعُو إِلَى الانْجِلَاءِ) أي: انجلاء الشمس.

## (فصل) في الاستسقاء

وهو: طلبُ المطر عند طول انقطاعه.

(الاستسقاءُ دعاءٌ واستغفارٌ) وليس فيه صلاةٌ مسنونةٌ عند أبي حنيفة؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم استسقى من غير أن يصلّي» $^6$ .

(وأمرا بركعتين كالعيد بقراءةٍ جهريّةٍ وخطبةٍ) وتكبيراتِ زوائدٍ، كما في صلاة العيد.

(ويستقبل بالدعاء) إلى القبلة قائمًا، والناسُ قعودٌ مستقبلوا القبلة.

(والإمامُ لا يقلبُ رداءه) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ المشهورَ عن النبي صلى الله عليه وسلم في الاستسقاء الدعاءُ بلا صلاةٍ ولا قلب رداءٍ.

(وأمره به) أي: قال محمدٌ: يقلبُ الإمامُ رداءه. وصفته: إن كان مربَّعًا يجعل أعلاه أسفله، وإن كان مدوَّرًا كالجبَّة يجعل جانب الأيمن على الأيسر؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم صلَّى في الاستسقاء، وقلب رداءه» 7. لعل تقليبه صلى الله عليه وسلم كان للتُفاؤل؛ لينقلب حالهم من القحط إلى الخصب.

(ومنعوا منه) أي: من قلب الرِّداء (المأموم). وقال مالكٌ: يقلبُ القومُ أرديتهم موافقةً للإمام.

قيل: ينبغي أن يخرجوا ثلاثةً أيامٍ متتابعةٍ مع الصبيان وجميع دوابِّهم والنسوة، ويقعد كلٌّ من الرجال والنساء والصبيان في موضع، فيتضرعون<sup>8</sup>، ويبعدون الأطفالَ عن أمهاتهم.

(والذقِيَّ الحضورَ) يعني: منعوا الذَّميَّ من حضور الاستسقاء مع النَّاس. وأجازه مالكُّ؛ لأنَّ الكفارَ قد يستجاب دعاؤهم في الشِّدَّة، قال الله تعالى: [46و] ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فلما نجاهم إلى البر﴾ [العنكبوت، 65/29].

لنا<sup>9</sup>: إنَّ الاستسقاءَ طلبُ الرَّحمة، والكفارُ من أهل السخط والنقمة، ولا يصلحُ حضورهم في ذلك الوقت.

# (فصل) في التراويح

لو ذكر هذا الفصل عقيب فصل النوافل؛ لكان أنسب.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، الكسوف 19؛ صحيح مسلم، صلاة الكسوف 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده مرفوعا، وقد روي من قول مجاهد وأبي عبيدة والحسن، انظر: مصنف عبد الرزاق، 493/2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يدل.

<sup>4</sup> د – لا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: نجعل.

<sup>6</sup> لم نجده. قال الزيلعي في نصب الراية (238/2): أما استسقاءه عليه السلام، فصحيح ثابت، وأما إنه لم يرو عنه الصلاة، فهذا غير صحيح؛ بل صح أنه صلى فيه، كما سيأتي، وليس في الحديث أنه استسقى، ولم يصل؛ بل غاية ما يوجد ذكر الاستسقاء دون ذكر الصلاة، ولا يلزم من عدم ذكر الشيء عدم وقوعه. وقال ابن مازة في المحيط البرهاني (139/2): أن عمر رضي الله عنه لم يصل في الاستسقاء، وعلي رضي الله عنه كذلك، ولو كانت بهذا سنة مشهورة لما خفيت عليهما.

 $<sup>^{7}</sup>$  صحيح البخاري، الاستسقاء  $^{4}$ ؛ صحيح مسلم، صلاة الاستسقاء  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: ويتضرعون.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: ولنا.

(يسنُّ للناس الاجتماعُ) اختار لفظ «يسن»، وقد قال القدوريُّ: يستحبُّ؛ لأن التراويح سنَّةٌ في الأصحِّ؛ لمواظبة الخلفاء الراشدين عليه، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «عليكم بسنتي وسنَّةِ الخلفاء الراشدين من بعدي» أ. (في شهر رمضان بعد العشاء) قيَّد به؛ لأنَّ أداءه قبل العشاء لا يجوز في الصَّحيح. وأما قبل الوتر وبعده؛ فجائزٌ، وهو مختار صاحب «الهداية».

(ويصلوا) أي: أن يصلوا، وهو معطوف على الاجتماع، وفي بعض النسخ: (ليصلوا). (خمس ترويحاتٍ). التَّرويحةُ: اسمٌ للجلسة التي بعد الأربع لاستراحة الناس، ثم سبِّي كلُّ أربع ركعاتٍ ترويحةً مجازًا. (بعشر تسليماتٍ، ويجلسوا بين كلِّ ترويحتين قدرَ واحدةٍ) أي: ترويحةٍ واحدةٍ، (ثم يوتروا بجماعةٍ). وهذا اللفظُ يدلُّ على أنَّ التراويح يصلى قبل الوتر، وهو مختارُ مشايخ بخارى. وقال الإمامُ النسفيُ: الصَّحيحُ: أنَّه لو صلَّى التراويحَ قبل العشاء لا يكون تراويح.

(ويختصُّ به) أي: الوترُ بجماعةٍ يختصُّ 2 بشهر رمضان؛ لانعقاد الإجماع عليه.

## (فصل) في صلاة الخوف

(لا يجيز) أبو يوسف (صلاة الخوف بعده) أي: بعد النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنها إنَّما شُرعتْ بخلاف القياس لإحراز فضيلة الصلاة خلف النبيّ صلى الله عليه وسلم، وهذا المعنى انعدم بعده.

ولهما: ما روي: «أنَّ حذيفة صلى صلاة الخوف بطبرستان»<sup>3</sup>، وكان ذلك بحضرة الصَّحابة، فلم ينكروها، ولو كانت مخصوصةً لَمَا صلوها. وجوازُها خلف النبي صلى الله عليه وسلم لم تكن لإدراك الفضيلة، بل كان لقطع المنازعة عند قول كلٍّ منهم: أنا أصلّى مع الإمام، والمنازعة تحتمل<sup>4</sup> أن توجد<sup>5</sup> بعده صلى الله عليه وسلم.

(ونُصَوِرُها) أي: صلاة الخوف (أن يفترقوا طائفتين) أي: بأن يجعل الإمامُ العسكرَ طائفتين (للصَّلاة والعدق) يعني: طائفةٌ يقندون في وجه العدوّ، وطائفةٌ يقتدون بالإمام، (فيصلّي بإحداهما) وهم الذين اقتدوا به (ركعةً، وتمضي<sup>6</sup>) يعني<sup>7</sup>: إذا أتمَّ الإمامُ الركعةَ الأولى تمضي<sup>8</sup> هذه الطَّائفةُ اويقف في وجه العدوّ، (وبالأخرى الأخرى) يعني: تأتي<sup>9</sup> الطَّائفةُ الواقفون، فيصلي الإمامُ بهم الركعة الأولى، الثانية، ويتشهّدُ ويسلّمُ، ولم يسلموا، ويمضون<sup>10</sup> إلى وجه العدو، (ثم تأتي<sup>11</sup> اللَّاحقةُ) وهم الذين صلوا مع الإمام الركعةَ الأولى، (فتؤدّي ركعتها) الثَّانية (بغير قراءةٍ)؛ لأنَّ اللاحقَ في حكم المقتدي، فيتشهدون، ويسلمون، ويمضون إلى وجه العدوّ، (ثم المسبوقة) يعني: تأتي<sup>12</sup> الطائفةُ التي صلوا مع الإمام الركعةَ الثانية (ركعتها بها) أي: يصلوها بقراءةٍ؛ لأنَّ المسبوقَ في حكم المنفرد، فيتشهدون، ويسلمون؛ لما روي «أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم صلَّى صلاة الخوف هكذا»<sup>13</sup>.

(لا بأن ينتظرَ) يعني: يُصَوِّرُها الشافعيُ بأنَّ الإمامَ إذا أتمَّ الرَكعةَ الأولى ينتظر؛ (ليتمَّ الأولى ركعتَها) يعني: حتى يصلي الطائفة الأولى ركعتها الثانية، ويسلمون، ويذهبون<sup>14</sup>، (فيصلِّي بالثانية) أي: بالطائفة الثّانية، وهم الواقفون (ركعتَهُ) الثانية، (ثم هي ركعتها) ثم ينتظرُ الإمامُ إذا رفع رأسه من السجدة الثانية حتى يصلوا ركعتَهم الثانية، (ويسلم بها) أي: الإمامُ بالطائفة الثانية بعد التشهُد.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن الترمذي، العلم 16؛ سنن ابن ماجه، المقدمة  $^{1}$ 

<sup>2</sup> د – بختص

<sup>3</sup> سنن أبي داود، السفر 18؛ سنن النسائي، صلاة الخوف 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يحتمل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يوجد.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: ويمضي.

<sup>7</sup> ح – يعني.

<sup>8</sup> ح: يمضي.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: يأتي.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: تسلموا وتمضون.

<sup>11</sup> ح: يأتي.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> د: يأتي.

<sup>13</sup> صحيح البخاري، صلاة الخوف 1؛ صحيح مسلم، صلاة المسافرين 305، 307 بمعناه.

<sup>14</sup> د: وتسلمون وتذهبون.

(ولم يأمروا هذه) أي: الطائفة الثانية (وحدها بركعتها بعده). يفهم منه أنَّ مذهب مالك في الطائفة الأولى كمذهب الشافعيّ في الانتظار، وإنما المخالفةُ في الركعة الثانية، حيث كان ينتظرُ الإمام عند الشافعيّ حتى تصلي ألطائفةُ الثانيةُ ركعتهم، ولا ينتظرهم عند مالكِ، فيسلّم الإمامُ وحده، ويقومون لقضاء الركعة الأولى. وهذان المذهبان روايتان عن النبيّ صلى الله عليه وسلم، لكن فيهما انتظارُ الإمام للمأموم، وركوعُ المؤتم وسجودُه قبل الإمام، وكلاهما خلافُ الأصل، فيكون ما رويناه أرجح.

(ولم نوجبْ حملَ سلاحٍ) في صلاة الخوف (لخطرٍ) أي: لشدَّة الخوف. وقال الشافعي: يجب. قيَّد بـ«الخطر» تحقيقًا لمذهب الشافعيّ؛ لكون الوجوب متعلقًا به عنده.

له: قوله تعالى: ﴿وَلْيَأْخُذُوا حِذْرُهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ۗ [النساء، 102/4].

ولنا: إنَّ الحملَ ليس من أعمال الصلاة، فلا يكون واجبًا فيها، والأمرُ في الآية محمولٌ على الندب.

(ونبطلها) أي: الصلاة (بالقتال فيها). وقال الشافعيُّ: لا تبطلُ؛ لأنَّ الأمرَ بأخذ السلاح ليس إلا لجواز القتال فيها.

ولنا: إنَّه عملٌ كثيرٌ منافٍ للصلاة، والأخذُ لإرهاب العدو، لا لجواز القتال فيها.

(ويصلي بالأولى ثنتين من المغرب وبالثّانية الثالثة) يعني: يصلي الإمامُ المغربَ بالطائفة الأولى ركعتين، وبالثانية ركعةً؛ لأنَّ الرَّعتين شطرُ المغرب، ولهذا شرع القعودُ عقبيهما. [46ف] ولو أخطأً الإمامُ المغربَ<sup>3</sup>، فصلى بالأولى ركعةً، وبالثانية ركعتين؛ فسدت صلاةُ الطائفتين. كذا في «الكافي».

(وإذا كان) الإمامُ (مقيمًا صلى بكلّ) أي: بكلّ طائفةٍ (شفعًا في الرباعية).

(ويسقطُ التوجُّه) إلى القبلة، (والنزول) عن دوابهم (والجماعة، فيؤدُّون إيماءً عند شدة الخوف). المرادُ بها: أن لا يدعهم العدوُّ أن بل يهجمونهم بالمحاربة، فعلم منه أنَّ نفسَ الخوف كافٍ لجواز صلاته، حتى لو رأوا سوادًا، فظنوا أنَّهم العدوِّ، فصلوا، فإن ظهر أنهم العدوُّ؛ جازت، وإلا فلا. كذا في «المحيط».

# (فصل) في الجنائز

(يوجَّه) إلى القبلة (المحتضرُ) وهو: من حضره ملائكةُ الموت. وعلامته: أن يسترخي قدماه، ويتعوَّجَ أنفه، وينخسفَ صدغاه. (يمينًا) أي<sup>5</sup>: على جانبه الأيمن؛ لأنَّ في القبر كان يوضعُ كذا. وهذه الحالةُ قريبةٌ منه، فتأخذُ حكمه. واختار بعض مشايخنا الاستلقاءَ على قفاه؛ لأنه أسهلُ لتغميض عينيه، وشدِّ لحيته، وخروج روحه، وهو المعتادُ في زماننا، ولكن يُرفعُ رأسه قليلًا؛ ليصير وجهه إلى القبلة.

(ونلقِنُه الآن) أي: حال كونه محتضرًا، (لا بعد التَّلحيد) يعني: قال الشافعيُّ: يلقن بعد الدفن؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لقنوا موتاكم بشهادة أن لا إله إلا الله»<sup>6</sup>.

ولنا: إنَّ الاحتضارَ وقتٌ يتعرض فيه الشيطانُ لإفساد اعتقاده، فيحتاج إلى مذكِّرٌ، والمراد من قوله: «موتاكم»: من يقربُ إلى الموت مجازًا.

(فإذا قضى) أي<sup>7</sup>: مات (شدَّ لحياه، وغمِّض عيناه) لتحسين صورته، (وغسِّل) ثلاثًا؛ لأنَّه ينجس بالموت كسائر الحيوانات الدموية، إلا أنه يطهرُ بالغسل كرامةً له. ولو وجد ميثٌ في الماء؛ فلا بُدَّ من غسله؛ لأنَّ الخطاب بالغسل توجَّه على بني آدم، ولم يوجد منهم فعلٌ. كذا في «المحيط».

(على سريرٍ مجمَّرٍ وترًا) كيفيته: أن يُدارَ السريرُ بالمجمر مرَّةً أو ثلاثًا أو خمسًا، ولا يزاد عليها، ونفعله عند إرادة غسله إخفاءً للرائحة. (بماءٍ أغلى فيه سدرٌ) أو أشنانٌ مبالغةً في التطهير.

<sup>1</sup> ح: يصلي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تنتظرهم.

<sup>-</sup> د - المغرب.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بأن.

<sup>5</sup> ح - أي.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح مسلم، الجنائز 1؛ سنن الترمذي، الجنائز 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يعني.

(ونأمرُ بتعرية) أي: يجعل الميتُ عربانًا (غير العورة) يعني: يستر من السُرَّة إلى الركبة كعورة الحيِّ. كذا قاله القدوريُّ. وفي «الهداية»: الصَّحيحُ: أنَّ المراد بها: العورةُ الغليظةُ تيسيرًا، لكن يغسلها بخرقةٍ في يده. وقال الشافعيُّ: يغسَّل في قميصه؛ لأنه صلى الله عليه وسلم غُسِّل في قميصه 1.

ولنا: إنَّ الغسلَ بالتجريد يكون أنظفَ، وما رواه فمخصوصٌ بالنبيِّ صلى الله عليه وسلم؛ لأنهم أرادوا تجريدَهُ صلى الله عليه وسلم نودوا من الهاتف: «لا تجرّدوا نبيكم»<sup>2</sup>.

وفي «الخانية»: الصغيرُ والصغيرةُ إذا لم يبلغا حدَّ الشَّهوة يغسلهما الرجالُ والنساءُ؛ لأنَّه ليس لأعضائهما حكمُ العورة.

اعلم أنَّ ما قاله الشافعيُّ إذا كان كمُّ القميص واسعًا بحيث يدخل الغاسلُ يده، فإن كان ضيقًا يجرَّدُ بالاتفاق.

(ونمنعُ مضمضته وتنشيقه) أي: الغاسل عنهما حين وضَّأه وضوءه للصَّلاة. وقال الشافعيُّ: يمضمضُ الميتُ، فيستنشقُ؛ لأنَّ تمام الغسل للحيّ كان بهما، فكذا للميت.

ولنا: إنَّ إدخال الماء في فم الميت وأنفه حَرجٌ، فيمنع عنه.

اعلم أنَّ الميتَ إذا 3 كان صبيًّا لا يعقل لا يوضِّئه الغاسل؛ لأنه كان لا يصلى.

(ويغسلُ رأسه ولحيته بخطمي)؛ لأنه أبلغُ في استخراج الوسخ.

(ونمنعُ تسريحَهما) أي: عن تسريح لحيَّة الميت ورأسه بالمِشْط، (وقصِّ شاربه وظَفُرُه) والشافعيُّ لا يمنعُ عنهما؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «اصنعوا بموتاكم كما تصنعون بعروسكم»<sup>4</sup>.

ولنا: إنَّ هذه الأشياءَ للزِّينة، والميتُ مستغن عنه، وما رواه محمولٌ على التَّجمير، والحثِّ على التَّطهير.

(ويُضجعُ يسارًا، فيغسَّلُ)؛ ليقع البدايةُ بغسل شقِّه الأيمن، (ثم يمينًا) أي: يضجعُ على اليمين فيغسَّلُ، (ثم يجلس، فيمسح برفق) بطنه تحرُّزًا عن تلويث الكفن؛ لأنه ربَّما يكون في بطنه نجاسةٌ منعقدةٌ، فتليَّنت بالغسل مرتين بماءٍ حارّ.

(ويكفي غسلُ المخرج) إذا خرج منه 5 شيءٌ، ولا يعيدُ الغسلَ ولا وضوءه؛ لأنَّ غسلَهُ ما كان واجبًا لرفع الحدث، بل كان لتطهيره عن تنجُّسِه بالموت، وقد حصل.

(وينشفُ) أي: يؤخذ بلله بثوبٍ؛ [47و] لئلا يبتلَّ الكفنُ، (ثم يلفُّ) الميتُ في أكفانه، (ويجعل على رأسه ولحيته حنوطٌ) وهو: عطرٌ مركَّب من أشياء طيبةٍ، ولا بأس بسائر الطِّيب غير الزعفران والوَرْس؛ لأنَّهما كانا مكروهين للرجال حال الحياة، فكذا بعد الممات. (وعلى مساجده) وهي: جبهتُه، وأنفُه، ويداه، وركبتاه، وقدماه، (كافورٌ)؛ لما روي: «أنَّ ابنَ مسعود فعل كذا»6.

وفي «التجريد»: يوضع يدا الميت في جانبيه، ولا يوضعان على صدره؛ لأنَّه من عمل الكفَّار.

(ونغطِّي رأسَ المحرم ووجهَه) إذا مات. وقال الشافعي: لا يغطيان.

فإن قلت: هذا مشكلٌ؛ لأنَّ إحرامَ الرجل في رأسه، لا في وجهه عنده، وقد نصَّ في «الهداية»: أنه يجوز للمحرم الحيِّ عنده تغطيةُ الوجه؟

قلنا: يحتمل أن يكون تركُ تغطية الوجه حالَ التَّكفين عنده كما في حال الحياة.

له: إنَّ الإحرامَ أثرٌ محمودٌ، فيبقى كدمِ شهيدٍ.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «غطُّوا رؤوس موتاكم» ، وكيف يتميَّزُ المحرمُ عن غيره، و «الناسُ يحشرون عراةً» 8؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 267/6.

 $<sup>^{2}</sup>$  لم نجده في كتب الروايات، ذكره الكاساني في بدائع الصنائع،  $^{300/1}$ 

<sup>3</sup> د: ان.

<sup>4</sup> قال ابن حجر في التلخيص الخبير (251/2): هذا الحديث ذكره الغزالي في الوسيط بلفظ «افعلوا بموتاكم ما تفعلون بأحيائكم» وتعقبه ابن الصلاح بقوله بحثت عنه فلم أجده ثابتًا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> مصنف ابن أبي سيبة، 134/7؛ السنن الكبرى للبيهقي، 405/3 من قوله.

 $<sup>^{7}</sup>$  صحيح مسلم، الفضائل  $^{134}$ ؛ السنن الكبرى للنسائي،  $^{338/6}$ 

<sup>8</sup> صحيح البخاري، الأنبياء 11؛ صحيح مسلم، الجنة 56.

ونمنعه من غسل زوجته) وقال الشافعيُّ: يجوزُ للزوج أن يغسِّلَ زوجته بعد الموت؛ لأنَّ لها أن تغسِّلَ أوجها، فكذا له أن يغسِّلَا. يغسِّلُها.

ولنا: إنَّ الزوجة إذا ماتت انقطع وصلةُ النكاح بالكليَّة، فلا يحلُّ ما هو من توابعه من المسِّ والغسل وغيرهما، وأما إذا مات الزوجُ؛ فالزوجةُ في ملكه حكمًا، ولهذا يجب عليها العدَّةُ، ولو جاءت بولدٍ يثبت النسبُ منه، فيحلُّ لها غسله.

(ويأمره) أي: أبو يوسف الرِّوج (بتجهيزها) أي: بأن يجهِّرَ زوجته الميتةَ (معسرةً، وخالفه) محمدٌ. قيَّد بد تجهيزها»؛ لأنَّه لو كان الميثُ هو الزوج لا يجب عليها تجهيزُهُ اتِّفاقًا، بل يجهَّزُ من بيت المال. وقيَّد بد إعسارها»؛ لأنَّها لو كانت موسرةً لا يجب عليه تجهيزها اتفاقًا، بل في مالها، وهو مختارُ صاحب «المغني». وذكر في «الخانية»: على الزوج تجهيزها عند أبي يوسف وإن تركت مالًا، وعليه الفتوى 5.

لأبي يوسف: إنَّ الغرمَ بالغنم، ولو تركت مالًا يرثه الزوجُ، فيكون غرامةُ تجهيزها عليه.

ولمحمد: إنَّ الزوجَ صار أجنبيًّا بالموت، فتجهَّزُ<sup>6</sup> من بيت المال.

والفتوى على قول أبى يوسف.

(ومنعناها من غسله إذا ارتدَّتْ بعده) أي: بعد موت الزوج، (أو مسَّت ابنه بشهوةٍ) لا يجوز لها غسلُهُ عندنا، خلافًا لزفر. قيَّد بقوله: «بعده»؛ إذ لو ارتدَّتْ قبل موته، ثم أسلمتْ بعد موته؛ ليس لها غسلُه اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وأجزناه لو أسلم، فمات، فأسلمتْ) يعني: إذا أسلم الزوجُ المجوسيُّ، ولم تسلمْ زوجتُه المجوسيَّةُ حتى مات، فأسلمتْ بعده، (أو وطئتْ بشبهةٍ، فانقضتْ عدَّتُها بعده موت زوجها) يعني: إذا وطئت المنكوحةُ بشبهةٍ، فوجبت عليها العدَّةُ عن هذا الوطء، فمات الزوجُ، ثم انقضتْ عدَّتُها بعده، (أو وطئ أختَ امرأته بشبهة، فانقضتْ عدَّتُها بعده) يعني: إذا وطئ الزوجُ أختَ امرأته، فحرُمَ عليه قربان امرأته حتى تنقضيَ عدَّةُ أختها الموطوءة بشبهةٍ، فمات الزوجُ، وانقضت عدةُ الأختِ بعده؛ يجوز لها في هذه المسائل أن تغسِّل وألارتداد أو المسّ»؛ لأنّه لو لم يوجدْ واحدٌ منهما لا تُمنعُ عن عسله اتفاقًا. وقيَّد براسلام المجوسيَّة»؛ لأنها لو لم تسلمْ لا تغسِّلُه اتفاقًا. وقيَّد برانقضاء عدَّتها بعد موته»؛ لأنها لو انقضتْ في حياته كان لها أن تغسِّلُه اتفاقًا.

الأصلُ في هذه المسائل الثلاث وفيما قبلها: أنَّ المعتبرَ في جواز الغسل حالةُ الموت عند زفر، وحالةُ الغسل عندنا.

له: إنَّ استحقاقَ الغسل ثبت بالموت، فيعتبرُ أهليَّةُ الغسل عند الموت كالإرث.

ولنا: إنَّ الغسلَ فعل فيعتبر أهليَّةُ الفعل عند وجوده لا قبله، كما في الاستمتاع.

(وعكسناه في أمّ الولد) يعني: منعنا أمَّ الولد عن أن تغسِّلُ<sup>9</sup> مولاها إذا مات، وأجازه زفر. قيَّد بدرام الولد»؛ لأنَّ الأمة والمدبَّرةَ لا تغسِّل مولاها اتفاقًا؛ لزوال ملكه عنهما.

له: إنَّ أَمَ الولد معتدَّةٌ عن 10 فراشٍ صحيح، فيحلُّ لها غسله كالمعتدة عن نكاحٍ صحيحٍ.

ولنا: إنَّها عتقتْ بالموت، فصارتْ كالأجنبيَّة، وعدَّتُها للاستبراء لا للنِّكاح كالمعتدة من نكاح فاسدٍ. [44]

## (فصل) في التكفين

(ويسنُ أَ تكفينُ الرَّجل في ثلاثةِ أثوابٍ: إزارٍ ولفافةٍ) وكلٌّ منهما يشملُ الميت من قَرْنه 2 إلى قدمه، واللَّفافةُ فوق الإزار، (وقميصِ) يلبسُ من عُنُقه إلى قدمه. ويكره الحريرُ والمزعفرُ في تكفين الرجال؛ اعتبارًا للكفن بلباس الحياة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يغسل.

<sup>2</sup> ح: يجتهز.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: عليها.

<sup>4</sup> وفي الهامش ح: وصل.

<sup>5</sup> د – بل في مالها.

<sup>6</sup> د: فيجهز.

<sup>7</sup> ح: يغسل.

<sup>8</sup> ح: يمنع من.

<sup>9</sup> ح: يغسل.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: من.

(ولا نجعلها لفائفَ) وقال الشافعيُّ: يكفَّنُ في ثلاثةِ لفائفَ ليس فيها قميصٌ؛ لما روت عائشةُ «أنه صلى الله عليه وسلم كفِّنَ في ثلاثة أثوابٍ ليس فيها قميصٌ ولا عمامةٌ»3.

**ولنا**: ما روى ابنُ عباس: «أنه صلى الله عليه وسلم كفِّن في ثلاثة أثوابٍ فيها قميصُه الذي مات فيه»<sup>4</sup>، وما رويناه أَوْلى؛ لأنَّ الحالَ أكشفُ على الرجال لحضورهم دون النِّساء لبعدهنَّ.

(ويكتفى بالأوليين<sup>5</sup>) يعني: كفن الكفاية ثوبان إزارٌ ولفافةٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم في محرم مات: «كفِّنوه في ثوبين»<sup>6</sup>. وفي «الخانية»: لو كُفِّن غيرُ البالغ في حدِّ الشهوة في ثوبٍ واحدٍ جاز، والمراهقُ كالبالغ في الكفن. وفي كتاب التجهيز: كفن الكفاية أَوْلى إذا كُثُرُ الورثةُ، وقلَّ المالُ.

(ولو بقي أقلُ من عضوٍ أمر بنزعه وغسله) يعني: إذا عُلِمَ بعد التَّكفين إن أقلَ من عضو الميت لم يغسَّل؛ أمر محمدٌ بنزع الكفن وغسل ذلك الموضع، خلافًا لهما. قيَّد بقوله: «أقل»؛ لأنَّ غيرَ المغسول لو كان عضوًا ينزعُ اتِّفاقًا. هذا إذا وضع اللَّبِنُ على اللحد، ولم يهلَّ الترابُ عليه؛ لأنَّ التسليمَ لم يتمَّ. وأما إذا علموه بعدما أهالوا الترابَ عليه؛ فلا يُخرجُ، ويصلى على قبره ثانيًا استحسانًا؛ لأنَّ الصلاةَ على غير المغسول إنما لم يعتدُّ بها إذا أمكن غسلُهُ، والآن زال ذلك الإمكانُ، فسقطتْ فرضيَّةُ الغسل، فيصلَّى عليه في قبره؛ لأنَّ صلاةَ الجنازة دعاءٌ من وجهٍ.

له: إنَّ الغسل لم يتمَّ، فصار كما لو ترك عضوًا.

ولهما: إنَّ قليلًا من العضو قد يتسارع إليه الجفافُ، فيحتمل أنَّه أصيب به الماءُ، ثم جفَّ، فلا ينزعُ بالشكِّ، بخلاف العضو الكامل؛ لانتفاء الاحتمال فيه.

(ويبدأ بالأيسر في لفِّه) يعني: يلفُّ الكفنُ من يسار الميت، ثم عن يمينه؛ ليكون الأيمنُ فوق الأيسر.

(ويعقدُ) الكفنُ (خوف انتشاره).

(وتزاد المرأةُ خمارًا فوق القميص تحت اللفافة، وخرقةً لربط ثديها<sup>7</sup>) فوق الأكفان، وعرضُها ما بين الثدي إلى السُّرَة، وقيل: إلى الركبة، فيكون كفنُ السنة للمرأة خمسةً؛ لما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر بذلك في تكفين بنته رقيَّة»<sup>8</sup>.

(وتجزئ<sup>9</sup> ثلاثةً) يعني: كفنُ الكفايةُ للمرأة ثلاثةً، وهي ثوبان وخمارٌ. (ويجعل شعرُها على صدرها، وتجمَّرُ<sup>10</sup> الأكفان وترًا) قبل أن يُدْرَجَ فيها.

#### (فصل) في الصلاة على الميت

(ونقدِّمُ<sup>11</sup> الوالي) أي: السلطان (في الصلاة عليه)؛ لأنَّه نائبُ النبيِّ صلى الله عليه وسلم، فهو كان أَوْلى بالمؤمنين من أنفسهم، فكذا نائبه.

(ثم القاضي) أو أميرُ المصر إن لم يحضر الوالي؛ لأنَّه نائبه، وله الولايةُ العامةُ.

(ثم إمامُ الحيّ) أي: الجماعة إن لم يحضر القاضي؛ لأنه اختاره إمامًا لنفسه في حياته، فيكون مختارًا له للصَّلاة عليه بعد مماته. ولو أوصى بأن يصلِّي عليه غيرهم فالان؛ فالوصية جائزة، وفي «المنتقي»: إنَّها باطلةً.

(لا الوليّ 1) يعني: عند الشَّافعي: الوليُّ أقدمُ من السُّلطان وغيره؛ لأنه الأقربُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يسن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فرقه.

 $<sup>^{3}</sup>$  محيح البخاري، الجنائز 18، 24؛ صحيح مسلم، الجنائز 46.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الجنائز 29-30؛ مسند أحمد بن حنبل، 222/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بالأولين.

<sup>6</sup> صحيح البخاري، الجنائز 19، 21؛ صحيح مسلم، الجنائز 94.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ثدییها.

<sup>8</sup> لم نجده، والنبي صلى الله عليه وسلم في بدر عند وفاة رقية، وروي أنه كفن بنته أم كلثوم في خمسة أثواب، انظر: سنن أبي داود، الجنائز 31-32.

<sup>9</sup> د: ويجزئ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: ويجمر.

<sup>11</sup> د: نقدم.

(ويعيد هو) أي: الوليُّ إن شاء (إن صلَّى غيرهم) أي: غيرُ المذكورين؛ لأنَّ حقَّ التقدم بعدهم كان له. وفي «فتاوى الولوالجي»: هذا إذا لم يَرْضَ به، وإن تابَعَه وصلَّى معهم لا يعيدُ. وفي «القنية»: لو أعادها الوليُّ ليس لمن صلَّى عليها أن يصلِّيَ مع الوليّ مرَّةً أخرى، وكذا يعيد السلطان إذا صلى غيره؛ لأنه مقدَّمٌ على الوليّ، فإذا ثبت حقُّ الإعادة للأدنى؛ فثبوته للأعلى أَوْلى.

ثم ترتيبُ الأولياء في الصلاة عليه كترتيبهم في العصوبة والإنكاح، إلا أنَّ أبَ الميت وابنَه إذا اجتمعا كان الأبُ أُوءلى؛ لأنَّ الأبَ أفضل لكونه أسنَّ، وإن لم يكن للميت وليِّ؛ فالزوجُ أولى، ثم الجيران.

(ونمنغُ تعدُّدُها) أي: تعدُّد الصَّلاة على الميت. وقال الشَّافعيُّ: يجوز تعدُّدُها، يعني: [48و] إذا صلى على الجنازة جماعةٌ، ثم حضر آخرون؛ فلهم أن يصلُّوا عليها جماعةً وفرادى، وصلواتهم تقع فرضًا كالأولى، إلا أنَّ من صلى مرَّةً لا يصلي ثانيةً؛ لما روي «أنَّ الناسَ صلوا على النبي صلى الله عليه وسلم مرارًا قوماً على بعد قوم» 3.

ولنا: ما روي «أنَّ عبد الله بن سَلامٍ لما فاتته الصلاة على عمر رضي الله عنه، قال: إن سبقت بالصلاة عليه؛ فلم أُسبق بالدعاء له» وتكرارُ الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كان مخصوصاً به؛ لأنه في قبره الآن كما وضع؛ لكون لحوم الأنبياء حرامًا على الأرض.

وفي «المحيط»: لو صلى على الميت واحدٌ يكفي.

(ويصلَّى على القبر للفوات) يعني: إذا دفنَ الميثُ بعد غسله، ولم يصلَّ عليه؛ يجوز أن يصلَّى على قبره اتفاقًا؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم صلَّى على قبر امرأةٍ» أن لكنَّ جوازها يمتدُّ إلى أن يغلب على الظنِّ انفساخُه، وهو الأصحُّ. هذا إذا أهيلَ الترابُ عليه، وإن لم يُهَلُ يُخرِجُ ويصلَّى عليه؛ لأنَّ التَّسليمَ إلى الله تعالى لم يتمَّ. كذا في «الكفاية».

(ويقفُ) الإمامُ (حذاء الصَّدْر مطلقًا) أي: في الرجل والمرأة؛ لأنَّ الصدرَ محلُ الإيمان، فالقيامُ بإزائه إشارةٌ إلى أنَّ الشفاعةَ وقعتْ لإيمانه.

ولو اجتمع الجنائزُ؛ يجوز أن يصلَّى عليهم دفعةً واحدةً. كذا في «المحيط».

(ويكبِّرُ أربعًا)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا في آخر صلاته على الجنازة<sup>6</sup>.

(ونمنع رفع اليد) في تكبيراتها سوى التَّحريمة. وقال الشافعيُّ: يرفعُ لما روي: «أنَّ ابن عمر كان يرفع يديه في كلِّ تكبيرةٍ»  $^{7}$ . ولنا: ما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم كان  $^{8}$  لا يرفع يديه في صلاة الجنازة، سوى تكبيرة الافتتاح»  $^{9}$ .

(يحمدُ اللهَ في الأولى) أي: عقيب التكبيرة الأولى، وفي عبارته تسامُحٌ.

(ولا نعيِّنُ الفاتحةَ) وقال الشافعيُّ: يقرأ فيها الفاتحةَ؛ لأنَّها صلاةٌ من وجهٍ، ولا صلاةَ إلا بالفاتحة.

ولنا: قولُ ابن مسعود: «إنَّه صلى الله عليه وسلم لم يوقِّتْ لنا في صلاة الجنازة قراءةً» $^{10}$ .

(ويصلي على رسوله في الثّانية، ويدعو له) أي: للميت (ولنفسه وللمؤمنين في الثالثة)؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أراد أحدكم أن يدعو؛ فليحمدِ الله، وليصلِّ على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يدعو» 11. وليس فيها دعاءٌ معيَّنٌ، وفي الصبيّ والمجنون لا يستغفرُ لهما لعدم ذنبهما، بل يقول: «اللهم اجعلْهُ لنا فرطًا، واجعله لنا ذخرًا، واجعله لنا شافعًا مشقّعًا» 12.

<sup>1</sup> ح: الوالي.

<sup>2</sup> ح: قوم.

<sup>3</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، 288/2؛ سنن ابن ماجه، الجنائز 65.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لم نجده.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الجنائز 65؛ صحيح مسلم، الجنائز 71.

 $<sup>^{6}</sup>$  المستدرك للحاكم،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 254/7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د – كان.

<sup>9</sup> سنن الترمذي، الجنائز 76، ولفظه: «أن رسول الله كبر على جنازة فرفع يديه في أول تكبيرة».

<sup>10</sup> المعجم الكبير للطبراني، 9/320.

<sup>11</sup> صحيح ابن خزيمة، 351/1؛ صحيح ابن حبان، 290/5.

<sup>12</sup> روي عن أبي هريرة «أنه كان يصلى على المنفوس الذي لم يعمل خطيئة قط ويقول: اللهم اجعله لنا فرطًا وسلفًا وذخرًا»، انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 9/4. وروي عن الحسن يقول اللهم اجعله لنا فرطًا وسلفًا وأجرًا، انظر: صحيح البخاري، الجنائز 64.

(ويسلِّمُ في الرَّابعة ثنتين) أي: تسليمتين ينوي بهما الرِّجالَ والحَفَظة كما في الصلاة، وينوي الميِّت كما ينوي الإمام فيها؛ لأنَّه هو المشهورُ المتوارَثُ، لكن لا يرفع صوتَهُ بالتسليم في الجنازة كما في سائر الصلوات. (لا واحدةً) أي: قال الشافعيُّ: يسلِّمُ تسليمةً واحدةً، يبدأ بها من 1 يمينه، ويختمها في يساره مدوّرًا وجهه؛ لِمَا روي كذا في بعض الآثار.

(ومنعناه من المتابعة لو خمَّس) يعني: إذا كبَّرَ الإمامُ فيها 2 خمسًا لا يتابعه المؤتَّمُ في الخامسة عندنا، بل يسلم. وقيل: بل ينتظرُهُ حتى يسلِّم إمامه، فيسلم معه، وهو المختارُ. وقال زفر: يتابعُهُ، كما لو زاد الإمامُ على تكبيرات العيد.

ولنا: إنَّ الخامسةَ منسوخةٌ؛ لما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم كبَّر أربعًا فقط في آخر صلاته على الجنازة 3، ولا متابعة في المنسوخ، بخلاف تكبيرات العيد؛ لأنَّ الزيادةَ عليها مجتهدٌ فيها؛ لاختلاف الصَّحابة في عددها، حتى لو ذكر عددًا لم يُجتهدُ فيه لا يتابعه 5.

وفي «نظم الزندوستي»: الخلافُ فيما إذا سمع التَّكبيرَ من الإمام نفسه، أما إذا كان سمع 6 من المنادي يتابعه في الزَّائد اتفاقًا.

قالوا: وينوي الافتتاح عند كلِّ تكبيرةٍ؛ لجواز أن يكبِّر الإمامُ للافتتاح الآن، وأخطأَ المنادي، وإنما وضع في صلاة الجنازة؛ إذ في العيد يتابعه المقتدي في الزَّائد. من «الحقائق».

(ويأمر المسبوق به للحال، وهما بانتظار تكبيرةٍ) يعني: إذا أدركَ الإمامَ في صلاة الجنازة وقد سُبِقَ ببعض تكبيراتها يكبِّرُ في الحال، ويشرع معه عند أبي يوسف، وقالا: ينتظر تكبيرةً أخرى، فيتابعُ الإمام فيها، ثم يأتي<sup>7</sup> ما سبق به بعد سلام الإمام متواليًا لا دعاءً فيها قبل أن ترفع الجنازة، فإذا رفعتْ فقد فاتْ. وأما إذا أدرك بعد الرَّابعة لا يكبِّرُ عندهما؛ لفوات الصَّلاة عنه، ويكبِّرُ عند أبي يوسف، فإذا سلَّمَ الإمامُ [48ظ] قضى ثلاث تكبيرات.

قيَّد بـ«المسبوق»؛ لأنه لو كان حاضرًا ولم يكبِّر مع الإمام للافتتاح؛ فإنه يكبِّرُ، ولا ينتظرُ تكبيرةَ الإمام اتفاقًا. كذا في «الخانية».

له: إنَّه أدركَ الإمامَ، فيتابعه في أيّ حالِ كان، كما في سائر الصَّلوات.

ولهما: إنَّ كلَّ تكبيرةٍ في صلاة الجنازة كركعةٍ؛ إذ ليس لها ركن سواها. ولو كبَّر قبل تكبير الإمام ثانيًا كان آتيًا بالتكبيرة الفائتة، وذا لا يجوزُ؛ لأن المسبوق بعدما أدرك الإمام لا يبتدئ بالركعة الفائتة.

(ونمنعها) أي: صلاة الجنازة (في مسجد) إذا كان الجنازة والإمامُ والقومُ فيه، وإن كان الجنازةُ خارج المسجد قيل: لا يكره؛ لأنَّ احتمالَ تلويث المسجد مفقودٌ. وقيل يكرهُ؛ لأنَّ المسجدَ بُنِيَ لأداء المكتوبات، والنوافلُ شرعتْ فيه تبعًا لها لكونها من متمّماتها، ولا كذلك صلاة الجنازة.

(وعلى عضوٍ) أي: الصلاة على عضوِ الميت أيَّ عضوِ كان غير جائزةٍ عندنا، (وغائبٍ) أي: الصلاةُ غيرُ جائزةٍ على ميِّتٍ غائبٍ. وخالفنا الشافعيُّ في هذه المسائل الثلاث.

أراد بالمسجد: مسجدَ الجماعة؛ لأنه لو بني مسجدٌ خاصٌ للصلاة على الجنائز يجوز الصلاةُ فيه اتفاقًا.

وقيَّد بـ«العضو»؛ لأنه لو وُچِدَ أكثرُ بدن الميت بلا رأسٍ، أو نصفه مع الرأس؛ يغسَّلُ ويصلى عليه اتفاقًا. وإذا وجد نصفه بلا رأس، أو أقله مع الرأس؛ لا يصلَّى عليه عندنا.

وفي «الحقائق»: محلُّ الخلاف: الغائبُ عن البلد؛ إذ لو كان في البلد لم يجزْ أن يصلَّى عليه حتى يحضر عنده اتفاقًا؛ لعدم المشقَّة في الحضور.

<sup>1</sup> ح: من.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح – فيها.

 $<sup>^{3}</sup>$  د: للجنازة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المستدرك للحاكم، 385/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يتابع.

<sup>6</sup> د: يسمع.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: أتى.

له: ما روي: «أنَّه صلى الله عليه وسلم صلى على جنازة سهيل في المسجد» أ، وأنَّ صلاة الجنازة دعاءٌ للميت في الحقيقة، ويجوز  $^2$  على عضوٍ منه، وما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم صلى على جنازة النجاشيّ وهو مات في أرض الحبشة، والنبيُّ صلى الله عليه وسلم كان بالمدينة  $^3$ .

ولغا: ما روي «أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن صلاة الجنازة في المسجد» 6. وأما صلاة النبي صلى الله عليه وسلم على جنازة سهيلٍ؛ فكان لعذر المطر، وأنَّ الصلاة تتعلق 7 بمجموع الميت، وإذا كان أكثرُهُ معدومًا؛ كان كلُّه في حكم العدم، وأنَّ الميت له حكم الإمام، ولهذا لو وضعه المصلي خلفه لا يجوز صلاتُهُ، فالبعدُ بين الإمام والمقتدى كان مانعًا من 8 الجواز، فكذا بين الميت والمصلّي. وأما صلاتُهُ صلى الله عليه وسلم؛ لأنَّ الأرضَ كانت تطوى له، فيكون البعيدُ حاضرًا.

(ويغسل المستهلُ<sup>9</sup>) وهو الذي يكون منه ما يدلُّ على حياته من بكاءٍ أو حركةٍ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا استهلَّ مولود غسلَ»<sup>10</sup>، والمعتبرُ في ذلك: خرومُ الأكثر حيًّا، حتى لو خرج أكثرَ الولد وهو يتحرَّكُ صلِّي عليه، وإلا فلا.

(ويصلَّى عليه، ويأمر به لسقطٍ تَمَّ خلقه) يعني: إذا سقط مولودٌ تمَّ أعضاؤه ولم يستهلَّ يغسلُ عند أبي يوسف إكرامًا لبني آدم؛ لأنه نفسٌ من وجه. وقالا: لا يغسَّلُ، بل يدرج في خرقةٍ؛ لأن الغسلَ لأجل الصلاة، فلا يصلَّى عليه، فلا يغسَّل أيضًا.

قيَّد الأمر بـ«الغسل»؛ لأنه لا يصلي عليه اتفاقًا. وقيَّد بـ«تمام الخلقة»؛ لأنه لو لم يكن تامَّ الخلقة لا يغسَّلُ اتفاقًا.

# (فصل) في حمل الجنائز وفي الدَّفْن

(ونعيّنُ أربعةً لحملها) أي: أربعةً رجالٍ لحمل الجنازة من جوانبها الأربع؛ لأنَّ الحمل بهذه الهيئة هو المشهورُ المتوارثُ، (لا هم) ولو قال: «لا إياهم»؛ لكان أولى. (أو ثلاثةً، أو خمسةً) يعني: عند الشافعي: أربعةُ رجالٍ متعيّنون لحملها، أو ثلاثةً بأن يتقدَّمَ رجلٌ، فيضع العمودين على عاتقيه، ويحمّل مؤجِّرها رجلان، أو خمسةٌ بأن لم يستقلُّ المقدّم بالحمل، فأعانه رجلان بالخشبة المعترضة خارج العمودين، والرجلان كانا يحملان مؤجِّرها، فيكون الجنازةُ محمولةً على خمسةٍ، وهكذا روي في حمل جنازة سعد بن معاذ<sup>11</sup>.

(يسرعون به) أي: بالمشي بالجنازة (دون الخَبَب) [49و] وهو نوعٌ من العَدْو؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر بذلك 13.12 (ونفضّلُ تقديمها) أي: تقديمَ الجنازة، والمشيّ خلفها، (لا تقدمها) يعني: عند الشافعيّ: المشيُ أمامها أفضلُ؛ لأنهم شفعاءُ، والشفيعُ يتقدَّمُ في العادة.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الجنازةُ متبوعةٌ»، إلا أَنه لا بأس أن يتقدمها نفيًا للزحام. قال أبو يوسفَ: رأيتُ أبا حنيفة يتقدَّم الجنازة وهو راكبٌ، ثم يقعد<sup>14</sup> حتى يأتيه. كذا في «النوادر». ولأنه أبلغُ في الاتعاظ بها، والتعاون في حملها إن احتيجَ إليه، ابن مسعود: فضلُ المشى خلف الجنازة على أمامها كفضل المكتوبة على النافلة.

(ويكره الجلوسُ قبل وضعها) أي: وضع الجنازة عن أعناق الرجال؛ لاحتمال الاحتياج إلى التعاون في الوضع، أو لاحترامها. قيل: يكرهُ رفعُ الصوت باللِّكُو في تشييعها؛ لأنَّ فيه موافقةً لأهل الكتاب.

<sup>1</sup> صحيح مسلم، الجنائز 99؛ سنن الترمذي، الجنائز 44.

<sup>2</sup> د: فتجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: نجاشی.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بأرض.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح البخاري، الجنائز 4؛ صحيح مسلم، الجنائز 62.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 426/7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: يتعلق.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: عن.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: مستهل.

<sup>10</sup> صحيح البخاري، الجنائز 78؛ سنن ابن ماجه، الجنائز 26. ليس فيه ذكر «الغسل» بل فيه «صلي عليه وورث».

<sup>11</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، 431/3.

<sup>115..., 12</sup> 

<sup>13</sup> صحيح البخاري، الجنائز 50؛ صحيح مسلم، الجنائز 50.

<sup>14</sup> د: قعد.

(ويلحد القبرُ) أي: يجعل شقٌ في جانب القبر إلى القبلة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «اللحد لنا، والشقُّ لغيرنا» أ، وهو أن يجعل حفيرةً في وسط القبر، فيوضع فيه الميثُ.

وفي «التبيين»: إن كانت الأرضُ رخوةً؛ فلا بأس بالشقِّ، واتخاذ التابوت ولو من حديدٍ، ولكن السنة أن يفرشَ فيه الترابُ. قيل: يحفرُ القبرُ قدر نصف القامة. وقيل: إلى الصَّدْر، وإن زادوا، فحسنٌ.

(ونأمر بوضعه) أي: يوضع الميت على شفيرة القبر (مما يلي القبلة) ويوضع منه في اللَّحْد، (لا سلَّا) يعني عند الشافعي: السنَّةُ أن يُوضع رأسُ الميت بإزاء قدميه من القبر، فيؤخذ رأسه، ثم يسلَّ إلى القبر، أي: يجرِّ؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم سلَّ إلى قبره»<sup>2</sup>.

ولنا: ما روي «أنه صلى الله عليه وسلم أدخل أبا دُجَانَة في قبره من جهة القبلة»  $^{3}$ ، وما رواه غير حجة لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم أُدْخِل في قبره من جانب القبلة»  $^{4}$ .

(ولا نسنّ الإيتارَ في الواضعين) يعني: من دخل في القبر لدفن الميت<sup>5</sup>؛ فكونُه وِتُرًا ليس بسنَّةٍ عندنا، وسنَّةٌ عند الشافعيِّ، قاسه على التكفين والإجمار.

**ولنا**: ما روي: «أنه دخل في قبر النبيّ صلى الله عليه وسلم أربعةٌ لوضعه: العباس والفضل وعلي وصالح مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم»<sup>6</sup>.

(ويقول) الواضعُ: (بسم الله، وعلى ملَّةِ رسول الله)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم «قال كذا حين وضع أبا دجانة في قبره» 7.

(ويوجَّهُ) الميتُ في القبر إلى القبلة لأمره صلى الله عليه وسلم بذلك، (وتحلُّ عقدتُه) أي: عقدةُ الكفن لأمنه من الانتشار،

(ويسوَّى لبنه) أي: لبنُ القبر عليه، (ويسجَّى قبرها) أي: يستر بثوب حتى يجعل اللبنُ على لحدها؛ لأنَّ مبنى أمرها على الستر.

(ويكره آجرٌ وخشبٌ)؛ لأنهما موضوعان لإحكام البناء، وبيثُ البلى ينافيه. وذكر الإمامُ التمرتاشيُّ هذا إذا كان حول الميت، وإن كان فوقه لا يكره؛ لأنَّه يكون عصمةً من السَّبُع. قالوا: إذا كان الأرض رخوةً لا بأس بالآجر والخشب، وكره أيضًا أن يبنى عليه.

(لا قصبٌ) أي: لا يكره قصبٌ معمولًا كان أو غيره لذهابه سريعًا. وقيل: المعمولُ به $^8$  كبوريا والحصير مكروهٌ؛ لأنه لم تردِ $^9$  السنةُ به. كذا في «النهاية».

ولو بَلِيَ الميتُ، وصار ترابًا؛ جاز دفنُ غيره في قبره، وجاز زرعُه، والبناءُ عليه. كذا في «التبيين».

(ثم يهالُ ترابُه) أي: يصبُّ، إلا أنَّ الوجة يحفظ من التراب بلبنتين أو ثلاث. ويكره أن يزاد على التراب الذي أخرج منه، ولا بأس أن يوضع <sup>10</sup> الحجرُ عليه؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم وضع على قبر أبي دجانة حجرًا، وقال: هذا لأعرف قبر أخي» 11، وإن احتج إلى الكتابة عليه حتى لا يُمتهن؛ فلا بأس به. وأما الكتابة من غير عذر؛ فمكروهةٌ. كذا في «المحيط».

(ويسنَّمُ) أراد من تسنيم القبر: أن يرفع من الأرض مقدارَ شبرٍ أو أكثر منه قليلًا؛ لما روي «أن قبر النبي $^{12}$  صلى الله عليه وسلم كان مسنَّمًا بهذا القدر» ولا يسطح ولا يربَّعُ؛ لأن الكفار فعلوهما في قبورهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الجنائز 59-61؛ سنن الترمذي، الجنائز 53؛ سنن النسائي، الجنائز 85.

<sup>2</sup> لم نجده في كتب الحديث بهذا اللفظ، وانظر: المبسوط للسرخسي، 61/2.

<sup>3</sup> قال الزيلعي في نصب الراية (300/2-301): هكذا وقع في الهداية والمبسوط، وهو وهم، فإن أبا دجانة الأنصاري توفي بعد النبي صلى الله عليه وسلم في وقعة اليمامة. وأخرج الترمذي أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل قبرًا ليلًا، فأسرج له سراج فأخذه من قبل القبلة. سنن الترمذي، الجنائز 63.

<sup>4</sup> شرح مشكل الآثار، 263/7؛ السنن الكبرى للبيهقي، 54/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د — المبت،

<sup>6</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 219/7، 566/20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سنن ابن ماجه، الجنائز 38 بغير ذكر أبي دجانة. وقال الزيلعي في نصب الراية (300/2-301): هكذا وقع في الهداية والمبسوط، وهو وهم، فإن أبا دجانة الأنصاري توفي بعد النبي صلى الله عليه وسلم في وقعة اليمامة.

<sup>ٔ</sup> د: منه.

<sup>9</sup> د: يرد.

<sup>10</sup> د: بأس بوضع.

<sup>11</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 412/3، مع ذكر عثمان بن مظعون مكان أبي دجانة.

<sup>12</sup> د: رسول الله.

#### (فصل) في الشهيد

(من قتله مشركٌ) أراد به: الحربيّ، (مطلقًا) أي: بآلةٍ أو غيرها، وبمباشرةٍ وتسبُّبٍ، كما إذا وطئ دابَّةُ الحربي مسلماً؛ لأن هذا نوعٌ من الحرب. والأصل فيه: «أنه صلى الله عليه وسلم لم يغسل شهداء أحدٍ»، ولم يكن كلُّهم قتيل سيفٍ.

ولو ألجأ حربيٌّ مسلمًا إلى ماءٍ، فوقع فيه؛ لا يكون شهيدًا؛ لأنه من فعل نفسه، لا من الكافر.

وكذا لو حفر الحربيون خندقًا، فوقع فيه مسلمٌ ليلًا؛ لا يكون شهيدًا؛ لأن ذلك يراد به الدفعُ لا القتلُ. [49ظ]

وفي «الغاية»: أهلُ البغي كأهل الحرب، قال تعالى: ﴿فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ ﴾ [الحجرات، 9/4]، وكذا قُطَّاع الطريق؛ لأنهم محاربون، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ [المائدة، 33/5] الآية، فبأيِّ شيءٍ قتلوه لا يغسَّل، والمكابرون في المصر ليلًا بمنزلة قطَّاع الطريق.

(أو مسلم) أي: قتله مسلم، وكذا من في حكمه كالذميّ. (قتلًا لا يوجب ديةً) قيَّد به؛ لأنه لو وجب به مالٌ لا يكون شهيدًا، (بنفسه) أي: بنفس القتل. قيَّد به؛ ليدخل فيه 3 قتلُ الأب ابنَه، وقتلٌ يوجب القصاص، ثم انقلب مالًا بالصُّلْح، فإنَّ القتيلَ فيهما شهيدٌ؛ لأنَّ كلَّا منهما لا يوجب ديةً بنفسه؛ بل يوجب قصاصًا، وإنَّما وجبت الديةُ بعارضٍ، وهو حرمة الأبوة في الأول، والصلح في الثاني.

(ظلمًا) فإنه في معنى قتلي أُحُدٍ، فألحقَ بهم، احترز به عمن يقتل في حدٍّ أو قصاص، فإنه ليس بشهيدٍ.

(أو وُجِدَ في المعركة) وهي موضعُ الحرب، (وبه أثرٌ) أي: أثرٌ يكون علامةً على القتل، كالجرح، أو صعود الدم الصافي من جوفه إلى فيه، أو خروجه من عينه، أو أذنه؛ لأنه لا يكون إلا من شدَّة الضرب. (كان شهيدًا) ولو خرج الدمُ من أنفه، أو ذكره، أو دُبُره، أو نزل من رأسه، أو خرج من جوفه جامدًا؛ لا يكون شهيدًا؛ لأنَّ الجامدَ يحتمل أن يكون سوداءَ محترقةً، والإنسانُ يرعف، والجبانُ يبول دمًا، وصاحبُ الباسور يخرج من دبره دمٌ من غير ضربِ.

قَيَّد بـ«المعركة»؛ لأنَّ القتيلَ لو وُجِدَ في المصر ولم يعلم قاتله يغسَّلُ.

(ولا نعيّنُ) بكونه شهيدًا (قتيلَ المعركة غازيًا) وقال الشافعيُّ: ليس الشهيدُ إلا من قُتِلَ في المعركة مجاهدًا في سبيل الله، فغيرهُ يغسَّلُ.

(فيكفَّنُ بدمه وثيابه، ويُنزعُ منه 4 ما ليس من جنس الكفن) كالفرو والخفّ ونحوهما؛ لأنَّه صلى الله عليه وسلم «دفن شهداءَ أُحُدٍ بثيابهم ودمائهم» 5.

(ونصلِّي عليه) أي: على الشهيد. وقال الشافعيُّ: لا يصلي عليه؛ لأنَّ السيف محَّاءُ الذنوب، وهو مستغن عن الاستغفار له.

ولنا: إنَّ الصلاةَ لتعظيم الميت، ولهذا يصلَّى على النبي صلى الله عليه وسلم والصبيِّ، وقد صحّ: «أنه صلى الله عليه وسلم صلَّى على قتلى أُحُدٍ واحدًا بعد واحدٍ» 6.

(والصبيُّ، والمجنونُ، والجنبُ، والحائضُ، والنفساءُ بعد الانقطاع، والمقتولُ بالمثقَّل يغسَّلون) عند أبي حنيفة إذا استشهدوا خلاقًا لهما.

له في الصبيّ والمجنون: إن تركَ دم الشهيدكان للشهادة، وهما مستغنيان عنه؛ لطهارتهما عن الذَّنْب، فيغسلان.

**ولهما**: إنَّه ترك<sup>7</sup> لكرامة الشهيد، وهما أَوْلى بالكرامة؛ لعدم ذنبهما.

وله في الحائض والنفساء والجنب: إنَّ الغسلَ كان واجبًا عليهم، فلا يرفع الشهادةُ ما وجب عليهم قبل الموت.

ولهما: إنَّ غسلهم سقط بالموت، وغسلُ الموت لم يجب بالشهادة.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، الجنائز 94، دون لفظ «بهذا القدر».

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الجنائز  $^{2}$ 

ح – فيه.

<sup>4</sup> د: عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، الجنائز 26-27.

<sup>6</sup> لم نجده كذلك، وقد روي أنه صلى عليهم بعد ثمان سنين، انظر: سنن أبي داود، الجنائز 69-71؛ مسند أحمد بن حنبل، 154/4.

<sup>7</sup> ح – ترك.

وقيَّد أَ بقوله: «بعد الانقطاع»؛ لأنهما إذا استشهدتا قبله لا يجب غسلُهما اتفاقًا في روايةٍ عنه؛ لأنَّ الاغتسالَ لم يكن واجبًا عليهما قبل الانقطاع. وفي روايةٍ عنه: يجب غسلُهما، وهو الصحيح؛ لانقطاع الدم عند الموت.

وأما المقتولُ بالمثقل؛ فيغسَّل عنده؛ لأنه ليس بشهيدٍ، ولا يغسَّلُ عندهما؛ لأنه شهيدٌ.

(ومن ارتثَّ غَسِّل) الارتثاثُ: أن يأكل الجريحُ، أو يشربَ، أو ينامَ، أو يداوى، أو ينقلَ من المعركة، لا لخوفِ أن تطأه خيولُ المقاتلة، أو يمضي عليه وقتُ صلاةٍ وهو يعقل، ويقدر على أدائهما بالإيماء؛ لأنه لم يكن في معنى شهداء أُحُدٍ، فلا يلحقُ بهم.

(ولو أوصى) في أمورٍ دنيويةٍ أو أخرويةٍ، (أو عاش أكثر نهارٍ أو ليلٍ يأمر به) أي: أبو يوسف بالغسل؛ لأن للأكثر حكم الكل.

قيَّد بـ «الأكثر»؛ لأنه لو عاش تمام يوم أو ليلة غسل اتفاقًا؛ لأنه ارتفق مدة معتبرة 2.

(وخالفه) محمدٌ. قيل: خلافهما في الوصية بأمورٍ دنيويَّةٍ، ولو أوصى بأخرويَّةٍ لا يغسل اتفاقًا. وقيل: خلافهما في الأخروية، ولو أوصى بدنيويَّةٍ يغسل اتفاقًا. وقيل: لا خلاف بينهما، فقولُ أبي يوسف في الوصية بالدنيويَّة؛ لأنها من أمور الأحياء، فقد أصابه مرافقُ الحياة، وقولُ محمدٍ في الوصيَّة بالأخروية؛ لأنها صنيعُ من آيَسَ من نفسه.

وفي «التبيين»: هذا كلُّه إذا وجد بعد انقضاء الحرب، وأما قبل انقضائها؛ فلا يكون مرتثًّا بشيء مما ذكرنا.

وفي «الخانية»: الوصيَّةُ بكلمتين لا تبطل<sup>3</sup> الشهادةَ.

(وشرط كمالَه غير عاقلٍ فيه) أي: شرط محمد في وجوب الغسل أن يعيش يومًا كاملًا غير عاقلٍ؛ لأنَّ ما دونه حياةٌ قليلةٌ لا تعتبر. قيَّد بـ«كماله غير عاقل»؛ لأنَّه لو مضى عليه وقت صلاةٍ وهو يعقل يُغسّل اتفاقًا.

(ولا يصلّى على باغ، وقاطع الطريق<sup>4</sup>) يعني: إذا قتل باغٍ لأجل بغيه، وقاطعُ طريقٍ لقطعه لا يغسلان. وقيل: يغسّلان، ولا يصلى عليهما؛ للفرق بينهما وبين الشهيد. وكذا الكافرُ الذي له وليٌّ من المسلمين يغسّلُ ولا يصلى عليه؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم أمر عليًّا بغسل أبي طالبكغسل الثوب النجس»<sup>5</sup>. وقيل: هذا إذا قُتِلا في حال المحاربة. وأما إذا قتلا بعد ثبوت يد الإمام عليهما يغسّلان ويصلّى عليهما؛ لأن القتل يكون لحد السياسة، ومشايخنا جعلوا حكمَ المقتولين بالعصبية حكمَ أهل البغي على هذا التَّفصيل. كذا في «النوازل».

(ويُلْحِقُ بهما قاتلَ نَفْسِهِ) يعني: من قتل نفسه لا يصلَّى عليه عند أبي يوسف؛ زجرًا له كالباغي. وقالا: يصلَّى عليه؛ لأنه فاسقٌ غيرُ باغ. هذا إذا كان عمدًا، ولو كان خطأً يغسل ويصلى عليه اتفاقًا.

وفي «المنتقى»: من قتل ظالِمًا يغسَّل [50و] ولم يصلُّ عليه؛ لأنه ساعٍ بالفساد.

#### (كتاب الزكاة)

(يفترض) أداؤها (على كلِّ مسلم) قيَّد به؛ لأنَّ الزِّكاةَ عبادةٌ لا تصحّ<sup>6</sup> من الكافر. ولم يقيِّدُه بـ«العاقل البالغ»؛ اكتفاءً بتصريحه بعدُ بأنها لا يجب على الصبى والمجنون.

(حرّ) قيَّد به؛ لأنَّ كمال المالكية إنما يحصل بالحريَّة. احترز به عن الرَّقيق، والمدبَّر، وأم الولد، والمكاتب.

(مالكِ لنصابِ) أراد به: ملكًا تامًّا، فلا تجب<sup>7</sup> على المشتري مما اشتراه للتجارة قبل القبض، ولا على المولى في عبده المعتِّ للتجارة إذا أَبَقَ؛ لأنه غيرُ مملوكٍ له يدًا؛ لأنَّ للمأذون يدًا أصالةً لا للتجارة إذا أَبَقَ؛ لأنه غيرُ مملوكٍ له يدًا؛ لأنَّ للمأذون يدًا أصالةً لا نيابةً عن مولاه.

(حوليّ) أي: تامّ عليه حولٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا زَكاةَ في مالٍ حتى يحول عليه الحولُ».

<sup>1</sup> د: قيد.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  لأن للأكثر حكم الكل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: طريق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن النسائي، الطهارة 128.

<sup>6</sup> ح: يصح.

<sup>7</sup> ح: يجب.

(فاضلٍ عن الحوائج الأصليَّة) وهي ما يدفع الهلاك عن الإنسان تحقيقًا كالنفقة، ودور السكني، وآلات الحرب، والثياب المحتاج إليها لدفع الحرّ والبرد، أو تقديرًا كالدين، فإن المديون محتاج إلى قضائه مما في يده من النِّصاب دفعًا عن نفسه الحبس الذي هو كالهلاك، وكآلات الحرفة، وأثاث المنزل، ودوابّ الركوب، وكتبِ العلم لأهلها، فإنَّ الكتبَ لو كانت للتجارة، وبلغ قيمته نصابًا، فلا زَكاة فيها إذا احتاج إليها صاحبها أ، فإنَّ الجهل عندهم كالهلاك، فإن لم يحتج إليها، كما إذا اشتراها للبيع ففيها الزكاة أفإذا كان له دراهمُ مستحقَّةٌ بصرفها ألى تلك الحوائج صارتُ كالمعدومة، كما أن الماءَ المستحقَّ بصرفه الى العطش كان كالمعدوم، وجاز عنده التيمُّمُ.

(أو لنعمٍ) أي: مالكٍ لنعمٍ (سائمةٍ) وهي التي تكتفي بالرعي في أكثر الحول للدّر والنسل، حتى لو رُعيتْ أكثر الحول للركوب لا يجب فيها الزّكاة. وصفها بالسائمة؛ لأن النص ورد بتقييدها بهذه الصفة في وجوب الزّكاة.

(حوليَّةٍ بنيّةٍ) الجارُ والمجرورُ متعلقُ بالأداء المقدر، أي: يفترضُ أداؤها بنية (مع العزل) أي: عزل مقدار الواجب، (أو الأداء) أي: مع دفعه إلى الفقير، وذلك لأنَّ الزّكاةَ عبادةٌ، فلا بدَّ من نيَّةٍ مقارنةٍ لأدائها، لكن لَمَّا ثبت الحرجُ في اشتراط النية وقت كلِّ دفعٍ مع تفرق زمانه؛ اكتفي بالنية عند العزل تيسيرًا، كالنية المتقدمة على الصوم. ولو دفعها بلا نيةٍ، ثم حضرته النيةُ، إن كان المدفوعُ قائمًا في يد الفقير جاز، وإلا فلا.

(ونسقطها بهلاكه) يعنى: إذا هلك النصابُ بعد تمام الحول والتمكن من الأداء سقطت<sup>5</sup> الزكاةُ عندنا خلافًا للشافعيّ.

قيَّدنا بـ«التمكُّن»؛ لأنَّ الزَكاةَ قبله تسقط اتفاقًا، والتمكُّنُ في الأموال الباطنة بالظفر بأهل الاستحقاق، وفي الظاهرة بالظَّفر بالساعي إليها، ويثبت التمكنُ عنده بحضرة المال؛ لأنه لو غاب لا يجب إخراجُ الزكاة من مالٍ آخر ما لم يتيقَّن ببقاء المال. من «الحقائق».

قيَّد برها لكه الله الله الزكاة لا تسقط باستهلاك النصاب اتفاقًا.

وفي «المنتقى»: لو أقرض النصاب بعد الحول، فتُوِي عليه؛ يكون هلاكًا؛ لأنه لم يخرجه من مال الزكاة. ولو اشترى به عبيدًا للخدمة<sup>6</sup>، أو جعله مهرًا؛ يكون استهلاكًا.

وفي «الحقائق»: العشرُ والخراجُ على هذا الخلاف، وأما الجزيةُ وصدقةُ الفطر لا تسقط<sup>7</sup> اتفاقًا.

**له**: إنَّ الزَّكاة دين في ذمته، فلا تسقط<sup>8</sup> بهلاك المال كصدقة الفطر، وكما لو استهلك النصابَ.

ولنا: إنَّ الواجبَ جزءٌ من النصاب، وبقاءُ الجزء بعد هلاك النصاب محالٌ، بخلاف صدقة الفطر؛ لأنَّ وجوبها في الذمَّة، والمالُ شرطٌ، ووجوبُ الزّكاة في المال نفسه، فافترقا، وبخلاف الاستهلاك؛ لأن الواجبَ دخل في ضمانه بالاستهلاك، فصار دينًا في ذمته.

ولو هلك نصابُ السائمة بعد طلب الإمام الزكاة، وعدم دفعها إليه؛ فالصحيحُ: أنه لا يضمنُ؛ لأنه كان مختارًا في أن يؤدِّي من نفس السائمة أو من غيرها، فحبسه يجوز أن يكون ليؤدي من محلِّ آخر.

(وقسمها على النصاب والعفو؛ ليسقط منها بقدر الهالك، وخصّاها بالنصاب؛ ليكون الهالكُ من العفو) يعني: إذا اجتمع في المال نصابٌ وعفوٌ؛ يتعلق الوجوب بهما عند محمد، وما هلك هلك منهما. وقالا: يتعلَّقُ الوجوب بالنصاب دون العفو، مثلًا: إذا كان لرجل ثمانون شاةً؛ فنصفه نصاب، ونصفه عفوُ، فإذا هلك منها أربعون؛ فعليه نصف شاةٍ عنده، وشاةٌ عندهما.

فإن قلتَ: إذا تعلُّقَ الوجوبُ بكليهما؛ فكيف سمى محمد الزائدَ عن النصاب عفوًا؟

قلتُ: سمَّاه باعتبار أنَّ الزِّكاةَ كانت واجبةً بدون تلك الزيادة، فلما وجبت شاعت في الكلِّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – فإن الكتب لو.

 $<sup>^2</sup>$  د  $^-$  فإن لم يحتج.

<sup>3</sup> د: يصرفها.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يصرفه.

<sup>5</sup> ح: سقط.

<sup>6</sup> د: لخدمة.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: يسقط.

له: إنّ الزكاةَ وجبت شكرًا لنعمة المال، والكلّ نعمةٌ، فيتعلق به الوجوبُ.

 $oldsymbol{e}$ ولهما: إنَّ الزائدَ على النصاب جعل عفوًا، فلم يُرد به بالوجوب.

ثم لو زاد الهلاكُ على 2 مقدار العفو يصرفُ إلى كلّ النُّصُب [50ظ] شائعًا عند أبي يوسف، وإلى النصاب الذي يلي العفو ثم إلى ما قبله عند أبي حنيفة. مثلًا: إذا كان لرجل أربعون من الإبل، فهلك منها عشرون، ففي الباقي يجب عشرون جزءًا من ستة وثلاثين جزءًا من ابنة لبون عند أبي يوسف؛ لأن الأربع عفوٌ، وبقى الواجب في ستة وثلاثين، فيبقى الواجب بقدر الباقي. ويجب أربع شياه عند أبي حنيفة؛ لأنه صرف الهلاك إلى النصاب الذي يلى العفو، فبقى النصاب الأول. وأما محمد؛ فقد مر على أصله، فقال: يجب نصف بنت لبون؛ لأن الواجب متعلق بالكل عنده.

اعلم أنَّ صرفَ الهلاك إلى العفو يتصوَّرُ في جميع الأموال عند أبي حنيفة، وأما عندهما، فلا يتصور إلا في السوائم؛ لأن ما زاد على مائتي درهم لا عفو فيه عندهما.

(ولو تصدق بالنصاب ولم ينوها) أي: الزكاة (سقطت) عن ذمته؛ لأن الواجب كان جزءًا من الكل، فإذا تصدقه دخل الجزء فيه، فلم يحتج إلى التعيين. وكذا لو أبرأ النصابَ من فقير تسقط زكاته عنه نواها أو لم ينوها؛ لأنه أدَّى الدين عن الدين، وكلاهما ناقصان؛ إذ الدين ناقص بالنسبة إلى العين، فيجوز أداؤها. ولو أبرأه ينوي به زكاة مال آخر لا تسقط؛ لأنه أدى الناقص عن الكامل.

قيَّد بـ«التصدق»؛ لأنه لو دفع كل النصاب ينوي به عن النذر أو واجب آخر يقع عما نوى، فلا<sup>4</sup> تسقط الزكاة، بل يضمن قدر الواجب.

فإن قلتَ: الزَّكاة إنما تؤدي بالنية، فكيف تسقط<sup>5</sup> هنا بلا نية؟

**قلتُ**: إن<sup>6</sup> لفظ التصدق مشعِر بأن نية أصل العبادة وُجِدَتْ، وتلك كافية وإن انعدم تعيينها، ونية الفرض إنما يشرط<sup>7</sup> لتحصيل التعيين، والواجب متعين في هذا النصاب، فلا حاجة إلى التعيين، فصار كما إذا نوى الصوم مطلقًا في رمضان.

(ويعكس في البعض، وأسقط منها بقدره) يعنى: إذا تصدق ببعض النصاب، قال أبو يوسف: لا يسقط شيء من الزكاة؛ لأن الواجب غير متعين، فالبعض الباقي يصلح أن يكون محلًا له. وقال محمد: يسقط<sup>8</sup> عنه زكاة ما تصدق<sup>9</sup> به<sup>10</sup> اعتبارًا للجزء بالكل.

(ولا نوجبها على مديون مستغرَق) أي: مشغول لما في يده من النصاب. وقال الشافعي: يجب عليه؛ لتحقق سبب الوجوب، وهو ملك نصاب تام.

ولنا: إن الزكاة إنما تجب في المال الفاضل عن الحاجة، ومال المديون ليس كذلك؛ لأنه محتاج إلى<sup>11</sup> أن يقضى دينه من ذلك المال، فاعتبر مال المديون بقدر دينه معدومًا، وما وضع في الزكاة؛ إذ الدين لا يمنع الخراج اتفاقًا. من نظم الفقه.

قيَّد بـ«مستغرق»؛ لأنه لو بقي بعد الدين قدر نصاب تجب الزكاة في الفاضل اتفاقًا.

المراد بالدين: دين له مطالب من جهة العباد، سواء كان الدين لله تعالى كدين الزكاة، فإن مطالبه هو الإمام في السوائم، ونائبه في أموال التجارة، سيجيء بيانه، أو للعباد، فدين النذر والكفارة لا يكون مانعًا؛ لأن الإمام لا يطالبه ولا نائبه<sup>12</sup>.

وفي «الكافي»: لا فرق في الدين بين المؤجل والحال، وقال الإمام البزدوي: إن كان الدين مهرًا مؤجلًا لا يمنع؛ لأنه غير مطالب به عادة. وقيل: إن كان الزوج على عزم من قضائه يمنع، وإلا فلا؛ لأنه لا يعد دينًا في زعمه.

<sup>1</sup> د: يزد به الوجوب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – على.

<sup>3</sup> د: متصور.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: سقطت.

 $<sup>^{6}</sup>$  د  $^{-}$  إن.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يشترط. <sup>8</sup> د: تسقط.

<sup>9</sup> ح: تصدقه.

<sup>10</sup> د – به.

<sup>-</sup> إلى.

<sup>12</sup> ح: نائبيه.

وقال القدوري: دين النفقة ما لم يقض به القاضي لا يمنع الزكاة؛ لأنه ليس في حكم الدين.

وقال الإمام التمرتاشي: الدين المؤجل الذي لا يكون مهرًا لا رواية فيه، إن قلنا: لا يمنع له وجه، وإن قلنا يمنع فله وجه.

(وصبيّ، ومجنونٍ) أي: لا نوجب الزّكاة عليهما. وقال الشافعي: يجب، ويؤمر الولي بإخراجها عنهما، وإن لم يكن لهما ولي يأخذها الإمام، أو ينصب لهما وليًا.

له: إنَّ الزكاة مؤنة مالية، فيجب عليهما، كما يجب سائر المؤن من النفقة والعشر وصدقة الفطر.

ولنا: إن الزكاة عبادة محضة ، فلا يجب عليهما كالصلاة والصوم، ولا يلزمنا ما استشهد به؛ لأن النفقة حق العبد، ولهذا يتأدى بدون النية، والعشر مؤنة الأرض فيه غالبة، ولهذا يجب في الأرض الوقف، وصدقة الفطر فيها معنى المؤنة، ولهذا يجب على الغير بسبب الغير كالنفقة.

(ويشترط في العارضي إفاقة أكثر الحول لا أقله) يعني: إذا جن صاحب نصاب جنونًا عارضًا، وهو أن يبلغ مفيقًا، ثم يجن 1، قال أبو يوسف: إن كان مفيقًا في أكثر الحول؛ فعليه الزكاة، وإلا فلا. وقال محمد: إذا أفاق شيعًا من السنة وإن 2 قل؛ فعليه الزكاة.

قيَّد<sup>3</sup> ب«العارضي»؛ لأن الجنون الأصلي . وهو أن يبلغ مجنونًا . يعتبر فيه ابتداءُ الحول من حين 4 إفاقته اتفاقًا؛ لأن التكليف لم يسبق هذه الحالة.

وقيَّد بـ«الإفاقة»؛ لأنه لو استمر جنونه سنة لا يجب عليه اتفاقًا، كما في الأصلي.

لأبي يوسف: إن الأكثر يقوم مقام الكل، فالمفيق في أكثر السنة كالمفيق في كلها، فكذا المجنون في أكثرها كالمجنون في كلها.

ولمحمد: [51] إن السنة للزكاة كالشهر للصوم، فلو أنه أفاق شيئًا من الشهر وإن $^5$  قَالَ يلزمه الصوم، فكذا هذا.

(ولو قضى مفلَس) بتشديد اللام وفتحها من فلَسه القاضي، أي: نادى في الناس بأنه مفلس (مقرِّ ما عليه بعد أعوامٍ؛ أفتى بعدم الوجوب عنها) يعني: من كان له دين على مُفلَسٍ مقرٍ بدينه، فقضاه بعد سنين؛ فلا زَكاة عليه للسنين الماضية عند محمد. وقالا: عليه الزَكاة.

قيَّد بر«مفلس»؛ لأن المديون لو كان غنيًّا أو معسرًا مقرًّا غير مفلَّسٍ؛ فعليه الزّكاة اتفاقًا؛ لأن الدين على المعسر ليس كالهالك. وقيَّد بقوله: «مقرِّ»؛ لأنه لو كان جاحدًا، فإن لم تكن له بينةٌ لا يجب اتفاقًا. وعن أبي يوسف: إنها تجب فيه ما لم يحلفه عند القاضي؛ لاحتمال أن ينكل غريمه، فيتوصل إلى ماله. وإن كان له بيّنة أو علم به القاضي تجب الزّكاة اتفاقًا؛ لأنه لا يعد هالكًا. وعن محمد: لا تجب الزّكاة وإن<sup>6</sup> كان له بينة؛ لأن البينة قد لا تقبل، والقاضي قد لا يعدل، وقد لا يظفر بالخصومة بين يديه لمانع، فيكون في حكم الهالك.

ذكر في «التحفة»: هذا هو الصحيح، أما محمد، فقد جعل ذلك المال بمنزلة الهالك لصحة التفليس عنده. وأما أبو حنيفة؟ فقد مر على أصله من أن التفليس غير صحيح؛ لأن المال غادٍ ورائح، فلا يكون كالهالك. وأما أبو يوسف؛ فقد كان مع محمد في تصحيح التفليس، لكن خالف أصله، وجعل الدين هنا بمنزلة المال رعاية لجانب الفقراء استحسانًا.

(وطرد فتواه) أي: محمد عدم وجوب الزكاة (فيما إذا لحقه) أي: صاحب النصاب (دين وسط الحول، فاكتسب ما قضاه في آخره) يعني: اكتسب مالًا، فقضى به دينه في آخر الحول. وقالا: تجب عليه الزكاة.

له: إن لحوق الدين بمنزلة هلاك النصاب، وهلاكه في أثناء الحول كان مانعًا، فكذا اشتغاله بالدين.

<sup>1</sup> ح: جن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>3</sup> د: وقيد.

<sup>4</sup> ح - حين.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> وفي هامش ح: وصل.

ولهما: إن اشتغاله بالدين بمنزلة نقصان سعره لا كهلاكه؛ لأن المال باقٍ حقيقةً، واعتبار الكمال في كل ساعات الحول حرج على صاحب المال، فاكتفى بكماله في أول الحول وآخره؛ لأن أوّله وقت الانعقاد، وآخره وقت الوجوب.

(ولو أتت) أي: مضت (أعوام على ديون، أو عروض) كانت للتجارة، (فقبضت) تلك الديون، (أو نضَّتْ) أي: نقدت تلك العروض (أوجبوها عن الكل) أي: كل الأعوام الماضية (لا عام القبض) يعني: قال مالك: عليه أن زكاة السنة التي قبض فيها الديون والأثمان؛ لأن العروض ليس من جنس مال الزكاة قبل النقد، وكذا الدين ليس بمال حقيقة، وإنما يصير مالًا بالقبض، فيعتبر عام قبضه لا ما قبله.

ولنا: إنها مال عرفًا وشرعًا، ولهذا يجوز الشراء بها، فكان يجب عليه عند تمام كل سنة أن يزكي منها، لكن لم يكن متمكنًا من صرف جزء منها إلى المستحق، فعند القبض تمكن من الأداء، فوجب عليه أداء ما وجب قبل ذلك.

(ولو أبرأه عن دين مساوِ لنصاب معه في بعض الحول فتمً؛ لم يوجبها، وخالفه) يعني: من كان له نصاب، وعليه دين مثله، فأبرأه الطالب عن الدين في بعض الحول، فتمّ الحول الأول، قال أبو يوسف: لا زَكاة عليه حتى يمضي حولٌ من يوم الإبراء؛ لأن مال المديون لم ينعقد سببًا للوجوب؛ لاشتغاله بالحاجة الأصلية، فصار كأنه ملك المال من وقت الإبراء. وقال محمد: عليه زَكاةً؛ لأن الدين كان مانعًا بواسطة احتمال المطالبة والأخذ، وبالإبراء بطل ذلك الاحتمال، فصار كأن لم يكن الدين أصلًا.

(ولم يجعل دين زكاة مال مستهلك مانعًا عن وجوبها في مستفادٍ) يعني: من كان له نصاب ولم يزكه بعد تمام الحول، فاستهلكه، فاكتسب نصابًا آخر، وحال عليه الحولُ، قال أبو يوسف: دين زكاة النصاب المستهلك لا يمنع عن وجوبها في النصاب الثاني. وقالا: يمنع.

قيَّد بـ«دين الزكاة»؛ لأن غيره من دين العباد يمنع اتفاقًا، ودين النذور والكفارات لا يمنع اتفاقًا. كذا في «المصفي».

وقيَّد برهستهلك ومستفاد»؛ لأن دين زكاة في العين يمنع وجوبها عن ذلك النصاب اتفاقًا؛ لأن جزءه صار مستحقًا، فانتقص به النصاب.

له: إن هذا الدين لا مطالب له من جهة العباد؛ لأنه بعد الاستهلاك يستحيل أن يمر به على عاشر، فيطالبه.

ولهما: إنَّ له مطالبًا من جهة العباد نظرًا إلى الأصل، أما في السوائم؛ فالإمام يأخذها، وأما في أموال التجارة؛ فكان يطالبه<sup>2</sup> العمال إلى زمن عثمان رضي الله عنه، وإنما فوَّض عثمان رضي الله عنه بإجماع الصحابة رضي الله عنهم زكاة الأموال الباطنة إلى ملاًكها حذرًا من الفتنة، فلم يبطل المطالبة بالكلية، ولهذا إذا علم الإمام من أهل بلدة ترك زكاتهم يطالبهم بها. كذا في «الغاية».

(وما أوجبناها في الضمار) وهو المال الذي يكون عينه قائمًا، ولا يرجى الانتفاع به، كالمغصوب، والمال [51 ط] المجحود إذا لم يكن عليه بينة، والمفقود، والآبق، والمال الساقط في البحر، والمدفون في الصحراء المنسي مكانه. وقال زفر: يجب فيه الزّكاة للسنين الماضية إذا وصلت يده إليه.

**له**: إن سبب الوجوب. وهو ملك النصاب النامي. وجد فيه، وفوات اليد غير مخل كمال<sup>3</sup> ابن السبيل.

ولنا<sup>4</sup>: إن الضمار ليس بمال نام؛ لأن النماء إنما يحصل بالقدرة على التصرف، ومال ابن السبيل منتفع به؛ لتمكنه من بيعه، وذا دليل القدرة.

وفي «المنتقى»: لو هرب غريمه، فإن قدر على طلبه، أو التوكيل به؛ فعليه الزَّكاة، وإلا فلا.

(ولا عن أعوام مرَّتْ على نصاب مقبوض) يعني: من كان له نصاب عين لا دين، ومضت عليه سنون، ولم ينتقص<sup>5</sup> النصاب فيها، ولم يزكها؛ فعليه الزكاة عن السنة الأولى فقط عندنا، وعن تلك السنين عند زفر.

له: إن الزكاة عبادة، فلا يمنع دينها كدين النذر.

ولنا: إنها دين له مطالب من العباد كما قررنا قريبًا.

<sup>1</sup> د: فعليه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: مطالبة.

<sup>3</sup> د: كما في.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ولهما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ينقص.

اعلم أن المفهوم من المتن: أن دين الزكاة غير مانع عنده مطلقًا، ولكن فصَّل بعض على قوله: فقال: دين الزكاة عنده مانعٌ في الأموال الظاهرة؛ لأن له مطالبًا، وغير مانع في الباطنة؛ إذ لا طالب له من العباد.

(ولا نوجبها في نصاب سائمة صحت الخلطة فيه) وهي بضم الخاء: الشركة. يعني: إذا كان لرجل مثلًا عشرون شاةً، ولآخر عشرون، وصح خلطهما بأن يشتركا في المسرح والمراح والمشرع والمرعى والراعي والفحل والمحلب والكلب، وزاد في «الأسرار»: أن يجمعهما ببرء واحدة 1، والاختلاط في جميع السنة، والقصد في الخلطة هل يشترط؟ فيه قولان. وشرط أيضًا أن يكون الخليطان أهلًا للوجوب، فلا أثر للخلطة مع المكاتب، فعليهما شاة عند الشافعي، خلافًا لنا.

قيَّد بر السائمة»؛ لأنه لو كان لاثنين مائتا درهم لا زكاة فيها اتفاقًا، ولأن الخلطة في ثمار رجلين إذا اتحد ظرفها، وحافظها، ومكان حفظها، ودكان بيعها؛ غيرُ واجبةٍ عنده في اعتبار بلوغها خمسة أوسق؛ ليخرج منها العشر.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يفرق بين مجتمع»، معناه: يجب فيه زَكاة؛ لأنها لو لم تجب يكون تفريقًا للمجتمع.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يجمع بين متفرق»، معناه: لا يجمع بين متفرق في الملك؛ لأن النصاب إذا كان ملكًا لواحد، ومتفرقًا في أمكنة؛ يؤخذ منه <sup>2</sup> الزكاة. ومعنى ما رواه: لا يفرق بين مجتمع في الملك، كمن ملك ثمانين شاة ليس للساعي أن يفرقها، ويأخذ منها شاتين.

(ونوجبها على مضارب عن نصيبه قبل القسمة) يعني: إذا كان نصيب المضارب من الربح نصابًا تجب عليه الزكاة عندنا، خلافًا للشافعي.

قيَّد بـ«المضارب»؛ لأن الزَّكاة تجب على رب المال من حصته من الربح اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل القسمة»؛ لأنها بعدها تجب عليه الزِّكاة 3 اتفاقًا.

له: إن استحقاق المضارب الربح ليس بطريق الأجرة؛ لأن العمل مجهول، ولا بطريق الشركة؛ لأنه لا مال له، بل بطريق العمالة، فلا يملك قبل الإفراز بالقسمة، كعامل الصدقات.

ولنا: إنهما يشتركان في الربح بتصريحهما في العقد بأن يكون رأس المال من أحدهما عملًا، ومن الآخر مالًا، فيملك المضاربُ نصيبه قبل القسمة، كما ملك رب المال.

(وهي واجبةٌ عند قبض أربعين درهمًا من بدل مال تجارة، ومائتين منه لغيرها، ومائتين مع الحول بعده من بدل غير مال) توضيح هذه المسائل موقوف على تفصيل الديون، وبيان مراتبها:

الدين ثلاثة أنواع:

[1.] دين قوي، كبدل عروض التجارة، وثمن السوائم.

[2] ودين وسط<sup>4</sup>، كبدل مال ليس للتجارة، كثمن عبيد الخدمة، وثياب البذلة، وأجرة دار التجارة.

[3] وضعيف، كبدل ما ليس بمال، كالمهر، وبدل الخلع، والقصاص، والكتابة، والدية.

إذا عرفت هذا، فاعرف أن الدين إذا كان نصابًا كاملًا، وحال عليه الحول عند المديون، ثم قبضه الدائن، فعند أبي حنيفة: إن كان المقبوض من الدين القوي يجب عليه  $^{5}$  عند قبض أربعين درهمًا درهم، ولا يؤدي عما نقص عنه؛ لأن في الكسور لا زكاة فيه  $^{6}$  عنده. وإن كان من الدين الوسط؛ فعند قبض مائتي درهم يجب خمسة دراهم بلا اشتراط حول فيه. وإن كان من الدين الضعيف؛ فعند قبض مائتي درهم مع مضى الحول عليه بعد القبض يجب خمسة دراهم.

له: إن الدين ليس بمال حقيقة؛ لأنه عرض، والمال جوهر، وشرعًا؛ لأن من حلف أن لا مال له لا يحنث إذا كانت له ديون غير مقبوضة، فاعتبر الدين بما هو بدله<sup>7</sup>، فإن كان بدلًا عن مال تجارة أخذ حكمه، فصار قويًّا، فلا يشترط فيه الحول، ولا قبض

<sup>.</sup> وزاد في الأسرار -

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فيه.

<sup>3</sup> د — الزكاة.

<sup>4</sup> د: ووسط.

د. ووسط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح – عليه. <sup>6</sup> د – فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بدل له.

النصاب الكامل. وإن كان بدلًا عن مال ليس للتجارة؛ فباعتبار كونه بدل مال لا يشترط فيه [52و] الحول ولا قبض النصاب، وباعتبار أن المال ليس للتجارة يشترط كل منهما، فشرطنا النصاب دون الحول عملًا بالشبهين. وإن كان بدلًا عما ليس بمال يكون ضعيفًا، فاشترط الحول والنصاب؛ لأنه ليس بمال 1 باعتبار ذاته، ولا باعتبار بدله.

(وإلحاق الأوسط بالأخير رواية) يعني: روي الكرخي: أن أبا حنيفة ألحق الدين الأوسط بالدين الأخير  $^2$  في اشترط الحول  $^3$  بعد قبض المائتين نظرًا إلى أنه ليس بمال في ذاته، وترجيحًا اعتبار ذاته على اعتبار بدله.

(وأوجبا عن المقبوض مطلقًا) يعني: وقالا $^4$ : تجب $^5$  زكاة ما قبض من أي دين كان قَلَّ أو كَثُر؛ لأن الديون كلها في المالية سواء، والدين ملحق بالعين، ولهذا يجوز أن يشترى $^6$  به، ويتزوج $^7$  عليه، وتمام الحول عليه في الذمة كتمامه، وهو عين، فيؤدي ربع عشر ما قبض.

وفي «المحيط»: الخلاف فيما إذا لم يكن له مال غير الدين، فإن كان؛ فيضم ما قبضه إلى ما عنده اتفاقًا؛ لأنه بمنزلة الفائدة.

(وشرطا الحول بعد النصاب) أي: بعد قبضه (في الدية، والأرش، وبدل الكتابة) يعني: استثنيا من حكم الديون دين بدل الكتابة، والدية، والأرش، وشرطا في المقبوض منها النصاب والحول؛ لأن دين بدل الكتابة ليس بدين حقيقةً، فلهذا لا تصح<sup>8</sup> الكفالة به، وكذلك الدية يكون واجبة على العاقلة بطريق إطفاءً لنائرة القتل، والصلات لا تملك قبل القبض، ولهذا لا يستوفى من تركة من مات من العاقلة.

(والنصاب المعين من السائمة مهرًا لا يجب فيه بعد الحول قبل القبض) يعني: إذا تزوج رجل امرأة على نصاب معين كخمس من الإبل المعينة، وأربعين من الشياه المعينة، فحال عليها الحول في يده، ثم قبضته بعد تمام الحول؛ لا زكاة فيه عليها عند أبى حنيفة. وقالا: عليها الزكاة.

قَيَّد بـ«المعين»؛ لأنه لو لم يكن معينًا لا زكاة عليها حتى يتم الحول بعد القبض اتفاقًا.

وقيّد بد السائمة»؛ لأنه لو لم يكن سائمة لا 9 تجب الزكاة عليها اتفاقًا.

اعلم أن قيد السائمة وكونها معينة على تقدير أن يكون المهر من المواشي؛ لأنه لو كان دراهم أو دنانير، والمسألة مصورة بحالها؛ فالخلاف كذلك. كذا في «الكافي».

وقيَّد بقوله: «مهرًا»؛ لأن النصاب لو كان مشترى أو موروثًا 10 أو موصى به تجب الزّكاة عليها اتفاقًا، ولو كان موهوبًا لا يجب اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «لا تجب» أي: الزكاة عليها؛ لأن سائر المؤن يجب عليها اتفاقًا، وزكاته لا تجب على الزوج اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعد الحول»؛ لأنها قبله لا تجب اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل القبض»؛ لأن النصاب لو كان في يدها يجب عليها اتفاقًا.

له: إنّ ملكها فيه ضعيفٌ؛ لأنه يبطل بردتها، وتقبيلِ ابن زوجها، ويتنصف بطلاقها قبل الدخول، فلا يكون سببًا لوجوب الزكاة، كالدية، وبدل الكتابة قبل القبض.

ولهما: إنَّها تملك التصرف كيف تشاء ببدل وبغيره، ويورث عنها، فتجب الزكاة فيه قياسًا على ما بعد القبض.

<sup>1</sup> د: مالاً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الآخر.

<sup>3</sup> د — الحول.

<sup>-</sup><sup>4</sup> د: قالا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يجب.

د. پجب. 6 ح: شری.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تتزوج.

<sup>8</sup> ح: يصح.

<sup>9</sup> د: فلا.

<sup>10</sup> د: موروثًا أو مشترى.

(وألزمناها بزكاة النصف المردود بعد الحول من ألف قبضت مهرًا لطلاق قبل المسيس) يعني: إذا تزوج امرأة على ألف، فقبضتها، وتم 1 الحول عليها في يدها، ثم طلقها قبل الدخول بها؛ فعليها رد نصفها اتفاقًا، لكن زكاة النصف المردود لا تسقط عنها عندنا، ويسقط عند زفر.

وفي «الحقائق»: وضع المسألة في النقد؛ لأن المهر لو كان عينًا، أو سائمة بعينها، أو بغير عينها، والمسألة بحالها؛ يسقط عنها زكاة ما عاد إلى الزوج اتفاقًا.

وفي «المحيط»: الصحيحُ: أنه لا تفاوت بين أن تزوجها على إبل بعينها أو بغير عينها.

له: إنَّ النصف لما وجب رده صار كأنها لم تملك عليه من الأصل لانفساخ أخذها.

ولنا: إنَّ الواجب عليها ردُّ نصف الألف دينًا عليها، لا ردّ نصف ما قبضته عينًا، فلم يرد الاستحقاق على ما وجبت فيه الزكاة، فلا يسقط بعد وجوبها.

(وأسقطناها عن الموهوب له في مرجوع فيه مطلقًا بعد حول) يعني: من وهب نصابًا لرجل، فلما حال عليه الحول رجع فيه؛ تسقط<sup>3</sup> عنه الزكاة عندنا، سواء رجع بقضاء القاضي أو بدونه.

(لا إن كان بقضاء) أي: لا أسقطناها إن كان الرجوع بقضاء، يعني: قال زفر: يسقط عنه إن رجع بقضاء القاضي، ولا يسقط<sup>4</sup> إن رجع بغيره.

قيَّد بـ«الموهوب له»؛ لأنه لا زكاة فيه على الواهب اتفاقًا؛ لأنه غير مالك للموهوب في ذلك الحول.

له: إنه فسخ العقد بالتراضي، وأبطل ملكه باختياره، فصار كهبة جديدة.

ولغا: إن مال الزكاة استحق في يده بغير اختياره، فينزل بمنزلة  $^{5}$  الهلاك، والموهوب  $^{6}$  له مضطرٌ معنى؛ لأنه لو لم يفسخه يفسخه القاضى جبرًا؛ إذ لا مانع عن رجوعه، فيكون القضاء وعدمه سواء.

(وقطعنا حول السائمة لاستبدالها مطلقًا) يعني: من كان له نصاب من السائمة، فاستبدل بها في آخر الحول من جنسها من السائمة، أو خلاف جنسها، وهذا معنى [52ظ] قوله: «مطلقًا»؛ انقطع حكم هذا الحول عندنا، فيبدأ بحول آخر لما استبدل به.

(لا إن كان بخلاف الجنس) يعني: قال زفر: إن استبدل بها من غير جنسها انقطع الحول، وإن استبدل بها من جنسها لم ينقطع، فإذا تم الحول تجب $^7$  عليه الزكاة.

له: إن البدل المجانس يأخذ حكم الأصل، فيكون الحول الأول باقيًا في حقه، ولا كذلك غير المجانس، كما أن المستفاد في أثناء الحول إذا كان من جنس النصاب يضم إليه، ويزكى بحوله، وإن $^8$ كان من خلاف جنسه لا يضم.

ولنا: إن استنماء السائمة من عينها درًّا ونسلًا، فالشرط أن يتم الحول على عينها، فإذا استبدلت يفوت عينها، فيفوت شرط الوجوب.

قيد بر السائمة»؛ لأن عروض التجارة إذا استبدلت لا ينقطع الحول الأول اتفاقًا؛ لأن الاستنماء من ماليتها، وهي باقية مع الاستبدال. وكذا إذا استبدل الذهب بالفضة لا ينقطع الحول الأول اتفاقًا، فلو استبدل بعد تمام الحول تبطل اتفاقًا. من «الحقائق».

(ويجيز الحيلة لدفعها) أي: يجيز أبو يوسف الحيلة لدفع وجوب الزكاة. (وكرهها) محمد.

قيَّد بـ«الدفع»؛ إذ الاحتيال بعد وجوب الزكاة يكره اتفاقًا.

له: إنَّ الزَّكاة لنفع الفقراء، وفي الحيلة إضرار لهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فتم.

<sup>2</sup> ح: يسقط.

<sup>3</sup> د: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتنزل منزلة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: والموهب.

<sup>7</sup> ح: يجب.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: وإذا.

ولأبي يوسف: أَنه امتناع من الوجوب لا إبطال لحق الغير؛ لأنه ربما يخاف أن لا يمتثل أمره، فيكون عاصيًا، والفرار من المعصية طاعةً، وهذا أصحُّ. كذا في «المحيط».

وكذا الخلاف في الحيلة للشُّفعة.

قيل: الفتوى في الشفعة على قول أبي يوسف، وفي الزكاة على $^{1}$  قول محمد. وهذا تفصيلٌ حسنٌ.

(ولا نأخذها من سائمة امتنع ربُّها من أدائها بغير رضاه، بل نأمره ليؤدِّيها اختيارًا) يعني: إذا امتنع مالكُ السائمة عن أداء الرُّكاة لا يأخذها المصدِّقُ جبرًا عندنا، بل يحبسُ حتى يؤدِّيها بنفسه. وقال الشافعي: يأخذها المصدِّقُ جبرًا.

قيد بـ«السائمة»؛ لأنَّ الزِّكاةَ في الأموال الباطنة كالنقدين وعروض التجارة لا تؤخذ جبرًا اتفاقًا.

له: إنَّ الأَخذَ حقُّ الإمام؛ لقوله تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً﴾ [التوبة، 103/9]، فله أن يجبر عليه، كالدائن إذا ظفر بجنس حقِّه من مال المديون.

ولنا: إنَّ الزَكاةَ عبادةٌ، فلا يؤدَّى بلا اختيارٍ، وفي قوله تعالى: ﴿صَدَقَةَ﴾ [التوبة، 103/9] إشارةٌ إليه؛ لأنَّها إنما تكون<sup>2</sup> صدقةً بنية القرية.

(ولا من التركة إن لم يوص) يعني: إذا مات من عليه زكاةٌ سائمةٌ؛ لا يأخذها الإمام من تركته عندنا، إلا إذا أوصى بإخراجها، فحينئذٍ يأخُذُها من ثلث ماله. وقال الشافعيُّ: يأخذها من تركته سواء أوصى أو لم يوص. وهذه المسألةُ متفرعةٌ لما قبلها.

(ويأخذ المصدّقُ) وهو الذي نصبه الإمامُ لأخذ الصدقات<sup>3</sup> (الوسطَ)؛ لأنَّ في أخذ الوسط رعاية للجانبين.

(ونجيزُ أخذَ القيمة) في الزَّكاة. وقال الشافعيُّ: لا يجوز. وفي «المصفى»: كذا الخلاف في العشر، والخراج، والكفارة، وصدقة الفطر، والنذر.

له: إنَّها قربةٌ تعلَّقت بمحلّ، ولا يتأدَّى بغيرها، كالهدايا والضحايا.

ولنا: إنَّ أداءَ البعير عن خمسةٍ من الإبل جائز اتفاقًا، والشرعُ أوجب فيها شاةً، فدل أن البعير قائمٌ مقام الشَّاة بطريق القيمة، فيجوز في غير البعير دفعُ القيمة. وإنما لم يجزُ في الهدايا والضحايا؛ لأنَّ المعتبرَ فيها الإراقةُ، وهي لا تحصلُ في دفع قيمتها، وفي الجزية يجوز أخذُ القيمة اتفاقًا، بأن أدى الثياب مكان الدنانير. كذا في «مختلف الصدر الشهيد».

(حتى إذا وجب سنٌّ وفقد) أي: وجب ذات سنٍّ ولم يوجد في نصابه، (أخذ) المصدِّق (الأعلى، أو الأدنى) أي: الأعلى من السنّ أو الأدنى منه، (وردٌّ) فضل القيمة في صورة أخذه 4 الأعلى، (واستردٌّ) أي: أخذ من المالك ما يتمُّ به قيمةُ السنِّ من الدراهم في صورة أخذه الأدنى.

اعلم أنَّ ظاهرَ المتن يدلُّ على أنَّ الخيار للمصدق، والصوابُ: أنَّه لرب المال؛ لأنه شرع رفقًا عليه، والرفقُ إنما يتحقَّقُ بتخييره، ويجبر السَّاعي على القبول، إلا إذا دفع المالكُ أعلى من الواجب، وطلب الفضل؛ لأنه شراءٌ بالزيادة، ولا إجبارَ فيه، وللمصدق أن يطلب الواجب أو قيمته.

اعلم أنَّ قوله: «وفقد» قيدٌ اتفاقيٌّ؛ لأنه لو دفع القيمةَ أو الأعلى أو الأدنى مع وجود السنِّ الواجب جاز. كذا في «التبيين».

(واعتبرنا القدرَ دونها) أي: دون القيمة (في النّصاب الكيليّ والوزنيّ). مثلًا: إذا أدى أربعة أقفزة جيدةٍ عن خمسة رديئةٍ، أو أربعة دراهم جيادٍ عن خمسة زيوفٍ؛ لا يجزئ عندنا إلا عن أربعةٍ، فعليه قفيزٌ أو درهم. وعند زفر: يجزئه. هذا إذا أدَّى من جنسه، وأما إذا أدَّاها من خلاف جنسه<sup>5</sup>؛ فالمعتبرُ هو القيمةُ اتفاقًا؛ لأنَّ الجودةَ في أموال الربا<sup>6</sup> متقوِّمةٌ عند المقابلة بخلاف جنسها. وإنما وضع في أموال [53] الربا؛ إذ في غيرها يعتبرُ القيمةُ اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

له: إنَّ عدمَ اعتبار القيمة في الأموال الربويَّة كان حذرًا عن الربا، ولا ربا بين المولى وعبده، فيعتبر القيمةُ.

<sup>1</sup> ح – على.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يكون.

<sup>3</sup> د: الصدقة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: أخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: جنسها.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: الربوية.

ولنا: إنَّ الله تعالى جعلنا بمنزلة المكاتبين، حيث استقرض مِنَّا، وأوجبَ الجزاءَ في إعطاء مكاسبنا، والربا حرامٌ بين المولى ومكاتبه، فكذا بيننا وبين الله.

(واعتبر الأنفعَ للفقير) يعني: اعتبرَ محمدٌ ما هو الأنفعُ للفقير من قَدْر الزّكاة وقيمتها، مثلًا: إذا أدَّى خمسةَ دراهم زيوفًا عن خمسةٍ جيادٍ لا يجزئ عند محمد، فيؤدِّي الفضلَ إلى تمام قيمة الواجب. وقالا: يجوز؛ لأنَّ الجودةَ ساقطةُ العبرة في الأموال الربويَّة، فيعتبر القدرُ. هذا إذا كان المالُ زيوفًا وأدَّى من جنسه، وأما إذا أدى من خلاف جنسه؛ فالقيمةُ معتبرةٌ اتفاقًا.

ولو أدَّى أربعة جيادًا عن خمسةٍ زيوفٍ وقيمتها سواءٌ؛ لا يجوز إلا عن أربعةٍ اتفاقًا. أما عندهما، فظاهرٌ؛ لأنهما يعتبران القدرَ. وكذا عند محمدٍ؛ لأنه يعتبر الأنفع، والقدرُ ههنا أنفعُ. وعند زفر: يجوز عن الخمسة؛ لأنَّه يعتبر القيمةَ فقط.

ولو أدى خمسةً جيادًا عن خمسةٍ زيوفٍ يجوز اتفاقًا على اختلاف التخريج.

(ونضمُ المستفاد) المرادُ من الضمِّ: أن تجب الزكاةُ في الفائدة عند تمام الحول على الأصل؛ إذ لو كان ناقصًا وكمل بالمستفاد وانعقد أما بعد الحول، فلا يضم اتفاقًا. هذا إذا كان المستفاد في خلال الحول. أما بعد الحول يستأنفُ حولٌ آخرُ اتفاقًا. من «الحقائق».

(إلى جنسه ونزكّيه بحوله) يعني: من كان له نصابٌ، فاستفاد في أثناء الحول من جنسه مالًا بأيّ وجه كان؛ تجب الزكاة في الفائدة نصابًا كان أو غيره إذا تمَّ الحولُ على الأصل عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يجب، بل يستأنفُ للفائدة حولٌ آخر؛ لأنَّ المستفادَ أصلٌ بنفسه في السببيَّة، فيشترطُ له حولٌ، إلا أن يكون أولادًا، فإنها تضمُّ؛ لأنها تابعةٌ لأصلها، ولهذا استحقها من يستحق الأصل.

ولنا: إنَّ اتحادَ الجنس والملك يوجبُ الاتحادَ في المعنى المقصود، فيجب الضمُّ، والحولُ إنما شرع للتيسير. ولو اعتبر لكلِّ مستفادٍ مع كثرة أسبابه؛ لأدى إلى التَّعسير.

قيَّد بقوله: «إلى جنسه»؛ لأنَّ المستفادَ لا يضمُّ إلى غير جنسه اتفاقًا، كما إذا كانت له إبل، فاستفاد بقرًا.

(وأجاز التَّعجيلَ) يعني: إذا عجل الزكاة بعدما ملك نصابًا قبل تمام الحول جاز عندنا، خلافًا لمالك.

له: إنَّ سبب وجوبها ملكُ نصابٍ حوليّ، فأداؤها قبل الحول كأداء الظهر قبل الوقت.

ولنا: إنَّ السببَ ملكُ النصاب، والحولُ شرطٌ للتيسير، فلا يكون كالصلاة قبل الوقت؛ لأنه سببها.

وفي «النهاية»: المعجَّلُ إنما يقع زكاةً إذا تمَّ الحولُ، والنصابُ كاملٌ بدونه. وأما إذا كمل به، كما إذا عجل شاةً من أربعين، فحال عليه الحولُ وعنده تسعة وثلاثون؛ لا تقع<sup>3</sup> زكاةً لعدم وجوبها عليه. فإن كان ما عجَّله قائمًا في يد الساعي أو الإمام أخذه، وإن باعه الإمامُ ليتصدَّق أخذ ثمنه، وإن كان صرف إلى الفقير وقع نفلًا، فلا يسترده.

وذكر في «الكفاية»: هذا سهوٌ من صاحب «النهاية»؛ لأنَّه أخذ هذه المسألةَ من «الزيادات»، لكنَّها مؤولة؛ لأن ما ذكر من أن المعجَّل إن كان قائمًا في يد الساعي أو الإمام أخذه المالكُ محمولٌ على ما إذا انتقص النصابُ في يد المالك بعد تعجيل الشَّاة؛ لأنه لو انتقص بالمعجَّل يقع ما عجَّله عن الزكاة؛ لأن يد السَّاعي يدُ المالك في حقِّ تكميل لا النصاب إذا تمَّ الحولُ والشاةُ في يده، بدليل ما ذكر في «الإيضاح»: إذا صرف الزكاة إلى الإمام، ثم تمَّ الحولُ والباقي في يده؛ وقع الذي في يد الإمام عن الزكاة، وإن انتقص مما كان في يده كان له أن يستردَّه من الإمام.

(ولا يمنعه) أي: أبو يوسف التَّعجيل (في العشر قبل خروج الثمر، ومنعاه).

قيَّد بقوله: «قبل الخروج»؛ لأن التَّعجيلَ بعده يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بدالثمر»؛ لأنه لو عجَّل عشرَ أرضه قبل الزراعة لا يجوز اتفاقًا، وبعد الزرع قبل النبات على الخلاف في الأصحّ، وبعد النبات يجوز اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

له: إنَّ سببَ وجوب<sup>5</sup> العشر الأرضُ الناميةُ بالخارج، والشجرُ للثمر بمنزلة ساقِ الزرع للحبِّ، فيجوز تعجيلُهُ، كما في الزرع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: مع المستفاد وانعقدت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – علىه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يقع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تمليك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – وجوب.

ولهما: إنَّ الخارجَ هو الثمارُ لا الأشجارُ عادةً، حتى لو قطعت وصارت<sup>1</sup> حطبًا لا يجب فيها العشرُ، بخلاف الزرع، فإنه لو فصل يجب فيه العشر اتفاقًا.

أقول: قوله: «ومنعاه» مستدرك؛ لأنه في طرف الإثبات.

(وأجزناه عن نصبٍ تستفادُ بعد ملكِ فردٍ) أي: نصابٍ واحدٍ، يعني: من ملك نصابًا، فعجَّل زَكاةَ نصبٍ، وتمَّ الحولُ على الكلّ؛ يجوز عن الكلّ. وقال زفر: لا يجوز إلا عن نصابِ واحدٍ.

قيَّد بقوله: «بعد ملك [53ظ] فرد»؛ لأنه لو لم يملك نصابًا لا يجوز اتفاقًا.

له: إنَّ التعجيلَ عن المستفاد كان قبل ملكه، فلا يجوز.

ولنا: إنَّ النصابَ الأولَ هو الأصلُ في السببية، والمستفادُ تبعٌ له في حقِّ الوجود، فيزكي بحول الأول.

(ولم نضمِّن الساعي بتعجيله<sup>2</sup> إلى فقيرٍ استغنى آخرَ الحول) يعني: إذا عجَّل الساعي الزَكاةَ، فدفعها إلى فقيرٍ، فأيسر قبل تمام الحول، أو مات، أو ارتدًّ؛ جاز ولم يضمن الساعي ما عجَّل به عندنا. وقال الشافعي: يضمنُ إلا أن يكون اليسارُ من ذلك المال. هذا إذا لم يكن بسؤالٍ من المالك أو الفقير عن الساعي، فإن كان؛ فالضمانُ على من يسأله<sup>3</sup>.

له: إنَّ وقوعَ المعجل زَكاةً ثبت عند تمام الحول، فإذا تبين فيه <sup>4</sup> أنَّه غيرُ مصرف كان الساعي بالدفع إليه مستهلكًا، فيضمن. ولنا: إنَّه كان حين الدفع مصرفًا، وبقاؤه كذا ليس بشرطٍ، ولم يصدرُ فيه من الساعي جنايةٌ، فلا يضمن.

(والمأمورُ بالأداء) أي: بأداء الزكاة (إذا أدَّى بعد الآمر) أي: بعد أداء المالك زكاته، (ضامنٌ) للمالك عند أبي حنيفة، سواءٌ علم بأداء الموكّل أو لم يعلم، (وشرطًا له العلمَ) يعني: قالا: إنما يضمنُ إذا أعطاها بعدما علم أداء الآمر.

قيَّد بقوله: «بعد الآمر»؛ لأنه لو أدَّى الوكيل قبل أداء الموكل لا يضمن اتفاقًا.

لهما: إنَّ الوكيلَ أتى بما هو في وسعه، وهو صرفُ مقدار الزكاة من ماله إلى الفقير، وأما وقوعه زكاةً؛ فلم يكن في وسعه، وأما إذا علم بأدائه؛ كان مستهلكًا ذلك المقدارَ، فيضمنُ.

اعلم أنَّ المذكورَ في المتن موافقٌ لما في الأصل، مخالفٌ لما في «المنظومة» من أنَّ المأمورَ لا يضمن عندهما، سواءٌ علم أو لم يعلم، قياسًا على أنَّ الوكيلَ يذبح دم الإحصار إذا ذبحه بعد زوال الإحصار عن الموكل لا يضمنُ علم أو لم يعلم.

وله: إنَّ الوكيل كان مأمورًا بأداء زكاة الموكّل، ودفعُ الوكيل لم يقع أداءً، فيضمن لمخالفته فيما أمر به، على أنَّ الوكيل صار معزولًا حكمًا لأداء الموكل، وعلم الوكيل بالعزل الحكميِّ ليس و بشرطٍ في انعزاله، كالوكيل بالبيع إذا باع الموكّل ينعزل وإن  $^{7}$  لم يعلمُ. وأما دمُ الإحصار؛ فعلى الخلاف، ولئن سُلِّمَ فهو ليس بواجبٍ؛ لأنه يمكن أن يزول الإحصارُ، فيحجّ ولا يذبح. وأما أداءُ الزّكاة؛ فواجبٌ، فصار إسقاطه مقصودًا، فيضمن إذا لم يحصل مقصودُ الموكّل.

(وأسقطنا تعيينَ الناذر اليومَ والدرهمَ والفقيرَ<sup>8</sup>) يعني<sup>9</sup>: إذا قال الناذرُ: عليَّ أن أتصدَّق اليومَ بهذا الدرهم على هذا الفقير، فتصدق غدًا درهمًا آخرَ على غيره؛ يجزئه عندنا، ولا يجزئه عند زفر؛ لأنه أتى بغير ما التزم بنذره، فلا يعتبر عنه.

ولنا: إنَّ ما هو قربةٌ. وهو أصل التصدق. دخل تحت النذر، وقد أعطاه، والتعيين ليس بقربةٍ، فيبطل.

# (فصل) في سائمة الإبل

تقدَّم معنى السائمة في أول الكتاب.

<sup>1</sup> د: فصارت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لتعجيله.

<sup>3</sup> د: سأله.

<sup>4</sup> د – فيه.

ر عيد. 5 ح: وليس.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: باعه.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: الفقير.

<sup>9</sup> ح – يعني.

(تجب شاةٌ في خمسٍ من الإبل بختًا كان أو عرابًا)؛ لأنَّ اسمَ الإبل يتناولهما. البختُ جمع بختيّ، وهو الذي يولدُ أ العربي والفالج، وهو الجملُ الضخمُ ذو السنامين منسوبٌ إلى بخت نصر، والعراب جمع عربي. كذا في «التبيين».

(وشاتان في عشر) إبل، (وثلاث) شياه (في خمسة عشر، وأربع في عشرين إلى خمس وعشرين، فبنتُ مخاضٍ) أي: إذا بلغ الإبلُ خمسًا وعشرين يجب<sup>2</sup> فيها بنتُ مخاضٍ، وهي التي تمَّ لها حولٌ وطعنت في الثانية. (وبنت لبون) وهي التي طعنت في الثالثة (في ستّ وثلاثين، وحقَّقٌ) وهي التي طعنت في الرابعة (في ست وأربعين، وجذعة) وهي التي طعنت في الخامسة (في إحدى وسيين) إبلًا، (وبنتا لبون في ست وسبعين، وحقتان في إحدى وتسعين إلى مائة وعشرين) إبلًا. وبهذه المقادير اشتهرت كتب الصدقات من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وفي «التحفة»: الواجبُ في الإبل هي الإناثُ، فلا يجوز الذكران إلا بطريق القيمة.

(ثم تستأنفُ الفريضةُ إلى فرض خمس وعشرين) يعني: إذا زاد على مائةٍ وعشرين خمس إبل<sup>3</sup>؛ ففيها شاة مع الحقتين، وإذا زاد عشرٌ؛ فشاتان مع الحقتين، وإذا زاد خمسة عشر؛ فثلاث شياه مع الحقتين، وإذا زاد خمس وعشرون؛ فأربع شياه مع الحقتين. فجملةُ النصاب يكون مائة وخمسًا وأربعين.

(ويجب ثلاثُ حقاقٍ في مائة وخمسين) يعني: إذا زاد خمسٌ على مائة وخمس وأربعين يجب ثلاثُ حقاقٍ، (ثم إلى ستّ وأربعين) يعني: ثم تستأنفُ الفريضةُ، فيجب في كل خمس إبلٍ زادتْ على مائةٍ وخمسين شاةً مع ثلاث حقاق إلى خمس وعشرين، فيها فيكون مع الأول مائةً وخمسًا وسبعين، ففيها بنثُ مخاضٍ مع ثلاث حقاق. فإذا زاد عليها أحدَ عشر صار مائةً وستًا وثمانين، ففيها بنثُ لبون وثلاثُ حقاقٍ. فإذا زاد عليها [54] عشر صار 4 مائةً وستًا وتسعين. (فأربعُ حقاقٍ) أي: فيجب فيها أربعُ حقاقٍ (إلى مائتين. ثم تستأنف أبدًا) يعني: تستأنف وخمسين الفريضةُ عندنا (كهذه الخمسين) على حذف المضاف، أي: كاستئناف هذه الخمسين، وهو الاستئنافُ الذي بعد مائةٍ وخمسين. احترز به عن الاستئناف الأوَّل، وهو الاستئنافُ الذي بعد مائة وعشرين.

والفرقُ بينهما: أنَّ في الاستئناف الثاني إيجابُ بنت لبون، وفي الاستئناف الأول لم يكن لانعدام نصابه، وأنَّ الواجبَ في الاستئناف الأوَّل تغيَّر من الخمس إلى الخمس إلى أن يستأنف الفريضة، وفي الاستئناف الثاني لم يكن كذلك<sup>6</sup>، فيجب بعد المائتين في كلّ خمس شاةٌ إلى خمس وعشرين، ثم بنتُ مخاصٍ إلى ست وثلاثين، ثم بنتُ لبون إلى ستٍّ وأربعين، ثم حقةٌ إلى خمسين، ثم يستأنف الفريضةُ بعد المائتين والخمسين، هكذا.

(لا في كلّ أربعين بنت لبون، وفي كلّ خمسين حقةٌ من غير استئنافٍ). يعني: قال الشافعي: إذا زادت واحدةٌ على مائةٍ وعشرين يتغيَّر الواجبُ، فيجب فيها ثلاث بنات لبون؛ لأنها ثلاث أربعينان ألى مائة وثلاثين، ففيها حقة وبنتا لبون؛ لأنها أربعينان وأربعون، فيدور هكذا؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم قال: إذا زادت الإبل على مائة وعشرين؛ ففي كل أربعين بنت لبون، وفي كل خمسين حقة».

ولنا: ما روي «أنه صلى الله عليه وسلم كتب لعمرو بن حزم: إنَّ ما زاد على المائة والعشرين؛ ففي كل خمس شاة»، والاستئناف الذي ذكرناه مذهب ابن مسعود وعلي رضي الله عنهما، وكانا من أفقه الصحابة، وكان عليَّ رضي الله عنه عامِل رسول الله صلى الله عليه وسلم على الصدقة، وكان أعلم بحال الزكاة، وما رواه الشافعيُّ لا ينفي الواجب عما دونه، وما رويناه مثبت لزيادة الواجب، فالعمل بالمثبت أوْلى.

<sup>1</sup> د: تولد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيجب.

<sup>3</sup> د: من الإبل.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يصير.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يستأنف.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: كذا.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: أربعينات.

### (فصل) في زكاة سائمة البقر

(يجب تبيعٌ أو تبيعةٌ) وهي أما طعنت في الثانية (في ثلاثين من البقر والجواميس) وهي صنفٌ من البقر. وعند الاختلاط يجب ضمُّ بعضها إلى بعضٍ لتكميل النصاب، ويؤخذُ الزكاةُ من أغلبها إن كان بعضها أكثرَ، وإن لم يكن يؤخذُ أعلى الأدنى، أو أدنى الأعلى. وعلى هذا الحكم البختُ والعرابُ والضأنُ والماعزُ 2.

(ومسنَّةٌ) وهي ما طعنتْ في الثالثة (في أربعين)، هكذا روي<sup>3</sup> عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم. (والزائدُ بحسبانه كربعِ عشرها في الواحدة) يعنى: إذا زاد على الأربعين؛ فعن أبي حنيفة: ثلاث روايات:

[1.] إحداها: إنَّه يجب في الزَّائد جزءٌ من أربعين جزءًا من مسنَّةٍ، بيانه: أن يقوم المسنة، ويجعل قيمتها أربعين جزءًا، فإذا زادتْ واحدةٌ يعطى جزءٌ منها، وهو ربعُ عشر مسنةٍ، فإذا لأدتُ زادت ثنتان يعطى جزأين منها، وهو نصف عشر مسنةٍ، وإذا زاد ثلاثٌ يعطى ثلاثةُ أجزاءٍ منها، وهو ثلاثةُ أرباع عشر مسنةٍ، وعلى هذا يزيدُ الواجبُ على حساب الزائد إلى أن يبلغ ستِّين؛ لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «هاتوا ربع عشر أموالكم»، إلا أنَّ ما دون النصاب ومواضع العفو مستثناة بالنصّ، ولا نص في كون ما بين الأربعين والستين معفوًا.

[2.] (أو عفوًا <sup>7</sup> إلى خمسين) وهذه هي الرِّوايةُ الثانيةُ، يعني: لا شيء في الزائد حتى يبلغ خمسين. (فمسنَّةٌ وربعٌ) يعني: إذا بلغ خمسين يجب فيها مسنَّةٌ وربع مسنة؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لمعاذ: «لا تأخذ صدقة البقر ما بين الأربعين إلى الخمسين، وما بين الخمسين إلى الستين»، فجعل الخمسين<sup>8</sup> حدًّا كالستين.

[3] (أو ستين كقولهما) يعني: أو عفوًا إلى ستين، وهذه هي والروايةُ الثالثةُ، وهي قولُ صاحبيه؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لمعاذ: «لا تأخذُ من أوقاص البقر شيقًا»، وقد فسرت بما بين الأربعين إلى الستين. وأجاب عنهما الإمام: بأنها فسرت بصغارها، وهي العجاجيل، فلا يكون حجَّةً.

(فتبيعان أو تبيعتان) يعني: إذا بلغ إلى ستّين يجب فيه تبيعان أو تبيعتان، (وفي سبعين مسنّةٌ وتبيعٌ، وفي ثمانين مسنتان، وفي تسعين ثلاثةُ أتبعةٍ، وفي مائة تبيعان ومسنّةٌ، ويتغير الفرضُ هكذا في كل عشرٍ) يعني: إذا صارتْ مائةٌ وعشرًا؛ ففيها مسنتان وتبيع، وإذا صارت مائة وعشرين؛ فثلاثُ مسنات أو أربعُ أتبعةٍ، وعلى هذا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «في كلّ ثلاثين من البقر تبيعٌ أو تبيعةٌ، وفي كل أربعين مسنة».

(ولم يوجبوا فيها وفي الإبل) حالَ كونها (عوامل) وهي المعدَّةُ للأعمال، (وحوامل) وهي المعدة لحمل الأثقال. وقال مالكُّ: تجب الزّكاةُ فيها؛ لإطلاق النصوص الواردة في البقر والإبل.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس في الحوامل والعوامل صدقة»، والنصوصُ الواردةُ مقيّدةٌ بالإسامة؛ لما ورد في حديث آخر: «في ثلاثين من البقر السائمة تبيع».

### (فصل) في زكاة سائمة الغنم

(تجب شاة) ذكرًا كان 10 أو أنثى (في أربعين من الغنم إلى مائة وعشرين، ولا نجيز الجذعة) أي: أخذَها في الزكاة، وهي عند الفقهاء: التي أتى عليها أكثر الحول، وعند اللغويين: [54 ظ] ما طعنت في السنة الثانية؛ بل إنما يجوز عندنا الثنيُّ، وهو عندهم ما تمت له سنةٌ، وعند أهل اللغويين: ما طعنت في السنة الثالثة. وقال الشَّافعيُّ: يجوز الجذعةُ في الزكاة، كما جازت في التضحية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فهي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: والمعز.

<sup>3</sup> ح: رواه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د. وإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ثلاث.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ثلاث. 7

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: عفو.

<sup>8</sup> ح - الخمسين.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: على.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: کانت.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يؤخذ في الزكاة إلا الثنيُّ».

(وثنتان) أي: يجب شاتان (في الزائد إلى مائتين وثلاثٍ) أي: يجب ثلاثُ شياهٍ (في الزائد إلى أربعمائة فأربع) أي: يجب أربع في أربعمائة، (ثم شاةٌ في كل مائةٍ) يعني: يجب خمس في خمس مائة، وهكذا.

### (فصل) في زكاة سائمة الخيل

(وهو) أي: مالكُ الخيل (مخيَّرٌ) عند أبي حنيفة (بين إخراج دينارٍ عن كل فرس من المتناسلة) أي: من الخيل السَّائمة للنَّسْل (وبين فرض مائتي درهم قيمةً) يعني: بين إخراج الزَّكاة بأن يقوِّم أُ الخيلَ، ويعطى عن كلِّ مائتي درهم خمسَ دراهم.

قيل: هذا التَّخييرُ في الأفراس المتساوية، وأما في الأفراس المتفاوتة قيمةً؛ فالزِّكاةُ باعتبار القيمة.

وفي «الكفاية»: لا يأخذ الإمامُ صدقةَ الخيل جبرًا، كما يأخذ صدقة سائر السوائم.

(ولم يوجبا شيئًا) أي: قالا: لا زَكاةَ في الخيل السائمة.

قيَّد بر«المتناسلة»؛ لأنها لو<sup>2</sup> كانت للتجارة تجب فيها الزكاة اتفاقًا. وإن كانت غير سائمةٍ لا تجب فيها اتفاقًا، وإن كانت إسامته للركوب والجهاد لا تجب اتفاقًا.

(وفي الإناث والذُكور الخُلَّص روايتان) عن أبي حنيفة: في رواية عنه: تجب في الإناث المنفردة زكاةٌ؛ لإمكان التناسل بالفحل المستعار. وفي روايةٍ عنه: تجب قياسًا على سائر السوائم، وفي الأخرى: لا تجب، وهي الأشبهُ؛ لعدم النماء، بخلاف ذكور الإبل والبقر والغنم المنفردات؛ لأنَّ لحمها مأكولٌ، وهو يزداد بالسِّمَن، ولحمُ الخيل ليس كذلك.

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس على المسلم صدقةٌ في عبده ولا في فرسه».

وله: ما روي «أنَّ عمرَ رضي الله عنه كتب إلى أبي عبيدة في صدقة الخيل: خيِّر أربابها، فإن شاؤوا أدُّوا عن كل فرس دينارًا، وإلا قوِّمْها، فخذْ من كل مائتي درهم خمسة 3 دراهم»، والفرسُ فيما روياه محمولٌ على فرس الغازي؛ لِمَا روي عن زيد بن ثابت كذا. وفي 4 «الينابيع»: الفتوى على قولهما.

(ولا شيءَ في البغال والحمير لغير تجارةٍ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «ليس في الكسعة صدقة»، الكسعة: الحميرُ، فإذا لم يجب في الحمير لا يجب في البغال؛ لأنها من نسلها.

(ويوجب) أبو يوسف (في الفصلان) جمع فصيلٍ، وهو ولد الناقة، (والحملان) جمع حَمَل بفتح الميم، وهو ولدُ الغنم، (والعجاجيل) جمع عِجّول بكسر العين وتشديد الجيم، وهو ولدُ البقرة (واحدةٌ منها، ومنعنا أخذَ ما يجب في المسانّ) تصويرُ المسألة: بأن يكون لرجلٍ مثلًا خمس وعشرون ناقةً، وثلاثون بقرةً، وأربعون غنمًا، فولدتْ أولادًا قبل تمام الحول، فهلكت الأمهاتُ، وبقي الأولادُ، أو استفاد صغارًا، فهلكت المسانّ، فتمّ الحول عليها، ففي وجوب الزّكاة فيها ما سمعتَ من خلافٍ<sup>5</sup>.

حكي عن أبي يوسف أنه قال: سألتُ أبا حنيفة عن أربعين حملًا؟ فقال: يجب فيها شاةٌ مسنةٌ. فقلتُ له: أتوجبُ ما هو أكثر من قيمة الحمل وفيه إضرارٌ وخلاف السنة؟ فتأمل ساعةً، فقال: بل فيها حملٌ، فقلتُ له: أيؤخذ الحملُ في الزّكاة؟ فتأمل ساعةً، ثم قال: لا شيء فيها. فأخذ قولَه الأولَ زفر، وقوله الثاني أبو يوسف، وقوله الثالث محمد.

وفي «الحقائق»: من المشايخ من ردَّ هذا، وقال: مثل هذا من الصبيان محالٌ، فما ظنك بأبي حنيفة؟ ومنهم من قال: لا معنى لردِّه؛ لشهرته أنه امتحن أبا يوسف أنه هل يهتدي إلى طريق المناظرة، فلما عرف أنه يهتدي، فقال قولًا معقولًا 6.

قيل: هذا من مناقب أبي حنيفة حيث لم يَضِعْ من أقاويله شيءٌ، فأخذ كلُّ مجتهدٍ قولًا منها.

<sup>1</sup> ح: تقوم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: إن.

<sup>3</sup> د: خمس.

<sup>4</sup> ح: في.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: الخلاف.

<sup>6</sup> ح: معولاً.

وجهُ قول أبي يوسف: إنَّه لو وجب فيها ما وجبت في الكبار؛ لتضرَّرَ به المالك، ولو لم يجبْ؛ لتضرر به الفقير، فوجبت واحدة رعاية للجانبين.

ووجهُ قول أبي حنيفة ومحمد: إنَّه لو أخذ من الصغار ما يؤخذ من الكبار لكان إضرارًا، ولو أخذ واحدةٌ منها؛ لأدى إلى تقدير المقادير الشرعية بالرأي، وذا ممنوعٌ، فلا يجب فيها شيءٌ.

ووجهُ قول زفر: إنَّ اسم الإبل والبقر والغنم يتناول الصغارَ والكبارَ، حتى لو حلف لا يأكل من الإبل حنث بأكل الفصيل، ويعدُّ الصغارُ من الكبار<sup>1</sup>؛ لتكميل النصاب، فيجب فيها ما يجب في الكبار.

اعلم أنَّ إيجاب واحدةٍ من الفصلان إنما يتأتى في خمسِ وعشرين، وأما فيما دونه؛ فعن أبي يوسف: لا يجب شيءٌ، وفي رواية عنه: يجب في خمَسة² فصيل خمس فصيل، وفي العشر خمسًا فصيل، هكذا إلى خمس وعشرين.

### (فصل) في زكاة النَّقدين

(تجب خمسة) دراهم (في مائتي درهم)؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم كتب إلى معاذ: خذْ من كلّ مائتي درهم خمسة دراهم».

(توزن عشرتها بسبعةٍ) [55و] يعني: الدَّراهمُ المعتبرةُ في النصاب: هو أن يكون بحيث يوزن عشرتها بسبعة مثاقيل.

اعلم أنَّ المثقالَ . وهو الدينار . عشرون قيراطًا، والدرهم أربعة عشر قيراطًا، فسبعة مثاقيل يكون مائة وأربعين قيراطًا، وعشرةُ دراهم يكون كذلك، وكل قيراط خمسُ شعيرات. قيل: كانت الدراهمُ مختلفةً إلى زمان عمر رضي الله عنه، صنَّف منها كلّ عشرة دراهم عشرة³ مثاقيل، وصنّف منها كل عشرة خمسة مثاقيل، وصنف منها كلّ عشرة ستة مثاقيل، كل درهم ثلاثةُ أخماس مثقالٍ، فطلب عمرُ رضى الله عنه الخراجَ بأكبر الدراهم، فشقَّ ذلك عليهم، فشاور عمرُ الصحابةَ، فاجتمع رأيهم على أن يجمعوا من كل صنفٍ عشرة دراهم، ويأخذوا ثُلُثَه، فصار المجموعُ أحدًا وعشرين مثقالًا، وثلثُه سبعةُ مثاقيل، وتعلق الأحكام به، كالزكاة والخراج ونصاب السرقة والديات والمهور.

(ويعتبر غلبةُ الفضة) إن كان الغالبُ في الدراهم المغشوشة الفضةُ، بحيث لو أحرقتْ لا يتخلص الغشُّ من الفضة، بل تحترق<sup>4</sup> يكون في حكم الفضة.

(وإن<sup>5</sup> غلب الغشُّ) بحيث لو أحرقتْ لا يتخلَّصُ منها الفضةُ كالمموهة (التحقتْ بالعروض) لكون<sup>6</sup> الفضةُ هالكةً فيها، فيشترط<sup>7</sup> فيها نية التجارة. وأما إذا كانت بحالٍ لو أحرقتْ يتخلص منها فضةٌ؛ فلا يلتحق بالعروض، حتى إذا بيعتْ بفضةٍ خالصةٍ لا يجوز حذرًا عن الربا، إلا أن يكون الخالصُ أكثرَ مما في الدراهم من الفضة. ولو عرفت<sup>8</sup> أن الفضَّةَ المتخلصةَ عند الإذابة تبلغُ<sup>9</sup> نصابًا يجب فيها الزَّكاةُ. وإنما لم يذكر المصنِّفُ حكمَ الذهب لكونه معلومًا من الفضة.

ثم إن كان الفضة والغش سواء قيل: تجب فيها الزكاة احتياطًا. وقيل: لا تجب. وقيل: فيها 10 درهمان ونصف.

(وربع العشر) أي: يجب ربع العشر، وهو نصف مثقال (في عشرين مثقالًا من العين) أي: من الذهب.

(ثم الواجبُ في كلّ أربعين درهمًا درهمًا) يعني: إذا زاد على المائتين لا زَكاةَ فيه عند أبي حنيفة حتى يبلغ أربعين درهمًا، ففيها درهم، ثم في كل أربعين درهمًا درهمً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الكبائر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: خمس.

<sup>3</sup> ح: عشر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يحترق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فإن.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: تكون.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: فيشرط.

<sup>8</sup> ح: عرقت.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: يبلغ.

<sup>-</sup> فيها. -

(وفي كلِّ أربعةٍ قيراطان) يعني: إذا زاد على عشرين مثقالًا من الذهب لا زَكاةَ فيه عنده حتى يبلغ أربعةَ مثاقيل، فيكون فيها قيراطان، ثم في كلّ أربعةِ مثاقيل كذلك.

(وقالا بالحساب 1 فيهما) يعني: تجب الزّكاةُ عندهما في الزَّائد على النِّصاب بقدره قَلَّ أو كَثُرَ، مثلًا: إذا زاد على مائتي 2 درهمٍ درهم يجب فيها خمسةُ دراهم وجزءٌ من أربعين جزءًا من درهم، وإن زاد درهمان؛ ففيها جزآن منها، وإن زاد ثلاث فثلاث، وعلى هذا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإذا بلغت مائتي درهم، ففيها خمسة 3 دراهم، وما زاد عليها فبحسابه».

وله: ما روي «أنه صلى الله عليه وسلم قال: لا شيء فيما زاد على المائتين حتى يبلغ أربعين»، وما روياه محمول على أن يكون الزائد على المائتين الأربعينات توفيقًا، وأن في<sup>4</sup> إيجاب الزكاة في الكسور حرجًا بَيِّنًا.

(ويزكّي تِبْرَهما) وهو ماكان غيرَ مضروبٍ من الذهب والفضة، (وآنيتهما) جمع إناءٍ، كأسورة وسوار.

(ونزكي الحليّ) جمع حلي كثدي وثدي، وهو ما يتحلى به من ذهبٍ وفضةٍ، (مطلقًا) أي: سواء كان مباحَ الاستعمال أو لم يكن.

وقال الشافعيُّ: لا تجب الزِّكاةُ في حلى النِّساء وخاتم الفضة للرجال؛ لأنه مالٌ مباحُ الاستعمال، فشابه ثياب البذلة.

ولنا: ما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لامرأتين في أيديهما سواران من ذهبٍ: أتؤديان زكاته؟ قالتا: لا، فقال صلى الله عليه وسلم: أدِّيا زكاته».

(ونضمُّ الورق) بكسر الراء<sup>5</sup> بمعنى الفضة (إلى العين) أي: إلى الذَّهب لتكميل النصاب، كمن له مائة درهم وعشرة مثاقيل ذهبًا؛ يضمُّ أحدهما إلى آخر عندنا. وقال الشافعي: لا يضمُّ.

قيَّد بـ«الورق والذهب»؛ لأن أموال التجارة لا يضمُّ إلى أموال السوائم اتفاقًا.

له: إنَّهما جنسان مختلفان، ولهذا لا يجري كم ينهما الربا، فلا يضمُّ، كالسوائم المختلفة الجنس.

ولنا: إنَّهما متَّحدان في الثمنية، ومعدان للتجارة خِلقةً، فإذا وجب الضمُّ في العروض المختلفة المعدَّة للتجارة جعلًا؛ فلأن يجب فيهما أُولي، والسوائمُ المختلفةُ غيرُ متَّحدة في وصف النماء.

(وهو) أي: ضمّ الفضة إلى الذَّهَب أو العكس إذا لم يبلغْ كلٌّ منهما نصابًا (بالقيمة) عند أبي حنيفة. (وقالا: بالأجزاء) أي: بالقَدْر، بأن يكون لرجلِ ثُلُثُ نصابِ فضةٍ، وثلثا نصابِ ذهبٍ مثلًا. وعلى هذا اعتبارُ سائر الأجزاء كالنصف والربع وغيرهما.

وثمرةُ الخلاف تظهرُ فيما إذا كان لواحدٍ مائةٌ وخمسون درهمًا وخمسةُ دنانير، وقيمةُ الدنانير لا يتساوي خمسين درهمًا. فعلى قولهما: يجب فيهما الزكاة في كلٍّ من النِّصابين بقدره؛ لأنَّ مائة وخمسين درهمًا ثلاثة أرباع نصاب الفضة، وخمسة دنانير ربع نصاب الذهب؛ فواجبةٌ الذهب، فبلغت نصابًا. وعلى قوله: لا تجب في نصاب الفضة؛ لأنها من حيث القيمة لم تبلغ نصابًا. وأما في نصاب الذهب؛ فواجبةٌ عنده أيضًا؛ لأن قيمة خمسة دنانير إذا لم تساو 8 خمسين درهمًا؛ فقيمة مائة وخمسين درهمًا يتساوى خمسة عشر دينارًا وزيادة.

ولو كان له في الصورة المذكورة أربعة دنانير لا تجب فيها الزكاةُ اتفاقًا؛ لأنهما لم يبلغا نصابًا لا بالقيمة [55ظ] ولا بالأجزاء. ولو كان قيمةُ خمسةِ دنانير يتساوى خمسين درهمًا تجب الزكاةُ اتفاقًا على اختلاف التّخريج.

لهما: إنَّ القدرَ معتبرٌ في وجوب الزّكاة لا القيمة، ولهذا وجب الزَّكاةُ في الرَّديئة إذا بلغ القدرُ نصابًا حالةَ الانفراد، فلا تعتبرُ القيمةُ في حالة الضمّ، كما لم يُعتبرُ في المعز والضأن.

<sup>1</sup> ح: بحساب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: المائتي.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: خمس.

<sup>4</sup> ح – في.

<sup>5</sup> ح: الراي.

<sup>6</sup> ح: يجزئ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د – فيهما.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: يتساو.

وله: إنَّ الضمَّ لاتحادهما في الثُّمنية، وهي باعتبار القيمة، فيضمُّ أحدُ النقدين إلى الآخر بالقيمة، كما أن سِلَع التجارة تضمُّ كذلك، بخلاف حالة الانفراد؛ لأنَّ الجودةَ ساقطةٌ إذا قوبلتْ كلٌّ منها بجنسها. وأما إذا قوبلتْ بخلاف جنسها؛ فتعتبر 1 القيمة، وبخلاف المعاز والضأن<sup>2</sup>؛ لأنَّ اسمَ الغنم شاملٌ لهما، والنصُّ ورد فيهما باعتبار العين لا القيمة.

(وثمنُ السوائم المزكَّاة لا يضمُّ اليهما) يعني: إذا باع نصابُ سائمةٍ بعد إخراج زكاته. وعنده: نصابٌ من النقدين قد مضى عليه بعضُ الحول، ثم تمَّ الحولُ؛ فذلك الثمنُ نقدًا كان أو عروضًا لا يضمُّ إلى ذلك النصاب عند أبي حنيفة، وقالا: يضمُّ ويزكي معه. قيَّد بدالثمن»؛ لأنَّ عينَ السوائم لا يضمُّ اتفاقًا.

وقيَّد بـ «السوائم»؛ لأنَّ ثمنَ غيرها إذا لم يكن للتِّجارة يضمُّ اتفاقًا.

وفيه إشارةٌ إلى أنَّه لو جعلها علوفةً بعدما أدَّى زكاتها، ثم باعها؛ يضمُّ ثمنَها اتفاقًا.

وقيَّد بـ«المزكاة»؛ لأنه قبل أداء الزكاة يضمُّ اتفاقًا. وثمنُ الأرض المؤدَّى عُشرها أو خراجها، وثمنُ العبد الذي أدِّي صدقةُ فطرة؛ يضمُّ اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

اعلم أنَّ قوله: «إليهما» ليس بقيدٍ؛ لأنَّ ذلك الثمنَ لا يضمُّ إلى عروض التجارة أيضًا عنده.

خصَّ النَّقدين بالذكر؛ لكثرة استعمالهما.

لهما: إنَّ علَّةَ ضمّ المستفاد إلى النصاب هي المجانسةُ، وهي موجودةٌ ههنا، فيضمُّ 4.

وله: إنَّ معنى أداء الزّكاة في الحول أن يفيد البراءةَ عن وجوبها في أصل النصاب، وبدله أيضًا كيلا يفضي إلى تكرار الرِّكاة المنفيّ شرعًا، فلا يضمُّ، كما إذا أدَّى زَكاةَ سلع التجارة، ثم باعها بالدراهم؛ لا يضمّ<sup>5</sup> إلى نصاب في يده.

(**ويضمُ**ُ<sup>6)</sup> إلى نصابِ فضةٍ أو ذهبٍ (**قيمةُ العروض)؛** لأنَّ وجوبَ الزّكاة فيها لكونها معدَّةً للتجارة، والنَّقدان كذلك، وإن اختلف جهةُ الإعداد، بأن كان في العروض جَعُلًا، وفي النقدين خِلْقةً.

## (فصل) في زكاة العروض

جمع عَرَض بفتحتين، وهو متاعُ الدنيا.

(يزكَّى مالُ التجارة إذا بلغتْ قيمتُه نصابًا من أحد النقدين) أراد بمال التجارة: غيرَ النقدين، والمالُ إنَّما يكون للتِّجارة إذا عمل فيه التِّجارةُ مع النيَّة، إلا إذا اشترى بعرض التجارة عرضًا آخر، فيكون الثاني للتجارة بلا نيَّةٍ. وكذا إذا قتل عبدٌ عبدًا للتجارة خطأً، فدفع به؛ يكون المدفوعُ للتجارة بلا تيَّةٍ؛ لأنَّ حكمَ البدل حكمُ الأصل. وكذلك الإسامةُ لا بُدَّ فيها من العمل والنية.

إنَّما قيَّدناه بـ«العمل»؛ لأنه لو ملك شيئًا بالإرث 7 لا يكون للتجارة وإن نواها اتفاقًا.

ولو ملكه بهبةٍ أو نكاحٍ أو نحوهما يكون للتجارة إذا نواها عند أبي يوسف؛ لاقترانه بالعمل. وعندهما: لا يكون للتجارة<sup>8</sup>؛ لأنَّ هذه الأشياءَ ليستْ بعمل التجارة؛ إذ التجارةُ: مبادلةُ المال بالمال.

وإنَّما قَيَّدنا العمل بـ«النية»؛ لأنَّ من اشترى شيئًا للخدمة، ثم نواه للتجارة؛ لا يكون للتجارة حتى يبيعه بعروض، ونوى فيها التَّجارة 9.

ولو نوى في مال التِّجارة ألا يكون للتَّجارة؛ فمجرَّدُ النية كافٍ فيه، كما أنَّ إقامةَ المسافر تحصلُ بمجرَّد النية؛ لأنه تركُّ، وسفرُ المقيم بالنيَّة مع العمل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الضأن والمعز.

<sup>3</sup> ح: تضم.

<sup>4</sup> د: فتضم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تضم.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: وتضم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بإرث.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د – للتجارة.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: للتجارة.

وفي «الخانية»: لو اشترى الصباغ شيقًا ليصبغ به ثيابَ الناس بالأجر، إن كان مما يبقى أثرُهُ في المعمول كالمعصفر ونحوه يكون في حكم مال التجارة؛ لأنَّ ما أخذه من الأجر مقابلٌ للعين، وإن كان مما لا يبقى كالصَّابون والحطب للخباز لا يكون في حكم مال التجارة؛ لأنَّ أجرَهُ يكون مقابلًا بالمنفعة لا بالعين، ولا يُعتبرُ حمرُ المكارين وآلاتهم وإن اشتروها ليؤجروها أ.

(ويقوَّمُ بالأنفع للمصارف) أي: بنقدٍ يكمل النصاب إذا قوّم به رعايةً لمصارف الزكاة، ونظرًا لهم.

(ونشترط كمالَ النصاب في طرفي الحول)، فنقصانُهُ في أثنائه لا يمنعُ وجوبَ الزّكاة عندنا، (لا كلِّه) بالجرِّ، أي: لا نشترط كمالَه في كلِّ الحول (في السوائم والنقدين، وآخره) أي: لا في آخره (في العروض) يعني: عند الشافعيِّ: إذا كان النصابُ من السوائم والنقدين شرط أن يكمل في كلِّ الحول، وإذا كان من العروض شرط أن يكمل في آخر الحول.

قيَّد بـ«كمال النصاب»؛ لأن وجود أصله في كلِّ الحول شرطٌ اتفاقًا، [55و] حتى لو هلك في أثنائه تسقط الزكاةُ.

له: إنَّ النصاب سببٌ للرَكاة بقدرٍ معلومٍ وصفةٍ معلومةٍ، وهي الإسامة، ثم زوال الصفة في أثناء الحول يمنعُ الزَكاةَ. فكذا يمنع ذهابُ القدر، إلا أنَّ  $^2$  اعتبار الكمال في عروض التجارة متعلِّرٌ؛ لأنها باعتبار القيمة، وهي لا تثبث  $^3$  على حالٍ في كلّ الحول، فاعتبر في آخره فقط؛ لكونه زمانَ الوجوب.

ولنا: إنَّ السببَ هو النصاب، وإنما اعتبر القدرُ؛ ليصير المالكُ غنيًّا وأهلًا لوجوب الزَّكاة، فيشترط في ابتداء الحول؛ لينعقد السببُ، وشرط في آخره؛ لأنها إنما شرطت ليصير المالُ البيك، وشرط في آخره؛ لأنها إنما شرطت ليصير المالُ مالُ الزّكاة، فلا تجب بفوتها.

(فلا نوجب في عبدٍ تمَّتْ قيمته نصابًا في آخره) هذه المسألةُ فرعٌ لما قبلها من الخلاف، يعني: إذا اشترى عبدًا للتجارة قيمتُه ما دون النصاب، وكملتْ قبل تمام الحول؛ لا تجب الزّكاةُ فيه عندنا؛ لانعدام الكمال في أول الحول. ويجب عند الشافعيّ؛ لوجود الكمال في آخره.

(ولو حال) أي: تمَّ الحولُ (على مائتي قفيز) حنطةٍ مثلًا محصَّلة للتجارة ومقوِّمة (بمائتين) أي: بمائتي درهم، فلم يؤدِّ زكاتها، (فغلا) أي: زاد قيمتُها بالقحط إلى أربعمائة مثلًا، (أو رخص) يعني: نقصَ قيمتها بسبب الخصب إلى مائةٍ مثلًا، (فأدَّى من عينها) أي: عين الحنطة (زَكَاها بخمسة منها) أي: أعطى زكاتها خمسة أقفزةٍ منها اتفاقًا، (أو قيمته) بالجرّ، يعني: لو أدّى الزكاة من قيمتها، (فالمعتبر يوم الوجوب) يعني: المعتبرُ عند أبي حنيفة قيمتها يوم تمام الحول، فيؤدي خمسة دراهم في صورة الزّيادة والنقصان؛ لأن قيمتها في آخر الحول كانت مائتين. (وقالا: الأداء) يعني: المعتبرُ عندهما قيمتها يوم الأداء، فيؤدّي درهمين ونصفًا في صورة النُقصان، وعشرة دراهم في صورة الزيادة.

وفي «الحقائق»: كذا الخلافُ في كلّ ما يوزن أو يعدُّ، وأما في السوائم؛ فيعتبر القيمةُ يوم الأداء اتفاقًا، حتى إن من وجب في إبله ابنةُ مخاض قيمتها خمسةُ دراهم، ثم تغير السعر، فصارت تساوي درهمين ونصفًا؛ يؤدي درهمين ونصفًا بالاتفاق.

لهما: إنَّ الأصلَ في أموال التجارة أداءُ جزءٍ من النصاب كما في السوائم، وجاز للمذكي النقلُ إلى القيمة بدلًا عن ذلك الجزء بإذن الشَّارع، فيعتبر القيمةُ يوم النقل، وهو وقت الأداء.

وله: إنَّ القيمة اعتبرت أصلًا كالعين في الوجوب؛ لأنَّ النصابَ هنا يكملُ باعتبار القيمة، فيعتبرُ قيمتها يومَ الوجوب، بخلاف السوائم، فإنَّ العينَ أصل فيها؛ لأن نصابها يكمل بالعين لا بالقيمة.

(ولو تغيرت العينُ، فأدَّى قيمته؛ اعتبرَ يومُ الحول في الزيادة) يعني: إذا كانت زيادةُ القيمة وانتقاصها في الصورة المذكورة بواسطةِ صفةٍ راجعةٍ إلى الذَّات بأن كانت مبتلَّةً وقيمتها مائتان، فيبستْ حتى صارت قيمتها أربعمائة دراهم، فإذا أدَّى من قيمتها؛ فالمعتبرُ قيمتها يوم الحول اتفاقًا، فيؤدّي خمسة دراهم؛ لأنَّ المستفادَ بعد الحول لا يضم اتفاقًا، وهذه الزيادةُ كالمستفاد بعد الحول، فلا يضمّ.

<sup>1</sup> د: ليؤاجروها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لأن.

<sup>3</sup> ح: يثبت.

(والأداءُ في النقص) يعني: اعتبر يوم الأداء في صورة النقص، بأن ابتلّت الحنطةُ بعد الحول حتى صارت قيمتها مائة درهم، فإذا أدَّى من قيمتها أدَّى درهمين ونصفًا بلا خلافٍ؛ لأن النقصانَ من جهة الصفة الراجعة إلى الذات كهلاك بعض النصاب بعد الحول، فيسقطُ بقدره من الزَكاة، فيعتبرُ قيمتُها يوم الأداء.

(ونزكي بالقيمة نصابَ سائمةٍ اشتراها للتجارة) مثلًا: إذا اشترى خمسًا من الإبل السَّائمة للتجارة، وحال عليها الحولُ؛ يقوّم، فيؤدّي الزّكاة من قيمتها عندنا، (لا بالسوم). يعني: قال الشافعيُّ: تجب فيها زَكاةُ السائمة، وهي شاةٌ؛ لأنَّ اعتبارَ السوم أنفع للفقير؛ لأنَّ الساعي يأخذ الزّكاة من السائمة جزمًا، وأداءُ زَكاة العروض مفوَّضٌ إلى مالكها، وقد يقصرون في الأداء.

ولنا: إنَّ صفة الإسامة بطلتْ بالشراء للتجارة لوجود التَّنافي بينهما؛ إذ التجارةُ إنَّما يكون بإخراجها من يده، والإسامة تكون بإمساكها، وللسَّاعي ولايةُ الأخذ من السوائم وإن كانت للتجارة؛ لأنها من الأموال الظاهرة. ولو اشتراها للتجارة، ثم جعلها سائمةً؛ يُعتبرُ الحول من وقت الجعل؛ لأن زكاةَ التجارة وزكاةَ السائمة مختلفتان قدرًا وسببًا، فلا يبنى حولُ إحداهما على الأخرى. كذا في «المحيط».

(ولو باع النِّصاب نجيزه في حصَّتها) يعني: إذا باع نصابًا وجب فيه الزَّكاةُ يجوز بيعُه في حصَّتها عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يجوز في حصتها أ، وفي بيع الزَّائد عليها قولان، والأصح أن البيع باطل في الكلّ، وهذا هو الموافقُ لما في «المنظومة»، وهو قوله: وبيع ما فيه الزّكاة داحض، أي: باطل.

قيَّد بدحصَّة الزكاة»؛ لأنَّه لو باع الطَّعام الغير المعشور [56 ف] لم ينفد بيعه في مقدار العشر؛ لأنَّه للفقراء، ولهذا منع المالك من الانتفاع به قبل الأداء، ويؤخذُ العشرُ من التَّركة وإن لم يوصٍ، وجاز للمصدق أن يأخذ عشرَه من المشتري وإن تفرقا. كذا في «المحيط».

له: إن قدر الزكاة حقّ الفقراء، فلا يجوز بيعه، كما لا يجوز بيع أحد الشريكين حصة الآخر.

ولنا: إنّ الكلَّ باقٍ على ملكه، حتى لو كانت للتَّجارة جاريةٌ يجوز وطؤها له، وحقُّ الفقير وإن كان في النصاب، لكن للمالك ولايةُ نقلٍ إلى مال آخر، ولهذا لو باع المصدّق زكاة نصابٍ لم يجز؛ لأنه ليس بشريكٍ، ولو باع عشر الطعام من رب الأرض أو من غيره قبل قبضه جاز؛ لأنه شريك فيه. كذا في «المحيط».

## (فصل) في العشر

وهو قربة فيها معنى المؤنة، فلهذا وجب في أرض المكاتب والصبي والمجنون.

(العشرُ واجبٌ) عند أبي حنيفة (في كل خارجٍ) من الأرض العشرية، سواء كان مما يبقى سنة كالحنطة، أو لا يبقى كالبقول، وكان قليلًا أو كثيرًا.

(قصد إنباتُه) احترز به عن التّبن والسعف، فإنَّ المقصودَ من الزرع والغرس هو الثمرُ والحبُّ لا غيرهما، وعن الحطب والقصب والحشيش؛ لأنَّها لا تستنبتُ<sup>2</sup> في البساتين عادةً، حتى لو قصد إنباتها بأن اتَّخذ أرضه مشجَّرةً أو مقضبة أو منبتًا للحشيش يجب فيها العشرُ، ويجب في الكتان وبذره؛ لأنَّ كلّ واحد منهما مقصودٌ، ويجب في البطيخ دون بذره؛ لأنّ الأول مقصودٌ دون الثاني.

وفي «المحيط»: إن<sup>3</sup>كان في دارِ رجل شجرة مثمرة لا عُشْرَ فيها؛ لأن بقعة داره ليست بعشريةٍ.

(وسقى بغير آلةٍ) احترز به عما سقى بآلةٍ، كالتي تسقى بالبقر ونحوه والدولاب، فإن فيه نصف العشر.

(وقالا): يجب العشر (في كل ثمرة باقية) إلى آخر السنة بلا معالجة كثيرة، والعنب والتين ونحوهما يبقى بالتجفيف سنةً، فإذا بلغ الرطبُ منها مقدارَ ما يكون خمسةً أوسقٍ بالتجفيف يجب فيها العشرُ، والخوخُ والكمثرى ونحوهما لا يبقى غالبًا، فلا يجب فيها العشرُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – في حصتها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يستنبت.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لو.

(تبلغ خمسة أوسق) الوسق: ستون صاعًا بصاع النبي صلى الله عليه وسلم، وكل صاع أربعة أمناء، والمن: مائتان وستون درهمًا. وإذا لم يبلغ كل نوعٍ من الحبوب خمسة أوسق لا يضمّ عند محمد، ويضم عند أبي يوسف، فإذا بلغ خمسة أوسقٍ يجب العشر، فيؤدي من كل نوع حصَّته. وعنه: إنَّ ما أدرك في وقت واحد كالحنطة والشعير والحمص يضمُّ، وإلا فلا. كذا في «المحيط».

لهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة»، وقوله صلى الله عليه وسلم: «ليس في الخضروات صدقة»، المراد منها: العشرُ لا الزكاةُ؛ لأن صاحب نصابٍ إذا اشترى به خضرواتٍ في آخر الحول للتجارة، فتم عليه الحولُ؛ تجب فيها الزكاة اتفاقًا.

وله: عمومُ قوله صلى الله عليه وسلم: «ما أخرجت 1 الأرضُ ففيه العشرُ»، وهذا حديثٌ مشهورٌ، فالأخذُ به أَوْلى. أو يقال: الحديثان إذا وردا على شيءٍ واختلف حكمهما، ولم يعلمْ تاريخهما؛ فالأخذ بالعامِّ أَوْلى احتياطًا، ولكن حُصَّ منه ما لم يقصدُ إنباتُه؛ لأن سبب العشر الأرضُ الناميةُ، ولهذا يجب على الفقير، ولا يستنمى الأرضُ بالحطب ونحوه عادةً.

وفي «المحيط»: وجوبُ العشر عند أبي حنيفة إذا ظهر الثمرُ. وعند أبي يوسف: إذا أدركَ. وعند محمد: إذا جعل في الحصائر. وثمرةُ الخلاف تظهرُ في وجوب الصَّمان بالإتلاف، وما تلف من الخارج بغير صنعةٍ؛ فالعشرُ ساقط عنه.

(ويجب نصفُه) أي: نصفُ العشر (في المسقيّ<sup>2</sup> بآلةٍ، ويعتبر أكثر السنة فيما سقي سيحًا) أي: ماءً جاريًا، وانتصابه على أنه مفعول ثانٍ لسقي، كقوله تعالى: ﴿وَسُفُوا مَاءً حَمِيمًا﴾ [محمد، 15/47]، (وبآلة) يعني: إن سقي الزرعُ في أكثر السنة بالسيح؛ ففيه العشر، وإن سقي بآلةٍ؛ ففيه نصفُ العشر، وإن سقي نصف السنة بآلةٍ ونصفها بغير آلةٍ، قيل: فيه ثلاثةُ أرباع العشر.

(ولا تحتسب مؤنته) أي: مؤنةُ الخارج، (والخرجُ عليه) هذا عطفٌ لبيانٍ معنى المؤنة، كأجرة العمال، ونفقة البقر، وكري الأنهار، وأجرة الحافظ، ونحوها؛ لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «فيما سقته السماء العشر، وفيما سقى بالسَّانية نصف العشر».

(ويوجِبُه) أي: أبو يوسف العشر (فيما لا يوسق) أي: لا يدخل في الوسق، كالزعفران والقطن (إذا بلغ) ما لا يوسق، يعني: قيمته (قيمة نصابٍ من أدنى الموسوق) في ذلك الزمان من أي نوعٍ كان، كالذرة في زماننا؛ لأن التقدير الشرعيَّ لما انتفى فيه ينبغي أن يرجع إلى التقدير المعنويِّ، وهو القيم، كما في أموال التجارة اعتبرتْ قيمتها في الزكاة؛ لعدم إمكان اعتبار النِّصاب فيها، واعتبر أدنى الموسوق لنفع الفقير.

(واعتبر خمسة أمثالِ [57و] أعلى ما يقدر به نوعه) يعني: قال محمد: يجب العشرُ إذا بلغ الخارجُ خمسة أعدادٍ من أعلى ما يُقدَّرُ به نوعه؛ لأنَّ النبي صلى الله عليه وسلم اعتبر الوسق في زمانه؛ لكونه أعلى ما يقدر به المكيلاتُ، فينبغي أن يُعتبرُ فيما لا يوسق في كلِّ نوعٍ من أعلى ما يقدر به في العادة، فيعتبرُ في القطن خمسة أحمالٍ، كلِّ حملٍ ثلاثمائة منِّ بالعراق، وفي الزعفران خمسة أمناء.

(ويجعل) أبو يوسف (المسقية من الأنهر العظام) كالفرات، وهو نهرُ الكوفة، ودجلة، وهو نهر بغداد، وجيحون، وهو نهر ترمد، وسيحون، وهو نهر خجند، (خراجية)؛ لأنها كانت منسوبةً إلى الكفّار، فاستولى عليها المسلمون، ويمكن إثباتُ اليد عليها باتِّخاذ السفن والقناطير عليها، فأشبهت بالأنهار الصغار كالأنهار التي شقّتها الأعاجم، كنهر الملك ويزدجرد. (لا عشريّة) يعني: عند محمد: هي عشرية؛ لأنَّ الخراجية ما كانت في أيدي الكفرة، ثم صارتْ في أيدينا بالقهر والغلبة، وهذه الأنهارُ ما كانت في أيدي الكفرة؛ لأنَّ ثبوت اليد على الماء إنما يكون بإمكان اتِّخاذ القنطرة، وهذا الإمكانُ فيها نادرٌ، فأشبهت ماء البحار.

(ونعشِّرُ) أي: نأخذ<sup>3</sup> عشر (العسل المحصّل) أي: المأخوذ (من العشريَّة). وقال الشافعيُّ: لا يؤخذُ العشر منه.

قَيَّد برالعشرية»؛ لأنَّ العشرَ لا يؤخذ من العسل المحصَّل من الخراجية اتفاقًا.

له: إنَّه متولِّد من الحيوان، لا خارجٌ من الأرض، فأشبه الإبرسيم.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «في العسل العشرُ».

(وهو) أي: العشرُ (واجبٌ فيه) أي: في العسل عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواء بلغ نصابًا أو لم يبلغ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: أخرجته.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: المستقى.

<sup>3</sup> د: يأخذ.

(ويعتبر القيمة) يعني: لا يجب في العسل العشر عند أبي يوسف ما لم يبلغْ قيمتُه قيمةً خمسة أوسق، كما كان هو الأصلُ عنده فيما لا يوسقُ، (أو عشر قُرب) جمع قربة، يعني: في رواية عنه: لا يجب العشر فيه ما لم يكن عشر قرب، كل قربةٍ منها خمسون منًّا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «في كل عشر قرب من العسل قربة». (أو خمسة أمناء) يعني: في رواية عنه: لا شيء فيه حتى يكون خمس أمناء. (لا خمسة أفراق) يعني: عند محمد: لا شيء فيه حتى يبلغ خمسة أفراقٍ؛ لأنه أعلى ما يقدّر به نوعه. والفرق. بفتحتين .: مكيال يأخذ ستةً وثلاثون أ رطلًا. كذا في «الصحاح».

(ولا نجمع الخراج معه) أي: لا يؤخذ العشرُ مع الخراج من أرضٍ خراجيةٍ عندنا. وقال الشافعيُّ: يجمع بينهما. قيَّدنا الأرضَ بـ«الخراجية»؛ لأنها لو كانت عشريةً لا يجب الخراج اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

له: إنَّهما مختلفان ذاتًا وسببًا؛ لأنَّ سبب العشر هو الخارجُ، وسبب الخراج الأرضُ الناميةُ، ولهذا يجب الخراجُ بدون الخارج. ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يجتمع في أرض مسلم عشرٌ وخراجٌ».

وفي «المحيط»: لا يأكل المالكُ ما خرج من الأرض الخراجيَّة قبل أداء الخراج؛ لأنَّ للإمام أن يحبس الخارج للخراج، فلو أكله قبل أدائه يصيرَ مُبْطلًا حقه في الحبس، كالمشتري لا يحل له أكلُ الطعام قبل القبض، ونقد الثمن بغير إذن البائع. ولو ترك الإمامُ الخراجَ للمالك يجوز عند أبي يوسف إذا كان مصرفًا له. وعند محمد: لا يجوز؛ لأنه فيءٌ لجماعة المسلمين. ولو ترك العشرَ له لا يجوز اتفاقًا؛ لأنه حقُّ الفقراء على الخلوص.

(وجمع الزكاة معه) أي: جمعها محمدٌ مع العشر (إذا اتَّجر بها) أي: بالأرض العشرية. وقالا: يؤدي العشر دون الزكاة؛ لأن سببهما واحدٌ، وهي الأرضُ الناميةُ، ولهذا يقال: عشر الأرض، فكان² في الجمع بينهما اجتماعُ وظيفتين بسبب واحدٍ.

قيَّد بقوله: «معه»؛ لأنَّ الزِكاةَ لا تجتمع مع الخراج إذا اتَّجر بالأرض الخراجيَّة اتفاقًا؛ لأنَّ سببَ الخراج الأرضُ الناميةُ حكمًا أو حقيقةً 3، وسببُ الزِكاة ملكُ الأرض المعدة للتجارة، فيلزمُ اجتماع الوظيفتين بسبب واحدٍ.

له: إنَّ سببَ العشر الخارجُ، وسببَ الزِّكاة ملكُ الأرض المعدة للتجارة، فلا يلزم اجتماعُ الوظيفتين بسبِ واحدٍ.

(ومنع تضعيفه) أي: محمدٌ تضعيفَ العشر (على تغلبي ملك عشريَّةً). وقالا: يضاعف عليه عشرُها، وهو بكسر اللام وفتحها: قومٌ من نصارى العرب منسوب إلى بني تغلب، والكسرُ أفصحُ، روي أنَّهم قالوا لعمر رضي الله عنه: نحن قومٌ لنا شوكةٌ نأنف أن يؤخذ منا الجزيةُ، فخُذ منا ضعفَ ما تأخذ من المسلمين، وإلا نلحقْ بأعدائكم بأرض الروم، فصالح عمرُ على الصدقة المضاعفة، فقال: هذه جزية سموها ما شئتم، ولم ينكر عليه أحدٌ، فحل محلّ الإجماع.

قيَّد بـ«تضعيف العشر»؛ لأنَّ الزكاةَ يؤخذ مضاعفةً من سائمتهم إذا لم يكن للصَّبي اتفاقًا، والمأخوذُ منهم زكاةٌ في حقِّهم بشرائطها، وخراجٌ في حقنا؛ لأنه حق متعلق بالمال.

له: إنَّ العشرَ كان وظيفةً أصليةً للأرض، فلا يتبدل [57ظ] بتبدل الملك، كالخراجية التي اشتراها مسلمٌ، فيصرفُ مصارفَ العشر؛ لأنَّ الواجب لَمَّا لم يتغير لم يتغير مصرفه لتعلق حقِّ الفقير به. وفي رواية عنه: يصرفُ مصارفَ الخراج؛ لأن الكافرَ لا صدقة له.

ولهما: إن عمر رضي الله عنه صالحهم على أن يأخذ منهم ضعفَ ما يؤخذ من المسلمين من الحقوق الواجبة في الأموال، فلو كانت هذه الأرضُ لمسلم يجب عشرٌ واحدٌ، وإذا كانت لتغلبي يجب عشران.

(فلو أسلم) التغلبيُّ بعد أن ضوعف عليه العشرٌ؛ (فالواجبُ بحاله) يعني: يؤخذ من العشر مضاعفًا على حاله عند أبي حنيفة؛ لأنَّ المأخوذَ بمنزلة الخراج، والخراجُ لا يتبدَّلُ بإسلام الملاك، فكذا هذا.

(ويرفع) أبو يوسف (التَّضعيفَ)؛ لأن الداعي إلى التضعيف كان كونه تغلبيًّا، وقد زال.

قال صاحبُ «الهداية»: اختلف في بيان قول محمد، والأصح أنه مع أبي حنيفة إلا أنَّ قول محمد لا يتأتى إلا في التضعيف الأصليّ، بأن كانت أرضُ<sup>4</sup> تغلبيّ موروثة مضاعفًا عشرُها؛ لأن التضعيفَ الحادثَ لا يتحقق عنده كما مر قريبًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: عشر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: حقيقية.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: الأرض.

(ولو ملكها) أي: الأرض العشريَّة (الذميُّ؛ فعليه الخراج) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ في العشر فيه أَ معنى العبادة، والكافرُ ليس بأهل لها، والأرضُ لا تخلو عن الواجب، فتعين الخراجُ.

(ويُشَنّي) بتشديد النون، أي: يضاعف أبو يوسف (العشر) على الذميّ؛ لأنه لا سبيل إلى إبقاء العشر عليه، ولا إلى تبديله إلى الخراج؛ لأنَّ الخراج؛ لأنَّ الخراج؛ فير مشروع كرهًا، وللتضعيف نظيرٌ، كما في التغلبي، فيجب القول به.

(ووحَّده) يعني: قال محمد: يجب عليه عشرٌ واحدٌ؛ لأنَّ وظيفةَ الأرض لا يتبدل بتبدُّل المالك؛ لما 2 مر من أصله.

(وعشرها) أي: عشر الأرض العشرية (إذا أجرها) مالكها (عليه) أي: واجب على المؤجر عند أبي حنيفة. (وقالا: على المستأجر).

قيَّد بـ«العشر»؛ لأن الخراج على مؤجر الأرض اتفاقًا؛ لأن الخراجَ متعلقٌ بالتمكن من الزراعة، لا بحقيقة الخارج.

وفي «الحقائق»: هذا في خراجٍ موظَّفٍ، وأما خراج المقاسمة . وهو أن يكون الواجب جزءًا شائعًا من الخارج كالربع ونحوه .؟ فعلى الخلاف.

وقيَّد بـ«الإجارة»؛ لأن العشرَ في الإعارة على المستعير اتفاقًا.

لهما: إنَّ العشر إنما يجب في الخارج، وهو حاصلٌ للمستأجر صورةً.

وله: إنَّ الخارج حاصلٌ للمؤجر معنيَّ؛ لأنه أخذ بدله، فصار المستأجرُ كالمشتري غلَّةَ أرضه، فيجب العشر على المؤجر.

(أو زارع بها، فهو على ربّ الأرض) يعني: إذا دفع أرضه العشريّة مزارعةً؛ فعشرُ جميع الخراج على ربّ الأرض عند أبي حنيفة؛ لأنَّ المزارعة فاسدةٌ عنده، فالبذر إن كان من قبل رب الأرض؛ فجميعُ الخارج له، وللمزارع أجرُ عمله، وإن كان من قبل المزارع؛ فالخراجُ له، ولربّ الأرض أجرُ مثل أرضه، فكأنه آجرها منه.

(وقالا: في الخارج) يعنى: العشرُ عليهما بالحصص؛ لأنَّ الخارجَ سلم لهما حقيقةً.

(وأوجبناه على المستعير لا على المعير) يعني: من أعار أرضه من مسلمٍ ليزرعها، فزرعها؛ فعشرُ الخارج على المستعير عندنا، وعلى المعير عند زفر. هذا إذا أعارها من مسلمٍ، ولو أعارها من ذميٍّ؛ فالعشرُ على المعير اتفاقًا؛ لأنَّه بإعارتها من الكافر صار مفوتًا حق الفقراء.

له: إنَّ الخارجَ حاصلٌ للمعير معنيَّ؛ لأنه أقام المستعيرَ مقام نفسه، فلزم عشره عليه، كما لزم على المؤجر.

ولنا: إنَّ المستعيرَ قام مقام المالك في الاستنماء، لا في حصول الخارج له، وليس هذا كالمؤجر؛ لأنه أخذ الأجرة، وهو عوضُ منفعة أرضه، فصار الخارج له معنيً.

(ولو اشترى زرعًا، وتركه بإذن البائع، فأدرك؛ يوجب) أبو يوسف (عشرَ قيمة القصيل على البائع، والباقي) أي: يوجب عشرَ الباقي (على المشتري. وقالا: عليه وحده) يعنى: كلّ العشر على المشتري.

قيّد بقوله: «وتركه»؛ لأنه لو لم يتركه المشتري، وقصله؛ يكون عشر القصيل على المشتري اتفاقًا.

لهما: إنَّ الحبُّ سلِّم للمشتري، فجعل شراء الزرع كشراء البذر.

له: إنَّ بدل القصيل حصل للبائع، فلزم عشره عليه.

#### (فصل) فيمن يمر على العاشر

(من نصبه الإمام لأخذ الصدقات). هذا تفسير للعاشر، سمي عاشرًا لأخذه العشر من الحربي، (يأخذ من المسلم ربع العشر)؛ لأن المأخوذ من المسلم زكاة، فيكون على قدرها، (ومن الذمي نصفه) أي: نصف العشر؛ لأنَّ هذا الأخذ لحماية الإمام أموالهم، والذمي أحوج إلى الحماية من المسلم؛ لكثرة طمع اللصوص في ماله. (ومن الحربي العشر)؛ لأن احتياجه إليها أكثر من احتياج الذمي، فيضعف عليه ما يؤخذ من الذميّ.

(ومن أنكر الوجوب) أي: وجوب الزكاة عليه بأن قال: هذا المال ليس لي، وإنما هو وديعة، أو بضاعة، أو مضاربة، أو أنا أجير فيه، أو عبد مأذون لصاحبه، فلا بد [58و] أن يحمل إنكار الوجوب على هذه الطرق؛ لأن إنكار تمام الحول، أو الفراغ من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: کما.

الدين إنكار الوجوب أيضًا، فكيف يجعله مقابلًا له <sup>1</sup> بقوله: (أو تمام الحول، أو الفراغ من الدين) بأن قال: عليَّ دين مطالَب من جهة العباد، وغير فارغ ذمتي منه، (وحلف) على ما ادعاه (صدق)؛ لأنه منكر للوجوب.

(ويأمره) أي<sup>2</sup>: أبو يوسف العاشر (بتصديقه) أي: تصديق صاحب المال (إذا ادعى التسليم إلى آخر) أي: تسليم زكاته إلى عاشرٍ آخرَ إذا كان في تلك السنة عاشر<sup>3</sup> آخر بلا يمين عليه؛ لأن الزّكاة عبادة، ولا يمين في العبادات. (واستحلفاه)؛ لأنه ينكر حقًّا له مطالب من العباد، والساعى يكذبه، فيحلف، بخلاف سائر العبادات؛ لأنه لا مكذب له، ولا مطالب له فيها.

(وإخراج البراءة) أي: الخط من العاشر الآخر على أخذه منه (شرط) في تصديقه عند أبي حنيفة (في رواية) عنه؛ ليكون علامة على صدق دعواه، كالمرأة إذا أخبرت بالولادة إنما تصدق بالعلامة، وهي شهادة القابلة. والأصح أنه ليس بشرط؛ لأن الخط يشبه الخط، فيصدق بمجرد الحلف، وإن أتى بالبراءة ولم يحلف لم يصدق في قياس قول أبي حنيفة، ويصدق على قياس قولهما بناء على أن أداء الشهادة بالخط إذا لم يتذكر الحادثة لا يجوز عنده؛ لأن الخط يشبه الخط، ويجوز عندهما؛ لأن الاحتيال في الخط نادر.

(ولو ادعى الأداء) أي: أداء الزكاة في الأموال الباطنة (بنفسه إلى الفقراء في المصر صدق)؛ لأن الأداء كان مفوّضًا إليه في المصر، وقد ادعى وضع الأمانة في موضعها، فيصدق مع اليمين؛ لأنه منكر لثبوت الحق عليه معنى، وإن كان مدعيًا صورة.

قيد بـ«المصر»؛ لأنه لو ادعى أداءها بعد الخروج من المصر إلى السفر لا يصدق، بل يأخذها العاشر.

(وإن كان في السائمة نضمنه وإن حلف) يعني: إذا ادعى تسليم زكاة السائمة إلى الفقراء في المصر لا يصدق عندنا وإن حلف، بل يؤخذ منه ثانيًا. وعند الشافعي: يصدق؛ لأنه أوصل الحق إلى مستحقه، وهم الفقراء، فيجوز كالمشتري من الوكيل إذا دفع الثمن إلى الموكل.

ولنا: إن حق الأخذ للإمام، فلا يملك إبطاله، كالدين للصغير إذا دفع المديون إليه، فإن للولي أن يأخذ منه ثانيًا، بخلاف الدفع إلى الموكل؛ لأن للموكل حق الأخذ، ولهذا لو امتنع الوكيل من قبض الثمن أجبر على إحالة الموكل عليه. ثم قيل: الأول زكاة، والثاني سياسة. وقيل الثاني زكاة، والأول نافلة، وهو الصحيح.

(ويصدق الذمي كالمسلم) يعني: في كل صورة يصدق فيها المسلم يصدق الذمي أيضًا؛ لأن ما يؤخذ منه ضعف ما يؤخذ من المسلم، وإنما يتحقق التضعيف إذا اتحد شرائط الوجوب، وإلا يكون تبديلًا لا تضعيفًا، والمأخوذ من الذمي وإن لم يكن زكاة؛ لأنه ليس بأهل لها، لكنه كالزكاة في الشرائط.

اعلم أن قوله: «ويصدق الذمي» ليس مجرى على عمومه؛ لأن الذمي لو قال: أديتها إلى الفقراء في المصر لا يصدق كما يصدق المسلم؛ لأن ما يؤخذ منه جزية، ومصرفها مصالح المسلمين، وليس له ولاية الصرف إلى الفقير.

(ولا يصدق الحربي) فيما يصدق فيه المسلم.

أما في قوله: أنا مديون؛ فلأنه لا عبرة بديون أهل الحرب، حتى لا يسمع قاضينا خصومتهم في المداينات.

وأما في قوله: لم يتم الحول عليَّ؛ فلأنه لا يمكن حولًا، فيبطل اعتبار الحول في حقَّه.

وأما في قوله: أديت إلى عاشر آخر؛ فلأن ما أخذ منه كان أجرة لنفس الأمان، وقد حصل، فيعطى عاشرًا آخر للحماية.

وأما في قوله: ليس مالي للتجارة؛ فلأن الظاهر يكذبه؛ إذ الانتقال إلى غير داره يكون للتجارة غالبًا.

اعلم أن إجراء قوله: «لا يصدق الحربي» على عمومه مشكل ؛ لأنه لو قال: أديت إلى عاشر آخر ينبغي أن يصدق فيه؛ لأنه لو لم يصدق يؤدي إلى الاستئصال، وذا لا يجوز كما ذكر صاحب «الهداية»: وإن مر حربي على عاشر، فعشره، ثم مر مرة أخرى؛ لم يعشره؛ لأن الأخذ في كل مرة استئصال المال، إلا إذا مر بعد العود إلى داره، فيعشره؛ لأن النفع حاصل له بالعود إليها كل مرة، فلا يستأصل ماله.

(إلا في أمهات أولاده) يعني: إذا قال الحربي في جارية: هي أم ولدي يصدق، ولا يؤخذ لأجلها شيء؛ لأن النسب كما يثبت في دارنا يثبت في دارنا يثبت في دارهم، فانعدمت المالية فيها بإقراره.

 $<sup>^{1}</sup>$  ح  $^{-}$  له.

<sup>-</sup> ع $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: عاشراً.

وإنما استثنى أمهات أولاده؛ لأنه لو قال لعبيده: هم مدبرون لا يصدق؛ لأن التدبير لا يصح في دار الحرب. كذا في «التبيين».

وذكر في «المنتقى»: لو قال لعبيده: هؤلاء بني، ومثلهم لا يولدون يعتقون ويعشرون؛ لأنه إقرار بالعتق، فلا يصدق في حق غيره، ولو كان مثلهم يولدون له؛ لا يعشرون لثبوت نسبهم منه.

(ولو مرّ ذمي بخمر أو خنزير [58ظ] نهيناه) أي: العاشر (عن تعشيرهما) أي: عن أخذه نصف عشر قيمتهما، عبَّر عنه بالتعشير إطلاقًا لاسم الكل على النصف. وقال زفر: يعشرهما جميعًا كيف كان؛ لأنهما سواء في المالية في حق أهل الذمة، ولهذا يجب الضمان على متلف خنزير الذمي، كما وجب على متلف خمره.

(فيأخذ) العاشر نصف العشر (من قيمة الخمر فقط) أي: لا يأخذ من قيمة الخنزير؛ لأن الأخذ للحماية، والأصل في الولايات ولاية المرء على نفسه، ثم يتعدى إلى غيره، والمسلم يحمي خمره للتخليل، حتى إن من غصب خمرًا من مسلم له أن يستردها، فجاز أن يحميها الإمام لغيره، ولا يحمى المسلم خنزيره، كما إذا أسلم ذمى يجب عليه إرساله، فلا يحميه الإمام.

وفي «الغاية»: يعرف قيمة الخمر بقول فاسقين تابا، أو ذميين أسلما. وفي «الكافي»: يعرف بالرجوع إلى أهل الذم.؛ لكن الأول أولى. وجلود الميتة كالخمر على ما روي عن الكرخي.

(ويأمره به فيهما) أي: أبو يوسف بالتعشير في الخمر والخنزير (إن مر بهما معًا)؛ لأن الخنزير جعل تبعًا إذا انضما، كما أن الشرب لا يباع، وإذا انضم إلى أرض يباع. (وفي الخمر إن فرق بينهما) يعني: إن مر ذمي أ بكل واحد منهما على الانفراد عشر الخمر دون الخنزير.

قيد بـ«الذمي»؛ لأن العاشر لا يأخذ من المسلم إذا مر بالخمر اتفاقًا. من الفوائد.

(ولو مرّ بنصابٍ من الرطاب) جمع رطبة، أراد بها ههنا: الخضروات كالقثاء والبطيخ والعنب والتين والرطب ونحوها، يعني: لو كان له نصاب، فاشترى به في قريب آخر الحول رطابًا للتجارة، فتم عليها الحول، (فهو) أي: العاشر (ممنوع عن الأخذ منه) أي: من جنس الرطاب عند أبي حنيفة، بل يأمر صاحبها بأن يؤدي زكاتها بنفسه. وقالا: يأخذ منه؛ لأن الرطاب دخلت تحت حماية الإمام، وصارت من أموال التجارة.

وله: إن الرطاب لم يتم عليها الحول، وإنما يؤخذ الزكاة منها باعتبار أنها بدل مال آخر، وهو النصاب، وذلك لم يكن معه وقت المرور، ولم يدخل تحت حمايته.

#### (فصل) في المعدن والركاز

المعدن: اسم مال خلقه الله في الأرض، والكنز: اسم مال دفنه بنو آدم، والركاز يعمهما.

(إذا وجد مسلم أو ذمي معدن ذهب، أو فضة، أو حديد، أو رصاص، أو نحاس، في أرض عشرية أو خراجية؛ نوجب فيها الخمس، ويأخذ) الواجد (الباقي) وصف الأرض بعشرية أو خراجية احترارًا عن داره؛ لأن المعدن الموجود فيها لا يخمس باتفاق أثمتنا، بل على الخلاف كما سيجىء قريبًا. وقال الشافعي: لا يخمس؛ لأنه مباح سبقت إليه يد الواجد، فكان له كالصيد.

ولنا: إنها كانت في أيدي الكفرة، فحَوَتُهُ أيدينا بطريق الغلبة، فشابه الغنيمة، ففيها الخمس، بخلاف ما ذكر من الصيد؛ لأنه لم يكن في يد أحد، ولما كان للواجد يد حقيقة، وللغانمين يد حكمًا، والحقيقة أقوى؛ جعل الخمس للغانمين، وأربعة الأخماس للواجد، سواء كان حرًّا أو عبدًا أو ذميًا. ولو كان حربيًّا يؤخذ منه الكل؛ لأن الذمي يجوز أن يرضخ له من الغنيمة، فكذا فيما له حكم الغنيمة، ولا كذلك الحربي.

(وإن وجده² في داره) أي: في دار مملوكة له، (فهو ساقط) أي: التخميس غير واجب عند أبي حنيفة. وقالا: يخمس؛ لأنه لو وجد في المفازة كان يجب فيه الخمس، وكذا إذا وجده في داره أو أرضه قياسًا على الكنز.

وله: إن المعدن جزء أرضه خلقة، ولا مؤنة في سائر أجزاء الدار، فكذا في هذا الجزء؛ لئلا يخالف الجزء الكل، بخلاف الكنز الموجود في الدار، حيث وجب الخمس فيه اتفاقًا؛ لأنه غير مركب فيها.

(وفي الأرض روايتان) عن أبي حنيفة، الألف واللام فيها بدل عن المضاف إليه، أي: في أرضه المملوكة.

2 د: وجد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الذمي.

قيد به؛ لأن في الأرض المباحة يجب الخمس اتفاقًا، وهي في رواية عنه لا يخمس كالدار، فإنها كانت مملوكة بالشراء، أو بالهبة، أو بالإرث، ولا خمس في المملوك بهذه الأسباب، فكذا في الأرض؛ لأنها مملوكة بها. وفي رواية: يخمس.

والفرق بين الدار والأرض على هذه الرواية: أن الدار مُلكت خالية عن المؤَّنِ، حتى قالوا: لو كان في الدار نخلة لا عشر في ثمرتها 1 ولا خراج فيها، والأرض<sup>2</sup> ملكت مشغولة بها، ولهذا يجب العشر والخراج فيها.

(وإن وجد كنرًا إسلاميًا) أي: موجودًا فيه علامة يدل على أن المسلم وضعه كالمكتوب عليه كلمة الشهادة؛ (كان لقطة) سيجيء حكمها، (وإلا) أي: إن لم يكن إسلاميًا، بأن كان نقوشه أصنامًا، أو اسم الملوك المعروفين بالكفر (أخذ خمسه، وأخذ الباقي) أي: أخذ الواجد ما بقي من الخمس (إن كانت الأرض مباحة).

قيد به؛ لأن الحكم في المملوكة مختلف فيه.

وإن لم يعرف ضربه يجعل جاهليًّا في ظاهر المذهب؛ لأن الكنز الجاهلي هو الأصل. وقيل: يجعل إسلاميًّا إذا تقادم زمان الفتح؛ لأن الظاهر أنه لم يبق من وضع أهل الحرب شيء. [59و]

(ويطرد الحكم في المملوكة) يعنى: إذا وجده في أرض مملوكة يخمس، ويأخذ الواجد ما بقى منه عند أبي يوسف.

(وقالا): الباقي من الخمس (لصاحب الخطة) وهو الذي خصه الإمام بتمليك تلك البقعة أول الفتح حين خط لكل واحد من الغانمين ناحيةً، وإن كان ميتًا فلورثته، وإن لم يعرف<sup>3</sup>؛ فهو لأقصى مالك يعرف في الإسلام ولورثته.

له: إنه من دفين الكفار، ولم تصل $^4$  أيدي الغانمين إليه بالإحراز، فصار من أخرجه أول محرز له، فكان أحق به، كما إذا وجده في غير المملوكة.

ولهما: إن تلك البقعة صارت مملوكة بما في باطنها لصاحب الخطة أوَّلًا، ثم بالبيع لم يخرج عن ملكه، كمن باع سمكة في باطنها درة يكون الدرة للبائع، بخلاف المعدن؛ لأنه من أجزاء الأرض، فيخرج عن ملكه بالبيع كسائر أجزائها.

(ويوجبه) أي: أبو يوسف التخميس (في اللؤلؤ والعنبر) وهو زبد البحر. وقيل: خثي دابه له رائحة كالمسك. وقيل: حشيش فيه؛ لما روي «أن عمر رضي الله عنه كان يأخذ الخمس منهما». (دون الزئبق) وهو بكسر الباء بعد همزة ساكنة، وهو فارسي معرَّب بالهمزة، يعني: لا يوجب أبو يوسف الخمس في الزئبق؛ لأنه جوهر سيال، فلا يخمس كالنفط والقير.

(وعكسا فيهما) أي: في المسألتين، يعني: قالا: لا خمس في اللؤلؤ والعنبر؛ لأنه إنما يكون في الغنيمة، وهي اسم لما يكون في أيدي الكفرة وحوته أيدينا غلبةً، وقعر البحر لم يرد عليه قهر أحد. وفي الزئبق الخمس؛ لأنه من جواهر الأرض، فصار كالرصاص والحديد.

اعلم أن الخلاف في الزئبق الذي أصيب في معدنه؛ لأن الزئبق الموجود في خزائن الكفار يخمس اتفاقًا.

### (فصل) في مصارف الزكاة

الأصلُ فيه قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَاءِ﴾ [التوبة، 60/9] الآية، وكلمة «إنما» تفيد الحصر.

(تصرف إلى فقير مقل) وهو من له أدنى شيء، (ومسكين مُعْدِمٌ) وهو من لا شيء له، وكلُّ من الوصفين كاشفٌ عن معنى موصوفه. (وعكسُ الوصف روايةٌ) يعنى: روي عن أبى حنيفة أيضًا: أن الفقير هو المعدم، والمسكين هو المقل.

وجهُ الأول: قول الشاعر:

أَمَّا الْفَقِيرُ الَّذِي كَانَتْ حَلُوبَتُهُ ﴿ [وَفْقَ الْعِيَالِ فَلَمْ يُتَّرِكُ لَهُ سَبَدً]

سماه فقيرًا مع أن له حلوبةً، وقوله تعالى: ﴿أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ﴾ [البلد، 16/90]، يعني: التصق بطنه بالتراب من الجوع. ووجه أمّا السّفينة فكانَتْ لِمَسَاكِينَ﴾ [الكهف، 79/18]، والفقير بمعنى المفقور، وهو المكسور الفقار، وهو أسوء حالًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ثمرها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لأنها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تعرف.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يصل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وجه.

وفائدة هذا الخلاف تظهر في الوصية للفقراء والمساكين.

(وعامل على الزكاة) وهو من نصبه الإمام لاستيفاء العشور وزكوات المواشي (بقدر عمله) وفيه إشارة إلى أن ما يأخذه العامل أجرة على عمله، فلا يستحقها بدونه، ولهذا لو أعطى المالك بنفسه زكاته إلى الإمام لا يستحق العامل شيئًا، ولكن فيما أخذه شبهة الصدقة، ولهذا لم يحل للعامل الهاشمي أخذها، ولم يقدر أجرته بشيء عندنا، فيعطيه الإمام ما يكفيه وعياله وأعوانه؛ لأنه يسعى للفقراء، كما يعطى القضاة ما يكفيهم من أموال المسلمين.

وفي «التبيين»: لو استغرقت كفايته الزكاة لا يزاد على نصفها؛ لأن التنصيف عين الإنصاف.

(وغارم لزمه دينٌ لا يفضل بعده نصابٌ) هذه الجملة صفة «دين»، والمجموع وصفٌ كاشفٌ ل(غارم).

قيَّد بقوله: «لا يفضل»؛ لأنه لو فضل عن دينه نصابٌ يكون غنيًّا، وهو ليس بمصرف.

(وفي سبيل الله) أي: يصرف إلى من هو في سبيل الله، (ويفسّره) أي: أبو يوسف من في سبيل الله (بمنقطع الغزاة) يعني: فقراءهم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «احتبس خالدٌ أدرعه في سبيل الله»، ولا شكّ أن الدرع للحرب لا للحج. (لا الحاجّ) يعني: فسره محمد بمنقطع الحاج، يعني: فقراءهم؛ لما روي «أن رجلًا جعل بعيرًا له في سبيل الله، فأمر أ صلى الله عليه وسلم أن يحمل عليه الحاج».

(وابن سبيلٍ منقطع عن ماله) وهذا الوصفُ كاشفٌ أيضًا، وهو غني من جهة المال، فقيرٌ من حيث الحال؛ لأنه لا يمكن دفع حاجته بماله، فحل له أن يستقرض إن وجد من يقرضه. ومن هو غائبٌ عن ماله ملحق به، وإن كان في بلده. كذا في «التبيين». سمي المسافرُ ابن سبيل<sup>2</sup> لملازمته له، فصار كأنه ولده، ومنه قولهم: الصوفي ابن الوقت.

(وفي فك رقبة المكاتب) يعني به: معاونة المكاتب على أداء بدل الكتابة، وهو المراد من قوله تعالى: ﴿وَفِي الرِّقَابِ﴾ [التوبة، 60/9]، ثم إن عجز المكاتب، وانتقل تلك الصدقة إلى مولاه الغنيّ؛ يحلّ له، وكذا الفقير إذا استغنى، وابنُ السبيل إذا قدر على ماله؛ لأن الصدقة وقعتْ في مصرفها عند الأخذ.

(وسقطت المؤلفة) وهم قومٌ كان النبي صلى الله عليه وسلم يعطيهم سهمًا في الصدقات ليؤلف قلوبهم، وهم ثلاثة أصناف: صنفان منها كانوا من الكفرة، وكان صلى الله عليه وسلم يعطيهم ليسلموا وتسلم قومهم بإسلامهم، أو كان يعطيهم لدفع شرورهم، وهذا الدفعُ [59 ظ] كان قائمًا مقام الجهاد في ذلك الوقت. وصنفٌ منها كانوا مسلمين، وكان صلى الله عليه وسلم يعطيهم ليقررهم على الإسلام لعلمه ضعف قلوبهم، فبعدما قُبِضَ صلى الله عليه وسلم بذل أبو بكر لهم خطًا لسهامهم، فلما رأى عمر رضي الله عنه ذلك الخط مرَّقه، فقال: كان صلى الله عليه وسلم يعطيكم ليؤلفكم على الإسلام، فاليوم أعزّ الله دينه، فليس بيننا وبينكم إلا السيفُ أو الإسلام، فلم ينكر عليه أبو بكر، فبطل حقُّهم من ذلك اليوم، فحل محلّ الإجماع، وهذا من قبيل انتهاء الحكم بانتهاء عليه وسلم.

اعلم أن المذكورات مصارفُ العشور والزكوات، وما أخذ العاشر من تجار المسلمين، وأنّ مصارفَ خمس الغنائم والمعدن والركاز ثلاثة؛ لأن سهم الله ورسوله واحد في قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمُتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ حُمُسَهُ وَلِلرّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴿ [الأنفال، 41/8]، وسهم الله والرسول صلى الله عليه وسلم وذوي القربي ساقط، فبقي ثلاثة. وأما مصارفُ ما أخذ من أخرجة الأرض وجزية الرؤوس، وما أخذ العاشر من تجار أهل الذمة والمستأمن؛ فمصالح المسلمين من سد الثغور، وعمارة الرباطات والجسور، وأرزاق العلماء النافعين، والقضاة العادلين، والمقاتلة، والمحتسبين. ومصارف بيت المال؛ فمعالجة المرضى، وأكفان الموتى، ونفقة اللقيط، ومن هو عاجز عن الكسب. والواجب على الأمراء أن يجعلوا لكل نوع من الأموال المذكورة بيتًا على حدةٍ، فيصرف كلًا منها في مصرفه.

<sup>1</sup> د: وأمر .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: السبيل.

<sup>3</sup> د: لانتهاء.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: وسهم الرسول.

ولو أخذوا منها لأنفسهم زائدًا مما يكفيهم، أو خلطوا المصارف، ولم يراعوها؛ يكونون ظلماء. كذا في «شرح مختصر الطحاوي».

(ونجيز الاقتصارَ على أحدهم) أي: على <sup>1</sup> أحد الأصناف المذكورة في إعطاء الزكاة، (ولا نوجب القسمة على ثلاثة من كل صنف). وقال الشافعي: يجب أن يصرف الصدقات على ثلاثة أنفس من كل صنف؛ لأن الله تعالى أضاف الصدقات إلى الأصناف بلام التمليك في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَاءِ﴾ [التوبة، 60/9] الآية، فتصير مشتركةً بينهم، كمن أوصى للأصناف المذكورة ذكر كلّ صنفِ بلفظ الجمع، وأقله ثلاثةٌ.

ولنا: قولُ ابن عباس رضي الله عنهما لمن سأله عن ذلك: في أيّ الأصناف وضعت أجزأكَ، واللام في الآية للعاقبة، كما في قوله:

لَهُ مَلكُ يُنَادي كُلَّ يَوْمٍ \ ﴿ لِدُوا لِلْمَوْتِ وَابْنُوا لِلحَرَابِ2

ولأنَّه إذا لم يوجد صنف منهم يصرف إلى مصر آخر اتفاقاً، ولو كان اللام للتمليك؛ لوجب إمساكه<sup>3</sup>، والجمعُ المحلى باللام يراد به الجنسُ.

(وأجزنا إخراج نصابٍ تامٍّ) أراد من إخراجه: إعطاءَه الفقيرَ (مع الكراهة). وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن الغنى قارن الأداء، فحصل الأداءُ إلى الغنيّ.

ولنا: إنَّ المدفوع إليه كان فقيرًا حالةَ التمليك، فصار غنيًّا بعده، ومانعُ الشيء ما يسبقه، لا ما يلحقه، وإنماكره؛ لأنَّ الانتفاع به صادف حال الغني، ولو صادف حال الفقر؛ لكان أكمل، حتى لو كان مديونًا أو ذا عيال لا يكره؛ لأنه لا يكون به غنيًّا.

(ولا تصرف إلى ذميّ) الزّكاة، وألحق بها العشرُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم لمعاذٍ: «خذها من أغنيائهم، وردها في فقرائهم»، وضميرُ «أغنيائهم» راجع إلى المسلمين، وكذا ضمير «فقرائهم» وإلا<sup>4</sup> يختلّ نظم الكلام.

قيَّدنا برالزكاة»؛ لأن دفعَ صدقة التطوع إليه جائزٌ، وأما دفع سائر الصدقات الواجبة كالكفارات، وصدقة الفطر، والنذر؛ فجائزٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «تصدقوا على أهل الأديان». وعن أبي يوسف: إنه لا يجوز اعتبارًا بالزكاة.

(وبناء مسجد وتكفين) يعني: لا يجوز أن يبنى بالزكاة مسجد أو يكفَّنَ بها ميتٌ؛ لانعدام التمليك، وكذا لا يقضى  $^{5}$  بها دين الميت أو الحي بغير أمره لانعدام التمليك، وإن قضي بها دين الحي بأمره جاز، ويكون القابضُ كالوكيل له في قبض الصدقة.

فإن قلت: من أين شرطت التمليك، وقد جعلتَ اللامَ في الآية للعاقبة؟

قلتُ: اللامُ تدل<sup>7</sup> على الملك، لكنَّه يحصل لهم بعد الصرف إليهم في العاقبة، ولا يحصلُ قبله؛ لأنهم مجهولون، والمجهولُ لا يستحق شيئًا.

(وأصول المزكي، وفروعه، وزوجته) يعني: لا يدفع المزكي زكاته إلى أبيه وإن علا، ولا إلى ولده وإن سفل؛ لأن منافع الأملاك بينهم متَّصلةٌ، ولا إلى زوجته؛ لاشتراك الزوجين في المنافع عادةً.

(وصرفها إليه) أي: صرف المرأة زكاتها إلى زوجها (باطل) عند أبي حنيفة. وقالا: يجوز.

قيَّد بقوله: «صرفها»؛ لأن صرف الرجل زكاته إلى امرأته باطل اتفاقًا.

وقيَّدنا صرفها بـ«زكاتها»؛ لأن إعطاءها التطوعَ إلى الزوج جائزٌ اتفاقًا.

لهما: إنَّه تمليكٌ من الغير من كل وجهٍ؛ لأنَّ نفقةَ الزوج ليست عليها.

وله: إنَّ المنافعَ بينهما متَّصلةً، ولهذا لا تقبل لا شهادةُ أحدهما للآخر، فلا يكون تمليكًا من الغير من كلّ وجهٍ.

<sup>1</sup> د – على.

<sup>-</sup> وابنوا للخراب.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح  $^{-}$  ولأنه إذا لم يوجد...

<sup>4</sup> ح: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تقضى.

<sup>6</sup> ح: التملك.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يدل.

(وعبده، ومكاتبه، ومدبره، وأم ولده)؛ لأنَّ أكسابهم للمولى، فلم يتحقَّق التمليكُ. وكذا لا يجوز دفع جميع الصدقات كصدقة الفطر [60و] والنذر والكفارات والعشر إلى مماليكه وأصوله وفروعه.

(ومعتق البعض كالمكاتب) عند أبي حنيفة، خلافًا لهما. وهذا شامل للصورتين:

إحداهما: إنَّ مالك العبد إذا أعتق بعضه وجب السعايةُ في البعض الآخر عند أبي حنيفة، فلا يجوز للمعتِق أن يدفع زكاته إليه؛ لأنه كمكاتبه. وعندهما: يجوز؛ لأن كلّه صار حرًّا بإعتاق بعضه.

وثانيتهما: إنَّ أحد الشريكين إذا أعتق نصيبه من العبد لا يجوز للشريك الساكت إذا اختار السعاية أن يدفع زكاته إليه عند أبي حنيفة؛ لأنه كالمكاتب الغير<sup>2</sup>، ويجوز عندهما. وأما إذا اختار الساكث التضمينَ؛ كان أجنبيًّا عن العبد، وجاز له أن يدفع الزكاة؛ لأنه كمكاتب الغير.

(ونحرمها) أي: الزكاة، والمراد: أخذُها (على من يملك قدرَ نصابِ فاضلٍ عن الحاجة الأصليَّة) من أيِّ مالٍ كان بلا اشتراط النَّماء فيه، حتى لو كان له كتابٌ مكرَّرُ يحسب أحدهما من النصاب، ولو كان له داران يسكن في إحداهما، ولا يسكن في الأخرى؛ يُعتبرُ قيمةُ الثانية، سواءٌ كان يؤجرها أو لا. وقال محمد: إن كان يصرف أجرتها إلى قوته وقوت عياله لا يعتبر قيمتها. وهذا النصابُ تتعلق به الأحكامُ الأربعةُ من حرمان الصدقة، ووجوب الأضحية، وصدقة الفطر، ونفقة الأقارب.

إنَّما قال: «قدر نصاب»؛ لأنَّ من ملك نفسَ النصاب<sup>4</sup>؛ فعليه الزكاةُ؛ لأنه يكون ناميًا.

(لا قدر الكفاية ولا كسوب) بالجرّ عطف على «من يملك»، ولو قال: لا كسوب ولا قدر الكفاية؛ لكان أحسنَ ترتيبًا، يعني: عند الشافعي: تحرمُ الزكاةُ على من يملك قدر ما يكفيه، وعلى من يكون مستغنيًا بكسبه؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من سأل الناسَ عن ظهر غنيً؛ فإنما يستكثر من جمر جهنم». قيل: وما ظهر غنيً؟ قال: «أن يكون عند أهله ما يغديهم ويعشيهم».

ولنا: إنَّ النبي صلى الله عليه وسلم جعل في حديث معاذ الناس صنفين: أغنياء وفقراء، ومن لم يملك نصابًا يكون من جملة الفقراء، فيحلُ له الأخذُ، وما رواه يدل على المنع عن السؤال، فلا يُفهمُ منه المنعُ عن الأخذ، فيجوز الأخذ. وإنما وضع في الصدقة الواجبة؛ لأن النفل يجوز للغنى، من «الحقائق»<sup>5</sup>.

(ولا تصرف<sup>6</sup> إلى ولد غني صغير)؛ لأنه تحت ولايته، ويعد غنيًّا بغنى أبيه، سواء كان في عياله أو لم يكن في الصحيح. قيَّد بـ«الولد»؛ لأن صرفها إلى زوجةِ غنيّ جائزٌ إذا كانت فقيرةً.

وقيّده بـ«صغير»؛ لأن صرفها إلى ولده الكبير جائز وإن كانت نفقته واجبةً عليه، بأن كان زمنًا أو أعمى؛ لأنه لا يعدُ غنيًا بغنى أبيه.

(وعبده) أي: عبد غني الآن تمليكه يقع تمليكًا لمولاه، وأما إذا كان مأذونًا مديونًا بدينٍ يحيط برقبته وكسبه؛ يجوز الصرفُ إليه عند أبي حنيفة، خلافًا لهما.

(وبني هاشم: آل علي، وعباس، وجعفر، وعقيل) بفتح العين، (وحارث، ومواليهم) آل بالجرّ بدل من «بني هاشم»، وبالرفع خبر مبتدأٍ محذوفٍ. إنما لم يجز صرفُ الصدقة إليهم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إنّ الصدقة حرامٌ على محمد وآله»، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ مولى القوم من أنفسهم».

اعلم أن عباسًا وحارثًا عثمان للنبي صلى الله عليه وسلم، وجعفرًا وعَقيلًا أخوان لعليِّ بن أبي طالب، فكلهم تنسبون إلى هاشم؛ لأنَّ رسولنا صلى الله عليه وسلم محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف. خصَّهم بالذكر؛ لأن بعض بني هاشم. وهو بنو لهبٍ . يجوز دفعُ الزّكاة إليهم؛ لأنَّ حرمةَ الصدقة كرامة لهم، وإنما استحقوها بنصرهم النبيَّ صلى الله عليه وسلم في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يقبل.

<sup>2</sup> د – الغير.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: قيمته.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: نصاب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د - فيجوز الأخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: وكلهم.

الجاهلية والإسلام، ثم سرى ذلك إلى أولادهم، وأبو لهب آذى النبيّ صلى الله عليه وسلم، فكيف يستحقُّ الكرامة؟ لا فرق في ذلك بين الصدقة الواجبة والنفل، وكذا الوقف لا يحلّ لهم. ذكر في «البدائع»: إن سمَّى الواقفُ بني هاشم يجوز الوقفُ عليهم، كما لو سمى الواقفُ الأغنياءَ، وإن لم يسمهم لا يجوز. وقال بعض مشايخنا: يحل لهم النفل؛ لأن الوسخَ لا يزول به، كما يزول بالفرض.

وفي «شرح الآثار» عن أبي حنيفة: إنَّ الصدقات كلَّها جائزةٌ على بني هاشمٍ، والحرمةُ كانت في عهد النبيّ صلى الله عليه وسلم لوصول خمس الخمس إليهم، فلما سقط ذلك بموته حلت لهم الصدقةُ، قال الطحاويُّ: وبالجواز نأخذُ.

(ويوجب الإعادة على ظائِ قبول المحلّ، فكان بالضدّ) يعني: إذا دفع زكاته إلى رجلٍ على ظنِّ أنَّه صالَحَ لإعطاء الزكاة، فظهر أنه غنيٌ، أو هاشميٌّ، أو ذميٌّ، أو أبوه، أو ابنه؛ يوجب أبو يوسف عليه الإعادة، يعني: أداء الزكاة ثانيًا، وليس معناه: أنه يوجب استرداد ما أدى؛ لأنه لا يردُّ اتفاقًا. وهل يطيب<sup>1</sup> للقابض؟ اختلف فيه، وعلى قول من لا يطيب: يردُّ على المعطي ليعيد الإيتاء على وجه التمليك، أو يتصدق. [60ط] كذا في «النهاية». وقالا: تسقط عنه الزكاة.

له: إنَّ خطأه ظهر بيقين، فصار كما إذا توضأ بماءٍ وصلى، ثم تبين أنه كان نجسًا، يعيدُ صلاته.

ولهما: إنَّه أدَّاها باجتهاده، فيصحُّ وإن أخطأ، كما أن الصلاة بالتحري جائزةٌ عند الاشتباه وإن وقعتْ إلى غير القبلة.

قَيَّد بـ«الظان الدال على اجتهاده»؛ لأنه لو دفعها بلا اجتهادٍ في أنَّه مصرفٍ، فظهر خلافَه؛ يعيد اتفاقًا.

وقيَّد الظنَّ بـ«قبول المحلّ»؛ لأنه لو وقع ظنه على أنه ليس بمصرفٍ، فدفع؛ لا يجزئه عندهما، إلا إذا ظهر أنَّه مصرفٌ.

**(وتجب**) أي<sup>2</sup>: إعادة الزكاة (**لو ظهر مكاتبًا له**) أي: للدافع. إنما وجب الإعادةُ ههنا اتفاقًا مع أن وجوبها في الصورة السابقة كان على الخلاف؛ لأن التمليكَ الذي هو ركنٌ في أداء الزكاة فائتٌ ههنا، وفي الصورة السابقة كان شرطُ الأداء فائتًا، فافترقا.

(ويجوز إطعامُ يتيمٍ وكسوتُه منها) أي: من الزّكاة (إذا ملكه بالتسليم إليه) قيَّد به؛ لأنه لو أطعم اليتيمَ على وجه الإباحة لا يجزئ عن زّكاته. هذا إذا كان اليتيمُ مراهقًا، أو كان يعقل أو مجنونًا لا يرمي به، أو لا يخدع عنه، وإن كان صغيرًا لا يعقل أو مجنونًا لا يجوز، كما لو وضع زّكاته على دكانٍ، ثم جاء فقير، فقبضها، فإنه لا يجوز، كذا في «الخانية».

(ويكره نقلها) أي: نقلُ الزّكاة إلى بلدٍ آخر رعايةً لحقّ الجوار، (إلا لقرابة، أو زيادةِ حاجةٍ) يعني: لا يكره نقلُ المزكي زّكاته إلى قريبه في بلد آخر، أو إلى قوم هم أحوجُ من أهل بلده؛ لأن فيه صلة الرحم، أو دفع زيادةِ الحاجة.

اعلم أن عدم كراهة النقل غيرُ منحصرٍ في هاتين الصورتين؛ لأن مسلمًا لو دخل دار الحرب بأمانٍ، ومكث فيها سنين، فعليه الزّكاةُ في ماله الذي خلّف، وفيما استفاد فيها، لكنه يفتى بالأداء إلى من يسكن في دار الإسلام من الفقراء وإن وجد المسلم $^{5}$  في دار الحرب. وكذا لو نقلها لكون فقراء بلد آخر أورع أو أنفعَ للمسلمين بتعليمٍ يجوز بلا كراهةٍ؛ لما روي أن معاذًا كان ينقلها من اليمن إلى المدينة لهذا المعنى. كذا في «النهاية».

وذكر في «الخلاصة»: لو بعثها إلى فقراء بلد آخر قبل تمام الحول، ثم تمّ الحول؛ يجوز بلا كراهةٍ.

ثم المعتبرُ فيه: فقراءُ مكان المال؛ لأنه هو محلّ الزكاة، ولهذا يسقط الزكاة <sup>4</sup> بهلاكه.

قالوا: الأفضل في صرف الصدقة أن يصرفها إلى إخوته، ثم أعمامه، ثم أخواله، ثم ذوي الأرحام، ثم جيرانه، ثم أهل سكّته، ثم أهل مصره.

## (فصل) في صدقة الفطر ومقدارها ووقت وجوبها

(تجب صدقة الفطر على الحر المسلم) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أدّوا عن كل حرّ وعبد، صغيرٍ أو كبيرٍ، نصف صاع من برّ، أو صاعًا من شعير». شرط الحريَّة؛ ليتحقق التمليك، والإسلام؛ ليقع ما أعطاه قربةً.

(ونشرط) في وجوب صدقة الفطر (ملكَ مقدارِ نصابٍ فاضلٍ عن الحاجة الأصليَّة) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أغنوهم عن المسألة في هذا اليوم»، والإغناءُ إنما يكون من الغنيّ، والغني حدّه الشرعُ بملك ما ذكر في المتن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تطس.

<sup>-</sup> د - أي.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: المسلمون.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – الزكاة.

(لا ملك ما يفضل عن قوتِ يومه لنفسه وعياله). وقال الشافعيُّ: شرط وجوبها: أن يملك ما يفضل عن قوت نفسه وعياله؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «صدقةُ الفطر طهرةٌ للصائم»، فاستوى فيه الغنى والفقير.

(وزاد) محمدٌ على ما شرطنا (البلوغَ والعقلَ)، فلا تجب على الصبي والمجنون؛ لأنها عبادةٌ، وهما ليسا من أهل وجوبها كالزكاة.

(وقالا: يخرج الوليُّ من مالهما<sup>1</sup>) أي: مال الصبيّ والمجنون؛ لأنها واجبةٌ بسبب الغير، فيكون جهةُ المؤنة فيها غالبةً، فيجب في مالهما كالنفقة، إلا أنهما ليسا بأهل للخطاب، فخوطب وليهما بالإخراج، أو وصي منصوب من قبل القاضي عند عدم وصي الأب، أو وصي وصيه، أو وصي الجد.

(ويؤديها عن نفسه وأولاده الصغار) إن لم يكن لهم مالٌ، وإن كان؛ ففي وجوب الأداء عنهم خلافٌ كما مرّ.

(وعبيده) إذا كانوا للخدمة؛ لأنهم إذا كانوا للتجارة؛ ففيه خلاف سيجيء. وكذا يجب عن عبيد عبده المأذون المديون بدينٍ مستغرّق عندهما؛ لأنَّ المولى يملك أكسابه، ولا يجب عند أبى حنيفة بناءً على أنه لا يملك أكسابه.

(ومدبريه وأم ولده،  $\mathbf{k}' = \mathbf{a}'$  المولى عن مكاتبه؛ لانعدام ولايته عليه، (ولا يجب عليه) أي: صدقة الفطر على المكاتب؛ لأنه فقير لا ملك له حقيقةً.

(ولا نوجبها عن النساء). وقال الشافعي: يجب على الزوج صدقة الفطر عن زوجته؛ لأنه يمونها، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «أدوا عمن تمونون».

ولنا: إن المراد منه: تمونون بالولاية عليه، بدليل أنَّ صدقة الفطر لا تلزمه<sup>3</sup> عن أخيه وذوي أرحامه إذا مانهم<sup>4</sup> لعدم ولايته عليهم، والزوجُ لا يلي على زوجته، ولهذا لا يملك بيعَ مالها، ولا يمونها أيضًا [61و] على الكمال؛ لأنه لا يلزم عليه المؤنُ المعارضةُ كالأدوية المحتاجة إليها زوجته، وإن أدَّى عنها بغير إذنها يجزئُ لثبوت الإذن عادةً.

(وأولاده الكبار الفقراء) وقال الشافعيُّ: تجب عنهم إذا كان يمونهم لفقرهم؛ لما مرّ من دليله.

قيَّد بـ«الفقراء»؛ لأنهم لو كانوا أغنياءَ لا يجب عنهم اتفاقًا.

ولنا: إنَّ ولايته منقطعةٌ عنهم، فلم يتمَّ سببُ الوجوب.

(والآبق) وقال الشافعيُّ: تجب عن عبده الآبق؛ لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «أدوا عن كل حر وعبد».

ولنا: إنَّه حال الإباق لا يمونه ولا يلي عليه، فصار كالهالك، ولا تجب عن نفسه أيضًا بسببه، بخلاف العبد المرهون، حيث تجب عنه إن فضل بعد الدين قدرُ النصاب، وأما العبدُ المستغرَقُ بالدين والعبدُ الجاني؛ فيجب عنهما، سواءٌ فضل بعد الدين أو الفداء قدرُ النصاب أو لم يفضل. والفرقُ: أنَّ الدينَ في الرهن على المولى، وفي المستغرَق والجاني على العبد، فلا يمنع الوجوبَ على المولى. كذا في «التبيين».

(وللتجارة) أي: لا نوجبها عن العبد للتجارة. وقال الشافعيُّ: تجب عنه صدقةُ الفطر والزّكاة أيضًا، ولا تنافي في وجوبهما؛ لأن صدقةَ الفطر واجبةٌ على العبد عن رأسه، والمولى يتحملها عنه، والزّكاةُ واجبةٌ على المولى لماليته بالتجارة.

ولنا: إنَّ العبدَ سببٌ للفطرة والزكاة جميعًا، فلو وجبت الفطرةُ عنه لأدَّى إلى الثنا، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «لا ثنا في الصدقة».

(ونخرج) أي: نأمر المولى بإخراج الفطرة (عن العبد الكافر)، خلافًا للشافعيّ.

له: إنَّها تجب على العبد ابتداءً، ثم يتحملها المولى على ما مرَّ من أصله، والكافرُ لا يصلح لإيجابها عليه.

ولنا: إطلاقُ قوله صلى الله عليه وسلم: «أدوا عن كل حرٍّ وعبدٍ».

ولو كان المولى كافرًا والعبدُ مسلمًا لا تجب عليه اتفاقًا، أما عندنا؛ فلأن المولى غيرُ صالحٍ لإيجابها ابتداءً. وأما عنده؛ فلكونه غيرَ صالح لإيجابها على وجه التحمل.

<sup>1</sup> د: مالىهما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تجب.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يلزمه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: امانهم.

(والعبيدُ) المشتركُ فيها (بين اثنين لا فطرةَ على واحدٍ منهما) عند أبي حنيفة. (وقالا: على كلّ ما يخصُّه من الرؤوس لا **الأشقاص)** مثلًا: لو كان لشريكين <sup>1</sup> أربعة أعبدٍ؛ يجب عندهما على كلّ واحدٍ عن اثنين، ولو كان ثلاثةٌ؛ تجب عن اثنين دون الثّالث.

وفي «المصفى»: هذا في عبيد الخدمة؛ إذ في عبيد التجارة لا تجب اتفاقًا، وهذا بناءً على أنَّ أبا حنيفة لا يرى قسمةَ الرقيق جبرًا للتفاوت الفاحش، وهما يريانها.

وقيل: عدمُ وجوب الفطرة بالاتفاق؛ لأن كلَّ واحدٍ من العبدين قبل القسمة نصفه لأحد الشريكين ونصفُه للآخر، فلا<sup>2</sup> تتمّ الرقبة لكل منهما، والصحيحُ: أنَّه على الخلاف أيضًا. كذا في «الكافي».

(ولا نوجِبُ عليهما نصفين عن الواحد بينهما) يعني: إذا كان عبدٌ بين اثنين لا تجب على كلّ واحدٍ منهما فطرتُه عندنا؛ لانعدام سبب الوجوب، وهو الولايةُ الكاملةُ على تمام الرقبة. وقال الشافعيُّ: تجب عليهما نصفين بناءً على أصله من أنَّها تجب على العبد ابتداءً، ثم يتحملها المولى عنه، والعبدُ ههنا كاملٌ في نفسه، وهما يمونانه، فتجب عليهما.

وفي «الحقائق»: هذا إذا لم يكن بينهما مهايأةٌ؛ إذ لو كانت ووجد الوقتُ في نوبةِ أحدهما تختصُّ الفطرةُ له في قولٍ.

(وأوجبناها عنه) أي: عن العبد حالَ كونه (مبيعًا بالخيار على البائع إن فُسِخَ، وإلا على المشتري) يعنى: إذا بيع العبدُ بخيار الشرط للبائع أو للمشتري، فمرَّ يومُ الفطر في مدَّة الخيار؛ ففطرتُهُ عندنا على البائع إن فسخ البيع، وعلى المشتري إن لم يفسخ. (لا على من له الخيار) يعني<sup>3</sup>: وقال<sup>4</sup> زفر: تجب فطرتُه على من له الخيارُ منهما.

قيَّد بـ«الخيار»؛ لأنَّ البيع لو كان باتًّا، والمبيع غير مقبوض يوم العيد؛ فقبضه بعده؛ ففطرتُه على المشتري اتفاقًا؛ لأن الملكَ قد تقرَّر بالقبض، وإن لم يقبضْه حتى هلك لم تجب على واحدٍ منهما اتفاقًا. أما على المشتري؛ فظاهرٌ. وأما على البائع؛ فلأنَّه عاد إليه المبيعُ غير منتفع به، فكان بمنزلة العبد الآبق.

وأراد بالخيار: خيارَ الشرط؛ لأنَّ المبيعَ لو رُدَّ بخيار عيب أو رؤيةٍ قبل القبض؛ ففطرتُه على البائع اتفاقًا؛ لأنَّ ملكه عاد إليه منتفعًا به، فعاد بحقوقه، وإن ردّه بعد القبض؛ فعلى المشتري؛ لأنه زال ملكُهُ عنه بعد تمامه، فلا تسقطُ<sup>5</sup> عنه الصدقة. كذا في «المحيط».

له: إنَّ وجوبَ الفطرة باعتبار الولاية والمؤنة، وكلاهما ثابتان لمن له الخيارُ، فتجب $^{6}$  عليه.

ولنا: إنَّ ملكَ المبيع في البيع بالخيار موقوفٌ، فكذا ما يبتني عليه، ألا ترى $^7$  أنَّه لو فُسِخَ يعود إلى قديم ملك البائع، ولو أجيز يثبتُ الملكُ للمشتري من حين العقد، حتى استحقّ الزوائد المتصلة والمنفصلة.

(ويوجبها حيث هم، لا حيث هو) يعنى: إذا كان العبيدُ في مكانٍ غير مكان المولى، قال أبو يوسف: يؤدّي الفطرة عنهم في مكانهم؛ لأنها واجبةٌ عليه<sup>8</sup> بسببهم. وقال محمدٌ: يؤدِّيها في مكانه؛ لأنها واجبةٌ عليه، ومحلُّها [6**1ظ]** ذمَّتُه، ولهذا لا تسقط<sup>9</sup> بهلاكهم.

(**ويكملها على كلّ من أبوين تنازعا ولدً**ا) يعني: إذا جاءت جاريةٌ بين شريكين بولدٍ، فادَّعياه؛ تجب على كلّ منهما صدقةٌ تامَّةٌ عند أبي يوسف؛ لأنه ابنٌ كاملٌ لكلّ منهما.

(وقسمها عليهما)، يعني 10: قال محمد: عليهما فطرة واحدةٌ؛ لأن الولاية لهما، والمؤنة عليهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: للشريكين.

<sup>2</sup> د: ولا.

<sup>3</sup> ح – يعني.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: قال.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: نسقط.

 $<sup>^{6}</sup>$  د: فيجب. <sup>7</sup> د: یری.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د – عليه.

<sup>9</sup> ح: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: نعني.

(ويجب صاعٌ من تمرٍ أو شعيرٍ، ويخرج نصفه من البرّ). وقال الشافعيُّ: يجب من البر صاعٌ أيضًا؛ لقول أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: «كنا نخرجُ زكاةَ الفطر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم صاعًا من طعامٍ، أو صاعًا من شعيرٍ»، المرادُ بالطعام: الحنطةُ.

ولنا: ما روى ابن عمر رضي الله عنهما: «أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر في زكاة الفطر بنصف صاعٍ من حنطةٍ، أو صاعٍ من تمرٍ»، وهو مذهبُ كبار الصحابة رضي الله عنهم، وحديث أبي سعيد<sup>2</sup> الخدري محمولٌ على التبرع بالزيادة، وكالامُنا في الوجوب.

(وكذا من الزبيب في رواية) يعني: كما يخرج من البرّ يخرج من الزبيب في رواية عن أبي حنيفة، وهي المشهورةُ؛ لأنَّ البرَّ والزبيبَ متقاربان من حيث إنَّ كلَّا منهما يؤكل بجميع أجزائه. وقالا: يخرج من الزبيب صاعًا<sup>3</sup>؛ لأنه قريبٌ من التمر في التَّنقل به.

(ونجيز القيمة) أي: يجوز دفعُ القيمة في صدقة الفطر عندنا، خلاقًا للشافعي. سبق بيانُ الدليلين من الطرفين في باب الزكاة في قوله: «ونجيز أخذ القيمة».

(ومن دقيق الحنطة والشعير وسَوِيقهما على النسبة) يعني: يجوز عندنا إخراجُها من الدقيق والسويق على نسبة حبوبه، بأن يكون من دقيق الحنطة 4 نصف صاع، ومن دقيق الشعير صاع، وكذا من سويقهما. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنَّ الاعتبارَ لعين المنصوص عليه.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «على كل مسلمٍ مدَّان من قمح أو دقيقٍ»، والمدُّ: ما يكون وزن ما فيه مائتين وستين درهمًا، لكن لا يجوز دفعُ المنصوص عليه باعتبار القيمة، مثل أن يؤدي ربع صاعٍ من تمرٍ عن صاع من شعيرٍ، ولو أدى من الذرة وغيرها بالقيمة يجوز.

(واعتبروا القيمة في الأقط) وقال مالكُ: يعتبر فيه الصاعُ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «أو صاعًا من أقط». ولنا: إنَّ هذه الرواية غيرُ مشهورةٍ، فيعتبر فيه القيمةُ احتياطًا.

(ويقدره) أي: أبو يوسف الصاع (بخمسة أرطال وثلث) رطل (عراقية، وهما بثمانية) أرطالٍ.

له: ما حكي أنه لما حَجَّ سأل أهل المدينة عن الصاع، فقالوا: خمسة أرطال وثلث رطلٍ، وسمعنا عن آبائنا: أنه صاعُ النبي صلى الله عليه وسلم.

ولهما: ما روي عن عائشة رضي الله عنها فسرَّت الصاعَ بثمانية أرطال، وما<sup>6</sup> حكاه ليس بحجَّةٍ؛ لأنهم مجهولون نقلوا عن لمجهولين.

قيل: لا خلاف بينهم في الحقيقة في الصاع؛ لأنَّ الرطل كان في زمن أبي حنيفة عشرين إستارًا، وزاد في عصر أبي يوسف، فصار ثلاثين إستارًا. والإستار بكسر الهمزة: ستة دراهم ونصف. فالرطلُ في زمن أبي حنيفة كان مائة وثلاثين درهمًا، وفي زمن أبي يوسف مائةً وخمسة وتسعين درهمًا، فإذا قابَلْتُهما تجدُكلُ واحدٍ منهما ألفًا وأربعين درهمًا.

وفي «التبيين»: هذا القيلُ أشبهُ؛ لأنَّ محمدًا لم يذكر المسألةَ خلافيَّةً، ولو كان فيها خلافٌ لذكره؛ لأنه أعرفُ بمذهبه.

(ويمنع صرفها إلى ذميٍّ) أي: قال أبو يوسف: لا تُدفعُ صدقةُ الفطر إلى ذميٍّ، كما لا تدفع إليه الزَكاةُ. وقالا: يجوز دفعها؛ لقوله تعالى: ﴿لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ ﴾ [الممتحنة، 8/60]، إلا أنَّ الزَكاة خصَّتْ منه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم لمعاذٍ: «خذها من أغنيائهم، وضعها في فقرائهم»، فبقى على الإطلاق ما عداها.

(ونوجبها) أي: صدقة الفطر (باليوم) أي: يوم الفطر، (لا بالليلة) يعني: قال الشافعيُّ: يتعلَّقُ وجوبها بليلة الفطر، (حتى لا تجب عن مولود بعده) أي: بعد طلوع الفجر من يوم الفطر اتفاقًا؛ لأنه لم يكن موجودًا وقت الوجوب، (وميت قبله) أي: قبل طلوع الفجر عندنا؛ لأنه لم يدرك وقت الوجوب، ويجب عنده؛ لأنه كان موجودًا فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ونخرج.

<sup>.</sup> د- أبي سعيد  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: صاع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: البر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: مائة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فما.

له: إنَّ الصومَ لَمَّا انتهى في ليلة شوال، وحصل الفطرُ؛ تجب صدقته من ذلك الوقت.

**ولنا**: إنَّ إضافةَ الصدقة إلى الفطر تدلُّ <sup>1</sup> على اختصاصها به، والفطرُ المضادُّ للصوم يكون في يوم الفطر لا في ليلته.

(ويستحبُّ إخراجها قبل الصلاة)؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم كان يخرج كذا.

(ويجوز تقديمها) أي: تقديمُ صدقة الفطر على وقت وجوبها (مطلقًا) أي: غير مؤقَّتٍ بوقتٍ معلومٍ ولا مقيّدٍ بمدَّةٍ؛ لأن سببها هو الرأسُ، فيكون أداءً بعد وجود السبب، فيجوز كتعجيل الزكاة بلا توقيتٍ، وفيه دفعٌ لمن قال: إنما يجوز تعجيلها في رمضان.

(ولا تسقط<sup>2</sup> لتأخير)؛ لأنها قربةٌ معقولةٌ، فلا يختصُّ وجوبها بوقتٍ كالزكاة، وفيه دفعٌ لمن قال: إنها تسقطُ بمضيّ يوم العيد كالأضحية؛ لأنها إنما تكون قربةً [62] في وقتها، والصدقة ليست كذلك.

### (كتاب الصوم)

وهو في اللُّغة: الإمساك.

وفي الشريعة: إمساكُ النفس عن الأكل والشرب والجماع من الصبح إلى المغرب بنيَّةٍ من أهله.

فخرج بهذا القيد: الحائض والنفساء والكافر.

(يفترض صوم شهر رمضان على كل مسلم عاقل). احترز به عن المجنون المستغرق جميع الشهر؛ لأنه غير أهل للأداء، فانتفى الوجوب عنه، وأما إذا لم يكن مستغرقًا، ففي الوجوب عليه خلاف سيأتي، (بالغ) وهذه الأوصاف شرط لوجوبه، (أداء) لقوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ [البقرة، 184/2–185]، (وقضاء) لقوله تعالى: ﴿ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُحْرَ ﴾ [البقرة، 184/2–185]. (وصوم المنذور) أي: يفترض الصوم المنذور، هذا من باب إضافة الموصوف إلى صفته، كمسجد الجامع.

فإن قلت: المنذور واجب؛ لأن وفاءه ثابت بقوله تعالى: ﴿وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴾ [الحج، 29/22]، وهو غير قطعي الدلالة؛ لأن المنذور الذي لا يكون من جنسه واجب كعيادة المريض مخصوص منه، فإن<sup>3</sup> وفاءه غير لازم بالإجماع، فكيف صح عطف الواجب على المفروض؟

قلتُ: يجعل «يفترض» بمعنى: يجب مجازًا، فيشملهما. أو نقول: المنذور فرض أيضًا؛ لأن لزوم وفائه ثابت بالإجماع، وهو قطعى، غايته: أن يكون سنده ظنيًا في الدلالة، وهو لا ينافي فرضيته، فيصح عطفه.

(والكفارة) أي: وصوم الكفارات، ككفارة اليمين، والظهار، والقتل، وجزاء الصيد.

(ويحرم العيدان) أي: صومهما (وأيام التشريق)؛ لورود النهى عن صومهما.

(ويتنفل<sup>4</sup>) أي: يصير الصوم نفلًا (فيما عدا ذلك) أي: في غير رمضان والنذر والكفارة.

(ويمسك الصائم) أي: قاصد الصوم نفسه (من الفجر الصادق إلى الغروب عن الأكل والشرب والجماع مع النية) وهي شرط لصحة الأداء؛ ليتميز بها العبادة عن العادة، وأراد بمعية النية: معية الوجود، لا معية الاستمرار، سيأتي البيان في كيفية وجودها معه، والخلاف فيه.

(ويُشترطُ لوجوب الأداء) أي: أداء صوم رمضان (الصحة والإقامة)، لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ﴾ [البقرة، 184/2]، رخص الشرع لهما ترك صوم رمضان تخفيفًا عليهما. فعلم أن أداءه غير لازم لهما.

وإنَّما قال: «لوجوب الأداء»؛ لأن نفس الوجوب ثابت في ذمتهما لوجود السبب، وهو شهود شهر رمضان في حقِّهما، ولهذا صح أداؤهما فيه.

(والطهارة عن الحيض والنفاس) أي: انقطاع دمهما، لا الاغتسال منهما؛ لما قالت عائشة رضي الله عنها: «كنا نحيض، فنؤمر بقضاء الصوم دون الصلاة». (لا الجنابة) بالجرّ، يعنى: لا يشترط<sup>5</sup> لوجوب أدائه الطهارة عن الجنابة؛ لقوله تعالى: ﴿فَالْاَنَ

2 ح: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يدل.

<sup>3</sup> ح: وإن.

<sup>4</sup> ح: ينتقل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تشترط.

بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَعُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا أَ وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْحَيْطُ الْأَبْيَصُ مِنَ الْحَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴿ [البقرة، 2]، فإذا صار الفجر الثاني غاية للمفطرات الثلاث يحصل جزءٌ من الصوم مع الجنابة بالضرورة، فإذا صح جزءٌ منه معها صحَّ سائر أجزائه أُو لا يتجزأ صحة وفسادًا.

(وفرضنا النية على الصحيح المقيم)، فلا يتأدى صوم رمضان عندنا بلا نية. وقال زفر: يتأدَّى.

قيد بد الصحيح المقيم»؛ لأن المريض أو المسافر لا بد له من النية اتفاقًا؛ لأن الوقت غير متعينٍ للصوم في حقهما، لكن عند زفر: لا بد لهما من النية بالليل، وعندنا: هما كالصحيح، كذا في «النظم».

له: إنَّ النيةَ إنما احتيج إليها للتعيين، وهذا الشهر متعين لهذا الصوم، حتى لو نوى فيه النفل يقع من الفرض، فلم يبق احتياج إلى التعيين ثانيًا.

ولنا: إنَّ تعيينَ الوقت باعتبار أن غير هذا الصوم غير مشروع فيه، لا أن ما وقع فيه من الإمساك أعم من أن يكون للاحتماء أو لعدم الاشتهاء يقع<sup>3</sup> أداء جبرًا، كيف والواجب عليه عبادة، ولا عبادة إلا بالنية والاختيار؟

(وعددوها) يعني: يشترط لكل يوم نية على حدة عندنا. وقال مالك: يكفي في 4 صوم رمضان نية واحدة في أوَّله.

وفي «المحيط»: النية أن يعرف بقلبه أنه يصوم.

له: إنَّ صوم الشهر عبادةٌ واحدةٌ، فيكفيها نية واحدة، كمن اعتكف شهرًا يصح بنية واحدة.

ولنا: إنَّ صومَ كل يوم عبادة على حدة؛ لأنه يتخلل بين كل يومين ليلٌ، وهو لا يصلح للصوم، بخلاف اعتكاف شهر؛ لأنه عبادة واحدة؛ لكون جميع أوقاته صالحًا له.

(ولم نشترط تعيينها) أي: تعيين النية عن فرض الوقت. وقال الشافعي: إنه شرط؛ لأن هذا الصوم فرض لا يتأدى إلا بالنية، فلا يتأدى إلا بتعيين وصفها كالقضاء، وألا يكون مجبورًا في صفة العبادة.

ولنا: إنَّ النية لا بد منها ليتميز العبادة عن العادة، وأما صفةُ الفرضية؛ فمتعيِّنةٌ له؛ لأنه  $^{5}$  لم يشرع فيه وصفٌ آخر، والمعين لا يحتاج إلى التعيين، فيصاب بمطلق النية، وبالخطأ في وصفها، [62d] كالمتوحد في الدار يصاب باسم جنسه، ومع الخطأ في وصفه.

(ولا نبيتها<sup>7</sup>) أي: لم نشترط أن تكون نية رمضان من الليل. وقال الشافعي: إنه شرط؛ لأن الجزء الأول من الصوم إذا خلا عن النية فسد، ففسد الباقي لعدم التجزؤ في الفرض، وأما النفل؛ فمخرجٌ عن هذا الحكم؛ لأن مبناه على التخفيف.

ولنا: إنَّ اقتران النية بجميع أجزاء اليوم ساقطٌ بالإجماع لعدم إمكانه، وإذا جاز بهذه العلة تقديمُ النية على الصوم مع انفصالها عنه حقيقة، واتصالها بأكثر اليوم و أقيم مقام اتصالها بكله.

(فيتأدى رمضان والنذر المعين بمطلقها) أي: بمطلق النية (وبنية النفل) عندنا، ولا يتأدى عنده. هذا تفريع لقوله: «ولم يشترط تعيينها».

(وقبل الزوال) أي: ويتأدى بنية 10 قبل الزوال، هذا تفريع لقوله: «ولا نبيتها 11».

<sup>1</sup> د: فكلوا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أجزائها.

<sup>3</sup> ح: وقع.

<sup>4</sup> د – في.

 $<sup>^{5}</sup>$  د - لأنه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: نشرع.

<sup>7</sup> د: تبيتها.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: لهذه.

<sup>9</sup> د: الصوم.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ح + النفل.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> د: تبيتها.

(ورمضان بنية واجب آخر لا المعين) بالرفع عطف على رمضان، يعني: لو نوى في رمضان واجبًا آخر، كالقضاء والكفارة؛ وقع عن رمضان، وفي النذر المعين وقع عما نواه. والفرق: أن تعيين رمضان قوي  $^1$  لحصوله بتعيين الشارع، فأبطل كل ما عداه، وأن تعين النذر المعين ضعيف لحصوله من الناذر  $^2$ ، فأبطل صلاحية  $^3$  اليوم المنذور لما له، وهو النفل، لا لما عليه، وهو القضاء ونحوه.

(ويجب التبييت في القضاء والكفارة والنذر المطلق)؛ إذ ليس لها وقت معين، فلا بد من التعيين ابتداءً صرفًا لذلك اليوم عن صلاحية النفل.

(وأجازوا النفل بنية قبل الزوال) وقال مالك: لا يجوز إلا بنية من الليل. وتقرير  $^4$  الدليل من الطرفين مفهوم مما سبق في تقرير  $^5$  قوله: «ولا تبييتها».

اعلم أنَّ المصنف اتبع القدوري في قوله: «قبل الزوال»، والمذكور في «الجامع الصغير»: قبل نصف النهار، وهذا أصح من عبارة القدوري؛ لأن وقت أداء الصوم من حين طلوع الفجر الثاني<sup>6</sup> إلى غروب الشمس، ونصفه وقت الضحوة الكبرى، فيشترط النية قبلها؛ ليتحقق النية في أكثر النهار، وأما الزوال؛ فنصف النهار، وهو ما بين طلوع الشمس إلى غروبها، فلو نوى قبيل الزوال لا يجوز؛ لأنه خلا أكثر اليوم عن النية، والمراد بالنهار <sup>7</sup> المذكور في «الجامع الصغير»: اليوم.

(ولا نجيزه بها بعده) أي: لا يجوز الصوم النفل بنية بعد الزوال عندنا. ويجوز عند الشافعي؛ لأن النفل متجزئ عنده، ويجوز أن يحدث نشاط النفل بعد الزوال، إلا أن من شرطه أن يتقدم الإمساك من أول النهار، فيجعل صائمًا من حين نوى، فيثاب عليه بقدره. كذا في «الحقائق».

ولنا: إنَّ اقترانها بكل الصوم حكمًا إنما يثبت إذا اقترنت بأكثره.

(ويُفَضَّلُ الصومُ للمسافر) أورده بصيغة المجهول مع أن في المسألة خلافًا للشافعي، نص عليه في «المنظومة»؛ لأن الأصح من مذهبه أن يوافقنا. وإنما فضل الصوم للمسافر؛ لأن الصوم عزيمة له، والتأخير رخصة، والأخذ بالعزيمة أفضل. وأما ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس من البر الصيام في السفر»؛ فمحمول على ما إذا كان يضعفه الصوم حتى يخاف عليه الهلاك.

(ونيته<sup>8</sup>) أي: نية المسافر في رمضان (عن واجب آخر معتبرةٌ) عند أبي حنيفة، فيقع عما نواه. وقالا: يقع عن الفرض؛ لأن رخصته كانت لدفع المشقة عنه، فإذا تحملها التحق بالمقيم لوجود السبب في حقه، وهو شهود الشهر.

وله: إنَّ الترخص إذا جاز لرعاية بدنه؛ فأَوْلى أن يجوز لرعاية دينه، وهو أن يقضي ماكان لازمًا عليه في تلك الحال، وصوم رمضان لم يكن واجبًا عليه، بل إنما يجب إذا أدرك عدة 9 من أيام أخر، ولهذا لو مات قبل إدراك العدة؛ فلا إثم عليه، بخلاف القضاء.

(وفي النفل عنه روايتان) يعني: في رواية عن أبي حنيفة: إن المسافر لو نوى النفل يقع عنه؛ لأن هذا اليوم في حقه كشعبان في حق المقيم في كونه مخيرًا بين أن يصوم أو يفطر. وفي رواية أخرى: لا يقع عن النفل؛ لأن<sup>10</sup> الأهم له إسقاط الفرض عن ذمته، والثواب فيه أكثر، فيقع عن الفرض رعاية لمصلحة دينه.

(والمريض في النية كالصحيح) عند أبي حنيفة في أن صومه يقع عن الفرض وإن نوى نفلًا أو واجبًا؛ لأن رخصته إنما يثبت لعجزه عن الصوم، فإذا صام تبين أنه غير عاجز، فالتحق بالصحيح (في الأصح). احترز به عما روى الكرخي: أن المريض كالمسافر في الحكم عند أبي حنيفة؛ لأنه سهو منه، أو مؤول بأن يراد به: مريض يطيق الصوم، ويخاف زيادة المرض، فيكون المرخص باقيًا في حقه، فيصير كالمسافر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: أقوى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: النادر.

<sup>3</sup> ح: بصلاحية.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تقدير.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تقدير.

 $<sup>^{6}</sup>$  د  $^{-}$  الثاني.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: من النهار.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: وبنيته.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: بعده.

<sup>10</sup> ح: إلا.

(ولو صام مقيم عن غير رمضان لجهله به) أي: برمضان.

قيد بر الجهل»؛ [63و] لأن العالم به لا يصوم عن غيره غالبًا.

(جعلوه عنه) أي: جعلوا صومه عن رمضان (لا عما نوى) يعنى: عند مالك: يجعل عما نوى.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «لكل امرئ ما نوى».

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا جاء رمضان؛ فلا صوم إلا عن رمضان».

(ويكمل شعبان إن غم الهلال) أي: هلال رمضان في التاسع والعشرين من شعبان؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإن غم عليكم الهلال؛ فأكملوا عدة شعبان ثلاثين يومًا».

(ويجب على المنفرد برؤيته إذا ردَّتْ شهادته) يعني: من رأى هلال رمضان وحده، فشهد، ولم تقبل  $^2$  شهادته؛ يجب عليه الصوم لانعقاد سبب الوجوب في حقه.

(ولا نوجب عليه الكفارة إذا أفسده بالوقاع) يعني: إذا صام من ردت شهادته على رؤية هلال، فأفطر بالجماع؛ فلا كفارة عليه عندنا، خلافًا للشافعي. وكذا إذا أفسده قبل أن ترد شهادته في الصحيح.

قيَّد بـ«الوقاع» تحقيقًا لخلافه؛ لأن الكفارة لا تجب عنده بغير الوقاع.

له: إن رمضان متيقن في حقِّه، وشك غيره لا يبطل تيقنه.

ولنا: إنَّ ما رآه يحتمل أن يكون خيالًا لا هالاًلا، فالا يكون متيقنًا في حقه، مع أن رد القاضي شهادته حكم منه أنه ليس في رمضان، وهذه الشبهة مانعة عن وجوب الكفارة.

(ولا يفطر) المنفرد برؤية الهلال إذا صام ثلاثين يومًا، (إلا مع الناس، وإن انفرد في هلال الفطر لم يفطر) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الصوم يوم يصومون، والفطر يوم يفطرون»، والناس لم يفطروا في ذلك اليوم، فوجب ألا يفطر المنفرد برؤيته. قال أبو الليث: لكن لا ينوي الصوم؛ لأنه يوم عيد عنده. كذا في «التبيين».

(وأثبتوا رمضان بعدلٍ إن اعتلَّ المطلع) يعني: إذا كان بالسماء علة $^{3}$  كغبار أو غيم يقبل شهادة الواحد البالغ العاقل في هلال رمضان حرَّاكان أو عبدًا، ذكرًا كان أو أنثى عندنا. ولا يقبل عند مالك.

وإنما قال: «بعدل»؛ لأنه لا يثبت بقول فاسق اتفاقًا.

وفي «الخانية»: تقبل شهادة الواحد على شهادة الواحد، وشهادة المحدود في قذف بعد التوبة في ظاهر الرواية.

له: إنَّ هذا نوع شهادة، فيشترط فيها العدد كسائر أنواعها.

**ولنا**: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قبل شهادة الأعرابي وحده على رؤية هلال رمضان، ولأن هذا خبر في الديانة، فيقبل <sup>4</sup> فيه قول الواحد، ولهذا لم يشترط فيه لفظة <sup>5</sup> الشهادة. ثم إذا صاموا ثلاثين يومًا بشهادته ولم يروا هلال شوال لم يفطروا في قول أبي حنيفة وأبي يوسف.

(ويثبت في الفطر والأضحى) أي: يثبت الهلال في عيديهما (بعدلين). يعني 6: إذا كان في السماء علة؛ لأنه تعلق بالعيدين نفع العباد من الفطر، وتوسعة لحوم الأضاحي، فاشترط العدد والعدالة ولفظ الشهادة. (وإلا فيجمع) يعني: إذا لم يكن في المطلع علة لم يثبت الهلال إلا بشهادة جماعة (يوجب إخبارهم العلم)؛ لأن التفرد بالرؤية في هذه الحالة يوجب تهمة الغلط، بخلاف ما إذا اعتل المطلع؛ لأنه يجوز أن ينفرد 7 البعض بحدة نظره، أو بأن ينشق الغيم، فيتفق له النظر.

<sup>1</sup> ح + مالك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فنقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: لفظ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – يعني.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يتفرد.

قالوا: حد الكثرة: أن يكون أهل محلة. وعن  $^1$  أبي يوسف: خمسون رجلًا؛ اعتبارًا بالقسامة. والأولى أن يفوض ذلك إلى رأي الإمام.

لعل المراد من العلم هنا: غالب الرأي، لا العلم القطعي.

(والاكتفاء باثنين<sup>2</sup>) وقت انكشاف المطلع (رواية) عن أبي حنيفة؛ اعتبارًا بسائر الحقوق. وذكر الطحاوي: يسمع شهادة الواحد إذاكان من خارج المصر لقلة الموانع فيه، وكذا إذاكان على مكان مرتفع في المصر.

(ويجعله إذا رؤي قبل الزوال للماضية في الصوم والفطر) يعني: إذا رأوا الهلال قبل الزوال، قال أبو يوسف: هو لليلة الماضية، حتى لو كان هلال فطر أفطروا، وإن كان هلال رمضان صاموا.

(وهما للمستقبلة) يعنى: قالا: الهلال في النهار لليلة المستقبلة، رأوه قبل الزوال أو بعده.

قيد بقوله: «قبل الزوال»؛ لأنه لو رأوه بعده يجعل لليلة المستقبلة اتفاقًا.

له: إنَّ الشيء يأخذ حكم ما قرب منه، فالهلال إذا رأوه قبل الزوال يكون قريبًا لليلة الماضية، وإذا رأوه بعده يكون قريبًا لليلة المستقبلة. المستقبلة.

ولهما: إنَّ الهلال المرئي في النهار مشكوك في أنه من الماضية أو المستقبلة، فلا يعتبر به، فيحسب ذلك اليوم من آخر الشهر الماضي.

وعن أبي حنيفة: إن رأوه أمام الشمس؛ فهو لليلة الماضية، وإن رأوه خلفها؛ فهو لليلة المستقبلة.

(وإذا ثبت) رؤية الهلال (في مصر لزم سائر الناس) احتياطًا، حتى إذا صام أهل بلدة ثلاثين يومًا، وأهل بلدة أخرى تسعة وعشرين يومًا للعدم رؤيتهم الهلال، [63ظ] فرأوا هلال شوال؛ يجب عليهم قضاء يومٍ. هذا إذا كان بينهما تقارب في المطلع.

(وقيل: يختلف باختلاف المطالع) فلا يلزمهم، هذا هو الأشبه؛ لأن الأقطار مختلفة، فالشمس إذا تحركت درجة يحتمل أن يكون طلوع الفجر لقوم وطلوع الشمس لقوم وغروبها لقوم، وأهل كل بلدة مخاطب بما عنده لما روي عن كريب: أن أهل الشام رأوا هلال رمضان ليلة الجمعة، وأهل المدينة رأوه ليلة السبت، فقيل لابن عباس: ألا نكتفي برؤية أهل الشام؟ قال: لا، هكذا أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

(ولا يصام يوم الشك) وهو اليوم الآخر من شعبان المحتمل أن يكون أول رمضان (إلا تطوعًا)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قال هكذا.

ثم إن وافق يوم الشك يومًا كان معتادًا بصومه؛ فالصوم أفضل، وإلا؛ فالفطر أفضل احترازًا عن ظاهر النهي. وقيل: إن كان بالسماء غيم يصوم، وإلا فلا. والمختارُ: أن يأمر المفتي العامة بالانتظار إلى أن يذهب وقت النية، ثم يأمرهم بالإفطار حذرًا عن تشبه بالروافض<sup>5</sup>؛ لأن صوم يوم الشك واجب عندهم، أو دفعًا لوهم العامة من أن النفل إذا جاز فيه جاز الفرض، ويصوم المفتي خاصَّة؛ لأنه هو العارف كيفية النية، بحيث لا تدخل<sup>6</sup> فيها الكراهة بأن ينوي التطوع، ولا يخطر بباله صوم رمضان ولا واجب آخر؛ لأنهما منهيان فيه، ولا يردد أيضًا بين وصفي النية، بأن ينوي فيه الفرض إن كان من رمضان وواجبًا آخر، والتطوع إن كان من شعبان، وهذا مكروه أيضًا؛ لأنه ناو للفرض من وجه. ولا يردد أيضًا في أصل النية بأن يصوم إن كان من رمضان، ولا يصوم إن كان من شعبان.

(فصل) فيما يجب القضاء وما لا يجب، وفيما يكره للصائم فعله

(يجب القضاء على من جامع فيما دون الفرج) كمن عالج ذكره بيده، أو بما بين الفخذين، أو بالسرة.

قيد بـ«القضاء» احترازًا عن الكفارة؛ لأنها إنما تجب في الجناية الكاملة، وهذه الجناية ناقصة؛ لكون المحل غير مشتهيّ.

<sup>1</sup> د: وعند.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بالاثنين.

<sup>3</sup> د – يوماً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: وغروباً.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: الروافض.

<sup>6</sup> د: يدخل.

وقيد برهما دون الفرج»؛ لأنه لو جامع الفرج قبلًا كان أو دبرًا يجب القضاء والكفارة جميعًا، أنزل أو لم ينزل؛ لأن الجناية تكاملت بقضاء الشهوة في محل مشتهى، وهو يحصل بلا إنزال. وعن أبي حنيفة: إنه لا كفارة في الدبر وإتيان الصغيرة الغير المشتهاة؛ لأنه بمنزلة الجماع فيما دون الفرج.

(**أو أتى بهيمة**)، أو امرأة ميتة، (**فأنزل**). هذا قيد لقوله <sup>1</sup>: «جامع» ولقوله: «أتى»، إنما قيدهما؛ لأنه لو لم ينزل فيهما لا يفسد صومه، ولا ينتقض أيضًا وضوءه.

(أو قبل أو لمس) إنسانًا بشهوة، (فأنزل).

(ويكره) للصائم (القبلة إذا لم يأمن على نفسه) من الجماع، أو الإنزال. قيَّد به؛ لأنه لو أمن منهما لا يكره.

(ولا يجب باحتلام) لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث لا يفطرن الصيام: القيءُ والحجامةُ والاحتلامُ». (واكتحال)؛ لما روي: «أنه صلى الله عليه وسلم اكتحل وهو صائم». ولا فرق بين أن يجد طعم الكحل في حلقه أو لم يجد، وكذا لو بزق فوجد لونه فيه في الأصح.

(وادهان)؛ لأن ما دخل من الدهن في المسام لا ينافي الصوم، كما أن الصائم المغتسل يجد برد الماء في كبده.

(وذرع قيء) يعني: لا يجب القضاء بغلبة القيء عليه، وخروجه من فمه قَلَّ أو كَثُر (لا تعمده) بالجرّ، عطف على «ذرع»، ونفيُ النفي إثبات، يعني: يجب القضاء بتعمد القيء؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ذرعه القيء؛ فلا قضاء عليه، ومن استقاء عمدًا؛ فعليه القضاء».

(ويعتبر) أبو يوسف في إفساد القيء الصوم (امتلاء الفيم في التعمد) أي: في صورة الاستقاء، (وفي عوده) أي: يعتبر الامتلاء أيضًا في عود القيء إلى الداخل سواء أعاده أو لم يعده (لوجوبه) أي: لوجوب القضاء، وهو متعلق بقوله: «يعتبر». (لا التعمد مطلقًا) يعنى: اعتبر محمد قصد الصائم وفعله في ابتداء القيء وفي عوده، سواء كان ملء الفم أو لم يكن.

لأبي يوسف: إنه إذا كان ملء الفم يعد خارجًا لانتقاض الطهارة به، فيفسد الصوم، وإذا عاد حال كونه ملء الفم يعد داخلًا لسبق اتصافه بالخروج حكمًا، ولا كذلك إذا لم يملأه، فلا يفسده.

ولمحمد: قوله صلى الله عليه وسلم: «من استقاء عمدًا؛ فعليه القضاء» من غير فصل بين القليل والكثير، وإذا أعاده يوجد منه الصنع في الإدخال إلى الجوف، فيفسده به صومه وإن قل القيء.

اعلم أنَّ خلاصة المفهوم مما سبق: أن في صورة الاستقاء يفسد الصوم عند أبي يوسف إذا كان ملء الفم، سواء عاد القيء بعده أو لم يعد، أو أعاده لاتصافه بالخروج. وعند محمد: يفسد على كل الأحوال؛ لوجود التعمد فيه. وأما إذا غلبه القيءُ، فإن كان ملء الفم يفسد عند أبي يوسف، سواء عاد أو لم يعد $^2$  أو أعاده لما مر. وعند محمد: لا يفسد إذا عاد [64] أو لم يعد لانعدام الصنع منه، ويفسد إذا أعاد وإن لم يكن ملء الفم لا يفسد إذا عاد أو لم يعد بالاتفاق، ويفسد عند محمد إذا أعاده.

(ولم يوجبوه) أي: القضاء (بالإنزال من إدامة نظر أو فكر). وقال مالك: يجب به القضاء؛ لأنه أنزل بشهوة النظر، فصار كالإنزال باللمس.

ولنا: إن المفسد قضاء الشهوة بفعلٍ في المحل كاللمس<sup>3</sup>، والنظر ليس بفعل في المحل، فصار كالاحتلام. وأما إذا عالج ذكره حتى أمنى؛ يجب عليه القضاء<sup>4</sup>.

(ولا بالأكل والشرب والجماع ناسيًا) يعني: إذا فعل الصائم هذه الأشياء ناسيًا لا يجب عليه 5 القضاء عندنا. وقال مالك: يجب؛ لأن الشيء لا يبقى مع منافيه، وهذه الأشياء تنافي الصوم، فلا يجامعه، ككلام الناسي في الصلاة.

<sup>1</sup> د: بقوله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح – أو لم يعد.

<sup>3</sup> ح: كالمس.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د — القضاء.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – عليه.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أفطر في رمضان ناسيًا؛ فلا قضاء عليه ولا كفارة»، فإذا ثبت هذا الحكم في الأكل والشرب ثبت في الجماع بتسوية النص بينها في وجوب الإمساك عنها، بخلاف الصلاة؛ لأن فيها هيئة مذكرة، ولا اعتبار للقياس في مورد النص.

(ولو ظن فطره به) يعني: لو ظن من أفطر ناسيًا أن صومه فسد به (فأفطر متعمدًا، أو أفطر على ظن فاسد في الطلوع) أي: في عدمه (والغروب) أي: في وجوده، يعني: إذا أكل على ظن أن الصبح لم يطلع وقد كان طالعًا، أو أفطر على ظن أن الشمس قد أ غربت وقد كانت لم تغرب (قضى). وهو جواب «لو». وكذا لو شك في الطلوع فأفطر وقد كان طالعًا. وإنما لم تجب الكفارة لقصور الجناية في هذه المسائل؛ لعدم القصد إلى الإفطار.

قيّد بقوله: «به» أي: بأكله ناسيًا؛ لأنه لو ظن فطره بالاحتجام ونحوه، فأفطر؛ فعليه الكفارة مطلقًا؛ لأنه شيء لا يكون مفطرًا بحال.

وقال أبو يوسف: إذا سمع في الفطر حديثًا نبويًّا ولم يعرف تأويله لا كفارة عليه، وأما إذا تعمده الجاهل بعد إفتاء المفتي بالفطر له؛ فلا كفارة عليه اتفاقًا.

وإنما<sup>2</sup> قدرنا في الطلوع العدم؛ لأنه لو ظن في وجود الطلوع، فأفطر، فظهر أنه لم يوجد؛ لا قضاء عليه. وعن أبي حنيفة: يلزمه القضاء؛ لأن غالب الرأي دليل يجب العمل به. وقدرنا في الغروب الوجود؛ لأنه لو ظن في عدم الغروب، أو شك فيه، فأفطر، ولم يتبين الحال؛ فعليه الكفارة؛ لأن النهار كان ثابتًا، فلم يعرف زواله، وإن تبين أنها غربت؛ فلا قضاء.

وفي «الخانية»: إن شهد اثنان على غروب الشمس، وآخران على عدمه، فأفطر، ثم ظهر أنها لم تغب؛ فعليه القضاء. وإن شهد اثنان على طلوع الفجر، وآخران على عدمه، فأفطر، ثم ظهر أنه طالع؛ فعليه الكفارة؛ لأن الشهادة على الإثبات مقبولة، فلا يعارضها الشهادة على النفي.

(وأوجبناه) أي: القضاء (على الموطوءة نائمة، وعلى من صب في فيه ماء نائمًا). وقال زفر: لا يجب عليهما القضاءُ 3؛ لأن صومهما باق؛ لانعدام القصد منهما، فكانا كالناسي.

ولنا: إنَّ مفسد الصوم وجد، فوجب أن يفسد، وحكم الناسي ثبت على خلاف القياس، فلا يقاس عليه غيره.

(ونطرده لدخوله) أي: نجعل إيجاب القضاء مطردًا فيما إذا دخل الماء في حلق الصائم (من مضمضة وإن لم يبالغ). وقال الشافعي: لا يجب إذا لم يبالغ، ويجب إذا بالغ.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «رفع عن أمتى الخطأ والنسيان».

**ولنا**: إنّ المفطر وصل إلى جوفه بسبب فعل عمد، فيفسد صومه، وأما الحديث؛ فالمراد منه: رفع الإثم.

وفي «النهاية»: هذا إذا كان ذاكرًا لصومه، وإن لم يذكره لا يفسد.

وفي «الحقائق»: كذا الخلاف في الاستنشاق إذا وصل إلى جوف الرأس.

لعل تخصيص المضمضة بالذكر؛ لأنه يغلب وقوعه، وفي الاستنشاق يندر؛ لأن طبع الماء التسفل لا التعلي.

(ولو قطر في أذنه دهمًا) يقال: قطر الماء وقطرته بتعدى ولا يتعدى. (أو احتقن) بفتح التاء، أي: وضع الحقنة في الدبر، (أو استَعط) بفتح التاء، أي: صب السعوط. وهو الدواء. في الأنف، ولا يقال بضم التاء. (أو دخل حلقه مطر أو ثلج أفطر). أما إذا قطر أو استعط؛ فلوصول الدهن أو الدواء إلى الدماغ لإصلاح البدن، والدماغ كالجوف؛ لأن قوام البدن بهما.

قيَّد بـ«الدهن»؛ لأنه لو قطر في أذنه ماء لا يفطر؛ لأن الماء لا يصلح الدماغ، بل يفسده. كذا في «الهداية».

وذكر في «الخانية»: إن صب الماء في أذنه؛ فالصحيح أنه يفسد؛ لأنه وصل إلى الجوف بفعله، فلا يعتبر فيه صلاح البدن، كما لو أدخل خشبة في دبره وغيبها، ولو استنشق ووصل الماء إلى دماغه أفطر.

وفي «جوامع الفقه»: لو أدخلت الصائمة إصبعها في فرجها أو دبرها لا يفسد على المختار، إلا أن تكون مبلولة بماء أو دهن، وكذا لا يجب الغسل في الأصح. [64]

<sup>1</sup> د — قد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د — إنما.

<sup>3</sup> د — القضاء.

(لا ذباب، أو غبار، أو دخان، أو طعم الأدوية) يعنى: لا يفطر في هذه الأشياء لعدم إمكان التحرز عن ذلك.

(ولو قطر في إحليله) وهو مخرج البول ومخرج اللبن من الثدي ماءً أو دهنًا (يحكم) أبو يوسف (بفطره)؛ لأنه وصل إلى المجوف من منفذٍ، فأشبه الحقنة. (ووافقه في رواية) أي: وافق محمد أبا يوسف في رواية. وفي رواية وافق أبا حنيفة في أنه لا يفطر. ولمحمد: إنّه لا منفذ بين المثانة والجوف، وإنما يجتمع البول فيها بالترشح.

هذا الاختلافُ فيما إذا وصل إلى 1 المثانة، وأما إذا لم يصل بأن كان في قصبة الذكر بعد لا يفطر اتفاقًا. وكذا الخلاف فيما إذا قطرت في قبلها. وقال الإمام الإسبيجابي: الصحيح أنه يفطر اتفاقًا.

(ووصول دواء) أراد به: الرطب؛ لأن الدواء اليابس ينشف رطوبة الجراحة، فيضيق لذلك منفذها، فلا يصل. كذا في «التقريب» للقدوري. وأكثر مشايخنا على أن العبرة للوصول، حتى إذا علم أن اليابس وصل إلى جوفه فسد صومه. كذا في «التقريب» للقدوري.

(من آمّة) بالمد والتشديد، وهي جراحة واصلة إلى الدماغ، (أو جائفة) وهي جراحة واصلة إلى الجوف (إلى الدماغ أو الجوف مفطر) عند أبي حنيفة، وهو بتشديد الطاء خبر لقوله: «ووصول». وقالا: لا يفطر؛ لأن وصول الدواء غير متيقن؛ لأن مجرى الجراحة ينفتح تارة وينضم أخرى، فلا يفسد الصوم بالشك.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «الفطر مما يدخل»، وقد دخل جوفه ما يصلح بدنه، فيفسد صومه، ووصوله متيقن؛ لأن رطوبة الدواء تلاقى رطوبة الجراحة، فيزداد طبعه ميلًا إلى الأسفل، فيصل إلى الجوف.

(ويحكم به) أي: أبو يوسف بوجوب القضاء (إذا نزع) آلته من كان مجامعًا جاريته (لطلوع الفجر. وخالفه) محمد؛ لأنه أمر خفي لا يمكنه الاحتراز عنه إلا بالانتزاع، فلا يفسد به، كانتزاع الناسي إذا تذكره.

ولأبي يوسف: إن النزع جزء من الوطء وآخره، وقد وجد بعد طلوع الفجر، فيفسد صومه، وأول جزء من جماع الناسي كان غير مفسد بالحديث، فاعتبر آخره بأوله.

(وعكسناه² في نزعه لتذكره) يعني: إذا جامع ناسيًا، فنزع ذكره لتذكره صومه؛ لا يفطر عندنا. وقال زفر: يفطر؛ لأن النزع جزء قليل من الوطء وجد حالة التذكر، فيفسد.

ولنا: إنَّه لم يوجد منه إلا الامتناع عن الوطء، وهو ركن الصوم، فكيف يفسده<sup>3</sup>؟

(وابتلاعه) أي: عكسنا في ابتلاعه (اليسير من بين أسنانه) يعني: إذا ابتلع قدرًا يسيرًا من الطعام من بين أسنانه ذاكرًا لصومه لا يفسد عندنا. وقال زفر: يفسد<sup>4</sup>.

قيَّد بـ«اليسير»؛ لأنه لو كان كثيرًا يفسد اتفاقًا، وهو مقدار الحمصة في رواية عن أبي حنيفة. وقيل: ما يبتلع بغير ريق. وقيَّد بقوله: «من بين أسنانه»؛ لأنه لو أدخله من خارج فابتلعه، فإن كان بغير مضغ يفطر قَلَّ أو كَثْرَ، وإن كان يمضغ، فإن

كان مقدار الحمصة يفطر أيضًا اتفاقًا، وإن كان أقل لا يفطر اتفاقًا؛ لأنه يلتزق بأسنانه، ولا يصل إلى الجوف<sup>5</sup> شيءٌ.

له: إطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «الفطر مما دخل»، والفم له حكم الظاهر، ولهذا لا يفسد المضمضة الصوم. ولنا: إنَّ القليل لا يمكن الاحتراز عنه عادة، فصار بمنزلة ريقه، والكثير ممكن الاحتراز عنه؛ لأنه لا يبقى بين الأسنان غالبًا.

ولو ابتلع قدر الكثير؛ فلا كفارة عليه عند أبي يوسف؛ لأنه يعافه الطبع، وعليه الكفارة عند زفر؛ لأنه طعام متغيرٌ 6.

ولو كان الخارج من بين أسنانه دمًا غالبًا على ريقه أو مساويًا<sup>7</sup> له؛ يفطره إن ابتلعه، فيجب عليه القضاء دون الكفارة.

(ويوجب قضاء اليوم المنذور صومه لقدوم فلان، وقد قدم بعد أكله. وخالفه) يعني: من قال: لله عليَّ أن أصوم يوم يقدم فلان، فقدم قبل الزوال بعد أكل الناذر، أو بعد الزوال ولم يأكل، قال أبو يوسف: يجب عليه قضاء ذلك اليوم. وقال محمد: لا يجب؟ لأن المعلق بالشرط كالملفوظ عند وجود الشرط، فصار كما لو قال بعد الأكل أو بعد الزوال: لله عليَّ أن أصوم هذا اليوم.

<sup>-</sup> إلى.

<sup>2</sup> د: وعكسنا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: نفسده.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: نفسد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: جوفه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فتغير.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: ومساويًا.

ولأبي يوسف: إنه واجب<sup>1</sup> عليه يوم القدوم، وما تعرض بوصف ينافي أداءه، فصح في ذمته، وإذا اعترض عليه ما ينافي الأداء يلزمه قضاؤه، كما لو نذرت امرأة أن تصوم شهرًا يلزمها قضاء أيام حيضها.

(ونلزم بالشروع بالنفل) يعنى: من شرع في $^2$  صوم نفل يلزمه إتمامه عندنا. وقال الشافعي: لا يلزمه $^8$ ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لأم هانئ حين كانت صائمة، فأفطرت: «إن كنت قاضية فاقضى يومًا مكانه، وإن كان صومك تطوعًا، فإن شئت فاقضى، وإن شئت فلا».

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴾ [محمد، 33/47].

ثم الإفطار في التطوع [65و] غير مباح عندنا بلا عذر في إحدى الروايتين، والضيافة عذر إن تأذى صاحبها بعدم أكله. وقيل: إذا وثق على نفسه القضاء يفطر، وإن لم يثق لا يفطر.

(ولو شرعت متطوعة، ثم أفطرت، ثم حاضت أوجبنا القضاء). وقال زفر: لا يجب عليها قضاء ذلك اليوم؛ لأنه بالحيض تبين أنه ليس محلًّا للصوم، والمفسد في آخره وأوله سواء.

ولنا: إنّ شروعها للصوم كان صحيحًا، فلزم، فاعتراض 4 المنافي إنما ينافي أداء 5 الصوم لا بقاءه دينًا في ذمتها 6، فصارت كما لو نذرت صوم الغد، فأفطرت، ثم حاضت فيه؛ لا يسقط عنها القضاء.

(**ويحكم به**) أي: أبو يوسف بوجوب القضاء (**بشروعه<sup>7</sup> متنفلًا بيوم العيد**) إذا أفسده؛ لأن الشروع ملزم كالنذر. ولو نذر يلزمه القضاء بالإفساد، فكذا هذا. وقالا: لا يجب؛ لأن الشروع غير ملزم لذاته، بل ليكون عمله مصونًا عن البطلان، وصوم العيد حرام للنهى عنه، فلم يجب إتمامه بالشروع، فلا يجب قضاؤه بالإفساد.

قيّد بقوله: «متنفلًا»؛ لأنه لو شرعه ناذرًا يجب قضاؤه اتفاقًا.

(ونصحح نذره، ونوجب قضاؤه) يعنى: إذا نذر صوم يوم العيد صح نذره، ووجب قضاؤه بالإفساد عندنا. وقال الشافعي: لا يصح؛ لأن النذر بغير المشروع باطل.

ولنا: إن صوم العيد مشروع بأصله، وممنوع عنه من حيث إن فيه معنى الإعراض عن ضيافة الله، فيصح نذره نظرًا إلى أصل الصوم، ولو صامه صح عن نذره؛ لأنه أداء كما التزمه، ولكن يمنع عن<sup>8</sup> أدائه نظرًا إلى معنى النهي، فيصار إلى خلفه.

وعن أبي حنيفة: إن نذره إنما يصح إذا لم يصرح بيوم العيد، بل قال: غدًا، وكان الغد يوم العيد<sup>9</sup>، ولو صرحه لا يصح؛ لأنه قارن به ما هو منهى عنه، كما لو قالت: لله عليَّ صوم يوم حيضي لم يصح نذرها، ولو قالت: صوم غد، وصار الغد يوم حيضها؛ يصح نذرها.

(ولو قال: لله عليَّ صوم كذا ينوي النذر واليمين، يجعله) أبو يوسف (للأول) أي: للنذر، حتى لو لم يصمه 10 يجب قضاؤه دون كفارة اليمين. (وهما لهما) يعني: صاحباه يجعلانه للنذر واليمن معًا.

قيّد بقوله: «ينوي النذر واليمين»؛ لأنه لو لم ينو أحدهما، أو نوى النذر لا غير، أو نوى النذر، ونوى ألا يكون يمينًا؛ يكون نذرًا اتفاقًا، أو نوى اليمين، ونوى ألا يكون نذرًا؛ يكون يمينًا اتفاقًا، أو نوى اليمين لا غير؛ يكون يمينًا عند أبي يوسف، ويكون نذرًا ويمينًا 11 عندهما.

<sup>1</sup> د: أوجب.

<sup>2</sup> د – في.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يلزم.

 $<sup>^{4}</sup>$  د: واعتراض.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – أداء.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ذمته.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: لشروعه.

<sup>8</sup> ح – عن.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: للعيد.

<sup>10</sup> ح: يصم.

<sup>11</sup> ح: أو يميناً.

له: إن هذه الصيغة حقيقة في النذر، مجاز في اليمين، ولهذا لا يتوقف النذر على النية، ويتوقف اليمين عليها، فالعمل بالحقيقة أحق.

ولهما: إنّ هذا الكلام نذر بصيغته، ويمين بموجبه؛ لأن حكمه تحريم ترك المنذور، وهو كان مباحًا قبل النذر، وتحريم المباح يمين، فإذا نوى أن يكون التحريم مقصودًا، فقد نوى ما احتمله الكلام، فيعتبر، ويجوز أن يثبت الحكمان بلفظ واحد، كشراء القريب، فإنه تملك بصيغته، وتحرير بموجَبه، وكالهبة بشرط العوض، فإنها هبة ابتداء، وبيع انتهاء، وليس بجمع بين الحقيقة والمجاز. وفيه كلام، لكن لا يحتمله المقام.

(ومنع تقديم وفاء النذر قبل حلول وقته) يعني: إذا نذر أن يصوم رجب، أو يعتكف فيه مثلًا معينًا، فصام شهرًا قبله، أو اعتكف، قال محمد: لا يجزئه، وقالا: يجزئه.

قيدنا بـ«الصوم والاعتكاف<sup>1</sup>» وهما العبادتان البدنيتان؛ لكي يدخل النذر بالصلاة، ويخرج النذر بالصدقة؛ لأنه لو نذر أن يتصدق في رجب، فتصدق<sup>2</sup> قبله يجوز اتفاقًا.

له: إن تعيين العبد معتبر، حتى لو نذر يوم العيد وصامه صح، ولو نذر يومًا مطلقًا فصام يوم العيد عنه لا يصح.

ولهما: إن النذر إيجاب الفعل في الذمة من جهة إنه قربة، لا من جهة وقوعه في شهر معين، فيصح التقديم على ما عيَّنه، كما لو نذر أن يتصدق في رجب فتصدق<sup>3</sup> قبله يجوز.

(ويكره) للصائم (مضغ علك رطب) أي: ممضوغ؛ لأن من يراه من بعيد يظنه آكلًا، قال على رضي الله عنه: إياك وما يسبق إلى القلوب إنكاره، وإن كان عندك اعتذاره.

قيد بد الرطب»؛ لأن غير الممضوغ يفطر؛ لأنه قد يتفتت، ويصل إلى جوفه. وقيل: الأسود منه يفسد وإن كان ممضوعًا؛ لأنه يذوب بالمضغ.

ويكره للرجل الغير الصائم أيضًا إذا لم يكن من علة كالبخر لما فيه من تشبه النساء.

(وذوق الطعام) لما فيه من<sup>4</sup> تعريض الصوم على الإفساد.

وفي «الخانية»: إن كان زوج المرأة أو مولى الأمة سيئ الخلق لا يكره ذوقها.

وفي «التنجيس»: هذا في الفرض، وأما في التطوع فلا يكره الذوق؛ لأن الإفطار فيه بعذر مباح اتفاقًا، وكذا بغير عذر في رواية عن أبي حنيفة.

وفي «المحيط»: لا بأس للصائم بذوق العسل والطعام؛ ليعرف جيده ورديئه كيلا يغبن فيه.

(ومضغه) أي: يكره [65ظ] مضغ الطعام (للصغير لغير ضرورة) قيد به؛ لأنه لو كان لها ضرورة إلى المضغ بأن لم تجد من يمضغ لصبيها الطعام لا يكره، كيف ولو خافت على ولدها يجوز لها الإفطار؟ فالمضغ أولى.

(والاستنشاق، والاغتسال، والتلفف بثوب $^{5}$  للتبرد مكروه) عند أبي حنيفة؛ لما فيه من التضجر في إقامة العبادة. (ويخالفه) أبو يوسف؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم صب الماء على رأسه من شدة الحر وهو صائم. وفي هذه الأشياء عون على العبادة، ودفع الضجر $^{6}$  الطبيعي.

(وقيل: تكره المضمضة لغير وضوء)؛ لما فيه من توهم الإفطار، ولا وهم في الوضوء؛ لأنه مقيم للسنة.

(وكراهة المباشرة، والمعانقة، والمصافحة رواية) عن أبي حنيفة؛ لما فيها قرب من ارتكاب المحظور، وأما فعل النبي صلى الله عليه وسلم هذه الأشياء في صومه؛ فلكونه صلى الله عليه وسلم مصونًا عن ارتكاب المحظورات.

(ولا تكره الحجامة) لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم احتجم وهو صائم».

<sup>1</sup> د: بالاعتكاف والصوم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فيتصدق.

<sup>3</sup> د: فيتصدق.

<sup>4</sup> د – من.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: بثبوت.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: التضجر.

(ولم يكرهوا السواك الرطب) أعم من أن يكون رطوبته أصلية أو عارضية بالماء. وقال مالك: يكره لما فيه من التعريض على الإفساد  $^1$  بسبب رطوبته.

قيد بد الرطب»؛ لتحقيق خلاف مالك؛ لأن المكروه هو الرطب عنده، وإلا فالسواك عندنا غير مكروه رطبًا كان أو يابسًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «خير خلال الصائم السواك».

(ولا نكرهه) أي: السواك (في آخر النهار) وقال الشافعي: يكره؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك»، والسواك يزيله.

قيد ب«آخر النهار»؛ لأنه في أوله مستحب اتفاقًا.

ولنا: إطلاق ما روينا، والمراد مما رواه نفي كراهة المكالمة مع الصائم، لا استبقاء 2 الخلوف في نفسه.

(ويستحب السحور) لما فيه من التقوية للعبادة.

(ولم يكرهوا إتباع الفطر) أي: اتصال عيد الفطر (بست من شوال) أي: بصومها. وقال مالك: يكره لما فيه من تشبه أهل الكتاب في زيادتهم على المفروض.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان، وأتبعه ستًا من شوال؛ فكأنما صام الدهر كله»، والتشبه ممنوع لوقوع الفصل بيوم الفطر.

وفي «الخانية»: إن فرقها؛ فهو أبعد من الكراهة.

# (فصل) في الكفارة

(يجب مع القضاء الكفارة، وجعلوها) أي: كفارة الصوم (كالظهار) أي: ككفارة الظهارة في وجوبها على الترتيب بأن تجب عليه:

- [1.] تحرير رقبة إن يجدها.
- [2] وإلا فصيام شهرين متتابعين.

[3] وإن لم يستطع، فإطعام ستين مسكينًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أفطر في نهار رمضان عامدًا؛ فعليه ما على المظاهر».

(لا اليمين) يعني: جعل مالك كفارة رمضان ككفارة اليمين في وجوبها على التخيير، حتى إن من أفسد صومه بالجماع؛ فعند مالك: إن شاء أعتق رقبة، وإن شاء أطعم ستين مسكينًا، وإن شاء صام شهرين متتابعين؛ لأن الخيار ثابتٌ في كفارة اليمين وجزاء الصيد، فكذا هذا؛ لأن الكل كفارة وجنس واحد.

وفي «التجنيس»: لو صام أحداً وستين يومًا للقضاء والكفارة، ولم يعين اليوم للقضاء جاز؛ لأن الغالب أن الذي يصوم عن القضاء والكفارة يبدأ بالقضاء.

(على من جامع) وهو متعلق بديجب»، ولم يشرط معه الإنزال؛ لأنه ليس من تمام ماهية الجماع، ولهذا يجب الغسل وإن لم ينزل.

(في أحد السبيلين) قيد به؛ لأن من جامع فيما دونهما لا تجب الكفارة أنزل أو لم ينزل كما سبق بيانه.

(في نهار رمضان) قيد به؛ لأن الجماع في غير صوم رمضان لا يوجب الكفارة؛ لأن جنايته في رمضان $^{6}$  أبلغ.

(عامدًا) قيد به؛ لأن الكفارة  $^4$  لا تجب على من جامع ناسيًا؛ لأن النسيان حاصل من جهة صاحب الشرع، فالتحق وجود الجماع  $^5$  بعدمه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الفساد.

د: الفساد

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لاستبقاء.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: جناية رمضان.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: لأنها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: الجامع.

(ولم يوجبوها بالنسيان) وقال مالك: تجب الكفارة على من جامع ناسيًا؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «من جامع في نهار رمضان؛ فعليه ما على المظاهر».

قال المصنف في «شرحه»: والمشهور من مذهبه في الناسي كمذهبنا.

أقول: على هذا ترك ذكر الخلاف كان من عين الإنصاف؛ لأن بيان الخلاف في غير المشهور مفضٍ إلى التطويل المهجور، مع أنَّه ذكر في «شرحه» في كثير من المواضع: أنه ترك الخلاف المذكور في «المنظومة»؛ لأن ذلك القول كان غير مشهورٍ.

(ولا نعددها) أي: الكفارة (بتعدده) أي: بتعدد الجماع في أيام رمضان الواحد. وقال الشافعي: يلزم عليه كفارات متعددة بحسب تعدد الوقاع.

قيَّد بـ«تعدد الجماع»؛ لأنه لا كفارة عنده بالأكل والشرب.

وقيَّدنا بـ«الجماع بكونه في أيام»؛ لأنه لو تكرر في يوم واحد تكفيه كفارة واحدة اتفاقًا.

وقيَّدنا الرمضان بالوحدة أ؛ لأنه لو تكرر في أيام رمضانين تعدد 2 الكفارة اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

له: إن المسبب يتعدد<sup>3</sup> بتعدد السبب، كما يتعدد الكفارة [66و] بتعدد اليمين، وكما لو كفَّر للأول.

ولنا: إن كفارة رمضان شرعت لمجرد العقوبة؛ لأن جبر النقصان حصل بإيجاب القضاء، والعقوبات إذا اجتمعت تداخلت بفضل الله؛ لأن الزجر حصل بواحدة، كما أن الحدود تداخلت بتكرار الزنا، بخلاف اليمين؛ لأن كفارته شرعت جبرًا لهتك حرمة الاسم، وما شرع جبرًا لا يتداخل كقضاء رمضان، وبخلاف ما لو كفَّر للأول؛ لأنه تبين أن الكفارة الأول لم تقع زاجرة.

(ونوجبها على المطاوعة) قال الشافعي: لا كفارة على امرأة طاوعت بالجماع؛ لأن الكفارة جزاء للفعل، وهو ثابت للفاعل، فتجب عليه، والمرأة ليست بفاعلة؛ بل محل للفعل، فلا تجب عليها، ولهذا يقال: جامع، ولا يقال: جامعت.

ولنا: إنها شاركت الرجل في الإفساد، فتشاركه في وجوب الكفارة.

ثم إن كانت غنية يتحمل الزوج عنها الكفارة كثمن ماء الاغتسال، وإن كانت فقيرة لا يتحملها؛ لأن الواجب عليها الصوم دون الإعتاق لعدم استطاعتها التحرير، والنيابة لا تجري $^{5}$  في الصوم.

وفي «الحقائق»: محل الخلاف المطاوعة في الابتداء؛ إذ لو كانت مكرِّهة في الابتداء ثم طاوعته لا كفارة عليها اتفاقًا.

قيَّد بـ«المطاوعة»؛ لأنها لا تجب على المكرّهة اتفاقًا، وأما لو أكره الزوج على الجماع، فجامعها؛ فأبو حنيفة كان يقول: يلزمه الكفارة؛ لأن انتشار آلته أمارة الاختيار، ثم رجع عنه، وقال: لا كفارة عليه، وهو قولهما؛ لأن انتشار الآلة فير مفسد، وإنما فسد صومه بالإيلاج، وهو كان مكرّهًا فيه.

(ونسقطها لعروض حيض أو مرض) يعني: إذا وجبت الكفارة عليها بالوقاع، ثم حاضت في ذلك اليوم، أو مرضت؛ سقطت الكفارة عندنا. وعند الشافعي في رواية عنه: لا تسقط؛ لأن الكفارة ثبتت<sup>7</sup> دَيْنًا في ذمتها، وعروض المنافي لا ينافي بقاء الكفارة، فصارت كما لو سوفر بها كرهًا.

ولنا: إنه بعروض المنافي تمكن شبهة في أن اليوم غير مستحق بالصوم في أوله، فتسقط الكفارة؛ لأنها إنما تجب بالإفطار في يوم مستحق بالصوم، بخلاف السفر، فإنه غير مناف للصوم، ولهذا إذا عرض السفر بالنهار لا يباح له الإفطار؛ لأنه تعلق باختياره، فجعل كالعدم.

(وعكسناه لو سوفر به كرها) بفتح الكاف، يقال: أقامني فلان على كره إذا أكرهك عليه. كذا في «الصحاح». (بعد لزومها) يعني: من أفطر في رمضان، ولزمته الكفارة، ثم سوفر به بالإكراه عليه لا تسقط عنه الكفارة عندنا. وقال زفر: تسقط.

قيد بقوله: «كرهًا»؛ لأنه لو سافر اختيارًا لا يسقط اتفاقًا.

<sup>1</sup> ح: بالواحدة.

<sup>2</sup> د: نعدد.

<sup>3</sup> د: متعدد.

<sup>4</sup> ح – ماء.

<sup>5</sup> ح: يجري.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: آلته.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تثبت.

له: إن العذر وجد في آخر اليوم، فتمكن فيه شبهة عدم استحقاق الصوم، فتسقط الكفارة، كما لو عرض مرض بعد لزومها.

ولنا: إنها وجبت في الذمة، فلا تسقط إلا بعذر من جهة من له الحق، بخلاف المرض، فإنه لا حق من جهة صاحب الحق، فصار بمنزلة الإبراء.

(ونوجبها بالأكل، والشرب عامدًا فيه) أي: في نهار رمضان. وقال الشافعي: لا تجب؛ لأنها تثبت في الوقاع البالنص على خلاف القياس، فلا يقاس عليه غيره.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أفطر في نهار رمضان؛ فعليه ما على المظاهر».

(وشرطوا) في وجوب الكفارة على من أفطر في رمضان (كونه) أي: كون المأكول (غذاء أو دواء)، خلافًا لمالك، حتى إذا ابتلع<sup>2</sup> حصاةً قصدًا وجبت الكفارة عنده.

له: إن الكفارة شرعت جزاء عن هتك حرمة الشهر، وذا يحصل بالفطر عمدًا وإن لم يكن غذاء.

ولنا: إن الجناية في أكل ما ليس بغذاء ناقصة، فلا يجب به الكفارة؛ لأنها شرعت عقوبة للكاملة.

وفي «المحيط»: كل ما لا يؤكل عادة ملحق بما لا يتغذى به، حتى لو أكل شعيرًا غير مقلي، أو كاغدًا، أو بزاقًا أو سفرجلًا لم يدرك ولم يطبخ؛ لا كفارة عليه. وأما إذا كان طينًا أرمنيًا؛ ففيه الكفارة؛ لأنه يؤكل للدواء.

(وتعمد فطره بعد نسيانه عالِمًا ببقائه لا يوجبها) يعني: إذا أفطر الصائم ناسيًا، فعلم أن صومه باقٍ، ثم أفطر متعمدًا؛ فلا كفارة عليه عند أبي حنيفة. وقالا: عليه الكفارة.

قيد برالتعمد»؛ لأنه لو أفطر ناسيًا بعد نسيانه لا تجب الكفارة اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعد نسيانه»؛ لأنه لو كان قبله تجب اتفاقًا.

وقيد بقوله: «عالِمًا»؛ لأنه لو كان ظانًّا ببقائه لا تجب الكفارة اتفاقًا.

لهما: إنه لما علم حال صومه انتفت الشبهة، فصار كمن أفطر متعمدًا قبل عروض النسيان.

وله: إن شبهة الحال وإن انتفت، لكن شبهة الدليل باقية؛ لأن القياس يقتضي أن يفسد الصوم بالأكل ناسيًا، وبه أخذ مالك، فلا تجب الكفارة لهذه الشبهة.

(وكذا) أي: كذا الخلاف (لو تعمده) [66ظ] أي: الإفطار (قبل الزوال ولم يكن نواه) أي: الصوم لا كفاره عليه عند أبي حنيفة. وقالا: عليه الكفارة.

قيد بقوله: «قبل الزوال»؛ لأنه لو أفطر بعده لا كفارة عليه اتفاقًا.

له: إن إفطاره لم يقع على الصوم؛ لأن الإمساك بلا نية لا يكون صومًا.

ولهما: إنه كان متمكنًا من الصوم بالنية، وتفويت الإفطار ذلك التمكن كتفويته نفس الصوم، كما أن غاصب الغاصب يضمن لتفويته مُكْنَة رد الغاصب، فصار كتفويته المغصوب.

(أو بعد نية قبل الزوال) يعني: من أصبح غير ناو للصوم، فنوى قبل الزوال، ثم أفطر متعمدًا لا تجب الكفارة عند أبي حنيفة. وقالا: تجب.

قيد النية بقوله 3: «قبل الزوال»؛ لأنه لو كان من الليل، فتعمد الفطر؛ تجب الكفارة اتفاقًا.

لهما: إن الصوم بنية من النهار جائز، فيكون جانيًا على صوم صحيح.

وله: إنه بنية النهار لا يكون صائمًا عند الشافعي، وبهذه الشبهة الناشئة من الدليل اندرأت الكفارة.

#### (فصل) في قضاء رمضان

(يخير في القضاء بين الجمع والتفريق) أي: بين أن يقضيها متتابعة أو متفرقة؛ لأنه غير مؤقت بوقت معين.

(ولا نوجب فدية للقضاء بعد مضي العام) يعني: إذا أخر قضاء رمضان حتى جاء 1 رمضان الثاني لا فدية عليه عندنا لتأخيره. وقال الشافعي: يفدي بمد من طعام لكل يوم؛ لما روي عن ابن عمر رضى الله عنهما كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: بالوقاع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ابتلعت.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: بكونه.

ولنا: إطلاق قوله تعالى: ﴿فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامِ أُحَرَ﴾ [البقرة، 184/2] من غير ذكر الفدية.

(ولا يجب) القضاء (على المريض والمسافر لو ماتا) في حال المرض والسفر؛ لأن الخطاب بالأداء متأخر في حقهما إلى إدراك عدة أيام أخر، ولم يدركا.

(وإن<sup>2</sup> صح، أو أقام، ثم مات نوجب الإيصاء بالإطعام) يعني: يجب عليه عندنا أن يوصي بأن يطعم وليه لما فات من صومه (كالفطرة من كل يوم) أي: كالإطعام في صدقة الفطر، وهو نصف صاع من بُرٍّ أو صاع من تمر، إلا أن في الفدية يجوز إباحة الطعام أُكُلتَانِ مشبعتان، ولا يجوز ذلك في صدقة الفطر. كذا في «الخانية».

وفي قوله: «كالفطرة» احتراز عن قول الشافعي، فإن الإطعام عنده مقدر بمد لكل يوم.

وهذا الإطعام عندنا بعد الإيصاء إنما يخرج من ثلث ماله، حتى لو زاد على الثلث لا يلزمه ذلك وإن أوصى.

(بقدرهما) أي: بقدر صحته وإقامته؛ لأنه أدرك وقت القضاء، فوجب عليه، وعجز عن الأداء في آخر عمره، فصار كالشيخ الفاني.

فإن قلت: جواز الفدية في الشيخ الفاني ثبت على خلاف القياس، فكيف يقاس عليه غيره؟

قلتُ: ما ثبت بخلاف القياس لا يقاس عليه غيره إذا لم يكن ذلك الغير في معناه من كل وجهٍ، وأما إذا كان في معناه من كل وجه، وأما إذا كان في معناه من كل وجه، فالحكم يثبت<sup>4</sup> فيه بطريق الدلالة لا بالقياس، وما نحن فيه كذلك؛ لأن كلامنا فيمن عليه قضاء رمضان، فأُدْرَكَ عدة من أيام، ولم يصم، ثم مرض، فاستمر مرضه إلى أن مات. كذا في «النهاية».

وقال الشافعي: لا يجب عليه الإيصاء؛ بل يؤدي من جميع التركة وليه بقدرهما، كما كان يؤدي دين العبد منها بلا إيصاء.

ولنا: إنها عبادة، فلا بد فيها من الاختيار، ولو أديت بلا إيصاء تكون جبرية.

(ولا نجيز الصوم عنه) يعني: لا يجوز لوليه أن يصوم عنه ما وجب عليه من القضاء عندنا. وقال الشافعي: يجوز؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه».

ولنا: الحديث المشهور: «لا يصوم أحد عن أحد»، والمراد بما رواه: هو الإطعام؛ لأنه بدل الصوم توفيقًا بين الحديثين.

(ولو نذر صوم شهر) مثلًا: لو نذر مريض في رجب أن يصوم شعبان، (فصح أيامًا) من شعبان (ألزمه) محمد قضاء ما نذره (بقدرها) أي: بقدر أيام صحته؛ لأنه لو لم يصح لم يلزمه شيء، فلو صح شهرًا لزمه كله، وإذا صح بعض شهر لزمه بقدره اعتبارًا بقضاء رمضان.

(وهما بكله) أي: صاحباه ألزماه بقضاء كل شهر، فيجب عليه الإيصاء بالإطعام عن الكل، كالصحيح إذا نذر صوم شهر، ثم مات قبل تمامه، فإنه يلزمه الإيصاء بكله اتفاقًا؛ لأن الكل وجب في ذمته بنذره، فوجب عليه تفريغها بالفدية عند عجزه، بخلاف رمضان، فإن نفس الوجوب فيه إنما يثبت بإدراك عدة أيام أخر<sup>5</sup>، فيتقدر بقدرها.

(والمرض المبيح للفطر) عند أبي حنيفة (خوف ازدياده) أي: ازدياد مرضه (بالصوم. وقالا): المرض المبيح (عجزه عن القيام في الصلاة).

ثم معرفة ازدياد مرضه <sup>6</sup>: إما بغلبة ظنه، أو بقول طبيب حاذق.

ولو برأ من المرض، ولكنه ضعيف لا يفطر؛ لأن المبيح هو المرض لا الضعف، وكذا لو خاف من المرض لا يفطر. وفي قوله: «خوف ازدياده» إشارة إلى هاتين المسألتين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: مضي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فإن.

<sup>3</sup> د – في معناه من كل وجه.

<sup>4</sup> د: ثت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – أخر.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: المرض.

له: قوله تعالى: ﴿فَمَنْ 1 كَانَ [67و] مِنْكُمْ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر﴾ [البقرة، 184/2] الآية. ولما لم يكن نفس المرض مظنة المشقة؛ إذ بعض المرض ينقص $^2$  بالصوم، قلنا: المرض المبيح ما هو مفض إلى الحرج $^3$ ، ولما كان السفر مظنة المشقة بكل حال، قلنا: أصل السفر مبيح.

ولهما: إن الشرع اعتبر العجز عن القيام في الصلاة عذرًا في ترك فرض القيام، فيعتبر في المرض عذرًا في ترك الصيام.

اعلم أن خوف ازدياد المرض مبيح اتفاقًا، والخلاف غير مذكور في الكتب المشهورة من «الهداية» و «المنظومة» وغيرهما، لعل المصنف وجد رواية، ولو ترك ذكر الخلاف؛ لكان أولى.

(وتفطر الحَامل) وهي التي لها حمل، وهو بفتح الحاء: الولد في البطن. (والمرضع) وفي «الصحاح»: يقال: امرأة مرضع بلا تاء إذا كان لها ولد ترضعه، فإن وصفتها بإرضاع الولد قلتَ: مرضعة، والرضيع: الذي يمص اللبن.

(للخوف على الولد، وتقضيان 4). وفي «الكفاية»: المراد من المرضع: الظئر؛ لأنها لا تتمكن 5 من الامتناع لوجوبه عليها بالإجارة $^{6}$ ، وأما الأم؛ فليس عليها الإرضاع إلا إذا امتنع الأب من استئجار مرضعة  $^{7}$  أخرى.

(ولا نوجب عليهما فدية). وقال الشافعي: تجب؛ لأن نفع إفطارها حصل لشخصين للأم والولد، فيجب عليها لنفعها القضاء، ولنفع ولدها الفداء.

قيد بـ«الخوف على ولدها»؛ لأنها لو خافت على نفسها لا فدية عليها اتفاقًا. من «الحقائق».

له: إن الولد عاجز عن الصوم، فيكون الإفطار لأجله كإفطار الشيخ الفاني.

ولنا: إن الفدية خلف عن الصوم، فالجمع بين القضاء والفدية جمعٌ بين البدل والأصل، والشيخ الفاني وجب عليه الصوم، ثم انتقل إلى الفدية لعجزه، والطفل لم يجب عليه الصوم، فكيف يقاس هو<sup>8</sup> عليه؟ مع أن الفدية للشيخ<sup>9</sup> ثبت على خلاف القياس.

(وأوجبوها) أي: الفدية (على الشيخ العاجز) عن الصوم بشرط أن يستمر عجزه. وقال مالك: لا تجب؛ لأن عجز الشيخ لا يزول عادة، فصار كالصبي.

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ﴾ [البقرة، 184/2]. قال ابن عباس: أي: لا يطيقونه، المراد منه: الشيخ الفانى بالإجماع.

وفي «الخانية»: من وجب عليه صوم شهرين من كفارة الصوم، فلم يصم حتى صار شيخًا فانيًا؛ لم تجز<sup>10</sup> عنه الفدية؛ لأن ذلك الصوم بدل عن التكفير بالمال؛ لأنه لا يصار إليه إلا عند العجز عن التكفير بالرقبة والفدية، إنما تجوز عن صوم هو أصل بنفسه. وفي «القنية»: لو تصدق الشيخ الفاني في الليل عن صوم الغد يجزئه.

(ويمسك) عن المفطرات على وجه الاستحباب (من بلغ، أو أسلم) في رمضان (بقية يومه) قضاءً لحق الوقت تشبهًا بالصائمين، لكن للصبي أن ينوي التطوع إذا بلغ قبل الزوال؛ لأنه أهل للتطوع قبل البلوغ، والكافر ليس بأهل له.

(ولا يقضيه)؛ لأن القضاء يستلزم سبق الوجوب، ولا وجوب عليهما لعدم أهليتهما، والصوم لا يتجزأ، بخلاف الصلاة، حيث يجب قضاؤها إذا بلغ أو أسلم في بعض الوقت؛ لأن السبب فيها الجزء المتصل بالأداء، فوجدت الأهلية عند ذلك، وفي الصوم السبب هو الجزء الأول من اليوم، والأهلية منعدمة عنده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ومن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ينتقص.

<sup>3</sup> ح: الجرح.

<sup>4</sup> ح: ويقضيان.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يتمكن.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: بالإجارة.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: مرضع.

<sup>8</sup> ح – هو.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: في الشيخ.

<sup>10</sup> د: يجز.

(ولو قَدِمَ) المسافر بعد الأكل، أو أفاق المجنون (في بعضه) أي: بعض اليوم، أو تسحر وهو لا يعلم طلوع الفجر، (أو طهرت) الحائض أو النفساء أ في بعض اليوم (نوجب إمساكه) أي: إمساكَ ذلك البعض. وقال الشافعي: لا يجب.

قيد بـ«القدوم والطهارة»؛ لأن الإمساك لا يلزم المسافر في سفره، ولا الحائضَ في حيضها اتفاقًا.

وفي «الخانية»: لو أفطر خطأ، أو متعمدًا، أو مكرهًا، أو أفطر يوم الشك، ثم ظهر أنه من رمضان؛ يلزمه الإمساك اتفاقًا.

له: إن الصوم لم يكن واجبًا عليهم في أول الأيام، فلا يجب الإمساك للتشبه الذي هو خلف عنه؛ لأن الخلف إنما يجب على من يجب عليه الأصل.

ولنا: إن إمساك بعض اليوم واجب عليهم تعظيمًا للوقت على وجه الأصالة لا التبعية؛ لأنهم كانوا أهلًا للصوم، ألا يرى أن المسافر إذا صام يقع عن الفرض، والحائض إذا طهرت يجب عليها قضاء الصوم؟ ولو لم يكن الأهلية لما وجب.

(ويقضي المغمى عليه ما بعد يوم الإغماء) يعني: من أغمي عليه في رمضان لم يقض اليوم الذي حدث فيه الإغماء؛ لأن ظاهر حال المسلم وجود النية منه، ويقضى ما بعده لعدم وجود النية فيه.

(ولو استوعبه) أي: الإغماء رمضان (قضاه) أي: كل الشهر لانعدام النية، وكون الإغماء نوع مرض لا ينافي الوجوب. هذا إذا حدث الإغماء في آخر شعبان؛ لأنه لو حدث [67 ظ] في أول ليلة من رمضان لا يقضي يومًا حدث في ليلته الإغماء؛ لأن ظاهر حال المسلم يدل على وجود النية فيها، حتى لو كان متهتكًا لا يصوم رمضان، أو مسافرًا، فأغمي عليه فيها؛ قضى كل الشهر؛ لعدم ما يدل على وجود النية. كذا في «التبيين».

(وعكسوه لو استوعبه الجنون) يعني: من جُنَّ رمضان كله لم يقضه عندنا. وقال مالك: قضاه؛ لأن إغماء كل الشهر لم يكن منافيًا لوجوب قضائه، وكذا<sup>2</sup> الجنون.

ولنا: إن الممتد من الجنون يمنع الوجوب دفعًا للحرج، فجعل استيعاب الشهر حدًّا فاصلًا بين الممتد وغيره، بخلاف الإغماء؛ لأنه لا يمتد شهرًا غالبًا كالنوم.

وفي «النهاية»: المراد من استيعاب الشهر ألا يمكنه صوم يوم فيه، حتى لو أفاق بعد الزوال من اليوم الأخير من رمضان لا يلزمه القضاء، مع أن جنونه لم يكن مستوعبًا من جهة الأوقات.

وذكر في «الفصول»: الصحيح أنه يلزمه.

(ولو جُنَّ بعضه) بضم الجيم، أي: لو صار مجنونًا في بعض الشهر، ثم أفاق، سواء كان جنونه أصليًّا بأن كان بلغ مجنونًا، أو عارضيًّا بأن كان بلغ مفيقًا، ثم جُنَّ (نلزمه قضاءَ ما مضى). وقال الشافعي: لا يلزمه؛ لأنه إذا استوعب الجنون الشهر يمنع وجوب الكل، فإذا استوعب البعض يمنع بقدره.

ولنا: إنّ سبب الوجوب وجد في حقه، كما قال تعالى: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة، 185/2]، والمراد به: بعض الشهر؛ إذ لو كان السبب شهود جميع الشهر؛ لوقع الصوم في شوال.

فإن قلت: لو كان السبب بعض الشهر لزم أن يجب البعض الذي شهده، وليس كذلك؟

قلتُ: ضمير {فليصمه} عائد إلى الشهر لقربه، لا إلى البعض، مع أنه غير مذكور.

#### (فصل) في الاعتكاف

(يسن الاعتكاف) وقال<sup>3</sup> القدوري: الاعتكاف مستحب، والصحيح أنَّه سنة مؤكدة؛ لمواظبة النبي<sup>4</sup> صلى الله عليه وسلم. والحق أن يقال: إنه ثلاثة<sup>5</sup> أقسام:

[1.] واجب، وهو المنذور.

[2.] وسنة، وهو ما يكون في العشر الأخير من رمضان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: والنفساء.

<sup>2</sup> د: فكذا.

<sup>3</sup> د: قال.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: لمواظبته.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ثلاث.

[3] ومستحب، وهو ما يكون في غيره من الأزمنة.

(أن يلبث في المسجد) وهو في موضع الرفع بدل عن الاعتكاف (مع النية)؛ لأنه عبادة، (وأداء صلاة بجماعة أو الخمس فيه شرط) يعني: روي عن أبي حنيفة: أن الاعتكاف لا يصح إلا في مسجد يصلى فيه بعض الصلوات بجماعة كمساجد الأسواق؛ لقول حذيفة رضي الله عنه: «لا اعتكاف إلا في مسجد جماعة». وروي عنه أيضًا: أنه لا يجوز إلا في مسجد يصلى فيه الصلوات الخمس، وهذه الرواية هي المختارة؛ لأن الاعتكاف عبارة انتظار الصلاة، فلا بد من اختصاصه بمسجد يصلى فيه الصلوات الخمس. وقالا: يجوز في كل مسجد لإطلاق قوله تعالى: ﴿وَانتم عاكفون في المساجد﴾ [البقرة، 187/2].

(ونلزمه بالصوم) يعني: من نذر اعتكاف يوم يلزمه بالصوم عندنا. وقال الشافعي: يلزمه بالا صوم؛ لقول علي رضي الله عنه: «ليس على من اعتكف أيلة أن يوجبه على نفسه»، فيجوز عنده نذر اعتكاف ليلة؛ لأن الصوم ليس من شرطه.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا اعتكاف إلا بالصوم»، وما رواه أثر، فلا يعارض الخبر.

وفي «فتاوى الولوالجي»: من صام تطوعًا، ثم نذر اعتكاف ذلك اليوم لا يصح؛ لأنه لما وجب الاعتكاف؛ وجب الصوم من أول النهار، وصومه انعقد تطوعًا، فيتعذر جعله واجبًا.

(وأقل نفله يوم) يعني: أقل نفل الاعتكاف. وهو أن يشرع فيه من غير أن يوجبه على نفسه. مقدَّر بيوم عند أبي حنيفة؛ لأنه مشروط بالصوم، ولا صوم أقل من يوم.

(وأكثره) يعني: أقل نفل الاعتكاف مقدر بأكثر اليوم عند أبي يوسف؛ لأن أكثر الشيء بمنزلة كله، حتى لو شرع في صوم التطوع، ثم نذر الاعتكاف قبل الزوال؛ يصح عنده.

(وساعة) يعني: أقله مقدر بساعة عند محمد؛ لأنها أقل ما يتصور فيه اللبث، ولا اعتبار بما دونها، والصوم ليس من شرطه في النفل عنده؛ لأن حال النفل مبنى على المساهلة.

قيد بـ «النفل»؛ لأن الواجب أقله مقدر باليوم اتفاقًا.

فإن قلتَ: الاعتكاف عبادة، فهل يلزم بالشروع كما لزم الصوم؟

قلت: لا؛ لأن كل جزء من اللبث في المسجد عبادة على خلاف العادة، فلم يفتقر  $^2$  إلى جزء آخر، وفي  $^3$  الصوم مجموع أجزاء الإمساك عبادة؛ لأن الإنسان لا يخلو عن قليل إمساك عادة.

(وتعتكف المرأة في مصلى بيتها)؛ لأنه هو الموضع المتعين لصلاتها، فيتحقق انتظارها فيه، ولا تعتكف في غير مصلاها في بيتها، وإذا اعتكفت لا تخرج من مصلى بيتها كالرجل إلا لحاجة الإنسان، وإن حاضت خرجت، وإن [68و] لم يكن في بيتها مصلى لا تعتكف. كذا في «الكفاية».

(والخروج) أي: خروج المعتكف من موضع اعتكافه بلا عذر (ساعة لغير<sup>4</sup> ضرورة مفسد) اعتكافه عند أبي حنيفة. (واشترطا له) أي: لفساد الاعتكاف (أكثر النهار)، أي: قالا: لا يفسد ما لم يخرج أكثر النهار.

له: إن الاعتكاف هو اللبث، والخروج ينافيه، فيبطله قَلَّ أو كَثُرَ.

ولهما: إنّ اللبث في أكثر النهار يقوم مقام كله، كما أن نية الصوم في أكثر النهار كالنية في جميعه.

وفي «الذخيرة»: هذا في الاعتكاف الواجب، وأما في النفل، فلا يفسده الخروج ولو بلا عذرٍ.

(ونجيزه) أي: خروج المعتكف (للجمعة). وقال الشافعي: لا يجوز؛ إذ لا ضرورة له في خروجه لها؛ لأنه كان يمكنه أن يعتكف في الجامع، فلا<sup>5</sup> يحتاج إلى الخروج.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: على المعتكف.

<sup>2</sup> د: تفتقر.

<sup>3</sup> ح: في.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بغير.

<sup>5</sup> د: ولا.

ولنا: إن الاعتكاف في كل مسجد مشروعٌ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا أَبُاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾ [البقرة، 187/2]، فإذا اعتكف في مسجد لقُرْبِهِ من بيته مسّت الضرورة إلى الخروج للجمعة؛ لكونه مأمورًا بالسعي إليها، لكن يخرج من معتكفه حين تزولُ الشمس؛ لتوجه أمر السعى إليه حينئذٍ.

فإن قلت: لِمَ لم تسقط الجمعة بعذر الاعتكاف كما سقطت بعذر السفر؟

قلتُ: الجمعة وجبت بإيجاب الله، والاعتكاف بإيجاب العبد، فلا تسقط الجمعة به لكونها أعلى منه، وأما عذر السفر؛ فقد جعله الله سببًا للتخفيف.

ولو مكث في الجامع يومًا لا يفسد اعتكافه؛ لأنه محله، إلا أنه لا يستحب؛ لالتزامه الاعتكاف في المسجد الآخر.

(ويحرم الوطء) على المعتكف؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ ﴿ [البقرة، 187/2]، (ودواعيه) كاللمس والقبلة؛ لأنها مؤدية إليه، كما حرمت في الإحرام، والظهار، والاستبراء.

فإن قلتَ: لِمَ لم يحرم الدواعي في الصوم وحالة الحيض كما حرم الوطء؟

قلتُ: لأن الصوم والحيض يكثر وجودهما، فلو حرم الدواعي فيهما؛ لوقعوا في الحرج، وذلك مدفوع شرعًا.

(ويبطل به) أي: الاعتكاف بالوطء (مطلقًا) أي: سواء وجد ليلًا أو نهارًا، عمدًا أو نسيانًا. وإنما لم يجعل النسيان عفوًا فيه، كما جعل عفوًا في الصوم؛ لأن الاعتكاف حالة مذكرة، ولا كذلك الصوم.

(وبالإنزال من لمس أو قبلة، ولا نفسده بهما) أي: الاعتكاف بمجرد اللمس والقبلة. وعند الشافعيّ: يفسد؛ لأنهما ألحقا بالجماع في الحرمة في الاعتكاف، فوجب إلحاقهما به في إفساد الاعتكاف احتياطًا.

ولنا: إنّ المنهي عنه هو الجماع، وهما إنما يكونان في معناه إذا اتصل بهما الإنزال؛ لأنه يكون قاضيًا للشهوة، وإذا لم ينزل لا يفسدان؛ لأنهما ليسا في معنى الجماع، ولهذا لم يفسد الصوم بهما.

(ولا يبطل به) أي: الاعتكاف بالإنزال (من نظر وفكر)؛ لأن الإنزال منهما بمنزلة الإنزال في الاحتلام.

(ولا بأس) للمعتكف (بعقد البيع)؛ لأنه قد يحتاج إلى ذلك بأنه لا يجد من يقوم بحاجته. المراد به: عقد ما لا بد له كالطعام ونحوه، وأما عقده للاتجار؛ فمكروه مطلقًا، وكذا عقد غير المعتكف في المسجد والخرز والخياطة فيه.

وقيل: إن كان الخياط يحفظ المسجد؛ فلا بأس بأن يخيط فيه، وكل ما يكره في المسجد يكره في سطحه.

(دون إحضار سلعة) يعنى: لا يحضر المبيع في المسجد؛ لئلا يصير مشغولًا بحقوق العباد، ويكون كالدكان.

(ويكره الصمت) وهو ألا يتكلم أصلًا من غير عذر 4. هذا إذا اعتقده قربة؛ لأن صوم الصمت منهي عنه، فأما الصمت للاستراحة؛ فليس بمكروه. وقيل: أراد بالصمت: النذر بأن لا يتكلم في صومه، كما كان في شريعة من قبلنا.

(ولا يتكلم إلا بخير)؛ لأنه في عبادة انتظار الصلاة، فلا يخلطها بكلام مأثم.

(ويخرج) أبو يوسف (الليلة الأولى لنذر اعتكاف يومين). وقالا: دخلت الليلة الأولى، فيدخل المسجد قبل المغرب.

قيد بد الليلة الأولى»؛ لأن الليلة المتخللة بين اليومين داخلة اتفاقًا.

وقيد به يومين»؛ لأنه لو نذر اعتكاف يوم لا يتناول لليلة اتفاقًا، ولو نذر اعتكاف أيام يدخل الليلة الأولى اتفاقًا؛ لأن الأيام من الليالي؛ لأنها قابلة للاعتكاف، كما يلزمه متتابعة وإن لم يشرط التتابع؛ لأن مبنى الاعتكاف على التتابع، ويتناول الأيام ما بإزائها من الليالي؛ لأنها قابلة للاعتكاف، كما تدخل الليالي في الأيام عرفًا إذا قلت: ما رأيت زيدًا منذ أيام.

لهما: اعتبار المثنى بالجمع لما فيهما من معنى الاجتماع.

فإن قلتَ: لم اعتبراكذا ههنا، ولم يعتبرا في جماعة الجمعة؟

<sup>1</sup> د: لا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يزول.

<sup>3</sup> د: لا.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: نذر.

قلتُ: احتياطًا؛ لأن لوقت الجمعة فرصًا أصليًا، [68ظ] وهو الظهر، ولما كان في إقامة التثنية مقام الجمع نوع تردد لم يعتبر المثنى بالجمع؛ ليخرج عن عهدة الوقت بالفرض الأصلي، وأما في فصل الاعتكاف؛ فلأن إيجاب اليومين مع الليلتين أحوط من إيجاب اليومين مع ليلة.

وله: إن الأصل أن يعمل بالأوضاع، ووضع المثنى غير وضع الجمع، إلا أنه لما كان في الجمعة والجماعة معنى الاجتماع أعطي للمثنى  $^1$  حكم الجمع، وأما في المسألة المذكورة لم يوجد في المثنى لفظ الجمع، فبقي على الأصل، ولم يتناول  $^2$  المثنى الليلة الأولى لا صيغة ولا تبعًا، فلم يدخل في الإيجاب. كذا في «الكفاية».

(ونعكسه) أي: يحكم بدخول الليلة الأولى (لأيام) أي: لنذر اعتكاف أيام. وقال الشافعي: لا تدخل<sup>3</sup> الليلة الأولى، وأما الليالي المتخللة، فداخلة فيها. وفي رواية عنه: لا تدخل الليالي المتخللة أيضًا؛ لأن ذكر الأيام لا يتناول الليالي. وفي رواية أخرى عنه: إن نذر التتابع دخلت، وإلا فلا.

وتوجيه مذهبنا معروف من المسألة السابقة.

(ونشترط التتابع فيها وإن لم يلتزمه) يعني: إذا نذر أن يعتكف أيامًا؛ لزمه اعتكافها متتابعة وإن لم يلتزم التتابع. وقال الشافعي: إن شاء فرق، وإن شاء تابع؛ لأن الوفاء بالمنذور يحصل بالتفريق أيضًا، كما لو نذر صوم ثلاثة أيام.

ولنا: إن الأصل هو الاتصال، كما لو حلف لا يتكلم ثلاثة أيام، والزمانُ صالحٌ له، بخلاف الصوم؛ لأنَّ الليالي متخللةٌ غيرُ صالحة للصوم، وكان الأصلُ فيها القطعَ دون الوصل، ولهذا تخيَّر.

(ولو نوى الأيام خاصَّةً صُدِّقَ) يعني: إذا نذر أن يعتكف أيامًا، وقال: أردثُ به: الأيام دون الليالي صُدِّقَ؛ لأنّ اليومَ حقيقةٌ في بياض النهار، فيكون ناويًا بحقيقة كلامه، فيصحّ، بخلاف ما لو نذر اعتكاف شهرٍ، وأراد به الأيام خاصَّةً؛ لا يصدق؛ لأن الشهر اسم لعدد مقدر يشتمل الأيامَ والليالي، فلا يحتمل ما دونه.

(ولو نذر اعتكافَ رمضان، فصامه فقط) أي: لم يعتكف فيه (أوجبنا قضاءه) أي: قضاء الاعتكاف. وقال زفر: سقط قضاؤه عنه.

قيّد بقوله: «صام»؛ إذ لو اعتكف ولم يصم؛ لا يصحُّ اعتكافه اتفاقًا؛ لأنه لا يصح إلا بالصوم، ولو لم يصمم ولم يعتكف عليه قضاءُ اعتكافِ شهر بالصوم اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «فقط»؛ لأنه لو اعتكف فيه يخرج عن العهدة اتفاقًا.

له: إنَّه التزم اعتكافًا يؤديه بلا صومٍ مقصودٍ، بل بصوم ومضان، وإنما صحَّ نذره لمقارنته بالصوم، ولما فات عنه الاعتكاف في رمضان بطل نذرُه؛ لأنه لو بقي؛ لكان نذرًا بالاعتكاف بلا صومٍ، وإنه غير مشروع.

(وألزمناه بصوم شهر غيره) أي: غير رمضان، حتى لو صام رمضان الثاني واعتكفه قضاء لما فات عنه من اعتكاف رمضان الأول لا يصح عندنا. وفي رواية أخرى عن زفر: إنه يصح؛ لأنه التزم اعتكافًا يؤديه بصوم رمضان، وإذا أدرك رمضان الثاني يقضيه 5 كما أوجب عليه.

ولنا: إنّ الصوم كان شرطًا للاعتكاف، فإنما سقط لإضافته إلى شهر رمضان، فإذا فات عنه شرف ذلك الوقت؛ بقي الاعتكاف مضمونًا بإطلاقه، فوجب قضاؤه بالصوم المقصود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: المثنى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فلم تتناول.

<sup>3</sup> ح: يدخل.

<sup>4</sup> ح: يصوم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تقضيه.

#### (كتاب الحج)

(يفترض) الحج لقوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾ [آل عمران، 97/3]، وكلمة «على» للإيجاب. (في العمر مرة)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لما سُئِلَ عن الحج: أفي كل عام أم مرةً؟ قال صلى الله عليه وسلم: «مرة، فما زاد تطوَّع $^{1}$ .

(ويوجبه) أي: أبو يوسف الحج وجوبًا (مضيقًا) بأن يفعله في العام الأول، حتى لو أخَّر عنه يأثم، وهو أصح الروايتين عن أبي حنيفة. (لا موسعًا) يعني: عند محمد: يجب وجوبًا موسَّعًا؛ لأنه فرض العمر، وجميع العمر له بمنزلة الوقت للصلاة، فإذا أخَّرها إلى آخر الوقت كان جائزًا، فكذا إذا أخره إلى آخر العمر، لكنَّ جوازه مشروط بأن لا يفوته، حتى لو مات ولم يحجّ أثم عنده أيضًا.

ولأبي يوسف: إنَّ للحج وقتًا متعينًا في كل عام، فإذا أخِّره عن العام الأول لا يمكن فعله إلا بإدراك وقته الآخر في العام الثاني، وإدراكه موهوم؛ لأن الموت في سنة ليس بنادرٍ، فيضيق الوجوبُ احتياطًا، بخلاف وقت الصلاة، فإن الموت فيه <sup>2</sup> فجأة نادر.

(على كل مسلم حر عاقل بالغ)، فلا يجب على <sup>3</sup>كافر وعبد ومجنون وصبى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أيما صبى حجّ، ثم بلغ؛ فعليه حجة، وأيما عبد حج، ثم أعتق؛ فعليه حجة $^{4}$ .

(قادرًا على الزاد والراحلة) أي: على ملكهما، حتى إن من قدر عليهما على وجه الإباحة لا يجب<sup>5</sup> الحج عليه. كذا في «الخلاصة». [69و]

أقول: على هذا لو قال: على ملك الزاد والراحلة؛ لكان أولى.

والمراد بالراحلة: تمامها حتى من قدر عليها ليتناوب مع آخر لا يجب عليه، والراحلةُ ليست بشرط على من حول مكة؛ لأنه لا يلحقه المشقة<sup>6</sup>، فأشبه السعى إلى الجمعة. وأما المحمل؛ فله جانبان، فالقدرة على أحدهما كافية.

(ونفقه الذهاب والإياب) أي: الرجوع إلى أهله بلا إسرافٍ ولا تقتير، (فاضلًا عن حوائجه الأصلية) مرّ بيانها وما فضل منها في باب الزكاة. (ونفقة عياله) يعني: قادر على نفقة من يجب عليه نفقته. وإنما شرط القدرة عليها؛ لأن حقوق العباد متقدمة على حق الله. (إلى حين عوده مع أمن الطريق). قيل: هو شرط لوجوب الحج، وهو مروى عن أبي حنيفة؛ لأن الاستطاعة منتفية بدون الأمن. وقيل: هو $^7$  شرط لأدائه؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فسر الاستطاعة بالزاد والراحلة لا غير $^8$  .

وفائدة الخلاف تظهر<sup>9</sup> في وجوب الإيصاء به، فعلى القول الأول: لا يجب، وعلى الثاني: يجب.

قال أبو بكر الإسكاف: لا أقول: الحج فريضة في زماننا، قاله في سنة ست وعشرين وثلاثمائة. وقال أبو القاسم الصفار: الباديةُ عندي دار الحرب. وقال أبو الليث: إن كان الغالب في الطريق السلامةَ يجب، وإلا فلا، وعليه الاعتماد.

(ونشترط الصحة) يعنى: صحة القادر على الزاد في وجوب الحج عليه.

(فلا يجب على مقعد غني) هذا تفريع لما قبله. وقال الشافعي: لا تشترط<sup>10</sup> الصحَّة، فيجب على المقعد؛ لأنه مستطيع بغيره.

ولنا: إنَّ الاستطاعة بدون صحة الأعضاء ساقطٌ 11، والمحبوس والخائف من السلطان كالمريض؛ لوجود المانع فيه. كذا في «الغاية».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 255/1، 290.

<sup>2</sup> ح - فيه.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح + کل.

<sup>4</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 597/8؛ المعجم الأوسط للطبراني، 140/3؛ السنن الكبري للبيهقي، 179/5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تجب.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: مشقة.

<sup>7</sup> ح – هو.

 $<sup>^{8}</sup>$  سنن الترمذي، المناسك،  $^{4}$ ؛ سنن ابن ماجه، المناسك،  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: يظهر.

<sup>10</sup> ح: يشترط.

<sup>11</sup> د – ساقط.

(والوجوب رواية)، يعنى: وجوب الحج على المقعد روايةٌ عن أبي حنيفة. وعن صاحبيه أيضًا روايتان فيه.

(ولم يعتبروا فيه قدرة المشي) يعني: إذا كان قادرًا على المشي لا يجب عليه الحج عندنا. وقال مالك: يجب؛ لأنه مستطيع إليه بواسطة قدرة المشي.

ولنا: إنه صلى الله عليه وسلم فسر الاستطاعة بالزاد والراحلة  $^{1}$ ، فيتعلق الوجوب بهما.

وفي «الحقائق»: الخلاف فيمن بَعُدَ عن الكعبة، وأما أهل مكة ومَنْ حولها إذا قدر على المشي؛ فعليه الحج اتفاقًا.

اعلم أن هذه الشروطَ معتبرةٌ وقتَ خروج أهل بلده، حتى إذا كان قادرًا على الزاد والراحلة، فلم يبق القدرة وقت خروجهم؛ لا يجب عليه الحج، وعلى العكس يجب. كذا في «التبيين».

(ويشترط<sup>2</sup> في حج المرأة) شابةً كانت أو عجوزًا، والصبيَّةُ المشتهاةُ بمنزلة البالغة في هذا الشَّرُط. (من سفر) أي: من موضع بينه وبين مكة مسافة سفرٍ (زوجٌ أو محرمٌ) وهو من يحرم نكاحها أبدًا بسبب قرابة، أو رضاع، أو مصاهرة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تسافر امرأة ثلاثة أيام إلا ومعها زوجٌ أو محرمٌ»<sup>3</sup>.

قيَّد بقوله: «من سفر»؛ لأنه لو كان أقل منه يجوز حجها بلا زوج ومحرم.

(بالغ عاقل غير مجوسي ولا فاسق) شرط في المحرم هذه الأوصاف؛ لأن الصبي والمجنون عاجزان عن صيانتها، والمجوسي يستحل  $^4$  مناكحتها، والفاسق غير أمين.

والشرط<sup>5</sup> في المرأة أيضًا أن تكون خالية عن العدة أيَّة عدة كانت، حتى لو كانت معتدة عند خروج أهل بلدها لا يجب عليها الحجُّ؛ لقوله تعالى: ﴿لَا تُحْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنُ ﴾ [الطلاق، 1/65]. وأما المرأة المسلمةُ؛ فيجوز لها سفر الهجرة من دار الحرب بلا محرم وإن كانت معتدة؛ لأنها مضطرة خائفة.

وفي «المحيط»: لا يقصد السفر، بل مرحلة مرحلة. والاختلافُ في أن الزوج أو المحرم شرط الوجوب أو الأداء كالاختلاف في اشتراط أمن الطريق.

(مع النفقةِ عليها) أي: مع وجوب نفقة المحرم عليها؛ لأنها تتوسل 7 به إلى أداء الحجّ، فصار كالراحلة.

(ولم النساء النساء الأمينات لفقدهما) أي: لا تحج المرأة مع النساء الصالحات إذا لم يكن لها زوج أو محرم. وقال الشافعي: تحجّ؛ لأن الأمن يحصل بهنَّ كما يحصل بأحدهما.

**ولنا**: ما رويناه.

(وإذا وجدته) أي: المرأة محرمًا (نمنع زوجها من منعها عن الفرض) أي: الحج الفرض. وقال الشافعيُّ: له منعها.

قيَّد بروجدانها محرمًا»؛ لأنها لو لم تجدُّه له منعها اتفاقًا.

وقيَّد بد الفرض»؛ لأن منعَها عن النفل جائز اتفاقًا، وكذا عن الحج المنذور؛ لأن وجوبه عليها كان بالتزامها، فلا يظهر ذلك في حق الزوج، فصار نفلًا في حقه، فجاز أن يمنعها.

له: إنَّ في خروجها تفويت حقّه، فيمنعها.

ولنا: إن حقه إنما يظهر في النفل لا في الفرض.

(واعتبرنا إيصاء صبيّ بلغ، وكافرٍ أسلم) وكان لكل منهما استطاعةٌ إلى الحج، فماتا، (به) أي: بأن يحجّ عنهما، وهو متعلق بر إيصاء». (قبل وقته) أي: وقت الحج، والعاملُ فيه: «بلغ» و «أسلم». وقال زفر: لا يصحّ إيصاؤهما؛ لأن الحج لم يكن واجبًا عليهما لعدم أهليتهما، وبعدما [69ظ] صارا أهلًا له لم يدركا وقت الحج.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن الترمذي، المناسك،  $^{4}$ ؛ سنن ابن ماجه، المناسك،  $^{6}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  د: ونشترط.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، التطوع 19؛ صحيح مسلم، الحج

<sup>4</sup> ح: يستحيل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وشرط.

د – ولا يخرجن.  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يتوسل.

<sup>8</sup> د: ولا.

ولنا: إنَّهما كانا أهلًا للوجوب وقت الوصية، فيصح إيصاءهما بأن يحج عنهما في وقته؛ لعجزهما عنه.

## (فصل) في وقت الحج ومواقيت الإحرام

الميقات: هو الوقتُ المحدودُ، استعير هنا للمكان.

(ويكره تقديم الإحرام على أشهر الحجّ: شوال، وذي القعدة، وعشر في الحجة، ولم يكملوه) يعني: أشهر الحج عندنا كما هو المبيّن في المتن، وهذا البيان مرويٌّ عن النبي صلى الله عليه وسلم في وقال مالك: ذو الحجة بكمالها من أشهر الحجّ؛ لقوله تعالى: ﴿الْحَجُّ أَشُهُرٌ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة، 197/2]. والمراد: وقت الحج، وثلاثة أشهر إنما يكون إذا كمل ذو الحجة.

وثمرة الخلاف تظهر فيما إذا لم يصم المتمتّع ثلاثة أيام في الحجّ، حتى أتى يوم النحر، يجوز له أن يصوم ثلاثة أيام إلى آخر ذي الحجة عنده، خلافًا لنا.

اعلم أنّ كون هذه الأشهر وقتًا للحج ليس باعتبار أن كل أفعاله جائزة فيها، ألا يرى أن الوقوف وطواف الزيارة وغيرهما غير جائز في شوال، بل باعتبار أن بعض أفعاله يعتد به فيها دون غيرها، كما أن الآفاقي إذا قدم مكة في شوال، وطاف طواف القدوم، وسعى بعده؛ ينوب هذا السعيُ عن السعي الواجب في الحج، ولو فعل كذلك في رمضان لا ينوب عنه.

(وينعقد له) أي: الإحرام المتقدم ينعقد للحج، ويكره؛ لأنه لا يأمن في التقديم عن وقوع محظور. (ولا نجعله عمرة)، وقال الشافعي: ينعقد للعمرة لا للحج. وهذا الخلاف مبني على أن الإحرام ركن للحج عنده، فلا يجوز قبل وقته كالوقوف والطواف، وشرط لأدائه عندنا، فيجوز تقديمه على وقته، كتقديم الطهارة على وقت الصلاة. كذا في «شرح المصنف».

أقول: يفهم من قوله: «يكره» أن التقديم جائز عند الشافعي أيضًا، وليس كذلك، فلو  $^{5}$  قال: «ونجيز تقديم الإحرام مع الكراهة على أشهر الحج»؛ لكان أحسن، ومن قوله: «وينعقد له» أن انعقاده للحج وفاقيّ، وليس كذلك؛ إذ الإحرام لا ينعقد للحج ولا للعمرة في قول، وإلى هذا أشار في «المنظومة»:

وباطل إحرامه بحجته .... قبل شهور حجه ومدته

وفي قول من الشافعي: ينعقد، حتى إنّ عمرة الإسلام تسقط به.

وفي عبارته تسامح آخر؛ لأن الإحرام لا يجعل عمرةً، بل للعمرة، وحذفُ اللام في مثله غير متعارفٍ؛ إذ لا يقال: جعلت هذا الثوب زيدًا، بمعنى: لزيد<sup>7</sup>. ولو قال: «ونجعله له لا للعمرة»؛ لكان أوْلي وضع الخلاف في الحج؛ إذ الإحرام بالعمرة يجوز اتفاقًا.

(ويحرم أهل المدينة، والعراق، والشام، ونجد، واليمن):

- [1.] (من ذي الْحُلَيْفَةِ) وهو بضم الحاء المهملة، ميقات للمدنيين.
  - [2] (وذات عرق) بكسر العين، وهو للعراقيين.
- [3] (والجُحْفة) وهو بضم الجيم وسكون الحاء المهملة، للشاميين.
  - [4.] (وقرْن) بسكون الراء، وهو للنجديين.
    - [5.] (**ويلملم**) وهو لليمنيين.

(ويجوز تقديمه عليها) أي: تقديم الإحرام على المواقيت؛ لما روي أن ابن مسعود أحرم من الشام، وابن عمر أحرم من بيت المقدس، بل هو أفضلُ إذا ملك على نفسه من الوقوع في المحظور.

(ونلزمه في القضاء به من الميقات، لا من حيث أحرم لو قدم) يعني: إذا قدم الإحرام على الميقات، ففسد حجه، فأراد أن يقضيه في العام الآخر يحرم من الميقات عندنا. وقال الشافعي: يحرم من مكان إحرامه الأول؛ لأن القضاء يحكي الأداء.

<sup>1</sup> ح: صار.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح – عشر.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الحج، 32؛ سنن الترمذي، الحج، 89 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ویکره.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ولو.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: لعمرة.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح – بمعنی: لزید.

ولنا: إنّ تقديم الإحرام لم يكن واجبًا في أدائه حتى يجب رعايته في قضائه.

(ونمنع الآفاقي) وهو من كان خارج المواقيت (إذا قصد مكة مطلقًا)، أي: سواء قصد الحج، أو العمرة، أو التجارة، أو لم يقصد شيئًا (من مجاوزتها) أي: من أن يتجاوز المواقيت (غير محرم). وقال الشافعي: يجوز له ذلك.

اعلم أن المواقيت فناء للحرم، وهو فناء لمكة، وهي فناء للمسجد الحرام، وهو فناء للبيت شرَّفه الله، ومن قصد مكةً لا يتجاوز من هذه الأفنية غير محرم؛ تعظيمًا للبيت.

قيَّد بـ«الآفاقي»؛ لأنه يجوز للمكي ولمن كان داخل الميقات أن يدخل مكة بلا إحرام عن ميقاتها، إلا إذا قصد الحج أو العمرة.

وقيَّد بقوله: «إذا قصد مكة»؛ لأن الآفاقي إذا قصد موضعًا من الحلِّ يجوز له أن يتجاوز الميقات غير محرم.

له: قياس الآفاقي على المكي.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يتجاوز الميقات أحدٌ إلا محرمًا»  $^{1}$ ، وإنما خص منه  $^{2}$  المكيّ ومن كان داخل الميقات؛ لأنه يكثر دخولهم مكة لحاجتهم، وفي إيجاب الإحرام كل مرة حرجٌ، بخلاف ما إذا قصد الحجّ أو العمرة؛ لأنه نادر الوقوع.

(فإن جاوز) عن الميقات بلا إحرام (نلزمه بدم). هذا تفريعٌ للمسألة السابقة؛ لأن الآفاقي كان ممنوعًا عن المجاوزة عندنا، فإذا جاوز لزمه دم جبرًا لجنايته. والشافعي لا يلزمه بدم؛ لجواز مجاوزته عنده.

(**وإن دخلها)** أي: مكة (ف**بحجة أو عمرة**) أي: فنلزمه<sup>3</sup> بحجة أو عمرة تعظيمًا لبيت الله. وقال الشافعي: لا يلزمه شيء؛ لأن الله تعالى لم يوجب بدخول مكة أحد النسكين، ولم يوجب الداخل على نفسه أيضًا.

(وألزمنا القارن [70و] بعد المجاوزة به، لا بدمين) يعنى: من جاوز الميقات غير محرم، ثم أحرم، ونوى القران؛ فعليه دم واحد عندنا، ودمان عند زفر؛ لأنه أدخل النقص في الإحرامين، فيجب عليه دمان.

ولنا: إنَّه لم يقع منه جنايةٌ على إحرامين حتى يؤاخذ بدمين، بل وقع جنايةٌ واحدةٌ، وهي المجاوزة غير محرم، فيجب عليه دمٌّ. (ولو عاد بعد إحرامه بحجةٍ أو عمرةٍ ملبِّيًا) يعنى: إذا جاوز الميقاتَ غير محرمٍ، ووجب $^4$  عليه الدم، ثم أحرم بحجة أو عمرة، وعاد إلى الميقات ملبيًا، (وهي) أي: التلبية (مع العود شرطً) في سقوط الدم عنه عند أبي حنيفة. وقالا: بمجرد العود يسقط الدم. وهذه الجملةُ الاسمية وقعت معترضةً بين «لو» وجوابها5.

لهما: إنَّ الواجب كان الإحرام عند الميقات لا التلبيةُ، وقد تدارك ما وجب عليه، ألا يرى أنه لو أحرم قبله، فجاوز محرمًا غير ملب؛ لم يلزمه شيء؟

وله: إنّ التلبية للإحرام كالتحريمة للصلاة، فلا يكون متداركًا ما فاته بمجرد العود، بخلاف ما إذا أحرم<sup>6</sup> قبله؛ لأنه قضي حقّه بتعظيمه بالإحرام والتلبية.

(أو عاد) إلى الميقات بلا إحرام، (فأحرم منه، أو عاد بعد إحرامه قاضيًا من عامه) يعني: إذا جاوز عن الميقات بلا إحرام<sup>7</sup>، فأحرم من داخله بحجة أو عمرة، ثم أفسد ذلك الإحرام، ثم قضاها بإحرام عند الميقات. (أسقطناه) وهو جواب «لو»، يعني: يسقط عنه الدم عندنا في هذه المسائل الثلاث، خلافًا لزفر.

الخلاف في المسألة الأولى فيما إذا عاد قبل أن يشرع في الطواف؛ لأنه إن عاد بعده لا يسقط عنه الدمُ اتفاقًا؛ لأنه لا يمكنه التَّداركُ بعد الشروع في أفعال الحجّ، فتقررت الجنايةُ، ولزم الدمُ عليه.

قيَّد بقوله: «بعد إحرامه»؛ لأنه لو عاد إلى الميقات بغير إحرام وأحرم عنده؛ يسقط عنه الدم اتفاقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 702/8 بمعناه مرسلًا.

<sup>.</sup> منه - منه

<sup>3</sup> د: فيلزمه.

<sup>4</sup> ح: وجب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وجوابه.

<sup>6</sup> ح: حرم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: غير محرم.

اعلم أنّ في المسألة الثانية . وهي قوله: «أو عاد فأحرم منه» اشتباهًا؛ لأنه ذكر في «المصفى» و «الحقائق»: أن خلاف زفر فيما إذا أحرم داخل الميقات؛ إذ لو لم يحرم وعاد إليه قبل دخول مكة وأنشأ الإحرام منه؛ يسقط عنه الدم اتفاقًا.

له: إنَّ الدمَ لزم بالجناية، وهي ترك إنشاء الإحرام من الميقات، ولم ينشأ الإحرام منه، ولم يتدارك ما فات، وتلك الجنايةُ لا ترتفع أن بالعود كما لو أفاض قبل الغروب من عرفة، ثم عاد بعد الغروب إليها. كذا في «المحيط». وفي هذا دلالة ظاهرة على أن المسألة الثانية اتفاقية.

ولنا في المسألة الأولى: إنَّه تدارك ما فات من تعظيم بيت الله بالعود إلى الميقات، فتسقط $^2$  عنه الجناية. وفي الثانية $^3$ : أنه تدارك بالعود ما ترك في وقته بالقضاء، كمن سها في صلاته، فقطعها، ثم أعادها بلا سهو. وإنما لم يتدارك بالعود ما فات في عرفة من الوقوف لذهاب وقته، حتى لو عاد قبل الغروب سقط عنه الدم.

(ولا يسقط) دمُ المجاوزة (بعد الشروع في الطواف) كما سمعتَ في المسألة السابقة.

(ولو عاد بعد دخول مكة) يعني: من قصد مكة، وجاوز الميقات بغير إحرام؛ فعليه بدخول مكة حجة أو عمرة، فإذا عاد إلى الميقات سواءٌ كان الميقات الذي جاوزه أو ميقاتًا آخر، (فأحرم بالفرض) أي: بحجة أو عمرة كانت واجبة عليه قبل تلك السنة. وفيه إشارةٌ إلى أنه لم يحرم بما لزمه بالمجاوزة ولا بالقضاء. (من عامه؛ أسقطنا ما لزمه بالمجاوزة مطلقًا) من الدم وأحد النسكين الواجب بدخول مكة. وقال زفر: لا يسقط عنه شيء مما لزمه.

اعلم أنَّ الآفاقي لو جاوز الميقات، فدخل مكة مرارًا بغير إحرام؛ لزمه لكل مرة حجةٌ أو عمرةٌ، ثم إذا عاد، فأحرم بالفرض من عامه؛ يسقط عنه ما لزمه لأجل المجاوزة الأخيرة؛ لأن الواجب قبل الأخيرة صارت دينًا، فلا يسقط إلا بتعيين.

قيَّد ب«العود»؛ لأنه لو أحرم بالفرض من عامه، ولم يعد إلى الميقات؛ لا يسقط عنه الدم اتفاقًا، ولكن يسقط عنه أحد النسكين عندنا، خلافًا لزفر.

وقّيد بقوله: «بعد دخول مكة»؛ لأنه لو عاد قبله، فأحرم من الميقات؛ يسقط عنه الدم عندنا، خلافًا لزفر كما عرف في المسألة السابقة.

وقَيد بقوله: «بالفرض»؛ لأنه لو أحرم بحجة أو عمرة لزمته بدخول مكة في تلك السنة؛ يسقط عنه أحد النسكين اتفاقًا. وقَيد بقوله: «من عامه»؛ لأنه لو أقام بمكة، وأخَّره إلى السنة الثانية، فأحرم بالفرض؛ لم يجزه عما لزمه اتفاقًا.

له: إنَّ ما وجب عليه بدخول مكة صار دينًا في ذمته، فأداءُ الفرض في ذلك العام لا ينوب عنه، كما أن الحجة أو العمرة المنذورة لم تكن مؤداة بالفرض، وكما أنه إذا تحوَّلت تلك السنة، وأدى الفرض فيها.

ولنا: إنّه تدارك المتروك في وقته؛ لأن الواجب عليه [70ظ] تعظيم تلك البقعة بالإحرام، وقد فعله<sup>4</sup>، فيتأدى ما وجب عليه بالدخول بأداء الفرض، كما أن صوم الاعتكاف المنذور في شهر رمضان يتأدى بصوم رمضان، بخلاف المنذورة؛ لأنها وجبت بإحرام مقصودٍ، فلا يتأدى بغيره، وبخلاف ما إذا تحولت السنة؛ لأنها تقررت في ذمته قضاءً، كتحية المسجد تسقط بأداء الوقتيَّة قبل الخروج من المسجد، وإذا<sup>5</sup> خرج، ثم عاد، وأدرك الوقتية؛ لا يسقط عنه تحية المسجد.

(ولو أهل) أي: رفع صوته بالتلبية في ابتداء الإحرام (بحجتين) معًا، أو بحجة ثم بحجة (ألزمه) محمد (بحجة، وهما بهما) أي: صاحباه ألزماه بحجتين. وكذا لو أهل بعمرتين.

قيَّد بد حجتين»؛ لأنه لو أحرم بحجة ثم بعمرة؛ يكون قارنًا إن لم يأت بشيءٍ من أفعال الحج، لكنه يكون مسيقًا حيث أدخل العمرة على الحج، وهو غير مسنون.

ولو أحرم بعمرة، ثم بحجةٍ؛ لزمتاه اتفاقًا، فيكون قارنًا محسنًا.

له: إنَّ الإحرامَ شرطٌ شرع للأداء كالتحريمة، ولو أحرم بصلاتين لم تكن<sup>6</sup> ملزمة لهما، فكذا الإحرام.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: لم يرتفع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيسقط.

<sup>3</sup> ح: الثالثة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح – وقد فعله.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: یکن.

لهما 1: إن الإحرامَ التزامِّ محضٌ في الذمة، ومنفصلٌ عن الأداء، فتلزم في ذمته حجتان، كما لو نذر بهما، بخلاف التحريمة بصلاتين²؛ لأنها إنما تصح متَّصلة بالأداء، ولا يتصور الأداءان معًا، ولهذا لم تجز التحريمة بهما.

(لكن رفض هذه عند الشروع في الأخرى) يعني: عند أبي حنيفة لا: يرتفع إحدى الحجتين إلا بعد الشروع في الأخرى؛ لأنه تعذَّر جمعهما باعتبار الأداء، فيكون ارتفاعُ إحداهما عنده. (فيتحلل لو أحصر قبله) يعني: لو كان من أهل بحجتين محصرًا قبل الشروع في الأداء يتحلل (بدمين). هذا تفريع لقول أبي حنيفة.

(ويحكم به للحال) يعني: عند أبي يوسف كما فرغ من إهلال الإحرامين يصير رافضًا للأخرى؛ لأن أداءهما معًا ممتنع، فيرتفع إحداهما عقيب الإهلال، كمن حلف على مس السماء يحنث عقيب يمينه لتعذره.

(فيتحلل بدم، ويحرم من هو داخل) بالنصب، أي: في داخل (الميقات من الحلّ) وهو بكسر الحاء: المواضع التي بين المواقيت والحرم، فيحرم من أيّ موضع منها. (ومن بمكة) أي: يحرمُ من هو ساكنٌ فيها (للعمرة من الحلّ، وللحج من الحرم)؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر كذلك<sup>3</sup>.

# (فصل) في الإحرام

(وإذا أراد الإحرامَ توضاً، ولو اغتسل كان أفضل) لكون النظافة فيه أكثرَ. (ولبس ثوبين جديدين، أو غسيلين) غير مخيطين، (إزارًا ورداءً)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا<sup>4</sup>، والجديد أفضل؛ لأنه أقرب إلى الطهارة.

(ويجزئ ثوب ساتر للعورة<sup>5</sup>) أي: يكفي الإزار.

(وتطيب إن وجد، وكرهه بما يبقى عينه) يعني: كره محمد أن يتطيب بطيب يبقى عينه على المحرم بعد إحرامه؛ لأن بقاء عين الطيب بعد الإحرام كالتطيب فيه. وقالا: لا يكره؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كنت أطيب رسول الله صلى الله عليه وسلم عند إحرامه، ثم أرى وبيض الطيب<sup>6</sup> أي: لمعانه. في رأسه ولحيته بعد إحرامه بثلاثة أيام».

(وصلى ركعتين، فقال: اللهم إني أريد الحجّ، فيسره لي، وتقبله مني) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا<sup>7</sup>، إنما ورد سؤال التيسير في الحج دون الصلاة؛ لأن الحج عسيرٌ؛ لتفرق أركانه على الأزمنة والأمكنة، فلا يؤمن فيها من اعتراض مانعٍ، وأداء الصلاة يسيرٌ عادةً.

(وإن نواه) بالقلب<sup>8</sup> من غير أن يتلفظ شيئًا (أجزأه)؛ لأن الفرض هو النية، وهو عملُ القلب، ولا اعتبار باللسان، وكان القياس أن لا يتأدى الحج إلا بنية فرضيته؛ ليمتاز بها عن نافلته، كما في الصلاة، إلا أنهم استحسنوا، وجعلوا إطلاق النية فيه تعيينًا بدلالة العرف؛ إذ الظاهر من حال الإنسان ألا ينوي النفلَ، وعليه حجّ فرض.

(ثم يلبي عقبيهما) يعني: يقول بعد الركعتين: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك لبيك). وهذه الألفاظ منقولة هكذا عن النبي صلى الله عليه وسلم 9. ومعنى «لبيك»: أجيب لطاعتك إجابة بعد إجابة. روي أن إبراهيم عليه السلام 10 لما بنى البيت شرَّفه 11 الله، قال الله 12 تعالى: ﴿وَأَذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ ﴾ [الحج، 27/22]، فوقف في المقام، ونادى: يا عباد الله، حجوا بيت الله، وأجيبوا داعي الله، فأبلغ الله صوته الناس في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ولهما.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: بالصلاتين.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الحج 7؛ صحيح مسلم، الحج 11، 12.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الحج، 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: العورة.

<sup>6</sup> صحيح البخاري، الغسل 12؛ الحج، 17؛ صحيح مسلم، الحج 33.

<sup>7</sup> صحيح مسلم، الحج 21، 147؛ فيه ذكر صلاته دون الدعاء. ولم نجد هذا الدعاء إلا في المبسوط للسرخسي، 4/4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د – بالقلب.

<sup>9</sup> صحيح البخاري، الحج 25؛ صحيح مسلم، الحج 19، 20.

<sup>10</sup> ح: الصلاة.

<sup>11</sup> ح: شرف.

<sup>12</sup> د - الله.

أصلاب آبائهم، فأجابوه بقولهم: «لبيك اللهم لبيك»، وكان ذلك أول التلبية، فمن أجاب منهم مرة حج مرة، ومن أجاب مرتين حج مرتين، وعلى هذا، ومن لم يجب لم يحج أ.

أما قوله: «إن الحمد»؛ فمروي بكسر الهمزة وفتحها، لكن الكسرة أُوْلى؛ لأنه بفتحها يكون بناءً على ما تقدم؛ لكونه علةً له، فلا يكون فيه كثرةُ مدح مقصودٍ، وعلى تقدير كسرتها يكون للابتداء.

ولا يقال: [71و] بكسرتها يكون تعليلًا أيضًا كما جاء كذا في قوله صلى الله عليه وسلم: «إنها من الطوافين»<sup>2</sup>؛ لأن استعمالها في الابتداء أكثر.

(ويجوز الزيادة على تلك الألفاظ)؛ لأن المقصود هو الثناء، روي أن ابن عمر رضى الله عنهما زاد عليها، وقال: لبيك وسعديك، والخير كله في يديك $^{3}$ .

قيَّد بـ«الزيادة»؛ لأن النقصَّ عنها مكروهٌ اتفاقًا.

(وإذا نوى ولبي فقد أحرم) أي: صار محرمًا، وانعقادُ الإحرام مختصٌّ بالتلبية عند أبي يوسف، وينعقد عند أبي حنيفة بكل ما<sup>4</sup> ذكر فيه تعظيم الله تعالى فارسيًّا كان أو عربيًّا، وكذا عند محمد، فإنه لم يجز التحريمةً بغير العربية، لكنه أجاز التلبية به؛ لأن باب الحج أوسع، حتى قام غير الذكر كتقليد البدن مقام الذكر.

(ولا نكتفى بالنية) يعنى: إذا اقتصر على النية، ولم يلبّ؛ لا ينعقد إحرامه عندنا. وقال الشافعيّ: ينعقد؛ لأن الحجّ تضمن ترك الأشياء، فشابه الصوم، فيحرم بمجرد النية.

ولنا: إن الحج تضمن أشياء مختلفة فعلًا وتركًا، فأشبه الصلاة، فلا يحصل إلا بالذكر في أوَّلِهِ.

(فليتق الرفثَ) أي: ليتجنب<sup>5</sup> الجماع. وقيل: الرفث: ذكرُ الجماع بحضرة <sup>6</sup> النساء. روي أن ابن عباس رضى الله عنهما أنشد في إحرامه شعرًا<sup>7</sup>:

وَهُنَّ يَمْشِينَ بِنَا هَمِيسًا ﴿ إِنْ يَصْدُقِ الطَّيْرُ نَنِكْ لَمِيسَا

فقيل له: أترفث وأنت محرم؟ فقال: إنما الرفث بحضرة النساء.

(والفسوق) وهي المعاصى، فإنها أشد حرمة في الإحرام، (والجدالَ) وهو المخاصمة والسباب؛ لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا حِدَالَ﴾ [البقرة، 197/2]، والنفي بمعنى النهي.

وفي «المحيط»: إذا رفث يفسد حجه، وإذا فسق أو جادل لا؛ لأن الجماع من محظورات الإحرام.

(والطيب) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الحاج الشُّعِثُ التَّفِلُ»<sup>8</sup>، وهو بكسر العين بمعنى: مغبرّ الرأس، والتفل بكسر الفاء: تاركُ الطيب. (والادهانَ)؛ لأن استعمال الدهن يزيل الصفة المذكورة، (والغسلَ بالخطميّ)؛ لأنه يقتل الهوامّ، (والحلقَ مطلقًا) أي: من الرأس والبدن، (وتغطيةَ الرأس) لنهيه صلى الله عليه وسلم عنها<sup>9</sup>.

(ونمنعه عن تغطية الوجه). وقال الشافعي: يجوز للمحرم أن يغطي وجهه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إحرام الرجل في رأسه، وإحرام المرأة في وجهها»<sup>10</sup>، ولو لم يجز للرجل تغطيةُ الوجه؛ لما خصص ذكر المرأة.

 $<sup>^{1}</sup>$  د  $^{-}$  ومن لم يجب لم يحج.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الطهارة 38؛ مسند أحمد بن حنبل، 303/5.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، الحج 19؛ سنن أبي داود، المناسك  $^{2}$ 

<sup>4</sup> ح – ما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ليجتنب.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: في حضرة.

مصنف ابن أبي شيبة، 468/8.

<sup>8</sup> سنن الترمذي، تفسير القرآن، 4؛ سنن ابن ماجه، المناسك 6.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> سنن الدارقطني، 363/3؛ السنن الكبرى للبيهقي، 47/5، موقوفًا على ابن عمر. وأخرج الدارقطني مرفوعًا بلفظ «ليس على المرأة إحرام إلا في وجهها»، سنن الدارقطني، 363/3.

ولنا: إن تغطية الوجه إذا لم يجز للمرأة مع أن في كشفها فتنةً؛ فبالحريّ ألا يجوز للرجل، والغرضُ مما رواه بيانُ أنّ تغطية الرأس لا يجوز للرجل، وتجوز للمرأة.

(ولا يقتل صيد البر) لقوله تعالى: ﴿لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة، 95/5].

قيَّد ب(البر)؛ لأن صيد البحر حلال للمحرم، سواء كان مأكولًا أو لا؛ لقوله تعالى: ﴿أُحِلً لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾ [المائدة، 96/5].

(ولا يشير إليه) أي: إلى الصيد الحاضر بيده أو غيرها، (ولا يدل عليه) أي: على الصيد الغائب بقوله: هو في مكان كذا؛ لما روي أن أبا قتادة كان حلالًا اصطاد حمار وحشٍ وأصحابه محرمون، فسألوا النبي صلى الله عليه وسلم عن لحمه، فقال: «هل أشرتم؟ هل دللتم؟» فقالوا: لا، فقال: «فكلوا»².

(ولا يلبس قميصًا، ولا عمامة، ولا قلنسوة، ولا قباء، ولا خفين)؛ لنهيه صلى الله عليه وسلم عن لبس هذه الأشياء<sup>3</sup>.

(فإن فقد النعلين، قطعهما  $^4$  أسفل من الكعبين) أراد بالكعب $^5$ : العظم الذي في وسط القدم عند معقد  $^6$  الشراك، لا الكعب المذكور في الوضوء  $^7$ .

(ولا مصبوعًا بورس) وهو نبت أصفر طيب الرائحة، (ولا زعفران إلا أن يكون غسيلًا)، بحيث لا تخرج رائحته، فيجوز للمحرم لبسه حينتذ؛ لأن المنع كان لطيبه لا للونه.

(ونمنعه من المعصفر) أي: من المصبوغ بالعصفر؛ لأن له رائحة طيبةً. وقال الشافعي: لا بأس للمحرم بلبسه؛ لأنه لا طيب له، وكذا مذهبه فيما يشبهه مما ينبت بنفسه، كالبنفسج والقيصوم ونحوهما.

(ويغتسل ويستحم) المحرم؛ لأن عمر رضى الله عنه اغتسل وهو محرمٌ.

(ولم يكرهوا شد الهيمان) وهو بكسر الهاء: ما يوضع فيه الدراهم، ويشد المسافر في وسطه، (مطلقًا)، أي: سواء فيه نفقة نفسه أو نفقة غيره. وقال مالك: يكره إذا كان فيه نفقة غيره؛ لأنه يشبه اللبس، إلا أن في نفقة نفسه ضرورةً، فلم يكره، ولا ضرورةً في نفقة غيره.

ولنا: إن هذا كاشتمال الإزار، وليس بلبس، فلا يكره.

فإن قلت: لو لم يكن الشدّ لبسًا؛ لما كره شدّ الإزار بحبل، مع أنَّه مكروه إجماعًا.

قلتُ: ثبت كراهته بالحديث، وهو أنه صلى الله عليه وسلم رأى رجلًا شدّ فوق إزاره حبلًا، فقال: «أَلْقِ ذلك الحبلَ»8.

(والاستظلال بالمحمل والفسطاط) وهي الخيمة الكبيرة. وقال مالك: يكره؛ لأنه يشبه تغطية الرأس.

ولغا: ما روي أن عمر رضي الله عنه كان يلقي على شجرة ثوبًا، ويستظلّ<sup>9</sup>، وأنّ عثمان ضرب له فسطاطٌ بمنى  $^{10}$ ، والممنوعُ: ما يمس رأسه بالستر.

(ويكثر من التلبية جهرًا عقيب الصلوات، وكلما علا شَرَفًا) [71ظ] بفتحتين، أي: مكانًا مرتفعًا، (أو هبط واديًا، أو لقي ركبًا) جمع راكب، (وبالأسحار) وهو معطوف على قوله: «عقيب»؛ لما روي أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يلبون جهرًا في هذه الأحوال 11.

<sup>1</sup> د: وأحل.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الإحصار 13، 14؛ صحيح مسلم، الحج  $^{56}$  بمعناه.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، الحج  $^{20}$ ؛ صحيح مسلم، الحج

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فقطعهما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: من الكعب.

<sup>6</sup> ح: مقعد.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: الضوء.

 $<sup>^{8}</sup>$  مسند الشافعي، ص 119؛ السنن الكبرى للبيهقي، 51/5 بمعناه بإسناد منقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 416/8.

<sup>10</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 449/8، وفيه ذكر الأبطح مكان مني.

<sup>11</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وقد روي عن السلف يستحب التلبية في أربعة مواضع، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 51/8.

## (فصل) في صفة أفعال الحجّ

(وإذا دخل مكة ابتدأ بالمسجد) الحرام؛ لأن المقصود . وهو البيت . فيه، فيدخل ملبيًا من باب بني شيبة، (فإذا شاهد الكعبة كبَّر، وهلل، وابتدأ بالحجر) الأسود، (فاستقبله، وكبَّر، ورفع يديه) حذاءَ منكبيه (كالصلاة) أي: كما يرفع فيها، ولكن يكون بطون كفيه إلى الحجر . (وقبّله إن تمكن) من تقبيله أ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قبّل الحجر الأسود، ووضع شفتيه عليه، وبكى طويلًا 2. (وإلا) أي: إن لم يتمكن وَضَعَ يديه على الحجر، فقبّلها؛ لما روى عمر رضي الله عنه: «أن النبي صلى الله عليه وسلم فعل كذا»  $^{8}$ ، وإن لم يتمكن منه أيضًا مسّ الحجر بعصا في يده، فقبّله؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم يطوف بالبيت، ويستلم الحجر بمحجن غيره، ويقبل المحجن  $^{8}$ ، وإن عجز عنه أيضًا لكثرة الازدحام (أشار إليه) أي: إلى الحجر بيديه، يجعل باطنهما نحو الحجر كأنه يضعهما عليه؛ لأن استلام الحجر سنةً، وترك الأذى واجبّ.

أقول: تقرر لك مما سبق أنّ المصنف طيّ من البين الجزاءين المرتبين.

(ثم يطوف الآفاقي طوافَ القدوم سبعة أشواط) أراد بالشوط هنا: طوف البيت مرة.

قيّد بـ «الآفاقي»؛ لانعدام القدوم في أهل مكة.

(ولم يوجبوه) أي: طواف القدوم، ويسمى طواف التحية، وهو سنة عندنا، وواجب عند مالك، حتى يجب بتركه الدم على الأفاقى عنده؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أتى البيت؛ فليحيه بالطواف»<sup>5</sup>، والأمر للوجوب.

ولنا: إن الله تعالى أمر بالطواف بقوله: ﴿وَلْيَطُونُوا﴾ [الحج، 29/22]، والأمر لا يقتضي التكرار، فلما أريد منه طواف الزيارة بالإجماع انتفى وجوب غيره، وفيما رواه دلالة على سنيته؛ لأنه سماه تحيةً، وهي اسم الإحسان عبيدئ به الإنسان متطوعًا كالسلام، وهو سنة لا واجب، فكذا الطواف.

فإن قيل: الأمرُ في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَبِيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا﴾ [النساء، 86/4] وارد بلفظ التحية، مع أن رد السلام واجبٌ؟

قلنا: المأمورُ به أحسن التحية، وهو ليس بواجب. سلمناه، لكن التحية ليست في معناها، بل ذكرت للمشاكلة.

(فيبتدئ<sup>7</sup> من الحجر) هذا بيانٌ لكيفية الطواف على وجه السنّة. (يمينًا) أي: من يمين الحاجّ (مما يلي البابَ وراء الحطيم) ويسمي الحِجْرَ، وهو الآن. على ما شاهدناه<sup>8</sup>. محوطٌ ممدود<sup>9</sup> على صورة نصف دائرةٍ خارج عن جدار البيت من جهة الشام تحت المناب.

وإنَّما قال: «وراء الحطيم»؛ لقول ابن عباس رضي الله عنهما: «من طاف بالبيت؛ فليطف من وراء الحطيم»<sup>10</sup>، ولما روته العائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الحِجْرُ من البيت»<sup>12</sup>، لكن كله ليس من البيت، بل مقدار ستة أذرع من البيت، الكن كله ليس من البيت، وما زاد ليس من البيت» المنه؛ لحديث 13 عائشة رضي الله عنها: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ستة أذرع من البحر من البيت، وما زاد ليس من البيت» رواه مسلم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قبلته.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، المناسك 27؛ صحيح ابن خزيمة،  $^{2}$ 

<sup>3</sup> صحيح مسلم، الحج 246.

 $<sup>^{4}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{257}$ ؛ سنن ابن ماجة، المناسك  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم أجده في كتب الروايات إلا في الهداية للمرغيناني، 139/1. وقال الزيلعي في نصب الراية (51/3): غريب جدًّا.

<sup>6</sup> د: لإحسان.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فيبدأ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: شهدناه.

<sup>9</sup> د: محوطة ممدودة.

<sup>10</sup> صحيح البخاري، فضائل الصحابة 56، وفيه ذكر الحِجْرَ مكان الحطيم.

<sup>11</sup> د: روت.

<sup>12</sup> مصنف عبد الرزاق، 127/5؛ صحيح ابن خزيمة، 222/4، موقوفًا عن ابن عباس.

<sup>13</sup> ح: بحديث.

<sup>14</sup> صحيح مسلم، الحج 401، دون لفظ: «وما زاد ليس من البيت».

ولو لم يطف بالحطيم، بل دخل الفرجة التي بينه وبين البيت؛ لا يجزيه، ويعيد الطواف كله، ولو لم يعد، بل طاف الحِجْرَ وحده أجزأه. والحطيم وإن ثبت أنه من البيت بهذا الخبر، لكن لم تجز الصلاةُ باستقباله وحده؛ لأن فرضية الاستقبال ثبتت للمناه بنص الكتاب، ولم نكتف² فيه بما ثبت بالخبر أخذًا بالاحتياط.

(وقد اضطبع من قَبْلُ) أي: قبل الشروع في الطواف. الاضطباعُ: أن يجعل رداءه تحت إبطه الأيمن، ويلقيه على كتفه الأيسر. (ويرمل) من الحجر إلى الحجر، وهو أن يحرك كتفيه في مشيته كهيئة مبارز تبختر بين الصفين (في الثلاثة الأول)، أي: في ثلاثة أشواطٍ من أوائل تلك السبعة؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم رمل في الثلاثة الأول»  $^{8}$ ، فكان سببه إظهار الجلادة للمشركين لطعنهم المسلمين بالضعف من حمى يثرب، وبقى الحكم بعد زوال سببه.

فإن زاحمه الناس في الرمل توقف قائمًا، فإذا وجد مسلكًا رمل؛ لأنه لا بدل له، بخلاف استلام الحجر، حيث لا يتوقف فيه عند الازدحام؛ لأن الإشارة إليه بدل له.

(ثم يمشي على هِينته) بكسر الهاء، أي: سكينته، (ويستلم الحجر) أي: يتناوله باليد أو بالقبلة (إن تمكن) من استلامه (كلما مر به)؛ لأن هذه الأشواط كركعات الصلاة، وكما تستفتح الركعة بالتكبيرة يستفتح الشوط بالاستلام، (ويختم به) أي: بالاستلام (الطواف)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذلك.

(ونعتبره) أي: الطواف (عريانًا وبغير طهر) سواءٌ كان حدثًا أصغر أو أكبر، (ومنكوسًا) وهو أن يبدأ الطواف من اليسار، (ويعاد) ذلك الطواف الناقص (إن أمكن، وإلا) أي: وإن لم يمكن الإعادة (جبر بالدم). وقال الشافعيّ: لا يعتبر؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «طواف البيت صلاة» من فيشترط له ما يشترط للصلاة من اللبس، والطهارة، والترتيب.

ولنا: إطلاق قوله تعالى: ﴿وَلْيَطُوُّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ﴾ [الحج، 29/22]، والزيادة عليه بخبر الواحد غير جائزة؛ [72] لئلا يلزم نسخ الكتاب به، وأما تشبيهه بالصلاة فيما رواه؛ فمن حيث الثواب.

وفائدة الخلاف تظهر في أن فائت الحج يتحلّل بالطواف عاريًا عندنا، ولا يتحلل عنده.

(ثم يصلي) أي $^7$ : بعد الفراغ من أفعال $^8$  الطواف (ركعتين عند المقام) أي: مقام إبراهيم، (أو حيث تيسر من المسجد. ونوجبها) أي: الصلاة المذكورة. وقال الشافعيّ: لا تجب؛ لأنها ليست من الطواف، ولا دليلَ على وجوبها، فتكون سنةً.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليصل الطائف لكل أسبوع ركعتين»<sup>9</sup>، والأمر للوجوب.

(ويجيز الوصل بين الأسابيع) الأسبوع: سبعة أشواط، والأسابيع جمعه. (إذا صدر عن وتر، وكرهاه) يعني: إذا جمع بين الاثة أسابيع، أو خمسة، أو سبعة من غير أن يصلى ركعتين بين الأسبوعين؛ لا يكره عند أبى يوسف، ويكره عندهما.

قيَّد بقوله: «عن وتر»؛ لأن الأسابيع لو كانت شفعًا يكره الوصلُ بينها 10 اتفاقًا؛ لأن الأصل في الطواف الوتر، كما أن الأصل في الصلاة الشفع.

 ${\bf k}$ : ما روي: أن عائشة رضي الله عنها طافت ثلاثة أسابيع، ثم صلت لكل أسبوع ركعتين  $^{11}$ .

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليصل الطائف» الحديث، وما $^2$  رواه يحتمل أنها فعلتُ كذا لثبوت الكراهة في وقت الصلاة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: یکتف.

<sup>3</sup> مسند أحمد بن حنبل، 75/2.

<sup>4</sup> ح: يستفتح.

<sup>5</sup> مصنف عبد الرزاق، 32/5، موقوفًا على إبراهيم.

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن النسائي، المناسك  $^{136}$ ؛ صحيح ابن حبان،  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د – أي.

<sup>8</sup> د – أفعال.

<sup>9</sup> صحيح البخاري، الحج 68، من فعله.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ح: بينهما.

<sup>11</sup> مصنف عبد الرزاق، 65/5.

أقول: الجواز لا ينافي الكراهة، ولا بُدَّ أن يقدر لفظُ: بلا كراهة في قوله: «ويجيز» حتى يخالف قوله: «وكرهاه». ولو قال: «ولم يكره الوصل»؛ لكان أولى، ولم يحتج إلى قوله: «وكرهاه».

(ثم يعود، فيستلم) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم لما صلى ركعتين؛ عاد إلى الحجر، فاستلمه 3. (ويخرج إلى الصفا، فيصعد عليه) قدر ما عَايَنَ البيت؛ لأنه هو المقصود من الصعود، (ويستقبل البيت، ويكبِّر، ويرفع يديه، ويهلل، ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ويدعو) لم يذكر الدعاء فيما سبق عند استلام الحجر؛ لأنه كان ابتداء العبادة، وذكر الدعاء 4 ههنا؛ لأنه حالة اختتامها، والدعاء فيها أليق، كما في الصلاة.

(ثم ينحط) أي: ينزل من الصفا (على هينته) أي: سكونه ووقاره، قاصدًا (نحو المروة، فإذا وافي الميلين) أي: بلغ أحدهما، يقال للأعلام المبنية في طرق مكة: أميال، وهما شيئان منحوتان من نفس جدار المسجد الحرام، علامتان لموضع السعي في ممر بطن الوادي بين الصفا والمروة، ولم يبق اليوم بطن الوادي؛ لأن السيول كَبَسَتْهُ. (الأخضرين) وهذا التوصيفُ على طريق التغليب؛ لأن أحد الميلين أخضر والآخر أحمر. (سعى) أي: هرول (بينهما سعيًا، ثم مشى إلى المروة، ففعل كالصفا) يعني: يفعل في المروة كما فعل<sup>5</sup> في الصفا من الصعود، واستقبال القبلة، والتكبير، وغيرها.

وفي<sup>6</sup> «التحفة»: الأفضل للحاجّ ألا يسعى بعد طواف القدوم؛ لأن السعي واجبٌ لا يليق أن يكون تبعًا للسنة، بل يؤخره إلى طواف الزيارة؛ لأنه ركنٌ، واللائق للواجب أن يجعل تبعًا للفرض.

(وقد تم شوط) يعني: ذهابه من الصفا إلى المروة شوطٌ، وكذا رجوعه من المروة إلى الصفا شوطٌ.

وفي $^7$  قوله: «قد تم شوط» نفي لقول الطحاوي من أن الشوط الواحد هو الذهابُ من الصفا إلى المروة مع رجوعه إلى الصفا.

(فيطوف سبعة أشواط، يبدأ بالصفا، ويختم بالمروة) يعني: يبدأ الشوط $^8$  الأول من الصفا، ويختم الشوط السابع بالمروة، ويسعى في كل شوط بين الميلين. إنما يبدأ بالصفا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ابدؤوا بما بدأ الله تعالى» $^9$ .

(ونجعله) أي: السعي بين الصفا والمروة (واجبًا لا ركنًا) يعني: قال الشافعي: إنه ركن؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «اسعوا بين الصفا والمروة، فإن الله كتب عليكم السعي»<sup>10</sup>، والمكتوب يكون ركنًا.

ولنا: أن نقول: ما رواه دليلنا؛ لأنه خبر الواحد، وبه يثبت الوجوبُ لا الركنية؛ لأنها إنما تثبت بدليل مقطوع به.

(ويمكث بمكة حرامًا) أي: محرمًا؛ لأن المحرم بالحجّ لا يتحلل قبل الإتيان بأفعاله، (فيطوف بالبيت ما بدا له)، أي: كلما ظهر له قصد الطواف؛ لأنه يتطوع به كالصلاة، إلا أنه لا يسعى عقيب هذه الأطوفة في مدة مكثه بمكة؛ لأن التنفل بالسعي غير مشروع.

(فإذا كان اليوم السابع) من عشر ذي الحجة (خطب الإمام) وهو الخليفة أو نائبه (خطبة) واحدة بعد صلاة الظهر، (يعلم الناس فيها الخروج إلى منى، والصلاة بعرفة، والوقوف) بعرفات، (والإفاضة) أي: الرجوع من عرفات، (وعينًا للخطبة السابع) كما سبق بيانه، (والتاسع) وهو يوم عرفة، يخطب فيه بعرفات خطبتين بجلسة بينهما، يعلم فيها ما يجب من الوقوف بمزدلفة، ورمي الجمار، والنحر، وطواف الزيارة، (والحادي عشر) يخطب فيه بمنى [72 ظ] كما في اليوم السابع، يحمد الله تعالى على ما وفّق من

<sup>1</sup> صحيح البخاري، الحج 68 من فعله.

<sup>2</sup> د: وفيما

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{147}$ ؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{3}$ 

<sup>4 -:</sup> ادعاء.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يفعل.

<sup>6</sup> ح: في.

<sup>7</sup> 7 ح: في.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: بالشوط.

 $<sup>^{9}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{147}$ ؛ سنن النسائي، مناسك الحج  $^{163}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> مسند أحمد بن حنبل، 421/6؛ صحيح ابن خزيمة، 232/4.

قضاء مناسك الحج، ويحذر الناس عن الخطايا<sup>1</sup>، ويحثهم على الطاعات. (لا يوم التروية وعرفة والنحر). يعني: قال زفر: يخطب في الثامن والتاسع والعاشر متوالياتٍ؛ لأنها هي أيام الموسم واجتماع الناس، فالخطبة فيها أولى.

ولنا: إن أداء الأفعال واقع في اليوم الثامن والتاسع، فينبغي أن يخطب قبل يوم الأداء؛ ليكون الناس على شعور فيه، والخطبة الثالثة. وهو الشكر. بعد أداء المناسك أوفق وأليق.

(فإذا صلى فجر التروية بمكة) وهو اليوم الثامن، سمي ترويةً؛ لأن إبراهيم عليه السلام تفكر فيه أن رؤياه إلهيّ أو لا. (خرج إلى منى، وأقام بها إلى فجر عرفة، ثم يتوجه) من منى بعد طلوع الشمس أو قبله، لكن الأولَ أَوْلى؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا². (إلى عرفات، ويقيم بها، فإذا زالت الشمسُ خطب، وعلم الناس الوقوفَ بعرفة). وإنما علم الوقوف في هذه الخطبة بعد تعليمه في خطبة اليوم السابع؛ لاحتمال أن يكون بعض الناس غير حاضرٍ في تلك الخطبة، أو لكونه ركنًا أعظم في الحج.

(والمزدلفة، ورمي الجمار، والحلق، والنحر، وطواف الزيارة، ثم يصلي بهم الظهر والعصر بأذان وإقامتين) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم صلاهما بأذان وإقامتين<sup>3</sup>. (ولو فصل بنفل) يعني: إذا تنفل بين الظهر والعصر غير سنة الظهر (ثنى الأذان) يعني: أعاد الأذان للعصر؛ لأن اشتغاله بعمل آخر يقطع فور الأذان الأول.

(والجماعة) أي: الجماعة مع الإمام الأكبر، وهو السلطان (شرط الجمع) أي: الجمع بين الصلاتين بعرفة عند أبي حنيفة، حتى لو صلى الظهر وحده أو بجماعة بدون الإمام لا يجوز. وقالا: يجوز.

لهما: إن الجمع بينهما؛ ليحصل امتداد للوقوف حتى يكثر فيه التضرع والدعاء، فيكون الجمع جائزًا لكل مَنْ وقف، سواء صلى مع الإمام أو وحده.

وله: إنَّ الجمع بينهما وقع مع الجماعة على خلاف القياس، فلا يترك ما في مورده.

وفي «التبيين»: ومن شرط الجمع أيضًا: أن يكون صلاة الظهر صحيحةً، حتى لو تبين فسادُها بعدما صلَّاهما؛ أعاد الظهر والعصر جميعًا.

وفي «المحيط»: لو نفر الناسُ عن الإمام بعد الشروع أو قبله، فصلى وحده الصلاتين؛ جاز اتفاقًا؛ لأنّ الجماعة ليست بشرطٍ في حق الإمام عند أبي حنيفة؛ لأنه لا يملك أحدٌ أن يجعل نفسه إمامًا لغيره، فأما الإمام؛ فشرطٌ في حق غيره؛ لأن كلّ واحدٍ يملك أن يجعل نفسه مقتديًا لغيره.

(ولو انفرد بالظهر، ثم أحرم؛ منعناه عن أداء العصر بجمع) أي: بجماعة مع الإمام في وقت الظهر. وقال زفر: يجوز له ذلك؛ لأن الإمامَ إنما صار شرطًا لأداء العصر وقت الظهر؛ لأنها هي المغيرةُ عن وقتها، لا لأداء الظهر؛ لأنها مفعولة في وقتها

ولنا: إنّ التقديمَ والجمعَ كلاهما على خلاف القياس، فوجب مراعاةُ جميع ما فيه، والسنةُ وردتْ بأدائهما مع الجماعة، فلا يجوز لمن انفرد بالظهر الجمعُ.

وفي قوله: «ثم أحرم» إشارةٌ إلى خلاف آخر، وهو أنَّ تقديمَ الإحرام عليهما شرطٌ لصحّة جمعهما عندنا. وقال زفر: كونه محرمًا في العصر فقط كافٍ في الجمع. والدليلُ من الطرفين معلوم مما سبق.

والحاصل: جوازُ الجمع معلَّقُ بالإحرام لا غير عندهما، وبالإحرام والجماعة مع الإمام عند أبي حنيفة وزفر، إلا أن زفر يشرطهما<sup>4</sup> في العصر، وأبو حنيفة يشرطهما<sup>5</sup> فيهما.

(ثم يتوجه والناسُ معه إلى الموقف الأعظم) وهو الموقفُ الذي بقرب جبل الرحمة عند الصخرات السُّود الكبار بأسفل الجبل، وهو الجبل الذي بوسط أرض عرفات.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الخطأ.

<sup>1 2 1 2</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 481/8؛ صحيح ابن خزيمة، 247/4-248.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{147}$ ؛ سنن أبى داود، المناسك  $^{56}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: شرطهما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يشترطهما.

(ويجوز أن يقف بعرفة كلها إلا بطن عرنة) وهو وادٍ في عرفة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «عرفات كلها موقفّ، وارتفعوا عن بطن عرنة» أ. قال الإمام القشيريّ: المسجدُ الذي يصلي فيه الإمام يوم عرفة هو في $^2$  بطن عرنة، فإذا خرج الإنسان منه يريد الموقف؛ فقد صار بعرفة.

(ويستحب أن يقف على راحلته)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم استوى على ناقته ملبيًا<sup>3</sup>. (بقرب جبل الرحمة، ويستقبل الكعبة، ويبسط يديه) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم بسط يديه كالمستطعم المسكين<sup>4</sup>. (ويثني<sup>5</sup> على الله تعالى، ويحمده، ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم<sup>6</sup>)؛ ليكون أقرب إلى الإجابة، (ويجتهد في الدعاء، ويلبي) في أثناء دعواته ساعة بعد ساعةٍ.

**(ولم يفرضوا الوقوف جزءًا من الليل).** وقال مالك: هو فرضٌ في جزء منه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من فاته الوقوف بليل؛ فقد فاته الحج»<sup>7</sup>.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من وقف بعرفة ساعةً من ليل أو نهار؛ فقد تم حجه» 8، وكلمة «أو» للتخيير، والمراد بما رواه: أن يفوت عنه الوقوف بليل ولم يكن وقف نهارًا.

(ومن أدرك الوقوف ما بين الزوال وفجر النحر) يعني: وقف في وقت الوقوف بعرفة، وهو ما بين الزوال إلى طلوع الفجر الثاني من يوم النحر؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم وقف بعد الزوال، وقال: «من أدرك عرفةَ بليلٍ؛ فقد أدرك الحجّ»<sup>9</sup>، وكان<sup>10</sup> فعله بيانًا لأول وقته، وقوله بيانًا لآخره.

(ولو مارًا) أي: ولو كان المدرك مارًا بعرفة <sup>11</sup>، (أو نائمًا، أو مغمى عليه؛ فقد أدرك الحج) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من وقف بعرفة؛ فقد [72و] تم حجه»<sup>12</sup>، يعني: خلص عن البطلان، علق تمامه بمطلق الوقوف، والمرور لا<sup>13</sup> يخلو عن قليل وقفة، والنوم والإغماء لا يمنع الوقوف.

فإن قلت: كيف جاز الوقوفُ بلا نيةٍ، ولم يجز الطوافُ، حتى لو طاف البيت هاربًا من العدو لا يجزيه، مع أنهما ركنان للحج؟

قلتُ: لأن الطوافَ عبادةٌ مقصودةٌ، ولهذا يتنفَّل به، فلا بُدَّ من اشتراط أصل النية، وإن كان غيرَ محتاجٍ إلى تعيينه، حتى إنَّ المحرمَ إذا طاف يوم النحر ونوى به النذر؛ يجزيه عن طواف الزيارة، لا عما وجب عليه. وأما الوقوفُ؛ فليس بعبادةٍ مقصودةٍ، ولهذا لا ينتفل به، فوجودُ النية في أصل العبادة . وهو الإحرام . يُغْني عن اشتراطه في الوقوف.

(ومن فاته فقد فاته) يعني: من فات عنه وقوف عرفه؛ فقد فات عنه الحجّ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من فاته عرفة؛ فقد فات الحج» 14. (ولا نوجب دمًا) وقال الشافعي: عليه دمّ؛ لأنه تحلّل قليم أوانه، فيلزمه الدم كالمحصر.

**ولنا**: إنّ ما فاته من الحجّ يقضيه بالمثل، فلا يجب عليه شيء كالصوم والصلاة، وأما دمُ الإحصار؛ فإنما كان لتحصيل فائدة التحلل، وفي فائت الحجّ وقع التحلُّلُ بأفعال العمرة، فلا يلزمه دمٌ.

<sup>1</sup> مسند أحمد بن حنبل، 82/4؛ مصنف ابن أبي شيبة، 315/8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح – في.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{147}$ ؛ سنن أبي داود، المناسك،  $^{21}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مسند البزار، 6/102؛ سنن البيهقي، 117/5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فیثني.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: عليه السلام.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سنن الدارقطني، 263/3.

<sup>8</sup> سنن أبي داود، المناسك 68؛ سنن الترمذي، الحج 57؛ مسند أحمد بن حنبل، 261/4.

<sup>9</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 266/8؛ سنن الدارقطني، 263/3. وانظر أيضًا: سنن الترمذي، الحج 57 بمعناه.

<sup>10</sup> د: فكان.

<sup>11</sup> د: بعرفات.

<sup>12</sup> سنن الترمذي، الحج 57؛ سنن النسائي، مناسك الحج 211.

<sup>13</sup> ج: لا.

<sup>14</sup> سنن الدارقطني، 264/3؛ السنن الكبرة للبيهقي، 174/5.

(فإذا غربت) الشمس (أفاض) الإمام، (والناس معه على هينتهم إلى مزدلفة) سميت بفعل أهلها؛ لأن الحجاج فيها يزدلفون إلى الله، ويتقربون. وقيل: لأن آدم عليه السلام فيها ازدلف إلى حواء 1، أي: دنا منها.

(ولو أفاض قبل الإمام) وقبل غروب الشمس خوفًا من الزحام، (وجاوز عرفة) أي: حدودها قبل الغروب (نلزمه بدم). وقال الشافعيّ: لا شيء عليه؛ لأن أصل الوقوف حصل، وإطالته غيرُ لازمةٍ، فلا يلزم بفواتها دمٌ.

ولنا: إن الوقوف في جزء من الليل وإن لم يكن فرضًا، لكنه واجب مكملٌ للركن، فيجب بتركة دم جبرًا لنقصانه.

قيَّد بقوله: «وجاوز»؛ لأنه لو لم يجاوز عرفة قبل الغروب، وجاوز بعده؛ فلا شيء عليه اتفاقًا.

(فلو عاد) إلى عرفة قبل الغروب، وكان الإمام فيها بعدُ، ثم أفاض معه (سقط) عنه الدم. (وفي سقوطه) أي: وفي <sup>2</sup> سقوط الدم إذا عاد (بعد فراق الإمام) عن حدّ عرفة (روايتان) عن أبي حنيفة: في روايةٍ: يسقط؛ لأنه استدرك ما فات عنه بالعود. وفي روايةٍ: لا يسقط؛ لأنه تركَ سنَّة الدفع مع الإمام.

(ويستحبُّ النزولُ بقرب قُرَحَ)؛ لأن النبي<sup>3</sup> صلى الله عليه وسلم وقف عنده 4، وهو بضم القاف وفتح الزاء المعجمة وبالحاء المهملة: الجبل الذي عليه الميقدة. قيل: إنها كانون آدم عليه السلام، وهو غير منصرفٍ للعلمية والعدل، من قازح بمعنى: مرتفع.

(فيصلي بهم المغرب والعشاء بأذان وإقامةٍ، ولم نثتها) أي: لم نجعل الإقامة ثنتين. وقال الشافعيُّ: يجمع بينهما بأذان وإقامتين اعتبارًا بالجمع بعرفة.

ولنا: رواية جابر: «أنه صلى الله عليه وسلم جمع بين المغرب والعشاء بأذانٍ وإقامةٍ واحدةٍ»  $^{2}$ .

إنما لم يشترط أبو حنيفة الجماعة في هذا الجمع كما شرطها في جمع عرفة، مع أن كلًّا منهما ورد بالجماعة؛ لأن المغرب فيه مؤحَّرةٌ عن وقتها، والصلاة بعد وقتها معقولةٌ، بخلاف الجمع بعرفة 6، فإنَّ فيه تقديمَ الصلاة على وقتها، وهو مخالفٌ للقياس من كل وجه، فروعى فيه جميع ما في مورده، ولم يراع في جمع مزدلفة.

(وتركنا إعادته) أي: إعادة الأذان للعشاء (لفصل نفلٍ) أي: لكون النفل فاصلًا بين المغرب والعشاء، وقلنا: يعيد الإقامة فقط. وقال زفر: يعيد الأذان؛ لأنه لو فصل بنفل بعرفة أ؟ كان يعيد الأذان، فكذا هذا.

ولنا: ما روي «أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى المغرب بمزدلفة، ثم أكل العَشاء، ثم أفرد الإقامة للعشاء»<sup>8</sup>، وإذا لم يوجب تخلُّلُ الأكل إعادةَ الأذان؛ فتخلُّلُ النفل أَوْلي.

وضع في الأذان؛ لأنه يعيد الإقامةَ للعشاء اتفاقًا. ووضع في فرض المزدلفة؛ إذ في فرض عرفات يؤذن ثانيًا اتفاقًا.

(ويجيز) أبو يوسف (أداء المغرب في الطريق وعرفة مع الإساءة)؛ لأنه أداها في وقتها، فلا يجب إعادتها، لكنه يسيء لتركه السنّة. (وقالا: عليه الإعادة ما لم يطلع الفجر). فلو<sup>9</sup> طلع الفجرُ قبل الإعادة عاد إلى الجواز اتفاقًا. من «الحقائق».

ذكر الخلاف هكذا في «الهداية»، ولم يذكر العشاء، وتبعه المصنفُ، ولكن الخلاف ثابتٌ فيهما، ولذلك ذكرهما في كتاب «النظم».

لهما: ما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لأسامة في طريق مزدلفة: «الصلاة أمامك» 10 حين نبّه أسامة النبيَّ صلى الله عليه وسلم على صلاة المغرب، وظاهرٌ أن نفس الصلاة التي فعل المصلى لا يمكن أن تكون أمامه، فيكون المراد: وقتها، فيجب تأخيرها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: حوى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فی.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: نبينا.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، المناسك 64؛ سنن الترمذي، الحج 54.

<sup>5</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 361/8؛ السنن الكبرة للبيهقي، 402/1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: بعرفات.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: في عرفة.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> صحيح البخاري، الحج 96؛ سنن أبي داود، المناسك 64 بمعناه.

<sup>9</sup> ح: لو.

 $<sup>^{10}</sup>$  صحيح البخاري، الوضوء 6؛ الحج، 92؛ صحيح مسلم، الحج  $^{10}$ 

(ثم يصلي) صلاة (الفجر بغلَس)؛ ليحصل امتداد الوقوف، وهو بفتح اللام: ظلمة آخر الليل. (ويقفون) بمزدلفة بعد [73 ظ] طلوع الفجر من يوم النحر إلى أن يُشفِرَ جدًّا؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا أ. ولو مرّ بمزدلفة بعد طلوع الفجر من غير أن يلبث بها جاز، ولا شيء عليه؛ لأن النية في الوقوف ليست بشرطٍ كما في عرفة. (إلا في بطن محسر) وهو بكسر السين المهملة وفتح الحاء المهملة: واد معروفٌ على يسار مزدلفة؛ لنهيه صلى الله عليه وسلم عن الوقوف فيه 3.

(ويجب هذا الوقوف) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من وقف بمزدلفة  $^4$ ؛ فقد تم حجه»  $^5$ ، وهذا يدلُّ على الوجوب؛ لأن تمام العبادة بواجباتها، ويجب بتركه الدم، إلا أن يتركه بعذرِ ضعفٍ أو مرضٍ، لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قدّم من مزدلفة إلى منى ضعفة أهله ليلاً  $^6$ .

(ويأتي إذا أسفر) الصبخ (منى، فيبتدئ برمي جمرة العقبة من بطن الوادي)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا<sup>7</sup>. (بسبع حصياتٍ) وهو بدلٌ من «رمي» على تقدير المضاف، أي: برمي سبع حصيات يأخذها من قارعة الطريق، ويغسلها بالماء؛ لما روي عن ابن عباس: «أنه صلى الله عليه وسلم أمره أن يفعل هكذا»<sup>8</sup>. (كحصى الخذف) وهو بالخاء والذال المعجمتين: رمي الحصا بالأصابع؛ لما روى ابن عباس أنه صلى الله عليه وسلم قال: «اثنني بسبع حصياتٍ مثل حصى الخذف»<sup>9</sup>.

(يكبر معهنّ، ولا يقف عندهنّ)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لم يقف عندها 10، فبأيّ هيئةٍ رماها يجوز، لكن الأولى أن يضع الحصاة على ظهر إبهامه اليمنى، ويستعين عليها بالمسبّحة، ويبعدها عنه مقدار خمسة أذرع، ولو طرحها جاز؛ لأنه رميّ إلى قدميه، ولو وضعها لم يجز؛ لأنه ليس برمي. ولو رماها ووقعت بعيدةً من موضع الجمرة لا يجزيه 11؛ لأنه لم يكن قربةً إلا في مكانٍ مخصوصٍ. ولو وقعت قريبةً يجوز؛ لأن هذا القدرَ مما لا يمكن الاحترازُ عنه. ولو رمى بسبع 12 حصيات جملةً لا يجزيه؛ لأن المنصوص عليه تفريقُ فعل الرمي.

(وقطعوا التلبية عند أولاهنّ) أي: عند أول رمي حصاةٍ من حصيات جمرة العقبة، (لا مع الرجوع من عرفاتٍ) يعني: قال مالك: يقطعها الحاجّ إذا رجع من عرفات؛ لما روى عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أنه قطعها لما رجع عن عرفات؛ لما روى عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم:

**ولنا**: ما روى ابن عباس: «أنَّه صلى الله عليه وسلم لم يزل يلبي حتى رمى جمرة العقبة»<sup>14</sup>، وما رواه مؤوَّلُ؛ إذ يحتمل أنَّه صلى الله عليه وسلم قطعها، ثم عاد إليها، وما رويناه محكمٌ، فكان أَوْلى.

وفي «المحيط»: المعتمرُ <sup>15</sup> يقطع التلبية إذا استلم الحجر؛ لأن الطواف ركنٌ في العمرة، فيقطع التلبية قبل الشروع فيه، وفائت الحج كالمعتمر، ويقطع القارنُ حين يأخذ في الطواف الثاني؛ لأنه يتحلّلُ بعده، ويقطع المحصرُ إذا ذبح هديه؛ لأنَّ الذبح للتحلل. ولو حلق الحاجُ قبل أن يرمي جمرة العقبة قطع التلبية؛ لأنه تحلل بالحلق.

(ونجيزه بطينة يابسة ومدرة). وقال الشافعيّ: لا يجوز إلا رمي الحجر؛ لأنه هو المنقول المتوارث.

ولنا: إن المقصودَ هو التشبُّهُ بإبراهيم عليه السلام في إهانة الشيطان، وإنَّه حاصل برميِ ما هو من جنس الأرض.

<sup>. 292</sup> محيح البخاري، الحج 98؛ صحيح مسلم، الحج  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ح: مر.

<sup>3</sup> المعجم الكبير للطبراني، 423/11؛ السنن الكبرى للبيهقي، 115/5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: مزدلفة.

مناسك الحج 211؛ صحيح ابن حبان، 161/9 بمعناه.  $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، الحج 97؛ صحيح مسلم، الحج  $^{300-300}$ ؛ سنن الترمذي، الحج  $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  صحيح البخاري، الحج  $^{134}$ ،  $^{134}$ ؛ صحيح مسلم، الحج

<sup>8</sup> المعجم الكبير للطبراني، 289/18، وهو الفضل بن عباس.

<sup>.313</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 8/209. وروي من فعله، انظر: صحيح مسلم، الحج  $^9$ 

<sup>11</sup> د: تجوز.

<sup>12</sup> د: سبع.

<sup>13</sup> صحيح البخاري، الحج 21؛ سنن ابن ماجه، المناسك 69 بمعناه.

<sup>14</sup> صحيح البخاري، الحج 21؛ سنن النسائي، مناسك الحج 229.

<sup>15</sup> ح: المعتبر.

ولو رمى خشبةً لا يجزيه؛ لأنها ليستْ من جنس الأرض، وكذا لو رمى ذهبًا أو جوهرًا؛ لأنه نثار، لا رميّ.

(ولا نجيزه) أي: رمي جمرة العقبة (قبل طلوع الفجر يوم النحر). وقال الشافعيّ: يجوز في النصف الأخير من ليلة النحر؛ لما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر أم سلمة أن ترمى  $^1$  جمرة العقبة قبل الفجر، ثم يفيض من منى إلى مكة  $^2$ .

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا ترموا جمرة العقبة إلا مصبحين»<sup>3</sup>، وما رواه محمول على كونها معذورةً.

اعلم أنَّ علماءنا اتفقوا في أوَّلِ وقت هذا الرمي، واختلفوا في آخره، قال أبو حنيفة: يرميها إلى غروب الشمس؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن أول نسكنا في هذا اليوم جمرة العقبة»<sup>4</sup>. وقال أبو يوسف: يرميها إلى الزوال، لا فيما بعده، كما أنَّ الرمي في سائر الأيام جائز بعد الزوال لا قبله.

(ثم يذبح إن أحبّ) وفيه تنبية على أن الدم على المفرد مستحبٌّ، ولا أضحية عليه؛ لأنه مسافرٌ.

(ثم يحلق) إن أمكن، حتى لو كان على رأسه قروحٌ لا يمكن إمرارُ الموسى عليه ولا تقصيرُه؛ فقد حلَّ بلا حلقٍ. ويجب إجراءُ الموسى على أقرع؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر محرمًا ليس على رأسه شعرٌ بإجراء الموسى عليه»<sup>5</sup>. وقيل: إنه سنة؛ لأن إجراءه لم يجب لعينه، بل لإزالة الشعر، بدليل أنَّه لو أزال الشعرَ بالنورة يسقطُ عنه إجراءُ الموسى، فيحمل الأمرُ على الاستحباب. ولو حلق ربعَ الرأس يكتفى به؛ لكن حلق كلّه أولى اقتداءً برسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>6</sup>.

(ويفضّلُ) الحلق (على التقصير) لقوله صلى الله عليه وسلم: «رحم الله المحلقين، قيل: يا رسول الله والمقصرين؟ فقال صلى الله عليه وسلم: رحم الله المحلقين، حتى قال في الرابعة: والمقصرين» أو تكراره صلى الله عليه وسلم الدعاءَ للمحلقين ثلاث مراتٍ يدل على أنّ الحلق أفضلُ، ومقدارُ التقصير: أن يأخذ من رؤوس الشعر مقدارَ الأنملة.

(وقد حلّ) أي: جاز له أن يفعل كلّ فعلٍ كان حرامًا في إحرامه، (إلا في $^8$  النساء) يعني: لم يحلّ في وطنهنّ [74] ودواعيه.

وفي «الخانية»: الصحيخ: أن الطيب لا يحل له؛ لأنه من دواعي الجماع؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رميتم وذبحتهم وحلقتم؛ فقد حل لكم كل شيء إلا النساء»<sup>9</sup>.

(ولا نجعل هذا الرميَ سبب التحلُّل). وقال الشافعيّ: إذا فرع من رمي 10 جمرة العقبة يتحلَّلُ عن غير النساء بلا حلقٍ؛ لأنَّ جوازَ الحلق بعد الرمي مع كونه محظورًا يدل على أنه محلل.

ولنا: ما روينا: «إذا رميتم» الحديث.

(ثم يأتي مكة في أيام النحر) وهو العاشر والحادي عشر والثاني عشر من ذي الحجة (لأداء فرض طواف الزيارة)، لكن أولها أفضل؛ لأنه صلى الله عليه وسلم طاف في أولها أله المائد ويسعى ويرمل إن لم يكن قدّمهما) يعني: إن لم يكن رمل في طواف القدوم، ولم يسع بعده بين الصفا والمروة؛ رمل في طواف الزيارة، وإن كان رَمَلَ وسعى في طواف القدوم؛ لم يسعَ ولم يرملْ فيه؛ لأنهما لا يتكرران.

<sup>1</sup> د: دم..

<sup>2</sup> شرح معاني الآثار للطحاوي، 218/2؛ السنن الصغرى للبيهقي، 240/4.

 $<sup>^{3}</sup>$  سنن النسائي، مناسك الحج 222؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{3}$ 

<sup>.</sup> لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي 29/4، عن أبي يوسف قوله.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: عليه السلام.

 $<sup>^{7}</sup>$  صحيح البخاري، الحج  $^{126}$ ؛ صحيح مسلم، الحج

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح – في.

<sup>9</sup> سنن ابن ماجه، المناسك 70؛ سنن الداريقطني، 330/3.

 $_{-}$ د  $_{-}$ مي.

<sup>11</sup> لم نجده إلا في بدائع الصنائع، 132/2. وفي حديث أنه طاف حين قدم مكة، انظر: صحيح مسلم، الحج 174.

(وتحل له النساءُ) بالحلق السابق، لا بطواف الزيادة؛ لأنّ المحلل هو الحلقُ، لكن عمله في حق النساء كان متأجِّرٌ إلى الطواف، فإذا طاف عمل عمله، كالطلاق الرجعيّ أخر عمله إلى انقضاء العدة، فإذا انقضت بانت. والدليل على ذلك: أنه لو لم يحلق حتى طاف بالبيت لم يحل له شيء حتى يحلقَ.

(ثم يعود إلى منى)؛ لأنه بقي عليه الرميُ، وموضعه منى. (فإذا زالت الشمس من ثاني النحر رمى الجمارَ الثلاثُ) وهي الأحجار الصغارُ، والمراد بها: مواضعها التي يرميها، بدليل قوله: (يبتدئ بالتي تلي مسجد الخيف)؛ لأن ما يلي المسجد هو الموضعُ، لا الحصاة، وهو مسجد في ذيل الجبل بمنى. قيل: بنته عائشةُ رضي الله عنها. (بسبع) أي: يرمي سبع حصيات يكبّرُ مع كل حصاةٍ، (ثم بالأخرى) أي: بالجمرة الأخرى، وهي الجمرة الوسطى (كذلك) أي: بسبع حصيات، (ويقف عندهما) ليدعو؛ لأنه في وسط عبادات الجمار، والدعاء في أثناء المناسك أنسبُ. (يحمد الله، ويهلل، ويكبر، ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ويدعو رافعًا يديه) لنفسه ولجميع المسلمين؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «اللهم اغفر للحاجّ، ولمن استغفر له الحاج» أ. وكذا يفعل في سائر المواقف الشريفة.

(ثم بجمرة العقبة بسبع) أي: يرميها، (ولا يقف عندها) أي: عند جمرة العقبة إذا رماها؛ لأن عبادةَ الجمار انتهتْ، ولهذا لم يأمر فيما سبق بالوقوف بعد جمرة العقبة في يوم النحر؛ لأنه لم يكن فيه رمي بعدها.

(ونسقط الترتيب) أي: ترتيب المكان (في الرمي) أي: في رمي الجمار كما ذكر في المتن، حتى لو بدأ بجمرة العقبة، ثم بالوسطى، ثم بالتي يلي المسجد لا يعتد به؛ لأنه شرع مرتَّبًا غير معقول المعنى، فإذا ترك الترتيب؛ يبطل كما إذا سعى قبل الطواف.

ولنا: إن كلّ جمرةٍ قربةٌ بنفسها، فلا يكون بعضها تابعًا لبعضها، وغايته: أن يكون الترتيبُ أفضلَ، ولا كلامَ فيه.

(ويفعل كذلك) أي: كما رمى الجمار الثلاث على الترتيب (في الثالث) من أيام النحر، (وإن لم ينفر) أي: إن لم يخرج من من إلى مكة، (ففي الرابع) أي: فيفعل كذلك في اليوم الرابع، وهو آخر أيام التشريق. وفيه إشارة إلى أنّه إن نفر قبل طلوع فجر اليوم الرّابع جاز؛ لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهِ﴾ [البقرة، 203/2]، معناه: من تعجل في النفر إلى مكة في اليوم الثالث بعد الرمي؛ لأن تعجيله في اليوم الثاني غير جائزٍ. ولو تأخر حتى طلع فجرُ اليوم الرابع لا يجوز له أن ينفر لدخول وقت الرمي. وإن رماها راكبًا أجزأه؛ لحصول فعل الرمي، لكن الأفضل في كلّ رميٍ بعده رميّ أن يرميه ماشيًا؛ ليكون أقرب إلى التضرع في الدعاء بعده. كذا روي عن أبي يوسف.

(وتقديمه فيه) أي: تقديم رمي الجمار في اليوم الرابع (على الزوال بعد الفجر جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز إلا بعد الزوال، كما لا يجوز الرميُ في اليوم الثاني والثالث إلا بعد الزوال.

وله: إنّ الرمي إذا جاز تركه في اليوم الرابع تخفيفًا؛ فلأن يجوز قبل الزوال أَوْلى، بخلاف اليوم الثاني والثالث؛ لأن تركَ الرمي لا يجوز فيهما، فبقي على الأصل المرويّ.

(ولا نوجب المبيت) مصدر ميميِّ من: بات يبيت، أي: البيتوتة (في هذه الليالي) أي: ليالي الرمي، وهي 3 ليلة الحادي عشر والثاني عشر والثالث عشر (بمني). وقال الشافعيّ: يجب، حتى لو ترك المبيت في كلها بلا عذر يلزمه دم. وإن تركه في ليلة يلزمه ثلث دم، وفي ليلتين ثلثا دم، وكذا يجب المبيت عنده بمزدلفة ليلة العيد. ولو تركه يلزمه دم.

له: ما روي: أنّ النبي صلى الله عليه وسلم بات بمنى ليالي الرمي4، وفعله موجب كأمره.

ولنا: ما روي أن العباس استأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم في البيتوتة بمكة في ليالي الرمي، فأذن له<sup>5</sup>، ولو كان واجبًا لما رخّص، وأفعاله صلى الله عليه وسلم غير موجبةٍ عندنا كما تقرر في الأصول.

<sup>1</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 29/8؛ المعجم الأوسط للطبراني، 266/8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – إن.

<sup>3</sup> د: وهو.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، المناسك 77؛ مسند أحمد بن حنبل، 90/6.

مسند أبي عوانة، 327/2 شرح مشكل الآثار للطحاوي، 425/4 مسند أبي عوانة، 5

(ويكره تركه) أي: ترك المبيت (وتقديم [74ظ] الثقل) إلى مكة، وإقامته بمنى حتى يتم الرميُّ، وهو بفتحتين: متاع المسافر وخدمه (قبل فراغ الرميُّ)؛ لأن قبله يكون مشغولًا بمتاعه، فيصير كأنه في مكة 2.

(ثم ينزل إذا نفر بالمحصّب) وهو بتشديد الصاد المهملة بعد الحاء المهملة: اسمُ موضعٍ ذات حصى بين منى ومكة، يقال له: خيف، وكان الكفار اجتمعوا فيه، وتحالفوا على إضرار رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنزل صلى الله عليه وسلم فيه [راءة لهم لطيف صنع الله به، وتكريمه بنصرته، فصار ذلك سنة كالرمل في الطواف.

(ثم يدخل مكة، فيطوف للصدر سبعًا) سميَ: طوافَ الصدر؛ لأنه يصدر عن البيت، أي: يرجع، وطوافَ الوداع أيضًا. (لا رَمَلَ فيها) أي: في تلك الأشواط، والجملةُ صفة «سبعًا»، وإنما لم يرمل في هذا الطواف؛ لأنه لم يشرع إلا مرّةً.

(ونوجبه على الآفاقي) احترز به عن المكيّ؛ إذ لا وداع عليه، وإنما يجب على الآفاقي إذا أراد الرجوع إلى أهله؛ لأنه لو نوى الإقامة بمكة لا وداع عليه. هذا إذا نواها قبل النفر، وأما إذا نواها بعده؛ ففي لزوم الوداع له خلاف بين أبي يوسف ومحمد سيجيءُ عن قريبٍ. والمراد به: الحاجُ الآفاقيُّ؛ لأنه لو كان معتمرًا ليس عليه طواف الصدر اتفاقًا. وقال الشافعيّ: طواف الصدر غير واجبٍ؛ لأنه لو كان واجبًا لما سقط عن المكيّ؛ إذ الآفاقيُّ والمكيُّ في واجبات الحج سواءٌ.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من حج هذا البيت؛ فليكن آخرُ عهده بالبيت الطواف»4.

(ويأتى زمزم) أي: بئره، (فيشرب منها) الماء؛ لأنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا5.

(ويستحب أن يأتي الباب) أي: باب الكعبة، (فيقبل العتبة، ويضع صدره ووجهه على الملتزم) وهو ما بين الحجر والباب، (ويتشبث) أي: يتعلّق (بأستار الكعبة، ويقهقر) أي: ينصرف وهو يمشي وراءه، وبصره إلى البيت متباكيًا متحسرًا، (مودّعًا) حتى يخرج من المسجد، وهذا تمام الحجّ.

(ثم يعود إلى أهله، والمجاورة<sup>6</sup> بها) أي: بمكة (مكروهةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يكره؛ لقوله تعالى: ﴿طَهِّرَا<sup>7</sup> بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ﴾ [البقرة، 125/2]، والمجاورة هي العكوف.

وله: إنَّ المجاورةَ في العادة تفضي إلى الإخلال بإجلال البيت؛ لكثرة المشاهدة، والعكوف في الآية بمعنى اللبث دون المجاورة.

(ويسقط طواف القدوم) عن الآفاقيّ (بالوقوف) في عرفات بلا دخول مكّة (من غير شيء) أي: من غير لزوم دمٍ أو صدقةٍ؛ لأنه سنةٌ، وبتركها لا يجب الجابرُ.

(ويسقط الصدر لاستيطان مكة بعد النفر، وخالفه) يعني: إذا نوى الحاج الإقامة<sup>8</sup> بمكة بعد النفر الأول، وهو الرجوع إلى مكة في اليوم الثالث من أيام النحر، وقيل: النفر الثاني، وهو الرجوع إليها في آخر أيام التشريق، قال أبو يوسف: يسقطُ عنه طوافُ الصدر. وقال محمد: لا يسقطُ.

قيَّد بقوله: «بعد النفر»؛ لأنه لو نوى الإقامة قبل أن يحلّ النفر الأول يسقط طوافُ الصدر اتفاقًا؛ لأن نية الإقامة إنما تسقط<sup>9</sup> الصدرَ إذا كان قبل وجوبه، وأما بعده؛ فلا، كمن أصبح مقيمًا لا يحلُّ له أن يفطر في ذلك اليوم بالسفر.

لمحمد: إنَّه أدرك وقته، فتأكَّدَ أداؤه عليه، فصار كما لو توطن بعد الشروع فيه.

ولأبي يوسف: إنَّ طوافَ الصدر إنما يجب على الصادر وهو مستوطنٌ، بخلاف ما إذا شرع فيه؛ لأنه لزمه بالشروع.

(وتوافق المرأة الرجل) في جميع أفعال الحجّ:

<sup>1</sup> د: الإمام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قوله: «ويكره تركه...» مكرر في «د».

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، الحج  $^{146}$ ؛ صحيح مسلم، الحج

 $<sup>^{4}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{379}$ ؛ سنن الترمذي، الحج

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الحج 74 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: والمجاوزة.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: وطهرا.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: للإقامة.

<sup>9</sup> ح: يسقط.

- [1.] (إلا في كشف الرأس)، فإنها لا تكشف رأسها؛ لأنه عورة.
- [2.] (ورفع الصوت)، فإنها لا ترفع صوتها؛ لاشتماله على الفتنة.
- [3.] (والرمل والسعي بين الميلين)، فإنها لا ترمل ولا تسعى؛ لأن كلَّا منهما مخلُّ بالستر1.
  - .4] (والحلق)، فإنها لا تحلق؛ لأنه قبيح  $^2$  في حقها، كحلق اللحية في حق الرجل.
    - [5.] (ولبس المخيط)، فإنها تلبس المخيط؛ لأنه أستر لها.
- [6.] (وتكشف وجهها) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إحرام المرأة في وجهها»<sup>3</sup>. ولها أن تُسدلَ شيئًا على وجهها<sup>4</sup>، وتجافيه عنه بمنزلة الاستظلال.
  - [7.] (وتقصر) المرأة؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمرهن بالتقصير $^{5}$ .
- [8.] (وتمتنع من<sup>6</sup> الطواف فقط للحيض) قيد بـ«الطواف»؛ لأن سائر أفعال الحج جائز لهنَّ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لعائشةً رضي الله عنها حين حاضت بسَرِف وكانت محرمةً بالعمرة: «إذا جاء يوم التروية اغتسلي وأهلّي بالحج، واصنعي ما يصنعه 7 الحاج، غير أنك لا تطوفي بالبيت» 8.

(وإن حاضت بعد طواف الزيارة يسقطُ عنها طواف الصدر بغير شيءٍ)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم رخَّص للنساء الحيض في ترك طواف الصدر من غير إلزامهنَّ بشيءٍ <sup>9</sup>.

# (فصل) في الحج عن الغير

اعلم أن جعل الإنسان ثوابَ عمله لغيره صلاةً كانت أو صدقة أو غيرهما جائزٌ عند أهل السنة، خلافًا للمعتزلة.

لهم: إنَّ الثوابَ هو الجنَّةُ، ولا قدرةَ للإنسان على تمليكها.

ولغا: إنَّه صلى الله عليه وسلم ضحى بكبشين أملحين: أحدهما عن نفسه، والآخر عن أمته المؤمنين<sup>10</sup>، [75و] والاعتراض<sup>11</sup> على الشارع باطلّ، وإنَّ العبادات<sup>12</sup> أنواعٌ:

- [1.] بدنية محضةً، كالصلاة، فالنيابة لا تجوز فيها؛ لأن الغرضَ منها. وهو إتعابُ النفس الأمَّارة. لا يحصل 13 بنيابته.
  - [2] ونوعٌ منها ماليةٌ محضةٌ، كالزكاة، فالنيابةُ تجوز فيها؛ لأن الغرضَ منها. وهو إغناءُ الفقير . يحصل بنائبه 14.
- [3] ونوعٌ منها مركَّبةٌ منهما، كالحجّ، فمن حيث إنَّه متعلِّقٌ بالبدن لا يجوز فيه النيابةُ عند الاختيار، ومن حيث إنَّه متعلِّقٌ بالمال جاز فيها النيابةُ عند الاضطرار، وهو العجزُ الدائمُ عن أدائه، هذا في الحج الفرض، وأما في النفل؛ فالنيابةُ جائزةٌ مع القدرة؛ لأن في النفل سعةً.

وفي «النهاية»: أكثرُ العلماء على أن الحجَّ يقع عن المأمور به، وللآمر ثوابُ إنفاقه، ولكن يسقط أصلُ الحجّ عنه.

وفي «المحيط»: إنَّ المأمور بالحج إذا حجّ يقع الحجُّ عنه تطوعًا، ويسقط الحجُّ عن الآمر أيضًا، ولهذا تشترط النية عن الآمر بأن يقول: اللهم إنى أريد الحج، فيسره لى، وتقبله منى ومن فلان.

<sup>1</sup> د: للستر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: تقبيح.

<sup>3</sup> سنن الدارقطني، 363/3؛ السنن الكبرى للبيهقي، 47/5.

<sup>4</sup> د: على وجهها شيئاً.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، المناسك 78؛ سنن الدارمي، المناسك 63.

<sup>6</sup> د: عن.

<sup>7</sup> ح: صنعه.

محيح البخاري، الحيض 1؛ صحيح مسلم، الحج 120، بمعناه.  $^{8}$ 

<sup>9</sup> صحيح البخاري، الحج 144؛ صحيح مسلم، الحج 128، بمعناه، وقد رخص لصفية أم المؤمنين.

 $<sup>^{10}</sup>$  سنن ابن ماجه، الأضاحي  $^{1}$ ؛ سنن الدارقطني،  $^{514-513}$ 

<sup>11</sup> د: فالاعتراض.

<sup>12</sup> ح: العبادة.

<sup>13</sup> د: تحصل.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ح: بنيابة.

(ويحج) النائب في الحج (عن الموصي به) أي: بالحج (راكبًا من مصره)؛ لأن الحجّ كان واجبًا على الموصي من بلده، فكذا يفعل من ينوب عنه، (إن كفته النفقة، وإلا) أي: إن لم يكف النفقة بالإحجاج عن بلده، (فمن حيث تبلغه) بضم التاء، أي: من مكان يكفيه النفقة؛ لأن تنفيذ وصيته واجبٌ مهما أمكن.

(وإذا مات المأمورُ به) أي: بالحجّ عن غيره (في بعض المسافة) أي: في بعض الطريق، (فالابتداء من منزله) يعني: يبتدئ بالإحجاج عنه من منزل الآمر عند أبي حنيفة. (وقالا: منها) أي: من المسافة التي بلغها، ومات فيها.

(وكذا) أي: كذا<sup>1</sup> الخلافُ بين أبي حنيفة وصاحبيه (لو مات الحاجّ) أي: الخارج للحج (لنفسه) لا لغيره في بعض الطريق، (وأوصى) بأن يحجّ عنه.

قيَّد بـ«الحاج»؛ لأنه لو خرج تاجرًا، ثم مات، وأوصى بأن يحج عنه؛ يحجّ من وطنه اتفاقًا. كذا في «المحيط».

لهما: إنَّ ما مضى من قطع المسافة لم يبطلُ<sup>2</sup>؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَحْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسولِهِ ثُمَّ يَدْرِكُهُ الْمُؤْثُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾ [النساء، 100/4]، وإذا لم يبطلُ وجبَ أن يبتني عليه.

وله: إنَّ ما مضى من السفر لم يقع معتدًّا به؛ لعدم اتصاله بالمقصود، فصار كأنه لم يخرج، وعدمُ بطلانه كان من جهة الثواب في الآخرة، وأما تنفيذُ الوصية؛ فمن أحكام الدنيا، فيبطل في حقها، فيبدأ من وطنه.

(ولو أمر بالإفراد، فقرن) المأمورُ به، (فهو مخالفٌ) عند أبي حنيفة يجب عليه ردّ النفقة إلى الآمر. وقالا: صحّ حجُه عن الآمر، وتكون  $^{3}$  العمرةُ لنفسه. هذا إذا قرن الآمر  $^{4}$ ، أما إذا أدّى العمرةَ لنفسه أو لغيره يصير مخالفًا اتفاقًا؛ لأنه لم يخلص  $^{5}$  السفر له. وعن أبي يوسف: إنَّه إذا نوى العمرة عن نفسه لا يكون  $^{6}$  مخالفًا، ولكن يردّ من النفقة بقدر حصّة العمرة التي أداها عن نفسه، ولو حجّ عن الآمر أوَّلًا، ثم أتي  $^{7}$  بالعمرة لنفسه؛ لم يكن مخالفًا اتفاقًا، إلا أنه ما دام مشغولًا بالعمرة، فنفقته في ماله.

وأما لو كان مأمورًا بالعمرة، فاعتمر، ثم حج عن نفسه؛ لا يصير مخالفًا، لكن النفقة في مقدار مقامه للحج تكون في ماله. وإن حج أولًا، ثم اعتمر؛ يصير مخالفًا؛ لأنه جعل جميع المسافة للحج، وإنّه لم يؤمر به. كذا في «المحيط».

لهما: إنَّه أتى بعين المأمور به، وزاده خيرًا، فلا يصير مخالفًا، كالوكيل بالبيع بألف إذا باع بألفين.

وله: إنَّه كان مأمورًا بتجريد السَّقر للحج، ولم يفعل، فيضمن قياسًا على ما لو تمتَّع؛ لأنه كان مأمورًا بحج ميقاتي، وفي التمتع لم يوجد ذلك.

(ولو أمراه به) يعني: لو أمر رجلان رجلًا بأن يحجّ عن كل منهما حجّةً، (فأهلّ عن أحدهما) على الإبهام، (ثم عيّن قبل المضي يجعله عن نفسه) يعني: قال أبو يوسف: هو مخالف، فيقع الحج عن نفسه. (وقالا: عمن عين) يعني: يقعُ الحج عمن عينه منهما.

قيَّد بقوله: «عن أحدهما»؛ لأنه إذا أحرم عنهما صار مخالفًا اتفاقًا، ويقع الحج عن نفسه، فيضمن النفقة.

ولو أحرم لا ينوي أحدهما لا نص فيه، قالوا: ينبغي أن يصح تعيينه اتفاقًا من «المحيط»<sup>9</sup>.

إنَّما وضع المسألة في المأمور؛ لأنه إذا حجَّ رجلٌ عن أبويه متطوعًا؛ فله أن يجعل عن أيهما شاء اتفاقًا؛ لأنه انعقد الحج لنفسه، وله الخيار في هبة ثوابه متبرعًا.

وقيَّد بقوله: «قبل المضي»؛ لأنه لو أدى الحج على ذلك الإبهام صار مخالفًا اتفاقًا؛ لعدم أولوية أحدهما على الآخر. له: إنَّ كلَّا منهما أمره بأن يعيّن عند الإحرام حجَّةً له، وقد خالفه بتفويت التعيين، فيقع عن نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – أي: كذا.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: تبطل.

<sup>3</sup> ح: ويكون.

J 45 C

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: للآمر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يخل عن. <sup>6</sup> د: يصير.

<sup>7</sup> ح – أتى.

<sup>8</sup> ح: أمره.

<sup>9</sup> د - ولو أحرم.

ولهما: إنَّ الإحرامَ ليس بركنٍ، بل وسيلةٌ إلى أداء أفعال الحج، فإذا عيّن لأحدهما قبل الشروع في الأفعال يكون موافقًا له عند المقصود؛ لأن إحرامه كان عن أحدهما، فوافق تعيينه إحرامَه أ، بخلاف ما إذا أحرم عنهما معًا، حيث لا يمكنه تعيينه؛ لأنه إذا عينه يصير مخالفًا لإحرامه.

(ولو هلكت النفقة بعد الإفراز) يعني: إذا أوصى رجل بأن يحج عنه، فمات، فأفرز وصية من ثلث ماله نفقة لمن يريد أن يحج عنه، فهلكت قبل التسليم، أو بعده (حج عنه من ثلث الباقي) يعني: عند أبي حنيفة: يحج عنه [75ظ] من منزله من ثلث ما بقي من ماله، هكذا يفعل متى هلكث إلى أن يعجز ثلث ماله عن الوفاء بالحج، فيبطل الوصية؛ لأنَّ إفرازَ الوصيّ إنما يُعتبرُ إذا حصل بالنفقة مقصودُ الموصي، فصار هلاكها قبل المقصود كهلاكها قبل الإفراز.

(ومن باقي الثلث) يعني: عند أبي يوسف: يحجّ عنه من باقي الثلث الذي أفرزت منه النفقة؛ لأن محلّ نفاذ الوصية هو الثلث الأول، فإن بقي منه شيءٌ بعد الإفراز يحجّ عنه 2، وإلا فلا. (وأبطلها) يعني 3: وقال 4 محمد: لا يحجّ عنه من ثلث الباقي، بل إن بقي من مال النفقة شيءٌ يحجّ به، وإلا بطلث؛ لأن إفراز الوصي وتعيينَه كتعيين الموصي، ولو كان عينه الموصي لذلك، فهلكت؛ بطلت الوصية، فكذا هذا. وهذا من قبيل ذكر الأحكام الثلاثة مرتبة 5.

(ولو حجّ من لم يؤد فرضه) أي: ما كان مفروضًا عليه من الحجّ (عن غيره؛ نجعله عما نواه، لا عن فرضه). يعني: قال الشافعيُّ: يقع عن فرضه، لا عما نواه؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم سمع رجلًا يلبي عن شبرمة، فقال له: هل حججتَ عن نفسك؟ فقال: لا، فقال صلى الله عليه وسلم: حج عن نفسك<sup>6</sup>، ثم عن شبرمة» 7.

ولنا: ما روي: «أنَّه صلى الله عليه وسلم أجاز حجّ الخثعمية عن أبيها، ولم يسألها عن حج نفسها»<sup>8</sup>، ولأن الوقتَ غيرُ متعينٍ لأداء الفرض، فكان يجوز له أن يخليه عن الحجّ، فكذا يجوز أن يشغله بغير الفرض<sup>9</sup>، وما رواه لا يدلّ على أن حجَّهُ وقع عن نفسه، بل يدل على أنه يفسخ إحرامه عن شبرمة، ويستأنف إحرامًا لنفسه نظرًا له، وقد كان ذلك مشروعًا، ثم نسخ.

(والإحرامُ من المغمى عليه جائزٌ) يعني: إذا أغمى عليه قبل الإحرام، فلبى عنه رفيقه نيابةً بلا أمر منه بعدما أحرم عن نفسه أصالةً؛ جاز عند أبى حنيفة، فصار المنوبُ عنه في الحكم محرمًا. وقالا: لا يجوز.

قيَّد بد الإحرام من المغمى عليه»؛ لأنه لو أغمي عليه بعد الإحرام، فطافوا به، أو وضعوا الجمار على يده، ورموا بها؛ يجوز اتفاقًا؛ لأن هذا إعانةً.

ولو طاف وهو حاملٌ لغيره بأمره يجزيه عنهما؛ لأن المقصودَ من الطواف حاصلٌ لهما.

قيَّدنا بقولنا: «بلا أمر منه»؛ لأنه لو أمر إنسانًا بأن يحرم عنه إذا نام أو أغمى عليه جاز اتفاقًا.

لهما: إنَّ الإحرامَ عنه إيجابُ الأفعال عليه، فليس لغيره ولايةُ الإلزام عليه.

له: إنَّ إذنَ الإحرام عنه ثابتٌ لرفقائه دلالةً؛ لأن عقد المرافقة يدلُّ على معاونة كلّ منهم الآخرَ فيما هو المقصودُ عند العجز، والثابتُ دلالةً كالثابت صريحًا، فعلم منه أنَّه لو أحرم عنه مَنْ ليس من رفقته لا يجزيه. وقيل: يجزيه؛ لأنه وجد الإذنُ دلالةً؛ لأنه أنفق مالًا عظيمًا، فالظاهرُ أنه يكون إذنًا لكلّ أحدٍ بالإحرام عنه، كمن اشترى شاة للأضحية 10، فذبحها غيره؛ جاز لوجود الإذن دلالة. كذا في «المنتقي».

<sup>-</sup> إحرامه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: حج منه.

<sup>3</sup> ح – يعني.

ے 4 د: قال.

<sup>5</sup> د: مترتبة.

 $<sup>^{-}</sup>$  د  $^{-}$  فقال: لا، فقال صلى الله عليه وسلم: حج عن نفسك.

سن أبي داود، المناسك 25؛ سنن ابن ماجه، المناسك 9.

<sup>8</sup> سنن الترمذي، الحج 54؛ سنن النسائي، مناسك الحج 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: الغرض.

<sup>10</sup> د: الأضحية.

## (فصل) في إحرام الأمة والعبد

(ولو أحرمت أمة بإذن مولاها فباعها؛ أجزنا) للمشتري (تحليلها) بفعل من محظورات الإحرام، لكن الأولى أن يحللها بغير الجماع كالقص وغيره تعظيمًا لأمر الحجّ، ولا يثبت التحليل بقوله: أحللتك، فإذا عتقت قضت ما أحرمت لأجله. (لا ردها) يعني: قال زفر: يردُّها المشتري بعيب الإحرام إذا لم يدرِ إحرامها وقت الشراء.

قيَّد بقوله: بهإذن المولى»؛ لأنه لو كان بغير إذنه؛ فللمشتري أن يحللها أ اتفاقًا؛ لأن البائعَ كان له أن يحللها من غير كراهةٍ، فكذا للمشتري؛ لكون الإحرام بغير إذنه.

وقيَّد بقوله: «فباعها»؛ لأنه لو لم يبعها؛ كره له تحليلها اتفاقًا.

له: إنَّ المشتري وجد فيها وصفًا لا يصحّ إبطاله، فيردها بالعيب، كما لو اشترى أمةً تزوجت بإذن مولاها.

ولنا: إنَّ الحقين اجتمعا فيها: حقُّ الله في إتمام الإحرام، وحقُّ العبد في تحليلها، فرجحنا جانب العبد.

(وتحليل حرّةٍ) يعني: أجزنا تحليل حرة (أحرمت لنفلٍ، ثم تزوجتْ). وقال زفر: للمتزوج أن يردّ $^2$  نكاحها، ولا يحللها $^8$ ؛ لأن إحرامها صحيح، فليس للغير إبطاله.

ولنا: ما مر في المسألة السابقة.

قَيَّد بقوله: «لنفل»؛ لأنها لو أحرمتْ لفرض لا يحللها زوجها اتفاقًا؛ لأنَّ حقَّ الزوج لا يظهر في الفرائض.

(أو عبد بإذنٍ) أي: لو أحرم عبدٌ بإذن مولاه (نجيزه) أي: نجيز أن يحلله المولى، والشافعي لا يجيزه.

وقيدُ 4 العبد اتفاقيٌّ؛ إذ الحكم في الأمة كذلك.

له: إنَّ الإحرام لما صار بإذنه ليس له إبطاله، كما لو أذن لزوجته بذلك، فأحرمتْ.

ولنا: إنَّ ذاتَ العبد مملوكةٌ للمولى، فكذا منافعه، فإذا أذن بالإحرام صار كأنه أعار منافعه منه، فله أن يرجع، حتى لو أحصر لا يجب الدمُ على المولى، بل على العبد بعد العتق، وأما الزوجةُ؛ فليست مملوكةً له أن فكذا منافعها، إلا أن له فيها حقّ الاستمتاع، فمتى أبطله بالإذن لا يصح رجوعه.

(أو زوجة) أي: لو أحرمتْ زوجةٌ (لنفلٍ، فحلَّلها) زوجها لكون إحرامها بغير إذنه، فوجب عليها هدي الإحصار، وقضاء حجّة [76و] وعمرة، (ثم أذن) زوجها بأن تحج في ذلك العام، (فحجّتْ من عامها؛ جعلناه) أي: ذلك الحجّ (قضاءً) عن الحجة التي رفضتها، (وإن لم تنوه) أي: تلك الزوجة القضاء. «إن» هذه للوصل. (وأسقطنا العمرةَ والحجة) عنها جميعًا. وقال زفر: لا يكون قضاءً إذا لم تنوه، ولا تسقط عنها الحجةُ ولا العمرةُ، وإن نوت القضاء تسقط عنها الحجةُ دون العمرة.

قيَّد بقوله: «لنفل»؛ لأنه ليس له أن يحلِّلَها في الفرض.

وقيَّد بقوله: «من عامها»؛ لأنها إذا حجّت من العام الثاني يلزمها العمرة اتفاقًا.

له: إنَّ الحجَّ صار دينًا في ذمّتها، فلا يسقط<sup>7</sup> إلا بنية القضاء، كما إذا تحوّلت السنةُ يلزمها<sup>8</sup> العمرة.

ولنا: إنَّها تداركتْ ما لزمها بالرفض من الحج والعمرة، فأدت الحج في وقته من هذا العام، فيكون أداءً؛ لأن وقته قائمٌ، فلا يحتاج إلى نية القضاء، فيسقطان عنها، بخلاف ما إذا تحولت السنة؛ لأنه قد فات عنها تداركُ المرفوض في أوانه، فيتقرّرُ القضاءُ، فلم يقع في السنة القابلة عن القضاء إلا بالنية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تحللها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ترد.

<sup>3</sup> د: تحللها.

<sup>4</sup> د: قيد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بمملوكة.

<sup>6</sup> ح – له.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: تلزمها.

#### (فصل) في القران

وهو مصدر «قَرَنَ» من باب «نصر»، وفِعَالٌ يجيء مصدرًا من الثلاثي كلباس.

(نفضًا) القران مطلقًا) يعني: نقول: القرانُ أفضلُ من التمتع والإفراد، (لا الإفراد). يعني: قال الشافعيُّ: الإفرادُ أفضل من القران والتمتع.

اعلم أنَّ هذه المسألة إنما تتَّضح بعد تصور معنى القران والتمتع، وبيانِ ما هو المراد 1 من الإفراد والله الموفق.

القرانُ: هو أن يجمع المحرمُ بين العمرة والحج في إحرامه، بأن يقول: لبيك بحجةٍ وعمرةٍ، ويأتي بأفعال العمرة أوَّلاً، ثم بأفعال الحج من غير أن يحلّ بينهما.

والتمتع: هو أن يحرم بالعمرة، ويأتيها في أشهر الحجّ، ثم يحرم بالحجّ، ويحجّ من عامه ذلك قبل أن يُلِمَّ بأهله إلمامًا صحيحًا، سواء حلّ<sup>2</sup> من عمرته أو لا.

والمرادُ بالإفراد هنا: أن يُفْرِدَ كل واحدٍ من الحج والعمرة بإحرامٍ وإلمامٍ صحيحٍ بينهما، يدلّ عليه دليل الشافعي. كذا في «الكفاية».

له: إنَّ في الإفراد أداءَ النسكين بإحرامين وتلبيتين، وقطع مسافتين وحلقين، وفي القران أداؤهما بإحرام واحد، وسفر واحد، وتلبية واحدة، وحلق واحد، والأداءُ الذي فيه تكثير<sup>3</sup> الأعمال أولى مما فيه تقليلها.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «يا آل محمد، أَهِلُوا بحجة وعمرة معًا» 4، وما اختاره صلى الله عليه وسلم لأهله يكون أفضل، ولا ترجيح بما ذكره؛ لأنّ التلبية غيرُ محصورة في القارن على مرَّ، وله أن يكثرها 5، والإحرام والسفر غير مقصودين؛ لأنهما وسيلتان، والحلق خروج عن العبادة، فلا يعتبر تكررها 6.

(فيهل) أي: يرفع القارن صوته بأن يقول: لبيك (بالعمرة والحج معًا من الميقات). ولو نواهما بقلبه ولم يذكرهما بلسانه أجزأه، لكن الذكر أفضل.

(ويسأل الله تعالى تيسيرهما<sup>7</sup> وقبولهما عقيب صلاته) وهي الركعتان اللتان صلاهما عند الإحرام.

(ونأمره) أي: القارن (بترتيب أفعال الحجّ على أفعال العمرة، فيطوف طوافين، ويسعى سعيين، لا واحدًا). يعني: إذا دخل القارن مكة يبدأ عندنا بأفعال العمرة، وهي طواف البيت سبعة أشواط مع الرمل في الثلاث الأول منها، والسعي في كل شوط بلا حلقٍ، ثم يشرع بأفعال الحجّ، وهي طواف القدوم والسعي بعده، وفعل جميع أفعال الحجّ كالمفرد بالحج. وقال الشافعي: لا ترتيب بين النسكين، بل يطوف طوافًا واحدًا، ويسعى سعيًا واحدًا؛ لأن مبنى القران على التداخل، ألا يرى أنه اكتفى بتلبيةٍ واحدةٍ، وسفرٍ واحدٍ، وحلق واحدٍ، فينبغي أن يتداخل الطواف والسعى أيضًا.

ولنا: إنَّ القران هو الجمعُ بين العبادتين، فلا يتحقَّقُ ذلك إلا بإتيان أفعال كلّ منهما، والطواف والسعيُ مقصودان فيهما، فلا يتداخلان؛ إذ لا تداخل في العبادات كما سبق بيانه في فصل سجدة التلاوة.

(ثم يذبح) القارنُ (دم القران يوم النحر بعد الرمي) أي: رمي جمرة العقبة. (فإن لم يجد) أي<sup>8</sup>: القارن الدم (صام ثلاثة أيام يختمها بعرفة) هذا قيدٌ لأفضلية صوم تلك الأيام، وهي يومُ التروية ويومٌ قبله ويومٌ عرفة. كذا روي عن علي.

(ولو فاتت) أي: عن القارن صيام تلك الأيام حتى أتى يوم النحر (أوجبوا الدم، لا صوم أيام التشريق أو ما بعدها). يعني: قال مالك: يصوم أيام التشريق أو ثلاثة أيام بعدها؛ لقوله تعالى: ﴿فَصِيَام ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ ﴿ [البقرة، 196/2] أي: في وقته، وذو الحجة كلها وقتٌ عنده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: والمراد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أحل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يكثر.

<sup>4</sup> مسند أحمد بن حنبل، 297/6؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 154/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تکثرها.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: یکررها.

<sup>7</sup> ح: تيسرهما.

<sup>8</sup> ح – أي.

 $\frac{2}{e^{-1}}$  ولنا: إنَّ صوم ثلاثة أيام وجب عليه كاملًا، فلا يجوز أن يؤديه بصوم أيام التشريق؛ لأنه منهي عنه، وكذا لا يجوز أن يؤديه بصوم ما بعدها؛ لأنها ليست في  $\frac{3}{e^{-1}}$  وقت الحج عندنا.

(ونجيزه) أي: صوم ثلاثة أيام للمتمتع الذي لم يجد دمًا، وصام بدله (بعد العمرة قبل الإحرام بالحج [76ظ] في التمتع). وقال الشافعيّ: لا يجوز.

قيَّد بقوله: «بعد العمرة»؛ لأنه لو صام قبلها لا يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل الإحرام»؛ إذ لو صام بعد إحرام الحجّ إلى يوم النحر يجوز اتفاقًا، والمستحبُّ أن يصوم قبل يوم التروية بيوم ويوم عرفة. من «المهذب».

له: إنَّ الصوم خلف عن الهدي، والهدي لم يكن جائزًا قبل إحرامه بالحج، فكذا خلفه.

ولنا: إنَّ سبب الهدي هو التمتعُ، والأصل فيه العمرةُ؛ لأن الترفق بأداء النسكين إنما حصل بشرعية العمرة في أشهر الحجّ، لا بشرعية الحج، فيجوز صومه لوجوده بعد انعقاد السبب، كما جاز التكفير بعد جرح الصيد قبل الموت.

أقول: لو ذكر هذه المسألة في فصل التمتع بعد قوله: «فإن لم يجد صام» كما مرَّ؛ لكان أنسب وأخصر؛ لعدم الاحتياج إلى قوله: «في التمتع».

(ثم يصوم) القارنُ بعد صيام تلك الثَّلاثة (سبعة) أيام (إذا رجع) أي: فرغ من أعمال الحج، ذكر المسبَّبَ وأراد به السبَبُ ؛ لأن الفراغ سبب الرجوع؛ لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَام ثَلَاثُةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة، 196/2]، والنصُّ وارد في المتمتع، لكن القارن في معناه؛ لأن كلَّا منهما أدَّى النسكين في سفر واحدٍ، بل القارنُ أتمُّ فيه، وفي قوله: ﴿تَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة، 196/2] إشارةٌ إلى أنَّ صومَ هذه الأيام مع تأخيرها 5 عن أيام النسك كامل في قيامه مقام الدم المختص بأيام النحر، فإن قدر على الهدي في خلال صوم هذه الأيام أو بعدها قبل الحلق؛ فعليه الهدي، وإن قدر عليه بعد الحلق؛ فلا هدي عليه؛ لأن التحلُّل قد حصل بالحلق، فلا يغيَّرُ حكمُ الحلق 6 بعد حصول المقصود منه.

(ونجيزه) أي: صوم هذه السبعة (بعد فراغه) من أفعال الحجّ (بمكة). وهو متعلق ب(فراغه). وقال الشافعيّ: لا يجوز؛ لأنه معلَّقُ بالرجوع إلى الأهل، فلا يجوز قبله إلا إذا نوى الإقامة بمكّة، فيجوز حينتن لتعذر الرجوع.

ولنا: ما نقل عن أئمَّة التفسير أنَّ المراد من قوله تعالى ﴿إِذَا ۗ رَجَعْتُمْ ﴾ [البقرة، 196/2]: فرغتم من أفعال الحجّ، فيجوز في أيِّ موضع كان تيسيرًا.

(وإذا ابتدأ بالوقوف) يعني: القارن إذا لم يدخل مكة، وتوجه إلى عرفات، فوقف بها، (فقد رفض العمرة)؛ لأنه شرع بأفعال الحج أوَّلًا، فتعذّر بناءُ أفعال العمرة عليها؛ لأنه خلاف المشروع، فعلم مما سبق أنه بمجرد التوجُّه إلى عرفات لا يصير رافضًا للعمرة.

فإن قلت: مصلّي الظهر إذا توجَّه إلى الجمعة قبل فراغ الإمام جعل رافضًا للظهر، فلم لم يجعل هنا بالتوجه إلى عرفات رافضًا للعمرة؟

قلتُ: مصلّي الظهر كان مأمورًا بالسعي إلى الجمعة أوَّلًا، فبمجرّد التوجه قوّى ذلك، فأبطل الظهر، وأما القارنُ؛ فلم يكن مأمورًا بفعل الحج.

(فيلزمه الدم)؛ لأنه ترك العمرة، وتحلَّلَ من إحرامها بغير طوافٍ، فصار كالمحصر. (والقضاء) أي: قضاء العمرة للزومها عليه بالشروع. (ويسقط دم القراف) عنه؛ لأنه ليس بقارن لرفضه العمرة.

<sup>1</sup> د: كقوله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تؤدیه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: من.

<sup>4</sup> ح: السب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: تأخرها.

<sup>6</sup> د: الخلف.

 $<sup>^{7}</sup>$  د  $^{-}$  إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: فيلزم.

#### (فصل) في التمتع

(نفضِّلُ التمتع على الإفراد). وقال الشافعيُّ: الإفرادُ أفضل من التمتع؛ لما تقدم من دليله.

ولنا: إنَّ في التمتع زيادة نسكٍ، وهو وجوبُ دم الشكر عليه؛ لجمعه بين العبادتين.

(والعكسُ روايةٌ) يعنى: كونُ الإفراد أفضل من التمتع كما قاله الشافعيُّ روايةٌ عن أبي حنيفة.

(فيبدأ) من قصد التمتعَ من الآفاقي (بالعمرة) أي: بإحرامها أ (من الميقات في أشهر الحج) وهذا القيدُ ليس للاحتراز؛ إذ لو وجد إحرائه قبل أشهر الحج وعمرته فيها يكون متمتعًا، والمسألةُ هكذا مذكورةٌ في «المنظومة»، ولعله يكون لبيان الأولوية.

(فيطوف لها) أي: للعمرة، وإنما لم يسن طوافُ القدوم في العمرة؛ لأن المعتمر متمكِّنٌ من أدائها حين وصل إلى البيت، وأما الحاجُّ؛ فغيرُ متمكنٍ من طواف الزيادة؛ لعدم دخول وقته، فسنَّ له طوافُ القدوم إلى أن يجيء وقتُه، وكذا لم يسنَّ له طوافُ الصدر؛ لأن الطوافَ ركنٌ معظمٌ في العمرة، فلا يتكرَّرُ في الصدر كالوقوف للحج لا<sup>2</sup> يتكرر.

(ويسعى، ويقطع التلبية مع استلام الحجر) لما روى ابن عمر: «أنه صلى الله عليه وسلم فعل في عمرته كذا» 3. (ولم يأمروه به) أي: المتمتع بقطع التلبية (عند مشاهدة البيت إن لبّى من الحرم، وعنده) أي: عند الحرم (إن لبى من الميقات). وقال مالكّ: إذا أحرم المعتمرُ من الحرم؛ لِمَا روي عن عمر رضى الله عنه هكذا.

(ويحلق أو يقصر، وقد حلَّ) من عمرته إذا فعل كذا، فيقيم بمكة حلالًا، (ثم يحرم بالحج يوم التروية من الحرم). وإنما قال: (من الحرم)، ولم يقل: من المسجد كما قال<sup>5</sup> القدوريُّ؛ لئلا يتوهم أنه مخصوص بالمسجد.

(ونفصِّلُ تقديمه) أي: تقديم الإحرام على يوم التَّروية (مطلقًا)، أي: سواءٌ ساق المتمتعُ هديًا أو لم يسق. وقال الشافعيُّ: الأفضلُ لمن لم يسق $^{6}$  الهدي أن يحرم قبل يوم التروية؛ [77و] ليتمكن من صوم ثلاثة أيام قبل النحر، والأفضل لمن ساقه أن يحرم من يوم التروية؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا توجهتم إلى منى؛ فأهلوا بالحجّ» $^{7}$ ، وذلك يكون يوم التروية.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أراد الحج فليتعجَّل»<sup>8</sup>، وما رواه محمول على التَّخفيف، وبيانُ جواز التأخير إلى ذلك الوقت. هذا حاصلُ ما<sup>9</sup> في «شرح المصنف».

أقول: إذا كان قولُ الشافعي مفصلًا؛ كان ينبغي أن يبينه على التفصيل بالإرداف.

(ويفعل كالمفرد بالحج)؛ لأنه مؤدٍّ للحج أيضًا، (ويرمل، ويسعى في طواف الزيارة) يعني: يرمل في الثلاثة الأول من طواف الزيارة، ويسعى بعده بين الصفا والمروة؛ لأنه أوّلُ طوافٍ له في الحج. (إن لم يكن قدَّمهما بعده) أي: الطواف والسعي بعد الإحرام، وإن كان قد طاف وسعى بعد إحرامه قبل أن يروح إلى منى؛ لم يرمل في طواف الزيارة، ولم يسعّ بعده؛ لأن تكراره غير مشروع.

(ثم يأتي بدم التمتع) لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعَمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ﴾ [البقرة، 196/2]، وهذا الدمُ واجبٌ شكرًا لنعمة الجمع بين العبادتين.

(فإن لم يجد) المتمتع دمًا (صام، كما مرّ) في فصل القران، يعني: صام ثلاثة أيام في الحجّ، وسبعةً إذا رجع إلى أهله.

(وإن ساق الهدي) بسكون الدال جمع هدية، وهي ما يُهْدِي إلى الحرم من النعم، يقال: أهديت له وأهديت إليه، ويجوز بتشديد الياء، فيكون جمع هديّة، وقرئ: ﴿حَتَّى يَبْلَغَ الْهَدْي مَحِلَّه﴾ [البقرة، 196/2] بالتخفيف والتشديد. كذا في «الصحاح». (كان أفضل) من الذي لم يسق الهدي؛ لما روي «أنه صلى الله عليه وسلم ساق الهدايا مع نفسه» أ، ولأنَّ فيه استعدادًا للطاعة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: بإجرامها.

<sup>2</sup> د: ولا.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، المناسك  $^{2}$ 9؛ سنن الترمذي، الحج  $^{3}$ 

<sup>4</sup> ح + هذه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: قاله.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: تسق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مسند الشافعي، ص 366. وبمعناه انظر: صحيح مسلم، الحج 139.

 $<sup>^{8}</sup>$  سنن أبي داود، المناسك  $^{2}$ ؛ سنن ابن ماجه، المناسك  $^{1}$ 

<sup>9</sup> ح – ما.

(وإن كانت) الهدئ (بدنةً)، وهي ناقة أو بقرةً، (قلَّدها) أي: جعل قطعةَ مزادةٍ أو نعلٍ  $^2$  قلادةً لها، (ولا نَسُنُتُهُ في الغنم) يعني: التقليد في الغنم ليس بسنّةٍ  $^2$  عندنا. وقال الشافعيُّ: سنّةٌ فيه كما في الإبل.

**ولنا**: إنَّه صلى الله عليه وسلم قلد الغنم مرة<sup>4</sup>، ولو كان سنَّةً لكرره.

(والإشعار) وهو أن يطعن في أسفل سنام الناقة، ويلطخ سنامها بالدم إعلامًا (مكروة) عند أبي حنيفة. وقالا: إنه حسن؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم فعله<sup>5</sup>.

وله: إنَّ الإشعارَ تعذيبٌ للحيوان، وإنَّه منهيٌّ عنه، فيكون مكروهًا، وإنما فعله صلى الله عليه وسلم؛ لأنَّ المشركين لم يكونوا ممتنعين عن تعرَّض الهدايا إلا بالإشعار.

قيل: كره أبو حنيفة إشعار أهل زمانه لمبالغتهم فيه.

(وتقدّم الإحرام على التقليد) يعني: إذا أراد المتمتع سوق الهدي يحرم أوَّلاً، ثم يقلد هديه، ويسوقه عندنا. وقال الشافعي: يقلده، ثم يحرم؛ لما روت عائشة رضى الله عنها: أنه صلى الله عليه وسلم فعل كذا<sup>6</sup>.

ولنا: ما روى ابن عباس رضي الله عنهما: «أنّه صلى الله عليه وسلم أحرم أوّلًا، ثم قلد هديه» من النساء. أشدُّ اطِّلاعًا على أفعاله الظاهرة من النساء.

(ونجعله بتقليده وسوقه محرمًا) يعني: من أراد التمتعَ صار محرمًا عندنا بمجرَّد تقليد بدنته وسوقه. وقال الشافعيُّ: لا يصيرُ محرمًا بلا تلبيةٍ، كما لو جللها أو أشعرها.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من قلد بدنته؛ فقد أحرم» $^{8}$ .

فإن قلت: كيف يتحقَّقُ الخلافُ، إن كان على تقدير وجود النية يكون ذكرُ السوق والتقليد ضائعًا؛ إذ النيةُ كافيةٌ عنده كما قال في «المنظومة» في مقالة الشافعي:

ثم يصير محرمًا بنيته ، ويكره المزيدُ في تلبيته

وإن كان على تقدير عدمها؛ ينبغي ألا يصير محرمًا اتفاقًا؛ إذ النية في العبادات شرط؟

قلنا: الخلافُ متحقِّق على تقدير النية؛ لأنها غيرُ كافيةٍ عنده، بل لا بُدَّ معها من التلبية في أحد قوليه، وفعلُ التقليد لا يقوم مقام الذكر عنده، كما لو ركع في الصلاة بنية الشروع لا يصير شارعًا، وعندنا يقوم؛ لأن التقليد إجابةٌ بالفعل، كما أن التلبية إجابةٌ بالقول، فيصير محرمًا به، كما بالتلبية. هذا إذا حصلا في أشهر الحجّ، وأما إذا حصلا قبلها؛ لا يصير محرمًا ما لم يدرك<sup>9</sup> الهدي ويسير معه فيها؛ لأنَّه فعلٌ من أفعال الحجّ، فلا يعتدُّ به في غير أشهره. كذا في «النهاية».

(فإذا دخل) المتمتعُ الذي ساق الهديَ (مكة طاف، وسعى، ولم يتحلّلُ) كما كان يتحلل المتمتعُ الذي لم يسقِ الهديَ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إني قلّدتُ هديي؛ فلا أحل حتى أنحر» 10.

(ويحرم بالحجّ) ويفعل أفعاله، (فإذا حلق يوم النحر بعد الذبح) أي: ذبح دم المتعة (حلّ من 11 الاحرامين) أي: من إحرامي أي الحجّ والعمرة جميعًا، إلا في حق النساء، فإن كلا الإحرامين في حقهنّ باقٍ إلى طواف الزيارة، حتى لو جامع القارن بعد الحلق قبل الطواف يجب عليه دمان.

<sup>. 174</sup> صحيح البخاري، الحج 103؛ صحيح مسلم، الحج  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ح: فعل.

<sup>3</sup> د: سنة

<sup>4</sup> صحيح مسلم، الحج 367؛ سنن ابن ماجه، المناسك 95.

 $<sup>^{5}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{205}$ ؛ سنن أبي داود، المناسك  $^{14}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> صحيح ابن خزيمة، 166/4.

محيح البخاري، الحج 22 بمعناه.

<sup>8</sup> مسنف ابن أبي سيبة، 43/8-44، عن ابن عمر وابن عباس قولهما.

<sup>1.1:..9</sup> 

 $<sup>^{10}</sup>$  صحيح البخاري، الحج 33؛ صحيح مسلم، الحج  $^{10}$ 

<sup>11</sup> ح: في.

(ويقرن الآفاقيُّ، ويتمتع، ويفرد أهلُ مكة) وليس لهم قرانٌ ولا تمتع؛ لما روي عن عمر أنه قال: ليس لأهل مكة قران ولا تمتع، ولأن شرعية القران والتمتع للآفاقي كان للترفيه والتخفيف في السفر، ولا سفرَ في حق المكيّ، فلا ترفيه، حتى إذا خرج المكيُّ من الميقات؛ فلا من الميقات فقرن صحَّ؛ لأن عمرته وحجَّته يكونان ميقاتيتين كالآفاقي، وأما لو تمتّع [77ظ] المكيُّ بعدما خرج من الميقات؛ فلا يجوز؛ لأن إحرامه للحج يكون مكيًا، ولا تمتع للمكي.

(وأضافوا إليهم) أي: إلى أهل مكة (من يليهم ألى الميقات) فلم يجوزوا القرانَ والتمتعَ لمن في داخل الميقات، كما لم يجز لأهل مكة وإن كان بعيدًا من مكة مسيرة سفرٍ. وقال مالك: يجوز لهم ذلك؛ لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكَنْ أَهْله حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة، 196/2]، وذلك إشارةٌ إلى التمتع، ومن في داخل الميقات لم يكن من حاضري المسجد، فيجوز لهم القران والتمتع.

ولنا: إنَّ من يلي أهلَ مكة إلى الميقات أتباعٌ لهم، فيلحق بهم، فيكون في حكم حاضري المسجد.

(فإن اعتمر الآفاقيُّ) المتمتعُ، (ولم يسق) بدنَه، (ثم عاد إلى بلده بعد فراغه من العمرة؛ بطل تمتُّعُه)؛ لأنه إذا رجع إلى أهله، ونزل بهم؛ لا يكون مؤديًا في سفر واحد نسكين؛ لأن سفر عمرته انتهى بالعود، ويكون حجُّه بسفر آخرَ.

(ويشترط) في صحة التمتع: (ألا يلم بأهله) أي: لا ينزل بهم (بينهما) أي: بين عمرته في أشهر الحج وحجّه في سنة واحدة (إلمامًا صحيحًا) وهو أن ينزل في وطنه بلا استحقاقِ العود إلى مكة. احترز به عن الإلمام الفاسد، فإنه لا يمنع صحة التمتع، كما إذا عاد إلى بلده وقد ساق الهدي.

(وأبطله لو كان سائقًا، فعاد، ثم رجع، فحج) يعني: المتمتع لو كان ساق بدنةً، ثم عاد إلى أهله بعد إتمام العمرة، ثم رجع، فحج فحج فحج من عامه ذلك؛ بطل تمتعه عند محمد. (أو كان طاف الأكثر) يعني: أبطله محمد لو كان المتمتّعُ الغيرُ السائق طاف أكثر أشواط العمرة، ثم عاد إلى أهله، ثم رجع، فأتمها، فحج من عامه. (أو أخر الحلق) أي: أبطله أيضًا إذا رجع المتمتّعُ المذكورُ إلى أهله بعد الطواف والسعي في عمرته قبل الحلق، خلافًا لهما في تلك المسائل.

له: إنَّه لم يجمع بين النسكين في سفر واحدٍ؛ لأن سفره الأول انتهي بإلمامه بأهله.

ولهما: إنَّ سوقَ الهدي وعدمَ الحلق وعدمَ إتمام العمرة يمنعه من التحلُّل، فكان حكمُ السفر الأول قائمًا لاستحقاقه العود إلى مكَّة، فصار كأنه لم يلم بأهله.

(ومن أحرم لها) أي: للعمرة (قبل أشهر الحج، فطاف أقل من أربعة أشواط، ثم دخلت) أشهرُ الحج، (فأتمها) أي: عمرته، (وأحرم بالحج؛ كان متمتعًا)؛ لأن المعتبر 6 في التمتع أن توجد أركان العمرة كالطواف والسعي في أشهر الحج، ووجودُ أكثر الأشواط فيها كوجود كلها. (وعكسوا لو طاف أكثرها) يعني: في الصورة السابقة لو طاف أكثر الأشواط قبل الأشهر لم يكن متمتعًا عندنا، خلافًا لمالك.

له: إنَّ تمامها وُجِدَ في الأشهر، فيكون جامعًا بين النسكين.

ولنا: إنَّ للأكثر حكمَ الكلّ، فإذا <sup>7</sup> وُجد الأكثرُ قبل الأشهر وجد الكلُّ قبلها، فلا يكون جامعًا بينهما فيها.

(ولو اعتمر كوفيٌّ) دخل مكة بنية التمتع (في الأشهر، وحلٌ) بعد فراغه من العمرة، (وخرج إلى البصرة)، وأقام فيها خمسة عشر يومًا أو أكثر، (وعاد) إلى مكة، (فحج من عامه؛ فهو متمتّعٌ) عند أبي حنيفة، خلافًا لهما.

قيَّد بـ«الكوفي» احترازًا عن أهل مكة؛ لأنه لا تمتع لهم اتفاقًا، وهذا الحكمُ غير مختصٍ بالكوفي، بل كلُّ من كان آفاقيًّا كذلك.

<sup>1</sup> ح: إحرام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يلبهم.

<sup>3</sup> د – لهم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – بطل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: السابق.

ح. انسابق

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: المعتمر. <sup>7</sup> ح: فماذا.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: وحج.

وقيَّد برالأشهر»؛ لأنه لو اعتمر في غير أشهر الحجّ لا يكون متمتعًا اتفاقًا.

وقيَّد بـ«الخروج إلى البصرة»؛ لأنه لو أقام بمكة حتى يحجِّ أ من عامه ذلك يكون متمتعًا اتفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: وأقام فيها؛ لأنه لو لم ينو الإقامةَ فيها يكون متمتعًا اتفاقًا؛ لبقاء سفره الأول.

وقيَّد بقوله: «من عامه»؛ لأنه إذا لم يحجَّ في تلك السنة لا يكون متمتعًا اتفاقًا. كذا في «المصفي».

لهما: إنَّ حكمَ السفر الأول بطل بإقامته بالبصرة، فلا يكون جامعًا بين النُّسكين في سفرٍ واحدٍ؛ لأنَّ الرجوع من البصرة إنشاءُ سفرٍ آخر، فصار كما لو عاد إلى الكوفة حلالًا، ثم حجَّ من عامه ذلك لا يكون متمتعًا.

وله: إنَّ السفرَ الأولَ لم ينته بخروجه إلى البصرة؛ لأنه لم يَعُدْ إلى وطنه الأصليّ؛ لأنَّ المراد من السفر الواحد في التمتع: ألا يلمَّ بأهله بين النسكين إلمامًا صحيحًا، بخلاف ما لو عاد إلى الكوفة حلالًا؛ لأنه ألمّ بأهله، فلا يكون متمتعًا.

(ولو أفسدها) أي: المعتمر المذكور عمرتَه، (وأتى البصرة)، وأقام بها، (وعاد) إلى مكة، (فقضى) عمرته التي أفسدها، ثم أحرم بالحجّ، (فحج<sup>3</sup>) من عامه ذلك؛ (فهو بالعكس) يعنى: لا يكون متمتعًا عند أبى حنيفة خلافًا لهما.

لهما: إنَّ السفر الأول بطل بإقامته بالبصرة، فلما أنشأ منها سفرًا وجمع فيه بين نسكين 4كان متمتعًا، كما لو عاد إلى الكوفة بعدما أفسد العمرة، ثم أتى مكة، وقضى العمرة، وحجّ من عامه ذلك يكون متمتعًا.

وله: إنَّه لما أفسد عمرته التحق بأهل مكة في وجوب المقام بها؛ ليقضي عمرته، فلا يصير متمتعًا؛ إذ لا تمتُّعَ لهم، ولهذا لو لم يخرج من مكة حتى قضاها، وحجّ من عامه؛ لم يكن متمتعًا اتفاقًا؛ لأن عمرته تكون مكيّةً، والواجبُ في التمتع أن تكون عمرته ميقاتيّةً، وحجته مكيةً، بخلاف ما لو عاد إلى الكوفة بعد إفساد [78و] العمرة؛ لأنه ألمّ بأهله، وخرج عن أن يكون في حكم المكيّ.

(والمكيُّ الذي طاف أقلها) أي: أقل العمرة، (ثم أحرم بالحج يتركه ويقضيه) يعني: الأَوْلى له عند أبي حنيفة أن يترك الحجّ، ويقضيه من العام القابل، ويتمّ عمرته. (وقالا: يتركها ويقضيها) يعني: الأَوْلى له عندهما أن يتم الحجّ، ويترك العمرة، ثم يقضيها بعد الفراغ من الحجّ.

قَيَّد بـ«المكي»؛ لأن الآفاقيَّ إذا أحرم بالحج بعدما طاف أقلّ العمرة يكون قارنًا اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «طاف»؛ لأنه لو لم يطفُّ بالعمرة أصلًا يرفض العمرة اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «أقلها»؛ لأنه لو طاف أكثرها يترك الحج اتفاقًا.

لهما: إنَّ العمرةَ أدنى حالًا، وأقلُّ أعمالًا، وأيسرُ قضاءً؛ لكونها غيرَ مؤقتةٍ، بخلاف الحجّ، فيكون رفضُها أوْلي.

وله: إنَّ في رفض العمرة إبطالَ العمل، وقد قال الله<sup>5</sup> تعالى: ﴿وَلَا تَبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾ [محمد، 33/47]، وإنَّ إحرامها تأكَّد بالطواف، وإحرامَ الحجّ لم يتأكَّد، ورفضُ غير المتأكد يكون أيسرَ.

ثم إنَّه أيّهما رفض يجب عليه دمٌ؛ لأنه تحلل قبل أوانه، فكان في معنى المحصر، إلا أنه إذا رفض العمرةَ، فعليه القضاءُ. وإذا رفض الحجّ؛ فعليه قضاؤه وعمرةً أيضًا؛ لأنه في معنى فائت الحج. وإن مضى المكيُّ المذكور عليهما أجزأه مع الكراهة، وعليه دمٌ جبرًا لنقصان عمله؛ لأنه ارتكب المنهيَّ.

### (فصل) في الجنايات على الإحرام

والمرادُ منها: ما يحرمُ من الفعل في إحرامه.

(إذا طيَّب المحرمُ عضوًا يجب عليه دمٌ) أي: شاة، (وفي الأقل صدقةٌ) يعني: يجب عليه في تطييبه أقلَّ من عضو صدقةٌ؛ لقصور الجنابة.

(ونوجبه) أي: الدم (في الناسي) أي: في جنايةِ من جنى على إحرامه ناسيًا. وقال الشافعيُّ: لا شيء عليه؛ لأن النسيانَ عفة، كما في الصوم.

<sup>2</sup> د: ولا.

<sup>1</sup> ح: حج.

<sup>3</sup> د: وحج.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: النسكين.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – الله.

ولنا: إنَّه ارتكب محظورَ الإحرام، فيجب عليه الجزاءُ، وفي الإحرام حالةٌ مذكرة، فلا 1 يصير النسيانُ فيه كالنسيان في الصوم.

(لا الصبي) بالجرّ معطوف على «الناسي»، يعني: لا يجب على الصبيّ المحرم في جنايته شيءٌ. وقال الشافعي: يجب عليه تعظيمًا لشأن الإحرام كالبالغ.

ولنا: إنه غيرُ مكلفٍ، وفعلُه غيرُ موصوفٍ بالحرمة، فلا يكون جانيًا.

(ونعكس) الحكم السابق، وهو الوجوب، يعني: لا يجب (في شمّه) أي: شم المحرم طيبًا. وقال الشافعيّ: يجب عليه دمٌ؛ لأن الغرضَ من الطيب الرائحةُ، وقد وُجدتْ فيه.

قيدً بـ«الشم» المشعر<sup>2</sup> بالقصد؛ لأنَّ الرائحة إن حصلت له لا بقصده لا يجب دمُّ اتفاقًا.

ولنا: إنَّ المنهيَ عنه عينُ الطيب، وأثره معفوٌ، يدلُّ عليه قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يلبس المحرمُ شيئًا مسه زعفران إلا أن يكون غسيلًا» $^{8}$ .

(وأكل كثيره) أي: أكل المحرم كثيرًا من الطيب، بحيث يلتزق بكل فمه أو أكثره (موجب له) أي: للآكل دمًا عند أبي حنيفة. ذكر الوجوب باللام تضمينًا فيه معنى الإلزام. (وفي قليله) أي: في أكل قليلٍ من الطيب (صدقة بقدره) أي: بقدر الدّم، يعني: إن التزق الطيب بثُلُث فمه يلزمه صدقة تبلغ ثلث الدم، وإن التزق بنصفه فصدقة تبلغ نصفه عند أبي حنيفة. وقالا: لا شيء عليه في أكل الطيب قَلَ أو كُثْرَ؛ لأن أكله استهلاكٌ لا استعمال، فصار كأكله مع الطعام.

وله: إنَّ الفمَ يقصد تطييبه بأكله، فيكون جنايةً، بخلاف أكله مع الطعام، فإنَّ تطييبَ الفم حينئذٍ لا يكون مقصودًا.

(ويجب) دمٌ (بتغطية رأسه، ولبس مخيطٍ) الواو فيه بمعنى «أو»، يعنى: يجب دمٌ بكلّ منهما.

(ونشرط<sup>4</sup> لهما) أي: لكل من التغطية واللبس في وجوب الدم به (كمالَ يومٍ)، حتى لو لبس مخيطًا أو غطّى رأسه أقلّ منه يلزمه صدقةٌ عندنا. وقال الشافعيّ: يجب بهما دمٌّ وإن وُجد في ساعةٍ؛ لارتكابه المحظورَ، فلا يُشترطُ امتداده كسائر المحظورات.

ولغا: ما روي أنّه صلى الله عليه وسلم سئل عن محرم يلبس مخيطًا؟ فقال صلى الله عليه وسلم: «عليه دمّ إذا لبس يومًا  $^{5}$ .

ولو أراق دمًا للبسه يومًا، ولم ينزعه؛ فعليه دمٌ آخرُ؛ لأن الدوامَ عليه كجنايةٍ مبتدأةٍ. ولو لبس المخيطَ أيامًا، أو لبس في يوم أنواعًا منه كالقلنسوة والقباء والخفين؛ يلزمه دمٌ واحدٌ؛ لأنه جنس واحدٌ.

وفي «المحيط»: لو كان به حتى غب، فلبس الثوبَ يومًا لاحتياجه إليه، ويومًا لم يلبسه، فامتدّ على ذلك؛ فعليه كفارةٌ واحدةٌ؛ لأن تلك الحمى ما دامت قائمةً فاللبس، فلزمه كفارةً ومتى زالت وحدثتْ حتى أخرى اختلف حكمُ اللبس، فلزمه كفارةٌ أخرى.

(ولو لم يجد) المحرمُ ما يتزر به (إلا السراويل، فلبسه، ولم يفتُقه) بفتح حرف المضارعة وضم التاء، أي: لم يشقه (نوجبه) أي: يجب عليه دمٌ عندنا. وقال الشافعيّ: لا يجب؛ لأنّه مضطرّ إلى لبسه لستر عورته، وفي فتقه إضرارٌ له بتنقيص ماله، بخلاف الخفين، حيث وجب قطعُهما أسفلَ من الكعبين؛ لأنه غيرُ مضطرّ إلى لبسهما، بل هو لدفع الأذى.

ولنا: إنَّ لبس المخيط محظورُ الإحرام، والعذرُ لا يُسْقِطُ حرمته، فيجب عليه الجزاءُ، كما وجب في الحلق لدفع الأذى.

(وأجزنا وضع القباء [78ظ] على المنكبين من غير إدخال اليدين). وقال زفر: لا يجوز، فيلزم به دمٌ؛ لأنه ارتفق بلبس المخيط، وقد يلبس هكذا عادةً.

ولنا: إنَّه ارتداءٌ لا لبسٌ، ولهذا يحتاج في حفظه إلى تكلَّفٍ، ولبسُ المخيط لا يتكلَّفُ في حفظه عند الاشتغال بالعمل. ولو زَرَّهُ عليه من غير إدخال يديه كان لابسًا؛ لأنه لم يكن محتاجًا في حفظه إلى تكلفٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: القصد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ونشترط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم نجده.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: فلزم.

(والغسلُ بالخطمي والادهان موجبٌ له. وقالا: صدقة) يعني: إذا غسل المحرمُ رأسه ولحيته بالخطميّ، أو دهن عضوه بدهن؛ فعليه دمٌ عند أبى حنيفة. وقالا: صدقة.

وفي «التجريد»: لو ادهن بالشحم أو بالسمن لا شيء عليه. هذا إذا استكثر منه. أما إذا استقلّ؛ فعليه صدقة اتفاقًا. من الفوائد.

له: إنَّ الخطمي لا يخلو عن طيبٍ، ولهذا يتطيّبُ به أهلُ العراق، وكذا الزيتُ ونحوه؛ لأنه يتطيب به، ويزيلُ الشعثَ، ويقتل الهوامَّ، فيتكامل به الجنايةُ.

ولهما: إنَّ كلًّا من الخطمي والادهان لا يتطيّبُ به عادةً، إلا أنَّ فيه ارتفاقًا من جهةِ إزالة الشعث، فيقصر به الجناية.

قيل: الخلاف في خطمي العراق؛ لأن له رائحةً طيبةً، ولا شيء في استعمال غيره اتفاقًا، وكذا الخلافُ في الدهن الخالص، وأما المطيب منه؛ فيجب فيه دمٌ اتفاقًا.

وفي «المصفى»: الخلافُ فيما إذا لم يكن مطبوحًا، وأما الزيتُ المطبوحُ؛ ففيه دمٌ اتفاقًا، وكذا الخلافُ فيما إذا استعمله على وجه التطيُّب، وإن استعماله دمًا وإن كان على وجه التطيُّب، وإن استعماله دمًا وإن كان على وجه التداوي؛ فلا شيءَ عليه اتفاقًا، بخلاف المسك، فإن في استعماله دمًا وإن كان على وجه التداوي؛ لأنه طيبٌ بنفسه. كذا في «التبيين».

(وتأخيرُ النسك) أي: نسك الحج عن زمانه، كتأخير الحلق، أو طواف الزيارة عن أيام النحر، وتأخير الجمار الثلاث إلى اليوم الثالث أو الرابع، وتأخير القارن الذبح عن الحلق، (وتقديمُه) أي: تقديمُ نسكٍ على نسكٍ، كتقديم الحلق على الرمي، أو الحلق على الذبح، أو تقديم القارن النحر على الرمي، (موجبٌ له مطلقًا) أي: ملزمٌ له دمًا عند أبي حنيفة، سواءٌ كان التقديمُ والتأخيرُ من جهة الرَّمان كما مَرَّ، أو من جهة المكان، كما أن الحلقَ كان مختصًا بمكان الحرم، فأخَره عنه، فحلق في الحلّ؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من قدَّم نسكًا على نسك أو أخره عنه؛ فعليه دم» 3.

(ويخالفه مطلقًا) يعني: قال أبو يوسف: لا يلزم دمٌّ في تأخير نسكٍ أو تقديمه في الزمان أو المكان؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم لما سئل عن تقديم نسكِ وتأخيره، قال: «افعل ولا حرج»<sup>4</sup>.

والجوابُ عنه: إنَّ هذا الحديث محمولٌ على الابتداء، حيث لم تستقرَّ أفعالُ المناسك. كذا في «المحيط».

(واعتبره في المكان دون الزمان) يعني: قال محمد: يجب دمٌ إذا غيَّر النسكَ عن مكانه دون زمانه؛ لأنَّ اختصاص المناسك بأمكنتها أكثرُ من اختصاصها بأزمنتها، ولهذا يؤدّى في غير أوانها على وجه القضاء، ولا يؤدّى في غير أمكنتها.

(وكذا حلق مواضع المحجم) جمع المحجم، وهو بكسر الميم: قارورةُ الحجام، يعني: إذا حلق المحرمُ شعرَ محجمه؛ فعليه دمٌ عند أبي حنيفة. (وقالا: صدقة)؛ لأن المحجمَ إنما يحلقُ للحجامة، لا لكونه مقصودًا في نفسه، والحجامةُ ليستُ من محظورات الإحرام، فكذا ما يكون وسيلةً لها.

وله: إنَّ حلقه مقصودٌ لمن يحتجم، وكونه وسيلةً لا ينافي كونه مقصودًا، كالإيمان، فإنه وسيلةٌ لصحة العبادات، مع أنَّه أعظم المقاصد، والمحجمُ عضوٌ كامل في حقّ الحجامة، وقد أزال منه التفتُ، فيجب به الدمُ.

وفي «المحيط»: لو حلق إبطيه؛ فعليه دم واحدٌ؛ لأنه جنايتان من جنسٍ واحدٍ، فيكتفى بجزاءٍ واحدٍ. ولو حلق أكثر أحد إبطيه لا يجب دمٌ؛ لأنه ليس بارتفاقٍ كامل؛ لأن حلق بعضه ليس بمعتاد كالرأس. ولو حلق شاربه؛ فعليه صدقةٌ؛ لأنه تبعٌ للحية.

(ونلحق الربع بالكلِّ فيه) أي: في الرأس، (لا ثلاث شعرات) يعني: إذا حلق ربع رأسه يلزمه دمٌ، كما إذا حلق كلّه. وقال الشافعيُّ: حلقُ ثلاث شعرات كحلق كلِّ رأسه؛ لأنَّ الشعرَ استفاد أمنًا بالإحرام، فيجب بتفويت ثلاثِ شعراتٍ دمٌ، سواءٌ أزالها من رأسه أو بدنه، وفي واحدةٍ منها ثلثُ دم في قول.

 $<sup>^{1}</sup>$  ح  $^{-}$  إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: التأخير والتقديم.

<sup>3</sup> مصنف ابن أبي شيبة، \$/586؛ شرح معاني الآثار، 238/2، بمعناه عن ابن عباس قوله.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، العلم 23؛ صحيح مسلم، الحج 327.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تؤدى.

<sup>6</sup> ح: لأنه.

**ولنا**: إنَّ ربعَ الرأس قد يحلق للارتفاق في العادة، فيلحق هو بكلِّه، ولا يلحق ما دونه، ولهذا لو طيّب ربعَ العضو لا يلزمه شيءٌ؛ لأنه غيرُ معتادٍ. وكذا لو حلق ربع اللحية يلحق بكلّها؛ لأنه متعارفٌ بالعراق وأرض العرب.

(ولو حلق غيره) أي: المحرم عضوَ غيره، محرمًا كان ذلك الغير أو حلالًا، (نلزمه بها) أي: يلزم الحالق صدقةً عندنا. وقال الشافعيّ: لا يلزم؛ لأنَّ الارتفاقَ حصل للمحلوق لا للحالق، فصار كإلباس المخيط غيره.

ولنا: إنَّ الارتفاقَ حصل له من وجهٍ دون وجهٍ؛ لأنَّ الإنسانَ يتأذى بتفثِ غيره، كما يتأذى بتفث نفسه، إلا أنَّ الجناية تكمل<sup>2</sup> في شعر نفسه؛ لحصول الارتفاق له، فيلزمه دمٌ، وتقصر<sup>3</sup> في غيره، فتكفيه <sup>4</sup> الصدقةُ.

(أو حلقه) أي: المحرم رجل (آخر بغير أمره منعناه) أي: المحلوق (فيما نغرّمه  $^{5}$ ) [79و] أي: فيما نأمر المحلوق بغرامة الدم؛ لكون عضوه محلوقًا (عن الرجوع على الحالق). وقال زفر: يرجع ما غرمه على الحالق؛ لأنه صار سببًا لغرامته.

قيَّد بقوله: «بغير أمره»؛ لأنه لو كان بأمره لا يرجع اتفاقًا.

ولنا: إنَّ الارتفاقَ إنما حصل للمحلوق، فلا يرجعُ ما غرم لأجله على غيره، كما لا يرجع المغرورُ ما ضمنه من العقر على من غرّه؛ لأنه بدلُ ما استوفاه من الوطء.

اعلم أنَّ قوله: «نغرمه» يدلُّ على خلاف الشافعيّ، هو <sup>7</sup> يقول: لا غرامةً على المحلوق؛ لأنه إن كان مكرَهًا يرجع حكمُ الفعل على المكرِه، وإن كان نائمًا؛ فبالطريق الأَوْلى يرجع فعلُه على الحالق؛ لأنَّ النائمَ لا اختيار له أصلًا، والمكرَه له اختيار فاسدٌ.

ولنا: إنَّ أثرَ الفعل. وهو الارتفاقُ. إنما حصل للمحلوق، فيجب الجزاءُ له، وبالإكراه ينتفي المأثمُ دون الحكم، ولهذا يجب الاغتسالُ على المكره إذا وطئ.

(ولو تطيَّب، أو لبس، أو حلق لعذرٍ ذبح) في الحرم؛ لأنَّ هذا الدم غير مختصِّ بالزمان، فوجب أن يكون مختصًّا بالمكان؛ لأن كونّه قربةً إنما يكون بأحدهما. (أو صام ثلاثة أيام، أو تصدق بثلاثة أصوع) على وزن أرجل، جمع صاع، (من طعام على ستة مساكين) في أيّ موضعٍ شاء؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لكعب بن عجرة: «أيؤذيك هوام رأسك؟» فقال: نعم، فقال صلى الله عليه وسلم قال في أيّ موضعٍ شاءً، أو صم ثلاثة أيام، أو أطعم ستةً مساكين، كل مسكينِ نصفُ صاع من بر»8.

(ويجيز) أبو يوسف (إباحته) أي: إباحةَ الطعام في الغداء 9 والعَشاء؛ لأن لفظَ الحديث ورد بالإطعام، فالإباحةُ يكون كافيةً .

(وشرط) محمد (تمليكه)؛ لأنه صدقةً، فلا بد من التمليك كالزكاة.

(ويجب دمٌ بقص كلِّ الأظفار) من يديه ورجليه؛ لأنه ارتفق به ارتفاقًا كاملًا، (وبها) أي: يجب دمٌ بقص الأظفار (من يدٍ) واحدة، (أو رجل) واحدة؛ لأن كلًّا منهما ربعٌ لمجموع اليدين والرجلين، والربعُ يقوم مقام الكلّ.

(وأوجبنا) على محرم قصَّ أظافيره (عن ثلاث أصابع) من يد الواحدة (صاعًا ونصفًا) يعني: عن كلّ إصبع نصفَ صاعٍ، (لا دمًا). وقال زفر: عليه دمٌ.

قيَّدنا بقولنا: «من يده الواحدة»؛ لأنه لو كان من يديه لا يجب الدمُ اتفاقًا؛ لأن الارتفاقَ لا يحصل عند افتراق القصِّ.

له: إنَّ الدمَ كان واجبًا في قصّ أصابع يده، فيجب في ثلاثةٍ منها؛ لأنها أكثرها.

ولنا: إنَّ الدمَ وجب في يدٍ واحدةٍ؛ لأنها ربع الكلِّ، فلو جعلنا أكثرَ الربع مقامَ الربع كان نصبُ البدل للبدل بالرأي، وإنَّه غيرُ جائزٍ.

<sup>1</sup> ح – في.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يكمل.

<sup>. 3</sup> 

ح: ويقصر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: فیکفیه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: تغرمه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يكون.

<sup>7</sup> ح: وهو.

 $<sup>^{8}</sup>$  صحيح البخاري، الإحصار 6، 8، 9؛ صحيح مسلم، الحج  $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: الغذاء.

(وأوجبه) أي: محمدٌ دمًا (في خمسة) أي: في قص خمسة أظافير (متفرقةٍ) من يديه ورجليه؛ لأنها ربعٌ لجميع أظفاره، فصار كما إذا قصها من يدٍ واحدةٍ.

(وقالا: صدقةٌ)؛ لأن الجنايةَ في القصّ لكونه سبب الراحة، وهي إنما تكملُ<sup>1</sup> إذا كانت مجتمعةً.

وكذا الخلافُ إذا قصَّ أكثر من خمسة متفرقاً<sup>2</sup>، فعند<sup>3</sup> محمد: عليه دمٌ، وعندهما: لكلّ ظفر نصفُ صاعٍ من برِّ إلا أن يبلغ قيمةُ المجموع دمًا، فينقصُ منه ما شاء، ويتصدق بباقيه.

(ودمًا في يدين أو رجلين في مجلسين) يعني: إذا قصّ أظافير يديه في مجلسين، أو رجليه في مجلسين، ولم يتخلَّلُ بينهما كفارةٌ؛ يجب عليه دمٌ واحدٌ عند محمد. (وقالا: دمان) أي: يجب عليه دمان.

إنَّما قيدنا بـ«عدم التخلل»؛ لأن الكفارة لو تخللت يجب عليه دمان اتفاقًا، لارتفاع الجناية الأولى بالتكفير.

وقيَّد به مجلسين»؛ لأنه إن كان في مجلسِ واحدٍ يجب دمٌ واحدٌ اتفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ الجنسَ واحدٌ، فيتداخل، كما تداخل كفاراتُ الإفطار في أيام رمضان، وترك الجمار في أيام النحر.

ولهما: إنَّ معنى العبادة غالبٌ في كفارات الإحرام، حتى 4 وجبتْ على المعذور، فيتقيَّدُ التداخلُ باتحاد المجلس، كما في سجدة التلاوة، وأما في كفارة الإفطار؛ فمعنى العقوبة غالبٌ، ولهذا لم يجب على المكرّه والمخطئ، فتندرئُ بالشبهات، فيتداخلُ، ورميُ الجمار كلها واجبٌ واحدٌ، فتركها يكون جنايةً واحدةً.

(ونفسد الحج بالجماع قبل الوقوف) بعرفات (ولو ناسيًا) إحرامه. وقال الشافعي: جماعُ الناسي والنائمة والمكرّهة غيرُ مفسدٍ للحج؛ لأنه إنما يفسدُ بالجناية، وهي إنما تحصل بالقصد، ولا قصدَ في أفعالهم.

ولنا: إنَّ المحظورَ فيه عينُ الجماع، وبهذه الأعذار لم يفت عينه.

(فيجب) عليه (الدم والقضاء) من عامٍ قابلٍ، (والإتمامُ) يعني: أداءُ أفعال الحج في تلك السنة واجبٌ عليه، كمن لم يفسد حجَّه؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم سئل عمن واقع امرأته وهما محرمان بالحجّ، فقال صلى الله عليه وسلم: «يريقان دمًا، ويمضيان في حجهما، وعليهما الحجّ من قابلٍ $^{5}$ . (وبعده بدنةٌ) أي: يجب بدنة إذا جامع بعد الوقوف؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من جامع [79ظ] بعد الوقوف؛ فعليه بدنةٌ $^{6}$ .

(ولا نفسده) يعني: إذا جامع بعد الوقوف لا يفسد حجُّه عندنا. وقال الشافعيُّ: يفسد؛ لأنَّ المفسدَ إذا وُجدَ في آخر العبادة يفسدها، كما إذا وُجد في أولها 7 كالصوم.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من وقف بعرفةً؛ فقد تم حجه» 8، لم يرد به التمامَ من جهة الأفعال اتفاقًا؛ لأنَ بعض الأركان باقِ عليه، فيكون المرادُ به: التمامَ من جهة الأمن من <sup>9</sup> الفساد.

اعلم أنَّ الجماعَ بعد الوقوف إنما يفسد الحجَّ عنده إذا كان قبل الرمي، وأما بعده؛ فلا يفسده إقامةً لأكثر أفعال الحج مقام الكل. كذا في «النهاية».

(ونعدد الهدي لتعدُّدِه بعدها) يعني: من وطأ بعد الوقوف مرارًا يجب للأول بدنةٌ، ولكل وطءٍ بعدها شاةٌ عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يجب للكلّ إلا جزاءٌ واحدٌ؛ لأنه جنسٌ واحدٌ، فيداخل.

ولنا: إنَّ الجزاءَ على حسب الجنايات، والجماعُ الأولُ جنايةٌ كاملةٌ؛ لمصادفته إحرامًا متأكدًا، فيغلَّظُ موجَبه، والجناياتُ بعدها صارتْ قاصرةً؛ لمصادفتها احرامًا ناقصًا بالجماع، فلم يتغلَّظْ موجَبه.

<sup>1</sup> ح: يكمل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: متفرق.

<sup>3</sup> ح: وعند.

ع ر <sup>4</sup> ح – حتى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السنن الكبرى للبيهقى، 166/5.

 $<sup>^{6}</sup>$  موطأ مالك برواية محمد بن الحسن، ص 160، رقم الحديث 513.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: أولهما.

<sup>8</sup> سنن أبي داود، المناسك 68؛ سنن الترمذي، الحج 57؛ سنن النسائي، مناسك الحج 211.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: عن.

(ويجب به) أي: بالجماع (دمّ بعد الحلق)؛ لأن إحرامه باقٍ في حق النساء، وزائلٌ في غيرهنَّ، فخفَّت الجنايةُ، فاكتفي فيها بشاةٍ. (وبدواعيه بشهوةٍ) يعني: يجب على المحرم دمٌ إذا قبَّل أو لمس بشهوةٍ، أنزل أو لم ينزل؛ لأن في كلِّ منهما أ ارتفاقًا من جهة الاستمتاع بالمرأة، ولكن لا يفسد الحجُّ به؛ لأنه ليس بجماع صورةً.

أقول: لو قال: «وبقبلة أو لمس بشهوة»؛ لكان أولى؛ لأن النظرَ في فرج امرأته 2 بشهوة من دواعي الجماع، لكن لا يجب به شيءٌ وإن أنزل به. كذا في «الهداية».

(ولم يوجبوا الفرقة بين الزوجين) اللذين أفسدا حجَّهما بالجماع قبل الوقوف (في القضاء) من قابلٍ (من حين مفارقتهما المصرَ). وقال مالك: يفترقان من وقت مفارقتهما من مصرهما؛ لِمَا روي أن ابن عباس قال كذا.

(ولا عينا حالة الإحرام) يعنى: قال زفر: يفترقان عند الإحرام؛ لأنه هو وقت التحرز.

(ولم نعيّنْ مكانَ الجناية) يعني: قال الشافعيُّ: إذا وصلا موضعَ جنايتهما بالجماع يؤمران بالافتراق عقوبةً لهما على صنيعهما السَّابق ليتحرزا عنه.

(فلا يفترقان) عندنا؛ لأنَّ ما لحقهما من التَّعب في القضاء موجبٌ لتذكر الجماع، والتحرز عنه عند الاجتماع، فلا حاجةَ إلى الافتراق، مع أنَّ خوفَ الفساد على المرأة إذا فرّقتْ عن زوجها أكثرُ مما إذا اجتمعتْ معه، وما روي عن ابن عباس محمولٌ على الاستحباب إذا خشيا المعاودة.

(وتفسد<sup>3</sup> به) أي: بالجماع (العمرة قبل طواف أربعة أشواط، فيجب الدمُ والإتمامُ والقضاءُ) يعني: المعتمرُ إذا جامع قبل أن يطوف أربعة أشواطٍ؛ فعليه شاةً، فيتمُ عمرته بإتيان باقي أشواطها، فيقضيها.

(وبعدها) أي: بعد طواف أربعة أشواطٍ إذا جامع المعتمر. (نوجب دمًا لا بدنةً، ولا نفسدها). وقال الشافعيُّ: تفسدُ عمرته؛ لأنَّ المفسدَ في أول العبادة وآخرها سواءٌ، وتجب عليه البدنةُ؛ لأنَّ العمرةَ فريضةٌ عنده كالحجّ.

ولنا: إنَّ الطوافَ ركنٌ للعمرة، كما أنَّ الوقوفَ بعرفة ركن للحج، فالجماعُ قبل أكثر الأشواط يفسدها ك، وبعدها لا يفسدها، كما أن أن الجماع قبل الوقوف يفسد الحج، وبعده لا يفسده، والعمرةُ سنةً؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لمن سأله عن العمرة: «أن تعتمر خير لك» أ، فلا تجب فيها بدنةً كما وجبت في الحج؛ حطًّا لمرتبة السنَّة عن الفريضة.

(وتجب الطهارة) أي: يشرط (للطواف في الأصحّ) أي: أصحّ الأقوال. احترز به عما قيل: إنها سنةٌ؛ لأنَّ قوله صلى الله عليه وسلم: «الطوافُ في البيت صلاةٌ» 7 أي: كالصلاة يدلُّ على أن الطهارةَ واجبةٌ فيه.

(فإن طاف للقدوم أو للصدر محدِثًا تجب صدقةٌ)؛ لأن طوافَ الصدر واجبٌ، وطوافَ القدوم وإن كان سنَّة، لكن بالشروع صار واجبًا، فأدخل النقصَ فيهما بترك الطهارة، فوجب جبرُه بالصدقة. (وجنبًا دمٌ) أي: إن طاف الطَّوافين المذكورين جنبًا؛ فعليه دمٌ؛ لأنَّ طواف الزيارة محدثًا يجب دمٌ؛ لأنَّ طواف الزيارة ركنُ لأن النقصان فاحشٌ، فغلّظ في جابره. (وللزيارة محدثًا دمٌ) أي: إن طاف طوافَ الزيارة محدثًا يجب دمٌ؛ لأنَّ الجناية بالجنابة أغلظُ، فجبر الحج، والنقصُ فيه أفحشُ من النقص في الواجب. (وجنبًا بدنةٌ) أي: إن طاف جنبًا تجب بدنةٌ؛ لأنَّ الجناية بالجنابة أغلظُ، فجبر نقصانها بأعظم الدماء. (وراكبًا) أي: إن طاف راكبًا (من غير عذرٍ دمٌ) أي: يجب دمٌ، وإنما جاز؛ لأنَّ فعلَ الدابة مضاف إلى راكبها، ولكن أدخل فيه نقصًا بتفويته صورة الطواف، فيجبر بالدم.

(ويستحبُّ الإعادةُ) [80و] أي: إعادةُ 9 الطواف (ما دام بمكّه في الحدث) أي: في طوافه محدِثًا.

قيّد بقوله: «ما دام بمكة»؛ لأنه إذا رجع إلى أهله؛ فالمستحبُّ بعثُ الشاة لا الإعادةُ؛ لأنه أنفعُ للفقراء، وفي نقصانه خفّةٌ.

<sup>1</sup> ح: منها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: امرأة.

<sup>3</sup> ح: ويفسد.

ے ر۔

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تفسدها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: کان.

<sup>6</sup> مسند أحمد بن حنبل، 316/3؛ مصنف ابن أبي شيبة، 262/8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مسند أحمد بن حنبل، 414/3؛ 64/4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: بالجناية.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: أعاد.

(وتجب) الإعادةُ (في الجناية) أي: في طوافه جنبًا، حتى إذا رجع إلى أهله؛ فعليه أن يعود إلى مكة بإحرامٍ جديدٍ إن جاوز الميقاتَ، ولو لم يعدُ وبعث هديًا أجزأه (في الأصح). احترز به عما قيل: تجب الإعادةُ في الحدث أيضًا. إنما صار ما في المتن أصحّ؛ لأنَّ النقصَ في الحدث يسيرٌ، وفي الجناية كثيرٌ، فينبغي أن يتفاوت بينهما في حكم الإعادة.

(ولا ذَبْحَ عليه) فيما إذا أعاد طوافَ الزيارة في أيام النحر، وقد طاف محدِثًا أو جبنًا؛ لأنه إعادةٌ في وقته.

وفي «الفتاوى<sup>2</sup> الظيهرية»: هذا إذا أعاد السعيَ معه، وإن لم يعدُه؛ فعليه دمٌ؛ لأن الطوافَ الأولَ لما انتقص واعتبر الثاني؛ كان السعيُ واقعًا قبل الطواف المعتد به، فيجب دمٌ لتركه الواجبَ.

وذكر الإمامُ المحبوبيُّ: إن لم يعد السعي؛ فلا<sup>3</sup> شيء عليه؛ لأنَّ الطهارةَ ليستْ بشرطٍ في السعي، وإنما الشرطُ فيه أن يؤتى على أثرِ طوافٍ معتدِّ به من وجهٍ، ولهذا يتحلَّلُ به. وبه 4 اختار صاحبُ «الهداية». وإن أعاده بعد أيام النحر لزمه دم عند أبي حنيفة؛ لتأخيره النسك عن وقته، والواجبُ عليه أوَّلاً كان بدنةً، لكن بإعادته سقطتْ بالاتفاق، فلزمه عنده.

اعلم أنَّه إذا أعاد الطوافَ؛ فالمعتبرُ هو الثاني، والأولُ انتسخ به؛ لأنَّ وجوبَ الدم عليه عند أبي حنيفة إذا أعاده بعد أيام النحر يدلُّ عليه؛ لتحقق التأخير في أصل الطواف لا في وصفه. وقيل: المعتبرُ هو الأولُ، والثاني يرفع نقصانه بمنزلة الدم.

(ولو ترك من طواف الزيارة أكثرَه بقي محرمًا أبدًا) في حقّ النساء (حتى يطوفه) بذلك الإحرام. (ولو ترك أقلّه) أي: أقل طواف الزيارة، (أو السعيّ بين الصفا والمروة، أو الوقوفَ طواف الزيارة، (أو السعيّ بين الصفا والمروة، أو الوقوفَ بالمزدلفة، أو رميّ الجمار في أيامها، أو 5 جمرةَ العقبة في يوم النحر؛ وجب دمّ). قيّد بقوله: «أو أكثره 6»؛ لأنه لو ترك أقلَّ الصدر؛ فعليه صدقةٌ.

أما وجوبُه في تركه أقل طواف الزيارة؛ فلأن نقصانه قليل، فأشبه بنقصانه مع الحدث، وأما في تركه الصدر، أو السعي، أو الوقوف بمزدلفة؛ فلأنها واجبات. وأما في تركه رمي الجمار كلها، بأن فات أيامها بغروب الشمس من آخر أيام النحر؛ فلأنه واجب، ولا تحاد جنسه اكتفي بدم واحدٍ، ولو ترك بعض الجمار الثلاث؛ فعليه صدقة، لكل حصاةٍ نصف صاع من برّ، إلا أن يكون المتروك أكثر من النصف، فيجب الدمُ؛ لأن للأكثر حكم الكلّ. وإن لم تفت أيامها، فأعاد فيها ما ترك من الرمي؛ فعليه بتأخيره دمّ عند أبي حنيفة، خلافًا لهما. وأما في تركه رمي يوم واحدٍ؛ فلأنه نسك كامل، وأما في تركه رمي جمرة العقبة؛ فلأنه نسك تامّ وحده في ذلك اليوم.

(ولو ترك أقل الصدر، أو إحدى الجمار الثلاث فصدقة) أي: فيلزمه صدقة.

## (فصل) في جزاء الصيد

(ويجب الجزاءُ) على المحرم (بقتله الصيد) أي: صيد البرّ، وهو ما يكون توالده في البر؛ لقوله تعالى: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ خُرُمًا﴾ [المائدة، 96/5]، والصيدُ هو المتوجِّشُ في أصل الخلقة، فيدخل فيه الحمامُ المسرولُ، لا الإبلُ المتوحشُ؛ لأنَّ استثناس الأوَّل واستيحاشَ الثاني عارضان.

(ناسيًا، أو عامدًا) في قتله؛ لأنَّه ضمانٌ يعتمد وجوبُه الإتلافَ، فأشبه غراماتِ الأموال. وأمّا تقييدُه بالتعمد في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَه مِنْكُمْ مَتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ ﴾ [المائدة، 5/59] الآية؛ فلأن مَوْرِدَ الآية كان فيمن تعمّد، أو لأجل الوعيد المذكور بعد هذا، وهو قوله تعالى: ﴿لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ﴾ [المائدة، 5/59]، والخاطئ والناسي لا يستحقان الوعيد.

(مبتدقًا) وهو الذي قتل الصيد مرّةً، (أو عائدًا) وهو الذي قتل مرةً بعد أخرى، وإنما استويا؛ لأن الجناية لا تختلف بالعود والبداية، بل العائد؛ لأنَّ الله تعالى قال: ﴿وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وإنما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الفوائد.

<sup>3</sup> ح: لا.

<sup>4</sup> ح – وبه.

<sup>5</sup> ح + يوم.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: أكثر.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: فإنها.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: فجزاؤه.

مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ [المائدة، 95/5]، ﴿وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ ﴾ [المائدة، 95/5]، جعل كلَّ جزاءِ العائد الانتقام في الآخرة، فلا يجب الكفارةُ.

ويمكن أن يجاب عنه: بأنَّ وجوبَ الكفارة في العائد مستفادٌ من الآية بدلالة النصِّ، والمراد من قوله: ﴿وَمَنْ عَادَ﴾: العودَ ستحلًّا.

(ونوجبه) أي: الجزاء على المحرم (بالدلالة) أي: بدلالته على الصيد. وقال الشافعيُّ: لا جزاءَ على الدالِّ، بل على القاتل المحرم؛ لأن الجزاءَ متعلِّق بالقتل في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ متَعَمِّدًا﴾ [المائدة، 5/95] الآية، والدلالةُ ليست بقتل.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم للمحرمين السائلين عن [80ظ] لحم صيدٍ صاده حلال: «هل دللتم؟»<sup>4</sup>، ولو لم يكن الدلالة محظورةً لم يتجه السُّؤالُ، مع أنَّ في الدلالة عليه تفويتًا لأمنه، وهو قتلٌ معنيً.

اعلم أنَّ الشرطَ في كون هذه الدلالة موجبةً: ألا يكون المدلولُ عالِمًا بمكان الصيد؛ لأنه إذا كان عالِمًا يكون قتلُه بعلمه، لا بدلالة الدالِّ، وعلى هذا لو أعار المحرمُ قوسًا لرمي صيد؛ فعليه الجزاءُ إن لم يكن مع المستعير قوسٌ، وإن كان؛ فلا شيءَ عليه.

وفي «المحيط»: لو أعار سكينًا لا جزاءَ عليه؛ لأنه يتوصَّلُ إلى قتله بدون سكينه، بأن يخنقه، وأن يُصَبَّقَهُ المدلول في الدلالة، وأن يبقى الدالُّ محرمًا إلى أن يقتله، وألا ينفلتَ الصيدُ؛ لأنه إذا انفلتَ ثم وجده المدلولُ فقتله؛ لا شيء عليه؛ لأن ذلك صار كما لو جرحه ثم اندمل.

وفي «المنتقى»: لو قال: خلفَ هذا صيدٌ، فإذا خلفه صيودٌ، فأخذهم؛ فعلى الدال في كلّ واحدٍ جزاءٌ؛ لأنه أعلمه بمكانهم. ولو دلَّ على صيدٍ، فإذا عنده صيدٌ آخرُ، فقتلهما المدلولُ؛ فعلى الدالِّ جزاءٌ واحدٌ؛ لأنَّه أعلمه بصيدٍ واحدٍ.

(ولو دلّ حلالٌ عليه) أي: على الصيد محرمًا أو غيره (في الحرم؛ ألزمنا المباشرَ، لا الدالّ). وقال زفر: يلزم ألجزاءُ على الدالّ أيضًا؛ لأنه فوّتَ أمن الصيد بدلالته، كما لزم الجزاءُ على المحرم الدالّ على قتل الصيد.

ولنا: إنَّ المحرمَ كان ملتزمًا بإحرامه أن لا يتعرض للصيد الآمن، وقد خالَفَ ما التزمه بدلالته، فيضمن، كالمودع إذا دل سارقًا على مال الوديعة، والحلالُ لم يلتزم شيئًا، فلا يضمنُ بدلالته، كغير المودّع إذا دل سارقًا عليه.

(فيقومه) أي: الصيد المقتول (عدلان في موضع القتل) أي: في المكان الذي قتل فيه؛ لأن القيمة يختلف باختلاف الأماكن، (أو قربه إن كان في برِّ) أي: إذا كان القتالُ في موضع لا يباع فيه الصيدُ ولا يشترى؛ يقوَّمُ في موضع قريبٍ منه يباع فيه.

اعلم أنَّ الخلافَ بين محمد وصاحبيه في جزاء الصيد في موضعين:

أحدهما: فيمن ثبت له الخيارُ بين أقسام كفارة الجزاء.

والثاني: في تفسير المثل في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مَتَعَمِّدًا فَجَزَاةٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ﴾ [المائدة، 95/5].

بيَّن المصنفُ الموضعَ الأوَّلَ بقوله: (وخيَّرهما، وهما القاتل) يعني: قال محمد: العدلان الحكمان مخيَّران في الحكم على القاتل بإحدى الكفارات. وقالا: القاتلُ مخَّيرٌ في اختيار إحداهما (في أن يشتري) هذا متعلقٌ بما قبله على تنازع الفعلين، وهما الفعلُ المذكورُ، وهو «خير»، والفعلُ المقدرُ بعدهما، أي: وهما أخيرا القاتلَ. (بها) أي: بقيمة الصيد (هديًا، فيذبحه) فإن ذبحه في الحرم يخرج عن عهدته بالإراقة، حتى إذا تلف بعده لا يجب عليه شيء وإن أعطى كله فقيرًا واحدًا، وإن ذبحه في غير الحرم يجوز أيضًا من يخرج عن عهدته بالإراقة، على المساكين، بأن تصل لكل<sup>7</sup> مسكين من اللحم ما قيمته قيمةُ نصفِ صاعٍ، فإن تلف تجب قيمته. كذا في «التبيين».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ولعل.

<sup>2</sup> د: قتل.

<sup>3</sup> ح: للآخرة.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الإحصار 13، 14؛ صحيح مسلم، الحج 56 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يلزمه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: هماز

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: کل.

(وبلوغها ما يجزئ في الأضحية شرطً) وهذه المسألةُ معترضةٌ بين ذكر الخيار في أقسام الكفارة، يعني: إذا لم يبلغْ قيمةُ الصيد ما تشتري 1 به الأضحيةُ، فبلغت قيمة حمل أو عناقٍ، وهو الأنثى من أولاد المعز مما لا يجوز أن يضحّي. قال أبو حنيفة: يتصدّقُ ولا يذبح بطريق الهدي. وقالا: يذبح؛ لإطلاق قوله تعالى: ﴿هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ﴾ [المائدة، 95/5]، فيتناول الصغيرَ والكبيرَ.

وله: ما روي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «أيسرُ الهدي الجذءُ من الضأن، والثنيُّ من المعز $^2$ ، معناه: أقلُّ ما يجوز به $^3$ من الهدي.

(أو طعامًا) هذا معطوفٌ على قوله: (هديًا). (فيتصدق به على كلّ مسكين نصف صاع من برّ، أو صاعًا من تمر أو شعير) في أيّ موضع كان، (أو يصوم) بالنصب عطف على قوله: «يشتري». (عن كلّ سهم يومًا) يعنى: إذا وقع الاختيارُ على الصوم يقوم المقتولُ طعامًا، ثم يصوم مكان طعام كلّ مسكين يومًا.

(فإن فضل) أي: إن بقي في تصدقه على كل مسكين (أقلُّ من نصف صاع)، أو لم يبلغ قيمةُ صيدٍ نصفَ صاع، بأن قتل عصفورًا، فهو مخيَّرٌ، إن شاء (أخرجه) أي: تصدّق به، (أو صام عنه يومًا).

لمحمد: قوله تعالى: ﴿يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا ﴾ [المائدة، 95/5]، فإذا وقع حكمُ العدلين على الهدي وقع على الطعام والصيام؛ لأنهما معطوفان عليه بكلمة «أو».

ولهما: إنَّ الخيار شُرعَ رفقًا لمن وجب عليه، وإنما يكون رفقًا إذا كان التَّعيينُ مفوَّضًا إليه، كما فَوَّضَ التعيينَ في كفارة اليمين إلى الحانث، قولُه تعالى: ﴿أَوْ كَفَّارَةٌ﴾ [المائدة، 95/5] معطوفٌ على قوله: ﴿فجزاء﴾، وكذا قوله: ﴿أَوْ عَدْلُ﴾ [المائدة، 95/5]، فلا يدخلان تحت حكمهما.

(وأوجب إن حكما) هذا بيانٌ للموضع الثاني، يعني: أوجب محمد إن حكم العدلان (بالهدي [81] نظيرَه) أي: نظيرَ الصيد (من الأهلى صورةً) إن كان له نظيرٌ، ففي الظبي والضبع شاةٌ، وفي الأرنب عَناقٌ، وفي النعامة جملٌ، وفي حمار الوحش بقرةٌ، فإذا حكما بالهدي يجب أن يشتري بقيمة الصيد ما هو مثلُه من النعم صورةً، وإن لم يوجد مماثِلُه صورةً، فيشتري مماثله قيمةً.

وفي «الحقائق»: المأكولُ وغيرُ المأكول في الصيد سواءٌ، غير أنَّه لا يجاوز في غير المأكول<sup>4</sup> عن الهدي في ظاهر الرواية، والمأكولُ تجب قيمته بالغةً.

(وقالا: قيمة) بالرفع، يعنى: تجب قيمة في المثليّ<sup>5</sup>، (كما في غير المثليّ، وإلا) أي: إن لم يكن له نظيرٌ، (فكما قالا) يعنى: تجب القيمة عنده أيضًا.

ولقائل أن يقول: قوله: «كما في غير المثلي» كان يُغْنِي عن قوله: «وإلا فكما قالا».

له: إنَّ الله تعالى أوجب المثلَ في قوله تعالى: ﴿فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَم يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ ۗ﴾ [المائدة، 95/5] الآية، فدجزاءً» بالتنوين، و «مثل» صفته، أي: فعليه جزاءٌ مماثلٌ للمقتول من النَّعَم حالَ كونه يحكمُ بذلك الجزاء عدلان منكم في حالِ أنَّه هديٌّ يبلغ الكعبة، وحقيقةُ المثل ما يماثل الشيءَ صورةً ومعنيَّ. وإنما يصار إلى المماثلة<sup>7</sup> معنى. وهو القيمةُ. إذا تعذَّرَ العملُ بالحقيقة، بأن لم يوجد للمقتول نظيرٌ صورةً.

ولهما: إنَّ المماثلةَ صورة غير معتبرة في الشرع، حتى إذا أتلف دابةً لا يجب عليه دابةٌ أخرى، فالشاةُ إذا لم تماثل الشاةَ مع اتحاد الجنس؛ فكيف تماثل الظبيَّ؟ فوجب حملُ المثل في الآية على المثل معنيَّ.

<sup>1</sup> ح: يشري.

<sup>2</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وفي مسند أحمد بن حنبل 368/6 بلفظ «ضحوا بالجذع من الضأن فإنه جائز». وفي سنن الترمذي الأضاحي 7: «نعمت الأضحية الجذع من الضأن».

 $_{-}$  به.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  في غير المأكول.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: مثلي.

 $<sup>^{6}</sup>$  د  $^{-}$  منکم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: المماثل.

(وأوجبناه) أي: الجزاء (على التخيير) أي: كما بيّن في المسألة السابقة، (لا الترتيب). أي: قال زفر: يجب الهدئ أولًا، ثم الإطعام، ثم الصيام؛ لأن التخييرَ تخفيفٌ، والملائمُ بحال الجاني الترتيبُ، وكلمة «أو» في الآية مستعملةٌ في المترتبة، كما في آية قطاع الطريق.

ولنا: إنَّ حقيقة «أو» تكون لأحد الشيئين بلا ترتيبٍ، فلا يُعْدَلُ عنه مع إمكانه، بخلاف آية قطّاع الطريق؛ لأنَّ جنايتهم مختلفةٌ، فؤرِّعت عقوبتهم على حسبها: غليظها لغليظها، وخفيفها لخفيفها، وفيما نحن فيه الجنايةُ متحدةٌ، فلا يصار إلى الترتيب.

(ولو اشتركا في قتله) أي: في  $^1$  قتل الصيد (يلزم كلًا) أي: كلَّ واحد منهما (بجزاء). وقال الشافعيّ: يجب عليهما جزاءٌ واحدٌ؛ لأنه ضمانُ المقتول، وهو واحدٌ، فيكون جزاؤه واحدًا، كجماعة أتلفوا شاةَ إنسانٍ.

ولنا: إنَّ هذه 2 جنايةٌ على الإحرام، فيكون كلِّ منهما جانيًا على إحرامه جنايةً كاملةً، بخلاف الشاة المتلفة؛ لأنَّه ضمانُ المحلّ، وهو واحدٌ.

(أو حلالان) أي: لو اشترك حلالان (في صيد الحرم كان عليهما جزاءٌ واحدٌ)؛ لأنَّ الضمانَ بدلٌ عن المحلِّ، لا جزاءٌ عن الفعل، الفعل، فيتحدُ باتحاد المحل، ولا ينظرُ<sup>3</sup> إلى تكرر الفعل.

(أو محرم) أي: لو قتل محرم (صيد الحرم، فجزاؤه واحدٌ)، أي: فيجب جزاءٌ واحدٌ لا جزاءان كما اقتضاهما القياسُ؛ لأنه جني على إحرامه والحرم جميعًا.

وجهُ الاستحسان: إنَّ الجناية هنا تفويتُ أمن الصيد، فإذا اعتبر في الضمان مرة لا حاجة إلى اعتباره ثانيةً، فيكفيه جزاءً واحدٌ.

(ويجب ضمانُ النقصان بجرحه) أي: جرح الصيد، (أو قطع عضوه، أو نتف شعره)؛ لأنَّه حيوانٌ مضمونٌ، فيضمن بعضه بإتلافه، كما يضمن الكلّ. هذا إذا برئ، وبقي أثره، وإن مات بعد الجرح يضمن كلّه، وإن لم يبق له أثرٌ بعد البرء؛ لا شيء عليه. وقال أبو يوسف: تلزمه صدقةٌ.

ولو غاب الصيد، ولم يُعلمُ أنَّه 5 مات أو برأ؛ ضمن نقصانَه فقط؛ لأن موته مشكوكٌ. وفي الاستحسان: يضمنُ جميع قيمته احتياطًا. كذا في «التبيين».

(والقيمة) أي: تجب قيمة الصيد (بقطع قوائمه، ونتف ريشه)؛ لأنه فوتَ عليه الأمنَ بتفويت آلة الامتناع، فصار كتفويت كلّه. (وكسر بيضه) مثلًا: لو كسر بيض نعامةٍ؛ فعليه قيمة البيض، لا قيمة النعامة. كذا في «النهاية». وظاهرُ المتن يُوهِمُ وجوبَ قيمة الصيد. هذا إذا كان بيضُ الصيد صحيحًا، وإن كان مَذررةً؛ فلا شيء عليه؛ لأنه لم يُتْلِفْ أصل صيدٍ.

(وإن خرج منه) أي: من البيض بعد ضربه فرخٌ (ميتٌ)، وكذا لو خرج من الصيد جنينٌ ميتٌ (ضمنه) أي: ضمن قيمته حيًّا؛ لأن ما في البطن والبيضة معدةٌ لأن يكون حيوانًا غالبًا، فصار الضربُ سببًا لموته، فأضيف الحكمُ إليه احتياطًا.

(ونوجب على الحلال إرساله) أي: إرسال صيدٍ اصطاده في الحلّ (إذا أدخله الحرم). وقال الشافعي: لا يجب.

قيَّد بـ«الحلال»؛ لأن داخل الحرم لو كان محرِمًا يجب إرساله اتفاقًا.

وقيَّد بـ«الإدخال»؛ لأنه لو كان في رحله لا يجب عليه الإرسالُ اتفاقًا.

له: إنَّه صيدُ حلّ، ويده سابقةٌ عليه، فلا يضاف إلى الحرم، فله أن يتصرف فيه كيف يشاء.

ولنا: إنَّه بعدما دخل في الحرم صار من صيده، فوجب الامتناعُ عن أخذه، ومنعه عن امتناعه الطبيعيّ لحرمة الحرم.

(ولو أحرم بعده أوجبوه) يعني: الحلالُ إذا أخذ صيدًا، ثم أحرم؛ لزمه [81ظ] إرساله عندنا. وقال مالك: لا يلزم؛ لأنه ملكه، فلا يجب إبطالُه بواسطة الإحرام.

ء 2 د: هذا.

<sup>1</sup> د – في.

<sup>3</sup> د: ننظر.

<sup>4</sup> ح: ولا.

<sup>5</sup> ح: إن.

ولنا: إنه بالإحرام التزم عدمَ التعرض للصيد، وفي إمساكه تعرُّضٌ له، فوجب إرسالُه، ولا يزول ملكُه بالإرسال، حتى لو أرسله، وأخذه إنسان؛ يستردّه إذا تحلل من إحرامه.

(ولا نوجبُ إرسالَ ما في المنزل للإحرام) يعني: إذا أحرم وفي بيته صيودٌ لم يجب إرسالها عندنا، وكذا لو كان في قفصٍ في يده؛ لأن الطيرَ لا يكون في يده حقيقةً، كالجنب إذا أخذ مصحفًا بغلافه. وقال الشافعيُّ: يجب.

قيَّد بـ«المنزل»؛ لأنه لو كان في يده يجب إرساله اتفاقًا، لكن على وجهٍ لا يضيع؛ لأن تسبيب الدابة حرامٌ.

له: إنَّ ما في بيته في يده حكمًا، فيجب إرسالُه، كما لو كان في يده حقيقةً، فأحرم.

ولنا: إنَّ المنهيَّ هو التعرضُ للصيد بعد الإحرام، ولهذا لو جرح صيدًا، ثم أحرم، ثم مات الصيد؛ فلا شيءَ عليه.

وفائدةُ الخلاف: أنه لو لم يرسلْ حتى مات في بيته يضمنُ عنده، ولا يضمن عندنا.

قيَّد بقوله: «للإحرام»؛ لأنه لو كان في بيته صيدٌ اصطاده في الإحرام يلزمُه الإرسال اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

(والمرسل من يده ضامنٌ) يعنى: من أرسل من يد المحرم الصيد؛ فعليه ضمانه عند أبي حنيفة. وقالا: لا ضمانَ عليه.

أراد من يده: يده الحقيقيّة؛ لأنه لو أرسله من يده الحكميّة. أي: من. بيته يضمنه اتفاقًا. وأراد من الصيد: ما يكون مأخوذًا قبل الإحرام؛ لأنه لو أرسل ما يكون مأخوذًا بعده لا يضمنه اتفاقًا. كذا في «الكافي».

لهما: إنَّ الإرسالَ كان واجبًا على المحرم، فمن أرسله؛ فقد أحسن، وما على المحسنين من سبيل.

وله: إنَّ الواجبَ على المحرم تركُ التعرض للصيد، لا عينُ إرساله؛ لأنه كان له أن يرسله إلى بيته برسوله، فمن أرسله أتلف مالَ الغير بغير إذنه، فيضمنُ.

(ولو قتل أحدهما) أي: أحدُ المحرمين (صيدَ الآخر) أي: صيدَه المأخوذَ بعد الإحرام، (فضمنا) أي: ضمن كلِّ منهما جزاءه الكامل. أما ضمانُ الآخذ؛ فلتفويته الأمن عن الصيد، وأما ضمانُ القاتل؛ فلتقريره ذلك، (حكمنا برجوع الأول على القاتل) بما أداه. وقال زفر: لا يرجع؛ لأن كلَّ واحدٍ منهما مؤاخذٌ بصنعه، فلا يرجعُ على غيره.

ولنا: إنَّ جناية الآخذ كانت على شرف السقوط لإمكان إرساله، فالقاتلُ قرَّر عليه الضمانَ، فيرجعُ عليه؛ لأنَّ التقريرَ كالابتداء في التضمين، كشهود الطلاق قبل الدخول إذا رجعوا يرجعُ الزوجُ بما ضمنه نصف المهر عليهم.

(ولا نوجب عن كلِ لو قتل صيودًا قاصدًا للتحلّل) يعني: إذا قتل المحرمُ صيودًا على قصد التحلل، فترك الإحرامَ؛ يجب عن الكل جزاءٌ واحدٌ عندنا. وقال الشافعيُّ: يجب عن كلِ واحدٍ منهما جزاءٌ كاملٌ؛ لأن الإحرامَ لا يرتفع بقتل الصيد، فيكون قصدُه لغوًا، فتتعدد جناياته، فيتعدَّدُ جزاؤها.

ولذا: إنَّه ظنَّ خروجه عن الإحرام بفعل ما هو محظورٌ فيه، وهذا التَّأويل وإن كان فاسدًا، لكن اعتبر في حقِّ إسقاط الجزاء، كما اعتبر تأويل الباغي إذا أتلف مال عادل، فسقط عنه الضمانُ.

(ونغرِّمُ الحلالَ بالقيمة في قتل صيد الحرم، لا بالتكفير) يعني: إذا قتل حلالٌ صيد الحرم؛ فعليه قيمته عندنا يتصدَّقُ بها على الفقراء، ولا يصوم عنه. وقال الشافعيُّ: يكفر كما إذا قتل المحرم صيدًا، ويجوز له أن يصوم بإزاء كلّ نصفِ صاعٍ من الطعام من قيمته يومًا إذا كان معسرًا؛ لأن كلَّ منهما ضمانُ صيدٍ وجب حقًا لله تعالى.

قيَّد بـ«الحلال»؛ لأنَّ التكفيرَ في حقِّ المحرم جائزٌ 1 اتفاقًا.

وقيَّد برهيد الحرم»؛ لأنَّ صيدَ الحلِّ لا يجب فيه شيء اتفاقًا.

ولنا: إنَّه أزال الأمنَ عن صيد حرم  $^2$  كان أمنًا لحق الله تعالى، فيلزمه إثباثُ الأمن من الجوع لفقير، وذلك يحصل بالإطعام، فلما صار هذا الضمانُ باعتبار المحلّ أشبه ضمانَ الأموال، فلم يجز فيه الصومُ، بخلاف المحرم، فإنَّ ضمانه كان جزاءً لفعله، والصومُ فعلُ قربةٍ يصلح أن يكون جزاءً لفعل محرمٍ.

(وفي الهدي) أي: في جوازه لصيد الحرم (روايتان) عن مشايخنا: في رواية: لا يجوز، تبين وجهها<sup>3</sup> من دليلنا السابق بشرط أن يكون قيمة اللحم بعد الذبح مثل قيمته، فلا يتأدى الواجبُ إذا سرق المذبوح. وفي رواية: يجوز، وهو ظاهرُ الرواية، بشرط أن يكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: جائزًا.

<sup>2</sup> ح: الحرم.

<sup>3</sup> د: وجهه.

الهدئ قبل الذبح مثل قيمة الصيد، فيتأدى الواجب لو سرق المذبوع. كذا في «المصفى». وجه هذه الرواية: إنَّه أشبه بضمان الأموال كما سبق بيانه، وأشبه بضمان الإحرام؛ لأنه وجب حقًّا لله تعالى، فوفّر من الشبهين حظّه، فلا يجز الصومُ نظرًا إلى الأول ، وجاز الهدئ نظرًا إلى الثاني.

(ومنعنا الصوم). وقال زفر: يجزئه كما قال الشافعيُّ. وقال صاحب «المختلف»: لا يجوز الصوم عند زفر أيضًا. فلعلَّ عنه [82] روايتين<sup>3</sup>.

(وأوجبنا الجزاء عليه) أي: على الحلال (إذا رمى في الحرم) صيدًا كائنًا في الحلّ، (فأصاب في الحلّ)، فقتله. وقال زفر: لا يلزمه شيءٌ؛ لأنه قتل صيدَ الحلّ، فلا يلزمه، كما لو رمى في الحلّ.

ولنا: إنَّ التعرضَ للصيد في الحرم حرامٌ، والرمئ منه تعرُّضٌ، فيلزمه الجزاءُ4.

وفي «النوادر»: ولو $^{5}$  كان الظبي $^{6}$  قائمًا في الحلّ، ورأسه في الحرم، فقتله إنسانٌ؛ لا شيءَ عليه؛ لأن المعتبرَ في الصيد قوائمه، ولو كان نائمًا في الحلّ، ورأسه في الحرم؛ ضمن؛ لأنه غير مستقرّ بقوائمه.

(ولا نوجب التصدق بقيمة ما ذبح من الجزاء) أي: جزاء الصيد (لو سرق) المذبوح بعد التمكن من الإطعام، وكذا لو سرق لحم دم جبر. وقال الشافعي: يجب التصدق لوجود التقصير.

ولنا: إنَّ التصدقَ سقط عنه لفوات محلّه

وهذا الخلاف كالخلاف في سقوط الزكاة إذا هلك النصابُ، يسقط عندنا، خلافًا له.

(وأكله<sup>7</sup> منه) أي: أكل المحرم القاتل من لحم الصيد (بعد الجزاء) أي: أداء جزائه (مضمّنٌ) يعني: يضمن الآكلُ قيمةً ما أكل عند أبي حنيفة. وقالا: لا ضمانَ عليه.

قيَّد براكل المحرم»؛ لأنَّ الحلالَ لو ذبح صيداً في الحرم<sup>8</sup>، فأدَّى جزاءه، ثم أكل منه؛ لا شيءَ عليه اتفاقًا؛ لأنَّ وجوبَ الجزاء لفوات الأمن الثابت بالحرم للصيد لا لحمه.

وقيَّد بـ «القاتل»؛ لأنه لو أكله محرمٌ آخر لا يجب إلا التوبة.

وقيَّد بقوله: «من لحم الصيد»؛ لأن مأكولَ المحرم لو كان بيضَ صيدٍ بعدما كسره وأدى جزاءه لا شيءَ عليه اتفاقًا؛ لأنَّ وجوبَ الجزاء فيه باعتبار أنَّه أصلُ الصيد، وبعد الكسر انعدم هذا المعنى، ولأن مأكوله لو كان لحمَ جزاءِ الصيد يضمنُ قيمة وما أكل اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعد الجزاء»؛ لأنه لو أكل منه قبل أداء الجزاء لا يضمنُ اتفاقًا؛ لدخول ما أكله في ضمان ما قتله.

لهما: إنَّ حرمته لكونه ميتةً، ولهذا لا يحلُّ له تناوله بعد زوال إحرامه، فيكفيه الاستغفارُ، كما لو أكله محرمٌ آخرُ.

وله: إنَّه تناول من محظورات إحرامه؛ لأن علَّة كون الصيد المذبوح ميتةً إحرامُه، والحكمُ كما يضاف إلى العلة يضافُ إلى علة العلَّة، بخلاف محرمٍ آخرَ، فإن حرمة تناوله لكونه ميتةً لا لإحرامه، ولهذا لم يجز أكلُه للحلال أيضًا.

(وليس في قتل غرابٍ) أراد به: ما يأكل الجيفة، فلا يقتل غرابُ الزرع. (وحِدَأة، وذئب، وحية، وعقرب، وفأرة) أهلية كانت أو وحشية، (وكلب عقور جزاءٌ) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «يقتل المحرمُ الفأرةَ، والغرابَ، والحدأةَ، والعقربَ، والحيةَ، والذئب، والكلب العقور»<sup>10</sup>.

<sup>1</sup> ح: بين.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: الأولى.

<sup>3</sup> ح: روايتان.

<sup>4</sup> ح: جزاء.

<sup>. . . . .</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: لو.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ظبي. <sup>7</sup> د: فأكله.

<sup>8</sup> ح: صيد الحرم.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: قيمته.

<sup>10</sup> سنن أبي داود، المناسك 39؛ مسند أحمد بن حنبل، 8/2؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 163/2.

فإن قلتَ: كيف خصّ عموم قوله تعالى: ﴿لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ خُرُمٌ ﴾ [المائدة، 95/5] بهذا الخبر؟

قلتُ: خصّ أوَّلًا بالنص القطعيّ، وهو قوله تعالى: ﴿ أَحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾ [المائدة، 96/5]، فبعد ذلك يجوز تخصيصه بالقياس، فكيف يخبر الواحد؟

(وأوجبناه) أي: الجزاء (في خنزيرٍ وفيلٍ وقردٍ). وقال زفر: لا يجب؛ لأنهما مما يمسكُ في البيوت، فكانت كالأهليِّ. ولنا: إنَّها مستوحشةٌ بطبعها، وممتنعةٌ بقوائمها وأنيابها، فكانت صيودًا.

(ولا شيءَ في برغوثٍ وقرادةٍ وبعوض ونملةٍ) مؤذيةً كانت أو غيرها؛ لأنها ليستْ بصيودٍ، ولا متولدةً من البدن.

(ونوجبه في السبع إلا إذا صال) أي: حمل لإيصال الأذى، يعني: يجب الجزاءُ يقتل السبع الغير الصائل عندنا. وقال الشافعي: لا يجب؛ لأنَّ اسمَ الكلب يتناول السبعَ لغةً، فيكون من المستثنيات.

ولنا: ما روي أن عمر رضي الله عنه قتل سبعًا، فأهدى كبشًا، والكلبُ لا يتناول السبع لغةً وعرفًا، وإنما لم يجب الجزاءُ في الصائل؛ لأن تعرضه حينئذٍ لدفع الأذى لا للصيد، والمحرم إنما منع عن الثاني.

وفي «المحيط»: إذا أمكن دفعُ الصائل بغير سلاحٍ، فقتله؛ فعليه الجزاءُ، وكذا إذا كان الصائلُ جملًا، إلا أنه يضمنُ لمالكه قيمته؛ لأنه لا إذنَ له من جهته، بخلاف العبد الصائل بالسيف إذا قتله المصولُ<sup>2</sup> عليه لا يضمن قيمته لمالكه؛ لأن العبدَ آدميٌّ مكلفٌّ في حق نفسه، ولهذا لو ارتدَّ يقتلُ، ولا ينظر إلى حق مالكه.

(ويجب في الضبع) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الضبعُ صيدٌ»، وفيه الكبشُ.

(وأوجبنا فيه) أي: في قتل الصيد حال كونه (غيرَ مأكولٍ قيمةً لا تجاوز دمًا) أي: قيمةً شاوِّن (لا ما بلغت) أي: قال زفر: عليه قيمتُه بالغةً ما بلغت<sup>4</sup> كالمأكول؛ لأن كلَّا منهما اصطاده محرمٌ.

ولنا: ما روينا في الضبع، فلما ورد الشرعُ بتقدير الشاة لا يزاد عليها.

(ويتصدَّقُ بما شاء عن قملةٍ) ولم يقدر الصدقة في ظاهر الرواية. وعن أبي حنيفة: إنَّ في قملة كسرةً، وفي قملتين قبضة من برِّ، وفي أكثر من نصفُ صاع. (من بدنه)؛ لأن في إزالتها منه ارتفاقًا.

قيَّد به؛ لأنه لو قتلها في غير بدنه لا شيءَ عليه.

وإلقاءُ قملة كقتلها، وكذا وضعُ الثوب في الشمس ليقتل حرُّها القملَ، ولو وضعه ولم يقصدْ به القتلَ لا شيء عليه.

(وجرادة) إنما وجب في قتلها [82ظ] صدقةٌ؛ لأنها من الصيد، وفي هذا قال عمر رضي الله عنه: «تمرة خير من جرادةٍ».

(ولو نَزَا ظبيّ على شاقٍ)، فولدتْ، (نُلْحِقُ ولدها بها) يعني: لا يجب بقتل الولد جزاءٌ عندنا كما لم يجب بقتل الشاة؛ لأنّ الولد ينسب إلى الولدَ يتبع الأمّ، كما في الرقبة والحرية، (لا به). يعني: قال الشافعي: الولدُ ملحقٌ بالظبي، فيجب بقتله جزاءٌ؛ لأن الولد ينسب إلى الأب.

(ويأكل المحرمُ صيدَ الحلال) أي: لحمَ صيدٍ اصطاده حلالٌ وذبحه (إن فُقِدَ صنعه) أي: إن لم يوجد من المحرم فعل، كأمره باصطياده، أو دلالته عليه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا بأس بأكل المحرم لحم الصيد»<sup>5</sup>.

(ويذبح) المحرم (الإبلَ والبقرَ والغنمَ والدجاجَ والبطَّ الأهليَّ)؛ لأنها ليستْ بصيودٍ، (وحرَّموا الحمامة) أي: ذبحها على المحرم (المسرولة) وهي التي في رجلها ريشٌ كأنها سراويل؛ لأنه صيدٌ حقيقةً؛ لامتناعه بطيرانه وإن كان بطيئًا، فيلزمه الجزاءُ بقتلها. وقال مالك: يجوز ذبحُها؛ لأنها مستأنسةٌ، وليستْ بصيدٍ.

(ويحرم الظبئ المستأنس)؛ لأنه صيدٌ بأصل الخلقة، ولا يبطلُ باستئناسه العارضيّ، كالبعير إذا ندّ<sup>6</sup> لا يأخذ حكم الصيد.

 $^{2}$  c: الموصول.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: إن.

<sup>3</sup> سنن الترمذي، الأطعمة 4؛ صحيح ابن خزيمة، 183/4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح - ما بلغت

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مصنف عبد الرزاق، 429/4 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: إذ أنه.

(ونحرم ذبيحته) يعني: ما ذبحه المحرمُ من الصيد لا يحل أكلُه للمحرم ولا لغيره 1. وكذا ما ذبحه الحلالُ في الحرم. (مطلقًا) أي: سواءٌ ذبحه لنفسه أو لغيره. وقال الشافعيّ: يجوز لغيره إذا كان حلالًا؛ لأنه إذا ذبحه لغيره ينتقل فعلُه إليه، فصار كأن الحلال ذبحه.

ولنا: إنَّ الإحرامَ أخرجه عن أهلية الذكاة<sup>2</sup>، كما قال تعالى: ﴿لا تَقْتلوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ﴾ [المائدة، 95/5]، فصار ذبيحتُه <sup>3</sup> ميتةً كذبيحة المجوسيّ.

(والميتة) أي: تناولها (أولى من الصيد) أي: من تناوله عند أبي حنيفة (للمضطر) أي: للمحرم إذا اضطر واحتاج إلى أكل الميتة أو الصيد.

(ويجيزه له مكفرًا) يعني: قال أبو يوسف: يجوز للمحرم المضطرّ أن يصيد ويأكلَ ويكفرَ، وهذا أهونُ؛ لأنَّ الكفارةَ تجبره، ولا جابرَ لأكل الميتة.

ولأبي حنيفة: إنَّ في أكل الصيد ارتكاب المحظورين: محظورَ الذبح، ومحظورَ أكل الميتة؛ لأنَّه ميتةٌ حكمًا، وفي أكل الميتة ارتكابُ محظور واحدٍ، فكان هذا أَوْلى.

وإن وجد صيدًا ومالَ مسلم؛ يأكل الصيدَ دون مال المسلم؛ لأن الصيدَ حرامٌ حقًّا لله تعالى، والمالُ حرامٌ حقًّا للعبد، وكان التَّرجيخُ لحق العبد أَوْلي<sup>4</sup>.

(وضمنوه) أي: القاطع إذا كان مكلفًا (بقطع النامي من شجر الحرم) وهو ما ينسب إلى الحرم على الكمال، بأن نبت وضمنوه الينه الناس أو لا . يحل قطعه؛ لأنه منسوب بنفسه، ولا يكون من جنس ما ينبته الناس، حتى لو أنبته الناس، سواءٌ كان من جنس ما ينبته الناس، وكان من جنس ما ينبته الناس، بأن نبت ببذر وقع فيه منهم. (قيمته) أي: قيمة المقطوع. وقال مالك. لا ضمان عليه، لكنه يأثه.

قيَّد بـ«النامي»؛ لأنه لو قطع ما يبس منه لا ضمان عليه اتفاقًا؛ لكونه في حكم الموات.

له 6: إنَّ قطعَ شجر الحلّ كان جائزًا للمحرم، فكذا يجوز قطع شجر الحرم.

ولنا: إنَّ نبات<sup>7</sup> الحرم استحقَّ الأمن؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يختلى خلاها»<sup>8</sup>، أي: لا يقطع نباتها، وإن نبت بنفسه في ملك إنسانٍ وقطعه قاطعٌ؛ فعليه قيمتان: قيمةٌ لمالكه، وقيمةٌ أخرى لحقّ الحرم. وإذا أدى القيمةَ ملك المقطوعَ، لكن يتصدق به على الفقراء؛ لأنه ملكه بطريق محظور، ولو باعه جاز مع الكراهة، بخلاف الصيد، فإن بيعَه لا يجوز وإن أدَّى قيمته.

(ويجيز) أبو يوسف (رعمي حشيشه) أي: حشيش الحرم؛ لأنَّ منعض الدواب عنه متعلِّرٌ، فالتحق بالإذخِر. وقالا: لا يجوز؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: لا يختلي خلاها» وعلى فإذا قطعه الدوابُ بإطلاق صواحبها يكون كقطعهم بالمناجل، وحمل الحشيش من الحل ممكن، فلا ضرورة، على أنَّ الضرورة يرفع الإثم، ولا يسقطُ الضمانَ.

(ولا يُقْطَعُ منه) أي: من نبات الحرم (إلا الإِذخِر)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم جوّز قطعه 10، ولا بأس بأخذ كماءة الحرم؛ لأنها ليستْ بنباتٍ، وإنما هي مودَعةٌ.

(ولم نحرم المدينة) أي: لا حرمَ للمدينة عندنا. وقال الشافعيُّ: لها حرمٌ، وقطعُ شجرها أحرامٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن إبراهيم عليه السلام حرّم مكة، وأنا أحرّمُ المدينة».

<sup>1</sup> ح: غيره.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: الزكاة.

<sup>3</sup> ح: ذبحته.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – أولى.

ری 5 د: ينبت.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: وله.

<sup>. . . . 7</sup> 

<sup>8</sup> صحيح البخاري، الجنائز 75؛ الإحصار، 2؛ صحيح مسلم، الحج 445.

<sup>9</sup> صحيح البخاري، الجنائز 75؛ الإحصار 2؛ صحيح مسلم، الحج 445.

<sup>10</sup> صحيح البخاري، الجنائز 75؛ الإحصار 2؛ صحيح مسلم، الحج 445.

ولنا: قولُ عائشة رضي الله عنها: «كان لآل محمد بالمدينة وحوشٌ يمسكونها»<sup>2</sup>، وإنَّ الصحابةَ لم يُنقلُ عن أحدٍ منهم إيجابُ الجزاء بقطع شجرها، و«أحرم» فيما رواه من الحرمة، لا من التحريم، يعنى: أعظم المدينة.

(ويبطل بيعُ المحرم) صيدًا اصطاده، (وشراؤه صيدًا) صاده محرمٌ؛ لأنه إن كان مذبوحًا يكون كالميتة، وإن كان حيًّا يكون تعرُّضًا للصيد، فالحاكمُ ينقضُ البيع إن كان المبيعُ قائمًا، وإن كان استهلكه المشتري، ينظر إن كان البائعُ صاده حلالًا وباعه 3 محرمًا؛ فعلى البائع أن يكفِّرَ عنه، وعلى المشتري أن يعطي قيمته له إن كان حلالًا، وإن كان صاده محرمًا؛ فليس على المشتري قيمته للبائع. كذا ذكره الناطفي.

(ونجيز [83و] نكاحَه) أي: نكاحَ المحرم. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يَنْكِحُ المحرم، ولا يُنْكَحُ» ، وفي تزويج الحاكم بولايةِ الحكم وجهان عنده.

**ولنا**: ما روي أنه صلى الله عليه وسلم تزوج ميمونة وهو محرم <sup>5</sup>، وما رواه محمولٌ على الوطء؛ لأن النكاح حقيقةٌ في الوطء، ويحمل الإنكاخ على الدلالة على فعله.

وضع في النكاح؛ إذ الرجعة يجوز اتفاقًا من المهذب.

(ونلزم القارنَ بدمين في كلّ ما فيه) أي: في كل جنايةٍ يَلزم فيها (على المفرد دمٌ). وقال الشافعي: يلزمه دمٌ واحدُ<sup>6</sup>؛ لأن إحرام القارنٌ واحد، وسفره واحدٌ، فكذا جزاءُ جنايته يكون واحداً<sup>7</sup>.

ولنا: إنَّ إحرامَ القارن واحد صورةً، لكنه متعددٌ معنىً؛ لأنه وسيلةٌ لعبادتين، فيكون جنايتُه في إحرامه جنايتين.

ولو قطع نبات الحرم؛ فعليه جزاءٌ واحدٌ؛ لأنه بدل المحل، لا جزاء الفعل.

قال شيخُ الإسلام: وجوبُ الدمين على القارن مطلقًا فيما إذا كان قبل الوقوف، وأما بعده؛ ففي الجماع يجب دمان، وفي غيره من المحظورات دمٌ واحدٌ؛ لأنَّ إحرامَ العمرة إنما بقى في حق التحلل لا غير.

### (فصل) في الإحصار

(نحقِقُ الإحصار بالمرض كالعدو) يعني: إن منع المحرمَ مرضٌ من المضيّ إلى البيت يكون محصرًا عندنا، ويجوز له التحلل. وقال الشافعيُّ: المحرمُ لا يكون محصرًا إلا بالعدو؛ لأنَّ قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ ﴾ [البقرة، 196/2] خطابٌ للنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وكانوا ممنوعين بالعدةِ.

ولنا: إنَّ الإحصار هو المنعُ، والاعتبارُ لعموم اللفظ لا لخصوص السبب.

(فيبعث) المحصرُ (شاقً)؛ لأن المنصوصَ عليه هو الهديُ، وأدناه شاةٌ، ليس المراد به: بعث الشاة بعينها؛ لأنَّ ذلك قد يتعدُّرُ، بل له أن يبعث قيمتها حتى يشترى بها شاةٌ، فيذبحَ في الحرم.

(والقارنُ دمين)؛ لأن المحصرَ القارنَ محتاجٌ إلى التحلل عن الإحرامين معًا.

ولو بعثهما ولم يعيّنْ أحدهما للحجّ أو العمرة لم يضرّه.

ولو أهلَّ بعمرتين، وسار إلى مكة؛ يلزمه هديِّ واحدٌ من عمرةٍ واحدةٍ إذا أحصر؛ لأنه حيث سار صار رافضًا إحداهما، ولو لم ير يسر حتى أحصرَ لزمه هديان.

اعلم أنَّ المفهومَ من المتن أنَّ الشافعيَّ وافقنا في وجوب الدمين على القارن المحصر، مع أنَّه جعل إحرام القارن واحدًا، وألزمه دمًا واحدًا إذا جنى في المسألة المذكورة فوق هذا الفصل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: شجرة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده.

<sup>3</sup> د: فباعه.

<sup>4</sup> صحيح مسلم، النكاح 41؛ سنن أبي داود، المناسك 40.

<sup>.46</sup> صحيح البخاري، الإحصار 23؛ صحيح مسلم، النكاح  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – واحد.

<sup>7</sup> ح: واحد.

(ولو كان المحصرُ مأمورًا) بالحجّ (يوجبها عليه) أي: أبو يوسف الشاة على المأمور؛ لأنَّ ضررَ امتداد الإحرام مختصِّ به، فيكون خلاصه بالدم عليه، (وهما على الآمر)؛ لأنه هو الذي أوقعَ المأمورَ في الورطة، فتخليصه يكون عليه. وهذه المسألةُ المذكورة من الزوائد لم ينبّه عليها المصنفُ في المتن ولا في الشرح.

(ولا نجيزُ ذبحها في مكانه) أي: مكان الإحصار. وقال الشافعيُّ: يجوز؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم أحصر بالحديبة، وذبح الهدي بها<sup>2</sup>.

ولنا: قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ ﴾ [البقرة، 196/2]، والهدئ اسمٌ لما يهدى إلى الحرم، وما رواه لا يكون حجّةً؛ لأن بعض الحديبية من الحرم، فلعله ذَبَحَ فيه.

(بل يواعد به) يعني: يواعد المحصرُ من يبعثه بأن يذبحها في يومٍ معينِ (في الحرم، ثم يتحلُّلُ).

(ويوجب) أبو يوسف على المحصر (الحلق بعد ذبحها)؛ لأنه عجز عن سائر المناسك، ولم يعجز عن الحلق، وهو من جملتها، فيفعله.

ولهما: إنَّ الحلقَ إنما كان للتحلل، وقد حصل للمحصر التحلُّلُ بذبح هديه، فلا حاجةَ إلى الحلق.

(وهو) أي: دمُ الإحصار، يعني: ذبحه (قبل يوم النحر جائزٌ) عند أبي حنيفة (كالمحصر للعمرة). يعني: كما كان ذبحُ دم الإحصار في العمرة جائزًا قبل يوم النحر اتفاقًا. وعندهما: لا يجوز.

وإنما قال: «وهو» مشيرًا إلى دم الإحصار؛ لأنَّ دمَ المتعة والقران مؤقَّتٌ بأيام النحر اتفاقًا، ودمَ الجزاء غيرُ مؤقتٍ اتفاقًا. وإنَّما قال: «قبل يوم النحر»؛ لأنَّ دمَ الإحصار مختصٌّ بالمكان، وهو الحرم اتفاقًا.

لهما: إنَّه دمٌ يتحلَّلُ به، وقائمٌ مقام الحلق، والحلقُ قبل أيام النحر غيرُ جائزٍ، فكذا ما قام مقامه، بخلاف دم الإحصار عن العمرة؛ لأنَّ التحلل عنها بإتيان أفعالها غيرُ مؤقتٍ، فكذا الذبحُ عن إحصارها.

وله: إطلاق قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ﴾ [البقرة، 196/2] بلا اشتراط زمانٍ، وأما اختصاصُه بالمكان؛ فمعروفٌ بإشارة النص؛ لأنَّ الهدي اسم لما يهدى إلى الحرم.

(ولا نجيز الصوم) يعني: تحلّل المحصر بالصوم غيرُ جائزٍ عندنا، فيبقى محرمًا أبدًا (لو أعسر) أي: صار ذا عُسرٍ بحيث عجز عن الهدي، فيصوم مقامه عجز عن الهدي، فيصوم مقامه كالمتمتع.

ولنا: إنَّ البدلَ لا يكون له بدلٌ، والهدئ بدلٌ عن الحلق أو العمرة، فلا يكون الصومُ عنه بدلًا.

(وإذا تحلَّلَ) المحصرُ (نأمره بالقضاء) نفلًا كان أو فرضًا، وقال الشافعيُّ: لا قضاء عليه؛ لأنه ممنوعٌ بعذرٍ ليس من جهته فيه تقصيرٌ. وفي أحد قوليه: إنَّ القضاءَ ساقطٌ عنه في النفل دون الفرض. كذا ذكره صاحبُ «المحرر»، والمذكورُ في «الحاوي» و«الوجيز»: أن لا قضاء [834] عليه مطلقًا، وهو مختارُ المصنف.

(فيقضي القارن) المحصرُ عندنا (حجّةً وعمرتين). أما قضاءُ إحدى العمرتين؛ فلأنه أحرم لها، وتحلَّلَ بلا إتيان أفعالها. وأما الأخرى؛ فلأنه فائتُ الحجّ، ومن فات عنه 3 الحجّ لزمه أن يتحلَّلَ عن إحرامه بالعمرة؛ لأنَّ الإحرامَ الصحيحَ لا طريقَ للخروج عنه إلا بأداء أحد النسكين، وهنا عجزَ عن الحجّ، فيتعين عليه العمرةُ.

(والمفرد) أي: ويقضى المحصرُ المفردُ بالحج (حجَّةً وعمرةً) علَّتُه ظاهرة مما سبق.

(وإذا زال الإحصار بعد بعث الهدي) فالمسألة على أربعة أوجه؛ لأنه:

[.1] إما ألا يدرك 4 الهدي والحجّ.

[2.] أو يدركهما<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – المذكورة.

<sup>2</sup> صحيح البخاري، الإحصار 2؛ السنن الكبرى للبيهقي، 216/5.

<sup>3</sup> ح: عن.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تدرك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ندرکهما.

[.3] أو يدرك $^{1}$  الهدي دون الحج.

[4.] أو على العكس.

فإن كان لا يدركهما لا يلزمه التوجُّهُ؛ لأن مقصودَه . وهو التحللُ . يحصل بهديه، ولم يذكر المصنفُ هذا القسم لوضوحه.

والقسمُ الثانيُ هو قوله: (فإن قدر على إدراك الهدي والحج لم يتحلَّلُ ويمضي) أي: يتوجه لأداء الحجِّ لزوال العجز عنه، ثم إذا أدرك هديه؛ فله أن يصنع<sup>2</sup> به ما شاء؛ لأنه ملكه.

(أو الهدي وحده) أي: إن قدر على إدراك الهدي دون الحج، هذا هو القسم الثالث، (تحلَّلَ) بذبح الهدي لعجزه عن الحج الذي هو الأصل.

(أو الحج دونه) هذا هو القسم الرابع، يعني: إن قدر على إدراك الحج دون الهدي (أجزناه) أي: التحلّل. وقال زفر: لا يتحلَّل، بل يمضى؛ لأنه قدر على الحج الذي هو الأصل، وبطل الخلفُ.

ولنا: إنَّ المضيَّ لو وجب عليه؛ لضاع ماله؛ لأنَّ الهديَ ملكه، وقد بعثه لمقصودٍ، وهو التحلُّلُ، فإذا لم يدرك الهدي<sup>3</sup>، ولا يتحلَّلُ بذبحه يضيع ماله، وللمال حرمةٌ كحرمة النفس، فلو خاف على نفسه لا يلزمه المضيُّ، فكذا إذا خاف على هلاك ماله.

اعلم أنَّ هذا التَّقسيمَ لا يستقيمُ في المحصر بالحجِّ على قولهما؛ لأنَّ دمَ الإحصار مؤقَّتِ بأيام النحر عندهما، فمن أدرك الحجِّ أدرك الهدي، وإنما يستقيم على قول أبي حنيفة؛ لأنَّ دمَ الإحصار غيرُ مؤقَّتٍ عنده، وأما في المحصر بالعمرة؛ فيستقيمُ بالاتفاق؛ لأنَّ دمَهُ غيرُ مؤقّتٍ اتفاقًاً.

(ولا نحقِقُ الإحصارَ بمكّة إلا لمن منع من الطّواف مع الوقوف) يعني: من عجز بمكة عن طواف الزيارة، والوقوف بعرفة يكون محصرًا اتفاقًا، وأما إذا عجز عن أحدهما لا يكون محصرًا عندنا، فلا يتحلّل، بل يمكثُ فيها، فإن قدر على الطواف دون الوقوف طاف، فيتحلّل؛ فعليه قضاءُ حجَّةٍ. وإن وقف وعجز عن الطواف يكون حاجًًا، ويبقى محرمًا حتى يطوفه. وقال الشافعيُّ: يكون محصرًا، فيتحلل، وعليه دمٌ.

له: إطلاقُ قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ ﴾ [البقرة، 196/2].

ولنا: ما ورد في حقّ المحصرين، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْلِقُوا رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْئُ مَحِلَّهُ [البقرة، 196/2]، يعني: الحرم، جعل بلوغُ الهدي غايةً للنهي، وهذا يدلُّ على أنَّ الإحصارَ يتحقَّقُ خارج الحرم.

### (فصل) في العمرة

(ولا نفرضُ العمرةَ). وقال الشافعيُّ: هي فرضٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «العمرةُ فريضةٌ كفريضة الحجي،6.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «الحجّ فريضةٌ، والعمرةُ تطوعٌ» أ، وإنَّها غيرُ مؤقَّتةٍ، وهذا يدلُّ على نفليتها، وما رواه محمولٌ على أن معناه: العمرةُ مقدَّرةٌ بأفعال كتقدير الحجّ بأفعالٍ توفيقًا بينهما، على أنَّ الفرضيَّة لا يثبتُ مع التَّعارض.

(ويجمعها الإحرامُ والطوافُ والسعيُ والحلقُ). أقول: في عبارته مؤاخذةٌ؛ لأنَّ هذه الأشياءَ أجزاءٌ للعمرة، والكلُّ يجمع أجزاءه لا الأجزاء الكلِّ.

ويمكن توجيهُ عبارته بتكلُّفٍ، وهو أن الجمع يجيء لازمًا، قال الجوهريُّ: الجمعُ ضد التفرُّق، فيكون «في» مقدرةً في الضمير المنصوب، يعنى: يجتمع في العمرة هذه الأشياءُ. ولو قال: «ويتحقق بالإحرام إلى آخره»؛ لكان أوضح.

(ولا تفوت) أي: العمرة، (وتجوز في كلّ العام) أي: في كلّ أيامه بلا كراهةٍ، (إلا يوم عرفة والنحر وأيام التشريق) لِمَا روي أنَّ عائشةَ رضي الله عنها كانت تكرهها في هذه الأيام<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> د: ندرك.

<sup>2</sup> ح: يضع.

<sup>3</sup> د: يدركه.

ر. يدرد. 4 د – اتفاقاً.

<sup>. . . 5</sup> 

<sup>6</sup> سنن الدارقطني، 345/3: السنن الكبرى للبيهقي، 350/4، بمعناه.

<sup>7</sup> سنن ابن ماجه، المناسك 44 بلفظ «جهاد» مكان «فريضة».

<sup>8</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 346/4.

### (فصل) في الهدي

وهو ما يُنقلُ للذبح من النعم إلى الحرم.

(يهدى من الإبل والبقر والغنم) وهذه الأنواع منقولةٌ متوارثةٌ 1.

(ويجزئ منها الثنيُّ) وهو من الإبل ابنُ خمس سنين، ومن البقر ابنُ سنتين، ومن الضأن ابنُ سنةِ.

(والجذعُ من الضأن) جمع الضائن، وهو خلافُ المغز، كركب وراكب. الجذع بفتح الذال المعجمة من الضأن: ما تم له ستّةُ أشهر.

قيَّد به الضأن»؛ لأن الجذَعَ من الإبل. وهو ابنُ أربع سنين، ومن البقر ابنُ سنةٍ . غيرُ  $^2$  جائز؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال: «ضحُّوا الثنايا، إلا أن يعسر عليكم، فاذبحوا الجذَعَ من الضأن»  $^3$ ، والهدايا كالضحايا؛ لأن كلَّا منها قربةٌ تعلَّقتْ بالإراقة، فيكون في الجواز كذلك.

(لا مقطوع الأذن) أي: لا يجزئ في الهدي مقطوعُ الأذن، ولا مخروقةٌ طولًا كان أو عرضًا؛ لنهي النبي صلى الله عليه وسلم عن تضحية كلّ منهما 4.

(وقطعُ ربعها) أي: ربع الأذن، وهو مبتدأً، (أو ثلثها، أو الزائد عليه) أي: على الثلث، (أو على النصف، وبه، قالا: مانع) وهو خبرُهُ.

أقول: لو قال: «مانع، وبه قالا»؛ [84و] لكان أحسن؛ لأنَّ الإردافَ إنما يكون بعد المشعر بالخلاف، هذه أربعُ رواياتٍ عن أبي حنيفة في مقدار المقطوع من الأذن المانع من التضحية.

وجهُ الأولى: إنَّ الربع قائمٌ مقام الكلِّ.

ووجهُ الثَّانية: إنَّ الثلثَ كثيرٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم في الوصية: «الثلث كثير»  $^{5}$ .

ووجهُ الثالثة: إنَّ الزائد على الثلث كثيرٌ، ولهذا لا ينفذ في الوصية إلا بإجازة الورثة.

ووجهُ الرابعة . وهو قولهما .: إنَّ الزائدَ على النصف كثيرٌ حقيقةً بالنسبة.

(ولا مقطوعُ الذنب واليد، ولا العوراء، والعجفاء) أي: المهزولةُ؛ لنهيه صلى الله عليه وسلم عن تضحية هذه المذكورات<sup>6</sup>.

(والعرجاءُ التي لا تبلغ المنسكُ) قيَّد به؛ لأنه صلى الله عليه وسلم حين سئل عن تضحية العرجاء إذا بلغت المنسك جازتْ7.

(ولو نذر بدنةً لم نخص الإبل). وقال الشافعيّ: يخصّ به؛ لأن البدنةَ غيرُ البقرة؛ لما روي عن جابر رضي الله عنه أنه قال: «كنا ننحر البدنة عن سبعة، والبقرة عن سبعةٍ» والعطفُ يدلُّ على المغايرة، فلا يتناولها لفظُ البدنة. هذا إذا لم ينو بها الإبل، وإن نواها اختصَّت بالإبل اتفاقًا.

(ولا عيَّنوا البقرة لفقدها) أي: لعدم وجدان الإبل. وقال مالكُّ: اسمُ البدنة صادقٌ على الإبل؛ لأنَّ الضخامة فيها أكثرُ، يقال: بدن الرجلُ إذا ضخم، وعند العجز عنها تقومُ البقرةُ مقامها؛ لاشتراكهما في الضخامة.

(فيتخيَّرُ) أي: الناذرُ عندنا بين إهداء الإبل والبقر؛ لما روي عن علي رضي الله عنه أنه قال: «البدنةُ من الإبل والبقر»<sup>9</sup>. (ويخصّ ذبحها بالحرم) يعني<sup>10</sup>: قال أبو يوسف: ذبحُ البدنة المنذورة لا يجوز في غير الحرم. وقالا: يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: متواترة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: وغير.

محيح البخاري، الأضاحي 13؛ سنن أبي داود، الضحايا 5 بمعناه.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الضحايا 5، 6؛ سنن الترمذي، الأضاحي 6.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الوصايا 3؛ صحيح مسلم، الوصية 5، 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سنن أبي داود، الضحايا 5، 6؛ سنن الترمذي، الأضاحي 6.

 $<sup>\</sup>frac{7}{2}$  سنن الترمذي، الأضاحي 9؛ مسند أحمد بن حنبل، 95/1، عن على.

 $<sup>^{8}</sup>$  صحيح مسلم، الحج 350؛ سنن الترمذي، الحج  $^{8}$ 

<sup>9</sup> لم نجده إلا في المحيط البرهاني لابن مازه، 491/2، وهو مرفوع. وهذا مروي عن عطاء والسعيد قولهما، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 505/8.

<sup>10</sup> ح – يعني.

قيّد بدذبح البدنة المنذورة»؛ لأنه لو نذر هديًا يختصُّ ذبحه بالحرم اتفاقًا؛ لأنه اسمُ ما يُهْدى إلى الحرم، ولو نذر جزورًا . وهو ما يذبح ليتصدّق لحمه . يجوز في غير الحرم اتفاقًا.

له: قوله تعالى: ﴿ وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ [الحج، 22/36] إلى قوله: ﴿ ثُمَّ مَحِلُهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [الحج، 33/22].

ولهما: إنَّ النذرَ مطلقٌ، فلا يختصُّ بالحرم، وأما الآيةُ؛ فواردةُ في بدن المتعة والقران، لا النذر.

(وتجزئ) البدنة (عن سبعةٍ) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم أشرك<sup>2</sup> سبعة في بدنةٍ<sup>3</sup>.

(نشترط قصدَهم القربة) يعني: إنما يجزئ البدنة عن سبعة عندنا إذا قصد كل منهم التقرب إلى الله، ولو قصد بعضهم اللحم الا يجوز عن الكلّ، وقال الشافعي: يجوز؛ لأنَّ عدم قصد القربة عن بعضهم لا يمنع القربة عمن نواها.

ولنا: إنَّ الذبحَ في المحلِّ واحدٌ، فلا يمكن أن يتجزَّأ، ويكون بعضُه عن القربة، وبعضُه عن اللحم.

(وألغينا اتّحادَ جهتها) يعني: إذا اشترك سبعةٌ في بدنةٍ، واختلف جهاتُ قربهم، بأن قصد أحدُهم جزاءَ الصيد، والآخرُ دمَ القران؛ يجوز عن الكلّ عندنا. وقال زفر: لا يجوز؛ لأنَّ الذبحَ واحدٌ لا يقبل التجرُّؤ.

ولنا: إنَّ الإراقة متحدةٌ، وهي القربةُ، واختلافُ جهات القرب متعلِّقةٌ لمن عليه الإراقةُ، فلا يلزم منه التجزؤ في الإراقة.

(ونجيزُ الأكلّ) أي: أكلَ المتمتع والقارن (من دمي المتعة والقران). وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لما سبق من أنَّ أداءَ كلٍّ من النسكين على حدة أفضلُ عنده، وفي جمعهما نقصانٌ، فيكون كلُّ من الدمين دمَ جبرٍ، فلا يأكل منه كدم الكفارة.

ولنا: إنَّه دمُ شكر على نعمةِ جمعه بين العبادتين في سفر واحدٍ  $^4$ ، فصار كدم الأضحية.

(ولا نجيزُ ذبحَهُما) أي: ذبحَ دمي المتعة والقران (قبل يوم النحر). وقال الشافعيُّ: يجوز؛ لأنه دمُ جبرٍ، فيجوز تقديمُه كتقديم دماء الكفارات.

ولنا: إنَّه دمُ نسك، فأشبه الأضحية.

(ويفضل فيه) أي: في يوم النحر (ذبحُ التطوَّع في الأصح). قيَّد به؛ دفعًا لما قاله القدوريُّ من أنَّ هديَ التطوع لا يجوز قبل النحر، والأصحُّ أنَّه يجوز؛ لأنَّ القربةَ في التطوع يتحقَّقُ بتبليغه إلى الحرم، فإذا وجد ذلك جاز ذبحُه في غير يوم النحر، ولو ذبح فيه؛ كان أفضل؛ لأن معنى القربة في إراقة الدم أظهرُ.

والحاصل: إنَّ الدماءَ على أربعة أوجهٍ:

منها: ما يختصُّ بالزمان والمكان، كدم المتعة والقران، ودم الإحصار عندهما.

ومنها: ما يختصُّ بالمكان دون الزمان، كدم الجنايات ودم الإحصار عنده.

ومنها: ما يختصُّ بالزمان دون المكان، كدم الأضحية.

ومنها: ما لا يختص بالزمان وبالمكان، كدم المنذور عندهما، وعند أبي يوسف: يتعين بالمكان.

(ويؤكل منه) أي: من هدي التطوع<sup>5</sup>، يعني: يجوز أن يأكل المهدي والأغنياءُ منه؛ لِمَا صح أنه صلى الله عليه وسلم أكل من هديه 6. هذا إذا ذبح في الحرم؛ لأن القربة إنما يحصل بالإراقة فيه، فيبقى اللحمُ طيبًا، وأما في غيره؛ فالقربةُ إنما يحصل بالتصدُّق، فلا يجوز أكلهُ لصاحبه ولا لغيره من الأغنياء.

(ويجوز ذبحُ بقية الهدايا) كدماء الكفارات (قبله) أي: قبل يوم النحر؛ لأنها واجبةٌ جبرًا للنقصان، وتعجيلُ الجابر أُولى. (ولا يؤكل منها)؛ لأنها صدقاتٌ، فلا يأكلُ منها الأغنياءُ ولا صاحبها.

(ويتعيَّنُ الحرمُ لذبح الهدايا) لقوله تعالى: ﴿ هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةِ ﴾ [المائدة، 95/5].

<sup>2</sup> ح: اشترك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: لقوله.

 $<sup>^3</sup>$  صحيح مسلم، الحج 353؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح – واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: التطوع.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح مسلم، الحج  $^{147}$ ؛ سنن أبي داود، المناسك  $^{58}$ ؛ سنن ابن ماجه، المناسك  $^{84}$ .

(ونجيز التصدُّقَ على مساكين غير الحرم) يعني: إذا ذبح دمُ الجبر أو الجناية يجوز تصدُّقُه على فقراءِ غير الحرم. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأن الذبحَ إنما شرع في الحرم توسعةً على فقرائه، فلا يتصدَّقُ على غيرهم.

ولنا: إنَّ الشرعَ عيَّن الحرمَ ليقع الدمُ قربةً على خلاف القياس، لا للتصدق على فقرائه، والتصدقُ قربةٌ معقولةُ [844] المعنى، لا اختصاصَ لها بالمكان.

(ولا يجب التعريفُ بها) أي: بالهدايا، وهو أن يذهب بها إلى عرفات بعلامةٍ من قلادةٍ وغيرها؛ لأنَّ الهدي إنما ينبئ عن النقل إلى الحرم، لا إلى عرفات. ولو عرَّف هدي المتعة، أو القران، أو التطوع؛ فحسنٌ؛ لأنه دمُ نسكٍ، وتشهيرُه أجدرُ تحقيقًا لمعنى الشعائر.

(ولا يقلّدُ إلا البدنُ) بضم الدال، جمع بدنة؛ لأنَّ تقليدَ الشاة غيرُ مسنونٍ لما مرَّ. (من دمٍ نسك¹) كدم التطوع والمتعة والقران، (لا الجبر والجناية) يعنى: لا يقلّد دمُ الجبر، كدم الإحصار، ولا دمُ الجناية، كدماء² الكفارات؛ لأن السترَ بها أليقُ.

(ويفضل نحرُ الإبل) وهي قائمةٌ، وهو قطعُ موضع القلادة من صدرها، (وذبحُ البقر والغنم) مع إضجاعهما؛ لما نقل أنَّه صلى الله عليه وسلم فعل كذا<sup>3</sup>.

(وبنفسه إن عرف) يعنى: الأفضلُ أن يفعلهما بنفسه إن عرف ذلك؛ لأنه أقرب إلى الخشوع.

(ويتصدَّقُ بجلالها) جمع جلِّ، وهو ما يلبس على الدابَّة، (وخطامها) وهو ما يجعل في أنف البعير؛ لأنَّه صلى الله عليه وسلم أمر عليًّا رضى الله عنه بذلك<sup>4</sup>.

(ولا يعطى أجرُ الجزَّار منها)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم نهى عليًّا رضى الله عنه عن ذلك.5.

(ونجيز ركوبها) أي: ركوب البدنة (للمضطرّ) أي: للسائق المضطر إلى ركوبها، (لا مطلقًا). يعني: قال الشافعيُّ: يجوز ركوبها اضطرَّ إليها أو لم يضطرَّ؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم رأى رجلًا يسوق بدنة، فقال صلى الله عليه وسلم: «اركبها ويحك».

ولنا: إنَّ البدنة بعينها خالصةٌ لله تعالى، فلا يصرفُ شيئًا من عينها ومنافعها إلى نفسه إلا إذا اضطرَّ، وما رواه محمولٌ على حالة العجز، يدلُّ عليه قوله: «ويحك»؛ لأنه كلمةُ ترحُمٍ، وفي رواية: «ويلك»، وهو كلمةُ وعيدٍ؛ لأنَّ عدمَ ركوبه كان يفضي إلى هلاكه.

(وينضح ضرعُ ذات اللبن) من الهدي (بالماء البارد لينقطع) لبنها كيلا يتضرَّرَ بعدم الحلب إذا كانت قريبةً من وقت الذبح. (فإن كانت بعيدةً حلب وتصدَّقَ) لبنها، (وإن انتفع به) شربًا، أو بيعًا، أو دفعه إلى غنيِّ (ضمنه)؛ لأنها صارتْ بجميع أجزائها خالصةً لحق الله تعالى، فمصرفُه الفقراءُ، فإذا ولدت تصدَّقَ بولدها، أو ذبحه معها.

(ولو عطب) أي: هلك في الطريق هدي (تطوع سقط) عن المهدي تعويضه؛ لأنَّ محلَّ القربة فات.

(أو واجب) أي: لو عطب هديُ واجبٍ، (أو تعيّب) بحيث يمنع الجواز، كذهاب العين والأذن ونحوهما. وفي بعض النسخ: «أو معيب» على وزن مشيب، عطف على قوله: «أو تطوع». (أعاض عنه) أي: أقام غيره مقامه؛ لأن الواجب باقٍ في الذمّة، فلا يسقط<sup>7</sup> عنه حتى يذبحه في محلّه، (وصنع به) أي: بالمعيب (ما شاء)؛ لأنه خالصُ ملكه، (أو بدنة) يعني: لو عطبت<sup>8</sup> بدنة في الطريق أراد به القربَ<sup>9</sup> إلى العطب.

<sup>1</sup> د: النسك.

<sup>2</sup> ح: كدم.

<sup>.84</sup> صحيح البخاري، الحج 26؛ صحيح مسلم، الحج 147، 356؛ سنن ابن ماجه، المناسك  $^3$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  صحيح البخاري، الحج 119؛ صحيح مسلم، الحج  $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  صحيح البخاري، الحج  $^{119}$ ؛ صحيح مسلم، الحج

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن الترمذي، الحج 72؛ سنن ابن ماجه، المناسك 100.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: عطب.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: القريب.

(فإن كانت تطوعًا نحرها، وصبغ بدمها قلادتها، وضرب بها صفحتها) أي: ضرب بتلك القلادة صفحة سنامها؛ ليعلم الناسُ أنّه هديّ مخصوصٌ بالفقراء دون الأغنياء.

(وتصدَّقَ بها على الفقراء. أو واجبة) أي: إن كانت البدنةُ واجبةً (أعاض عنها، وفعل بتلك) أي: بالبدنة الأولى (ما شاء)؛ لأنها ملكه.

# شرح مجمع البحرين وملتقى النيرين

تأليف عبد العزيز بن أمين الدين الدين المشهور بابن ملك

تحقيق إلياس قبلان

المجلد الثاني

# فهرس المحتويات

|                                                             | (كتاب البيوع)                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 250                                                         | (فصل) فيما يدخل في البيع تَبَعًا وبيع التِّمار                                                                                                                                                                                                                           |
| 254                                                         | (فصل) في تصرفات المبيع للوكيل بالبيع                                                                                                                                                                                                                                     |
| 257                                                         | (فصل) في الاستبراء وما يتبعه                                                                                                                                                                                                                                             |
| 259                                                         | (فصل) في عقود أهل الذمَّة                                                                                                                                                                                                                                                |
| 260                                                         | (فصل) في خيار النتَّرْط                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 264                                                         | (فصل) في خيار الرؤية                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 267                                                         | (فصل) في خيار العيب                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 272                                                         | (فصل) في البيع الفاسد والباطل                                                                                                                                                                                                                                            |
| 280                                                         | (فصل) في الإقالة                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                             | (فصل) في المرابحة والتولية والوضيعة                                                                                                                                                                                                                                      |
| 285                                                         | (فصل) في التصرُّف في المبيع والثمن قبل القبض                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                             | (فصل) في الرِّبا                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                             | (فصل) في السلم                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 299                                                         | (فصل) في الصرف                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 304                                                         | (كتاب الرهن)                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                             | رفصل) فيما يجوز رهنه والارتهان به وما لا يجوز                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                             | (فصل) في الرهن يوضع على يد العدل، وفي التصرُّف فيه، والجناية منه وعليه                                                                                                                                                                                                   |
|                                                             | (كتاب الحجر)(كتاب الحجر)                                                                                                                                                                                                                                                 |
| J17                                                         | ( عنب العجبر)                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 321                                                         | (كتابُ المأذون)                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 327                                                         | (كتابُ المأذون)                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>327</b> 332                                              | (كتابُ المأذون)<br>(كتابُ الإقرار)                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>327</b> 332 334                                          | (كتابُ المأذون)<br>(كتابُ الإقرار)<br>(فصل) في الاستثناء وما في معناه                                                                                                                                                                                                    |
| <b>327</b> 332 334 339                                      | (كتابُ المأذون)<br>(كتابُ الإقرار)<br>(فصل) في الاستثناء وما في معناه<br>(فصل) في إقرار المريض                                                                                                                                                                           |
| 327<br>332<br>334<br>339<br>342                             | (كتابُ المأذون). (كتابُ الإقرار). (فصل) في الاستثناء وما في معناه. (فصل) (فصل) في إقرار المريض. (كتابُ الإجارة).                                                                                                                                                         |
| 327<br>332<br>334<br>339<br>342<br>351                      | (كتابُ المأذون) (كتابُ الإقرار) (فصل) في الاستثناء وما في معناه (فصل) في إقرار المريض (كتابُ الإجارة) (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها                                                                                                                           |
| 327 332 334 339 342 351                                     | (كتابُ المأذون). (كتابُ الإقرار). (فصل) في الاستثناء وما في معناه. (فصل). (فصل) في إقرار المريض. (كتابُ الإجارة). (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها.                                                                                                              |
| 327 332 334 339 342 351 357                                 | (كتابُ المأذون). (كتابُ الإقرار) (فصل) في الاستثناء وما في معناه. (فصل) (فصل) في إقرار المريض. (كتابُ الإجارة) (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها (كتابُ الشفعة)                                                                                                   |
| 327<br>332<br>334<br>339<br>342<br>351<br>357<br>360<br>363 | (كتابُ المأذون)  (فصل) في الاستثناء وما في معناه.  (فصل) في إقرار المريض  (فصل) في إقرار المريض  (كتابُ الإجارة)  (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها  (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها.                                                                           |
| 327 332 334 339 342 351 357 360 363 366                     | (كتابُ المأذون) (فصل) في الاستثناء وما في معناه (فصل) في إقرار المريض (فصل) في إقرار المريض (كتابُ الإجارة) (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها (كتابُ الشفعة) (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها (فصل) فيما تبطلُ به الشفعة وما لا تبطل                             |
| 327 332 334 339 342 351 357 360 363 366                     | (كتابُ المأذون)  (فصل) في الاستثناء وما في معناه.  (فصل) في إقرار المريض  (فصل) في إقرار المريض  (كتابُ الإجارة)  (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها  (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها.                                                                           |
| 327 332 334 339 342 351 357 360 363 366 368                 | (كتابُ المأذون) (فصل) في الاستثناء وما في معناه (فصل) في إقرار المريض (فصل) في إقرار المريض (كتابُ الإجارة) (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها (كتابُ الشفعة) (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها (فصل) فيما تبطلُ به الشفعة وما لا تبطل                             |
| 327 332 334 339 342 351 357 360 363 366 368                 | (كتابُ المأذون). (فصل) في الاستثناء وما في معناه. (فصل) في الاستثناء وما في معناه. (فصل) في إقرار المريض (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها (فصل) فيما يجوز الشفعة والخصومة فيها. (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها. (فصل) فيما تبطلُ به الشفعة وما لا تبطل. (فصل) |

| (كتاب الوكالة)                                  |  |
|-------------------------------------------------|--|
| (فصل) في التوكيل بالشراء                        |  |
| (فصل) في الوكالة بالبيع وغيره                   |  |
| (فصل) في الوكيلين والعزل وبطلان الوكالة         |  |
| (كتابُ الكفالة)                                 |  |
| (فصل) في الكفالة بالمال                         |  |
| (كتاب الحوالة)                                  |  |
| (كتاب الصلح)                                    |  |
| (فصل) في المصالحة في الديون والتوكيل به والتبرع |  |
| (فصل) في الدين المشترك والتخارج                 |  |
| (كتاب الهبة)(كتاب الهبة)                        |  |
| (فصل) في الرجوع في الهبة                        |  |
| (فصل) في العمرى والصدقة                         |  |
| (كتاب الوقف)                                    |  |
| (فصل) في إجارة الوقف وإثباته                    |  |
| (كتاب الغصب)                                    |  |
| (كتاب الوديعة)                                  |  |
| (كتاب العارية)                                  |  |
| (كتاب اللقيط)                                   |  |
| (كتاب اللقطة)                                   |  |
| (كتاب الخنثي)                                   |  |
| (كتاب المفقود)                                  |  |
| (كتاب الإباق)                                   |  |
| (كتاب إحياء الموات)                             |  |
| (فصل) في الشرب                                  |  |
| (كتاب المزارعة)                                 |  |
| (فصل)                                           |  |
| (كتاب المساقاة)(كتاب المساقاة)                  |  |

#### (كتاب البيوع)

البيع: مبادلة المال بالمال بالتراضى. إنَّما جمعه باعتبار أنواعه:

[1.] من بيع العين بالعين، وهو المقايضة، سمى بها لتساوي العوضين في العينية، يقال: هما قيضان أي: متساويان في العطية.

[2] وبيع الدين بالعين، وهو السلم.

[3] وبيع العين بالدين.

[4.] وبيع الثمن بالثمن، وهو الصرف.

(يَنْعَقِدُ) البيعُ (بإيجابِ) وهو ما ذكر أوَّلًا من لفظ بعت أو اشتريت، (وقبولِ) وهو ما ذكر ثانيًا.

وفيه إشارة إلى أن البيع معنىً شرعي <sup>1</sup> يظهر أثره في المحلِّ عند الإيجاب والقبول، حيثُ لم يقل: البيعُ هو الإيجابُ والقبولُ. وقد ينعقد بمجرَّد الإيجاب فيما إذا اشترى الأبُ من ابنه الصغير، أو باع منه، بأن يقول: اشتريتُ هذا من ابني فلان بكذا، أو يقول: بعثُ هذا منه بكذا، فإنَّ الأبَ. لوفور شفقته. أقيم عبارته مقامَ عبارتين، فلم يحتجُ إلى القبول ثانيًا، ويكون أصيلًا في حقِّ نفسه، نائبًا عن الصَّغير، حتى لو بلغ الصغيرُ كانت العهدةُ عليه لا على أبيه، بخلاف ما إذا باع مالَ ابنه الصغير من أجنبي، فبلغ الصغير؛ كانت العهدةُ على الأب، فإذا لزم عليه الثمنُ في صورة الشراء من ابنه الصغير لا يبرأُ عن الدين حتى ينصب القاضي وكيلًا بقبضه <sup>2</sup> للصغير، فيردّه على الأب، فيكون أمانةً عنده. كذا في «التجريد».

(بصيغة المضى فيهما)، حتى لو كان أحدهما مستقبلًا لا ينعقد.

وإنَّما شرط صيغةُ المضيّ؛ لأن صيغةَ المستقبل لا يدلّ على الوجود جزمًا، فتُحمل على العِدَة، فلا تدلُّ 3 على الإنشاء. وأما صيغةُ الماضي؛ فدالَّةٌ على الوجود، فإذا لم يسبق المخبرُ به تحمل على الإنشاء ضرورةَ تصحيح كلامه.

اعلم أنَّ عدمَ انعقاد البيع بالمضارع فيما إذا لم يوجد فيه نيةُ الإيجاب في الحال، وأما إذا وجدتْ ينعقدُ؛ لأن صيغتَه تحتملُ الحالَ. كذا في «الكفاية».

فإن قيل: يردُ على هذا ما إذا قال: خُذ هذا بألف، فقبله المشتري؛ ينعقد البيعُ بلا نيَّة الحال.

قلنا: إنَّه أمره بالأخذ، وليس له ولايةُ الأخذ بألفِ إلا بالبيع الثابت اقتضاءً، فكأنَّه قال: بعتك هذا بألفٍ، فخذه.

(وبكل [85و] لفظ يدل على معناهما) أي: معنى الإيجاب والقبول، أما في الإيجاب، فكقوله: أعطيتك هذا بكذا، أو جعلتُ لك هذا بكذا، فإنَّه في معنى: بعثُ، وأما في القبول، فكقوله: أجزتُ، وأخذتُ، وما أشبههما. وقد يقوم القبضُ مقام القبول، كما لو قال: بعثُكَ هذا بدرهم، فقبضه المشتري ولم يقل شيئًا؛ ينعقد البيعُ. كذا في «الخانية».

(وبالتعاطي) أي: بإعطاء المبيع والثمن من الجانبين بالا إيجابٍ وقبولٍ (مطلقًا) أي: في نفائس السِّلَع وخسائسها (في الأصحِّ) احترز به عما قاله الكرخيُّ من أنَّه إنَّما ينعقد بالتعاطي إذا كان خسيسًا قليلَ الثمن؛ لأن العادةَ جاريةٌ فيه، لا في النَّفيس، لكنَّ الأصحَّ: أنَّه جائز في الجميع لوجود التراضي منهما، وهو المعتبرُ في الباب. وقيل: يكفي في التَّعاطي الإعطاءُ من أحد الجانبين، كمن وضع فلسًا، وأخذ قطعة حلواء مقدَّرةً به.

(ويخيّرُ القابلُ) أراد به: مَن هو في صدد القبول مجازًا؛ لأن القابلَ حقيقةً لا يبقى فيه خيارُ القبول. (في المجلس) أي: في مجلس الإيجاب، أعمُّ من أن يكون بالخطاب أو بالرسول، كما إذا قال لرسوله: قال لفلان: بعثُ عبدي منه بكذا، فذهب الرسول، فأخبره، فقال المشتري في مجلسه ذلك: اشتريث، أو بالكتاب؛ لأن كلَّ منهما سفيرٌ، فمجلسُه كمجلس العقد بالخطاب، فلو قال: بعثُ هذا من فلان بكذا، فبلغه الخبرُ بغيرهما، فقبِل؛ لا يجوز؛ لأن شطرُ العقد لا يتوقَّفُ.

(فإن شاء قَبِل) الإيجاب، ويتمّ البيع، (وإن شاء رَدَّ من غير تفريق صفقةٍ)، وهي ضربُ اليد على اليد في البيع، ثم جُعِلَتْ عبارةً عن العقد.

قيَّد بغير تفريق؛ لأنَّه إنْ قبل الإيجابَ بتفريقها، كما إذا قال: بعثُ هذين القفيزين بعشرةٍ، فقال المشتري: قبلتُ أحدهما بخمسةٍ؛ لا يجوز؛ لأن البائعَ قد يضمُّ الجيد إلى الرديء، فيبيعهما معًا، وفي تغيير ما أوجبه إضرارٌ له.

<sup>1</sup> ح – شرعي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يقبضه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يدل.

(إلا بالرضا) استثناءٌ من حكمٍ مقدَّرٍ مفهومٍ مما قبله، وهو لا يصحّ قبوله بتفريقها إلا بأن يرضى البائع به، فيصحّ قبوله، فيكون ذلك من المشتري في الحقيقة استثناف إيجابٍ لا قبول، فإذا رضي به البائغ في المجلس يصحّ هذا إذا كان المبيغ من المثليات؛ لأن حصة بعضه من الثمن تكون معلومةً. وأما إذا كان من القيميات، كما إذا أضاف العقدَ إلى عبدين بألفين، فقبل المشتري أحدهما؛ لم يصحّ وإن رضي به البائغ؛ لأن الثمنَ منقسمٌ باعتبار القيمة، وقبولُ المشتري في بعضه صار كابتداء عقدٍ بالحصّة، وإنَّه لا يجوز.

(أو تفصيل الثّمَن) يعني: إذا فصَّل البائعُ الثمنَ بأن قال: بعثُ هذين العبدين: بعثُ هذا بألفٍ، وهذا بألفٍ، فقبل المشتري في أحدهما؛ يجوز اتفاقًا. وأما إذا لم يكرِّرْ لفظَ «بعثُ» مع التفصيل لا يجوز قبولُه في أحدهما عند أبي حنيفة، ويجوز عندهما بناءً على أنَّ البيعَ يتكرَّرُ بتفصيل الثمن عندهما، وبتكرار «بعث» معه عنده. كذا في «التبيين».

(فإن قام أحدهما قبل القبول؛ بطل الإيجابُ) يعني: لو كانا قاعدين، فقام أحدهما، فقَبِل بعده؛ لا يجوز العقدُ؛ لأن قيامه يدلُّ على الإعراض.

فإن قلت: كان ينبغي أن يرجَّحَ صريحُ القبول على دلالة الإعراض.

قلنا: بطل الإيجابُ بما يدلُّ على الإعراض، فلا يؤيِّرُ التَّصريح بعده، وكذا لو كانا واقفين، فسار أحدهما، أو أكل لقمتين، فقبله؛ لا يجوز في ظاهر الرواية.

ولو كان أحدُهما في أداء الفرض، فقبِل بعد الفراغ منه، أو كان في ركعةٍ من التطوُّع، فأضاف إليها أخرى، فقبِل؛ جاز.

(ويلزم بحصولهما) أي: بحصول الإيجاب والقبول.

(ونلغي خيارَ المجلس) أراد به: غيرَ خيار الرؤية والعيب بقرينة قوله: «في المجلس»؛ لأنَّهما غيرُ مقيَّدين به. وقال الشَّافعيُّ: لكلٍّ من المتعاقدين خيارُ الفسخ ما داما في مجلسهما، وليس للمشتري أن يأكلَهُ إن كان طعامًا قبل التَّفرُّق، أو قطع الخيار. من «الحقائق». لقوله صلى الله عليه وسلم: «المتبايعان بالخيار ما لم يتفرقا».

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا إضرارَ في الإسلام» 2، وفي إثبات الخيار لأحدهما إضرارٌ للآخر، فلا يثبتُ، والخيارُ فيما رواه محمولٌ على خيار القبول، وتفرُّقهما محمولٌ على التَّقرُّق بالأقوال؛ لما جاء في روايةٍ عن النبي صلى الله عليه وسلم: «المتبايعان بالخيار ما لم يتفرَّقا عن بيعهما 3.

(ويكتفى بالإشارة في الأعواض)؛ لأن جهالة مقدارها لا يفضي إلى المنازعة بعد معرفتها بالإشارة، والأموال الربوية مستثناة من هذا الحكم، فإنَّ بيعَ الحنطة بجنسها لا يجوز بالإشارة.

(ويُشترطُ) في صحَّة البيع (معرفةُ المبيع بما ينفي الجهالةَ)؛ لأن المعاملاتِ شُرِعَتْ لقطع المنازعات، وجهالةُ قدره ووصفه تُقْضِي <sup>4</sup> إلى المنازعة.

وفي «القنية»: هذا فيما يحتاج إلى التَّسليم، وأما فيما لا يحتاج إليه، كما إذا أقرَّ أنَّ لفلان متاعًا عنده، فاشتراه منه، ولم يعرفا مقدارَهُ؛ جاز.

(وقدرُ الثمن ووصفُه) من جهة الجودة والرداءة؛ لأن تسليمَ الثمن واجبٌ في العقد، فجهالتُه يفضي إلى المنازعة أيضًا (إذا كان في النِّمّة) قيَّد به؛ لأن كلَّا منهما إذا كان مشارًا إليه لا يحتاج إلى معرفته كما سبق بيانه.

(ولا نعيّنُ النقدين فيه) أي: في البيع الصَّحيح، (ولو عيَّنا) و«لو» هنا للوصل بمعنى «إنْ»، يعني: وإن عيَّن المتعاقدان النقد ما هو غير مصوغٍ من الذهب والفضة. وقال الشَّافعيُّ: النَّقدان يتعينان بتعيين العاقدين، حتى لو تصارفا [85ظ] وعيَّن كلِّ منهما الدراهم؛ ليس له أن يُسلِمَ غيرها.

ولو هلكتْ قبل التَّسليم، أو استحقت بعده أو قبله؛ ينتقضُ العقدُ عنده، ولا ينتقض عندنا، بل يطالَبُ بتسليم مثلها.

<sup>1</sup> مسند الشافعي، 137/1؛ سنن أبي داود، الإجارة 51؛ سنن النسائي، البيوع 9. وأخرج بلفظ البيعان بالخيار في صحيح البخاري، البيوع 44؛ صحيح مسلم، البيوع 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شرح مختصر الطحاوي للجصاص، 459/8. وبلفظ لا ضرر ولا ضرار في الإسلام أخرج في المعجم الأوسط للطبراني، 238/5. وبغير لفظ في الإسلام أخرج في المعجم الأوسط للطبراني، 238/5. وبغير لفظ في الإسلام أخرج في الموطأ لمالك، الأقضية 31؛ سنن ابن ماجه، الأحكام 17.

 $<sup>^{2}</sup>$ لم نجده بهذا اللفظ إلا في مجمع الأنهر لشيخي زاده،  $^{2}$ .

<sup>4</sup> د: يفضى.

قيَّد بالنقدين؛ لأن ما هو مصوغٌ منهما كإناءٍ يتعيَّنُ بالتعيين اتفاقًا، وغيرُهما من المثليات يتعيَّنُ بالتعيين اتِّفاقًا. وقيَّدنا البيعَ بالصَّحيح؛ لأن النقدين يتعين في الفاسد. من «المصفي»<sup>1</sup>.

له: إنَّ التَّعيينَ صدر من أهله مضافًا إلى محلِه، فيُعتبرُ كما اعتبر في النقود في غير عقود المعاوضات كالموهوبة، حتى إذا هلكت بطل رجوعُ الواهب فيها، وكذا في المغصوبة، حتى أذا أراد الغاصبُ ردَّ مثلها مع قيام عينها لا يجوز، وكالصدقة والشركة والمضاربة والوكالة، فإنَّ الدراهمَ المسلَّمةَ إلى الوكيل إذا عبَّنها الموكلُ فهلكتْ ينعزل عن الوكالة، ولو هلكت بعد البيع قبل التَّسليم ينفسخُ البيعُ، ولا يبقى الوكيلُ مُطَالبًا بتسليم مثلها. من «الحقائق».

ولنا: إنَّ النقودَ أثمانٌ، والأصلُ في جانب الثمن أن يجب في النِّمَّة؛ لأنَّها وسيلةٌ إلى الأعيان المقصودة، والتعيينُ في الثمن يُحَالِفُ ذلك، وإنَّما تعيَّنت في الهبة لعدم وجوبها في النِّمَّة، وكذا في المغصوبة إذا قامت عينُها.

(ويتعيَّنُ نقدُ الْبَلَدِ) وهو ما يكون غالبَ الرَّواج بين النقود المختلفة (للإطلاق) أي: لإطلاق الثَّمن طلبًا؛ لجواز البيع قَدْرَ ما أمكن. ولو باع إلى أجل معيَّن، وشرط أن يعطيه المشتري أيَّ نقدٍ يروج يومئذٍ؛ كان البيعُ فاسدًا.

(فإن اختلفت النقود) في البلد، وكلها في الرواج مستويةٌ، وفي المالية مختلفةٌ، (عُيِنَ) يعني: لا بُدَّ من تعيينه؛ لأنَّه لو لم يعيِّنه يفضى إلى المنازعة المانعة من التسليم.

(ويجوز بالحالِّ، وإلى أجلٍ معلومٍ) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم اشترى بثمنٍ مؤجَّلٍ، ورهن لأجله درعه<sup>3</sup>. قيَّد بمعلوم؛ لأن جهالةً الأجل يفسد العقدَ.

وفي «الروضة»: لو مات البائعُ لا يبطل الأجلُ، ولو مات المشتري حلَّ المالُ؛ لأن فائدةَ التَّأجيل أن يتَّجر، فيؤدي الثمنَ من نماء المال، فإذا مات من له الأجلُ تعيَّن المتروك لقضاء الدين، فلا يفيد التأجيل.

(وللمشتري أجلُ سنةٍ ثانيةٍ لمنع البائع السِّلعة) أراد به: عدم قبض المشتري المبيع مجازًا؛ لكون منعه سببًا له. (سنة الأجل) يعني: إذا اشترى بثمنٍ مؤجَّلٍ إلى سنةٍ غير معينةٍ، ولم يقبض المبيعَ حتى مضت السنة؛ فللمشتري سنةٌ أخرى بعد قبضه عند أبي حنيفة. وقالا: ليس له ذلك؛ لأن الأجلَ مِن وَقتِ العقدِ يتمُّ، ولا أجلَ له غيرُهَا، فصار كما لو قال: إلى رمضان.

وله: إنَّ التَّأجيل لترفيه المشتري بتأخير المطالبة عنه، ولا مطالبة قبل قبض المبيع، فيعتبرُ الأجلُ فيه، بخلاف التأجيل إلى رمضان؛ لأنَّه معيَّن، وقد جاءه.

(ويجوز بيعُ الحبوب) بعضها ببعضٍ (المتنوِّعةِ) أي: مختلفة الجنس (جُزَافًا) وهو فارسيٌّ مُعَرَّب، أي: كُزَافًا، وهو البيعُ بالحدس بلا كيل ووزنِ، (وكيلًا) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا اختلف النوعان فبيعوا كيف شئتم» 4.

قيد بالمتنوِّعة؛ لأنَّها لو كانت متَّحدةَ الجنس لا يجوز بيعُها جزافًا إلا أن تكون قليلةً، وهي ما دون نصف صاعٍ، فيجوز مُحرَافًا. (وبإناءٍ وحجرٍ مجهولي المقدار)؛ لأن هذه الجهالةَ غيرُ مانعةٍ من التَّسليم، وهلاَّكُهما قبله نادرٌ، فلا يُعتَبر.

قيل: هذا إذا لم يَحْتَمِل الحجرُ التفتُّت، والإناءُ الزيادةَ، أما إذا احتمالهما لا يجوز.

(وبيعُ صُبرةِ طعامٍ كلّ قَفِيزٍ بكذا) بجر «كلّ» بدل عن «صبرة»، وبرفعها حال عن فاعل البيع، أي: قائلًا: كلّ قفيزٍ بكذا. (مجهولِ المجموع) صفةٌ للطعام، (صحيح في فردٍ) أي: في قفيزٍ واحدٍ عند أبي حنيفة؛ لأن ما سمَّاه. وهو القفيرُ الواحدُ. معلومُ القدر والثَّمَن، فلا يجوز فيه. (وللمشتري الخيارُ) عنده، (وأجازاه في الكلّ) أي: في جميع القفزان؛ لأن إزالة هذه الجهالة بيدهما بالكيل، فلا تكون مانعةً من صحَّة العقد، كما إذا باع أحدَ العبدين على أنَّه بالخيار في تعيين أحدهما.

قيَّد بقوله: «مجهول المجموع»؛ لأنَّه لو كان معلومًا في المجلس بتسمية جملةِ القفزان أو بكيلها؛ جاز في الكلِّ اتَّفاقًا؛ لأن الإعلامُ فيه كالإعلام في نفس العقد.

 $<sup>^{1}</sup>$  د  $^{-}$  وقيدنا البيع.

<sup>2</sup> ح – حتى.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، البيوع  $^{8}$ 9؛ سنن النسائي، البيوع  $^{5}$ 

<sup>4</sup> صحيح مسلم، المساقات 81؛ سنن أبي داود البيوع 12 بمعناه. وقال الزيلعي في نصب الراية 4/4 غريب بهذا اللفظ.

أطلق قوله: «وللمشتري الخيار»، ولم يقل: وللمشتري الخيارُ في ذلك الفرد؛ لأن الخِيارَ ثابتٌ له عنده، سواءٌ سمَّى جملة القفزان أو لم يُسَبِّها.

أمًا في تَسميتها في المجلس؛ فلأنَّ الثمنَ كان مجهولَ المقدار في ابتداء بيع الصّبرة، وكان يحتمل أن يكون الثَّمنُ في ظيّه أقلَّ من الذي ظَهَرَ، فلما انكشف الحالُ بتسميته ثبت له الخيارُ.

وأمَّا في عدم تسميتها؛ فلأنَّ الصَّفقةَ تَقَرَّقَتْ على المشتري؛ لأنَّه اشترى صبرةً، وانعقد البيعُ في قفيزٍ.

(وفاسدٌ في صبرتين من جنسين) وهو معطوفٌ على قوله: «صحيح» على معنى: البيعُ فاسدٌ، يعني: إذا باع صُبرَتَي حنطةٍ وشعيرِ مثلًا كلّ قفيزِ بدرهم، ومجموعُهما مجهولٌ؛ فالبيعُ فاسدٌ فيهما عند أبى حنيفة، وجائزٌ عندهما.

(وفي قطيع) وهو معطوف على «صبرتين»، يعني: البيعُ فاسدٌ عند أبي حنيفة إذا باع قطيعَ غنمٍ كل شاةٍ بدرهم، ومجموعُها مجهولٌ، وقالا: صحيحٌ.

لهما في المسألتين: ما مرَّ من الدَّليل.

وله: إنَّ جهالةَ المبيع مانعةٌ، وإنَّما لم يصعَّ البيعُ في المسألة الأولى في قفيزٍ واحدٍ؛ لتفاوت الصُّبرتين، وفي الثَّانية في شاةٍ واحدةٍ؛ [86و] لتفاوت أفراد الشياه 1.

(وثوبٍ) معطوفٌ على «صبرتين». (مذارعةً) يعني: إذا باع ثوبًا بشرط الذَّرْع كل ذراعٍ بدرهمٍ، ولم يبيِّنْ جملة الذّرعان ولا جملة الثمن؛ فالبيعُ فاسدٌ عند أبي حنيفة للجهالة، ولا يصحُّ في ذراع واحدٍ؛ للتفاوت بين أفراد المذروع. وقالا: صحيحٌ لِمَا مرَّ من دليلهما.

قيَّدنا موضعَ الخلاف بقيدين؛ لأنَّه لو بَيَّنَ جملةَ الذرعان ولم يُبَيِّنْ جملةَ الثمن، كما إذا قال: بعثُ هذا الثَّوبَ وهو عشرةُ أذرِع كل ذراع بدرهم، أو بيَّن جملةَ الذرعان، كما إذا قال: بعثُ هذا الثَّوب بعشرة دراهم كلّ ذراع بدرهم؛ فالبيعُ جائزٌ اتِّفاقًا؛ لأنَّه ببيان جملة النُّرعان صار الثمنُ معلومًا، وبيان جملة الثمن صار جملةُ الذرعان معلومةً. كذا في «الجامع الصغير» لقاضي خان.

(وعشرة أذرعٍ) معطوفٌ على «صُبرتين»، يعني: البيعُ فاسدٌ في بيع عشرة أذرعٍ (من مائة) ذراع (من دارٍ بمائةٍ) عند أبي حنيفة، وقالا: يجوز.

قوله: «بمائة» متعلِّق بـ«بيع» مقدر مضاف إلى «عشرة».

لهما: إنَّ عشرةَ أذرع من مائة ذراع عشرُها، فصار كما لو اشترى عشرَها.

وله: إنَّ الذِراعَ هنا استعير للمذروع، وهو موضعً معيَّن، لكنَّه مجهولٌ في أنَّه من أيِّ موضع من الدار<sup>3</sup>، فيفسدُ، كما لو قال: بعثُ منك أحدَ هذين العبدين، بخلاف عُشْرِ الدار؛ لأنَّه اسمٌ للشائع، لا للجزء المعيَّن.

قيل: قولُه: «من مائة» قيدٌ للخلاف، حتى لو لم يقله يفسد البيعُ اتِّفاقًا، فيصير بمنزلة ما لو باع سهمًا من الدَّار، لكنَّ الأصحَّ: أنَّه قيدٌ اتفاقيُّ، والبيعُ جائزٌ عندهما وإن لم يقل: من مائة؛ لأن هذه الجهالة لا يُفضي إلى المنازعة، فإنَّه يمكن أن يُذرعَ جميعُ الدار، ويعرف أنَّ المبيعَ عشرُه أو خمسُه. وأمَّا إذا قال: سهمًا، ولم يقل: من كذا؛ فجهالتُه لا تُرفعُ؛ لأن سهمًا يكون من سهمين نصفًا، ومن عشرة عُشرًا. كذا في «الكفاية».

(ولو كانت أسهمًا جاز) يعني: لو باع عشرةَ أسهمٍ من مائةِ سهمٍ من دارٍ جاز اتِّفاقًا؛ لأن السهمَ اسمٌ للشَّائع الغير المعيَّن، فكان صاحبُ عشرة أسهمٍ شريكًا لصاحب تسعين سهمًا، فيأخذها من أيِّ موضعٍ كان من الدَّار، فلا يؤدِّي إلى المنازعة.

(ولو قابَلَ الثمنَ بجملة القفزان) بأن قال: هذه الصبرةُ مائةُ قفيزٍ بعتها بمائةِ درهم، (فنقصت) الصبرةُ من مائةٍ حين كيلت (تخيَّر) المشتري (في أخذها بالحصَّة) إن شاء أَحْذَ ما وجد من الصبرة بحصَّته من المائة؛ لأن القفزانَ هو المعقودُ عليه، ونقصانُ بعضها لا يضرُّ، فينقسم عليها الثمنُ، (أو الفسخِ) عطفٌ على «أخذها»، يعني: إن شاء فسخ البيعَ لتفرُّق الصَّفقة؛ لأنَّه إنَّما رضي بالشِّرّى؛ لأن تَسْلَمَ جملتُها له، فإذا لم تسلمْ يتخيَّرُ. (فإن زادت) الصبرةُ عن مقدار ما سمَّاه (ردَّ الزائد)؛ لأن القدرَ الزائدَ على المائة غيرُ معقودٍ عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الشاة.

<sup>.</sup> ح- جملة  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: النار.

(أو بجملةِ ثوبٍ أو أرضٍ) يعني: لو قال: هذا الثوبُ أو هذه الأرضُ مائةً ذراعٍ بعتها بمائة درهمٍ، (فنقصت) عن الدَّرْع المسمَّى (تخيَّر أ في أخذها بالكلِّ أو تركها) يعني: إن شاء المشتري أَخَذَ الأذرعَ الموجودةَ بكلِّ الثمن، وإن شاء تَرَكها؛ لأن الذرعَ في المذروع وصفٌ له، ولهذا يزداد قيمةُ الثوب بزيادة الذّرع، وتنقصُ بنقصانه، والثمنُ لا يقابِلُ الوصف، فيتخير لفوات الوصف.

(فإن زادت لم يرد ) يعني: إذا وجد المذروع أكثر مما سمي؛ فهو للمشتري بلا شيءٍ؛ لأن الوصف لا يقابله الثمن، ولا خيار للبائع، كما إذا باع معيبًا، فوجده المشتري سليمًا. (أو بجملتها) يعني: لو قابَلَ الثمنَ بجملةِ الذرعان بأن باع مائة ذراع بمائة درهم، (وأجزائها) بأن قال: كلُّ ذراع بدرهم، (فنقصت) عن المسمَّى (تخيَّر في الحصَّة أو التَّرْك) يعني: المشتري إن شاء أخذ الموجود بحصَّته من الثمن، وإن شاء تَرَكَ؛ لأن الذّرع وإن كان وصفًا . كما مرَّ . إلا أنَّه أصلُّ من وجهٍ؛ لأنَّه عينٌ منتفعٌ به بانفراده، فلما انفرد 3 هنا وقوبلَ بالثَّمَن اعتبر جهة كونه أصلًا، فانقسم الثمنُ عليها.

(أو زادت) الذرعانُ من المسمَّى، (ففي أخذ الجميع) أي: فيتخيَّرُ 4 في أخذ الجميع (على وفق الأجزاء أو الفسخِ) يعني: إن شاء المشتري أخذ الجميعَ على وفق الأجزاء، يعني: كلّ ذراع بدرهمٍ، وإن شاء فَسَخَ؛ لأن الزائدَ لم يحصلُ للمشتري مجَّانًا، وإلزامُه عليه بدون التزامه غيرُ صحيح، فيتخيَّرُ.

### (فصل) فيما يدخل في البيع تَبَعًا وبيع الثِّمار

(يدخل في بيع الدَّار بناؤها)؛ لأن البناءَ ثابتٌ فيها ثبوتَ قرارٍ، فيتبعها، (ومفاتيحُها تبعًا)؛ لأن الانتفاعَ بالدَّار إنَّما يحصل بالمفاتيح، أراد بها: مفاتيحَ الأغلاق المتَّصلة بالباب؛ لأنَّها لو كانت منفصلةً لا يدخل الأغلاق ولا مفاتيحها، وكذا السُلَّمُ والسريرُ إن كان متَّصلًا به يدخلُ وإن كان من خشبٍ، وإن لم يتَّصلُ لا يدخلُ. كذا في «الكافي». وذكر في «التبيين»: هذا في عرفهم، وفي عرف أهل مصر ينبغي أن يدخل السُّلَمُ وإن كان منفصلًا؛ لأن بيوتَهم طبقاتٍ لا ينتفعُ بها بدونه.

فإن قلتَ: طريقُ الدَّار لِم لا يدخلُ في بيعها مع أنَّ انتفاعها إنَّما يحصل بالطريق؟

قلتُ: شِرَى الدَّار بدون الطريق قد يكون [86ظ] مقصودًا لأخذ الشفعة بها، بخلاف إجارة الدَّار حيثُ يدخل الطَّريقُ فيها بدون ذكرها؛ لأن مقصودَ المستأجر ليس إلا الانتفاع.

(وفي الأرض الشَّجرُ) أي: يدخل في بيع الأرض الشجرُ؛ لأنَّه يشبهُ بناءَ الدَّار في القرار، وليس لقراره حدُّ معلومٌ. وقيل: لا يدخلُ شجرٌ صغيرٌ؛ لأنَّه يُنقلُ، وشجرٌ غيرُ مثمر؛ لأنَّه يُقطعُ <sup>5</sup> للحطب.

(لا الزَّرعُ إلا بالتَّسمية) أي: لا يدخل في بيع الأرض الزَّرعُ بدون ذكره؛ لأنَّه كالمتاع الموضوع فيها، بخلاف الحَمْل حيثُ يدخل في بيع الأمِّ وإن اتَّصل للفصل<sup>6</sup>؛ لأنَّه جزؤها ومن جنسها، فصار تَبَعًا لها.

وفي «شرح القدوريّ»: الزرعُ إنَّما لا يدخلُ إذا لم ينبت بعدُ، أو نَبَتَ وصار له قيمةٌ، وأما 7 إذا نَبَتَ ولم يَصِرْ له قيمةٌ؛ يدخلُ في الأصحّ.

(ولو أطلق شراء نخلة) أي: لم يعيِّنْ بأن شراءها للقطع أو للقرار (يملِّكُه عينها) أي: يُملِّكُ أبو يوسف المشتري عينَ النخلة (لا غير) أي: لا يملِّكُه أرضها؛ لأنَّها أصلُّ، والنخلةُ تبعٌ لها، ولو دخلت الأرضُ في بيعها استلزم كونُ الأصل تبعًا.

(وأدخل) محمد (أرضَها) أي: أرضَ النخلة في شرائها بمقدار غِلَظها؛ لأن الشجرَ اسمٌ للمستقرِّ، ولا قرارَ بدون الأرض، فيدخل، كما لو أقرَّ بالشَّجرة لفلانِ يدخل أرضُها، وكما لو اقتسمها.

وفي «الغاية»: لفظُ الشِّراء أهلُ الحجاز يمدُّونه، وأهلُ نجدٍ يقصرونه.

<sup>1</sup> د: يخير.

<sup>2</sup> د: تختر.

<sup>3</sup> د: أفرد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فيخير.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يقلع.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: للفضل.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: أما.

قيَّد بإطلاق «شراء»<sup>1</sup>؛ لأنَّه لو اشتراها للقطع لا تدخلُ<sup>2</sup> الأرضُ اتِّفاقًا، وإن اشتراها للقرار دخلتْ ما تحت الشَّجرة من الأرض بقدر غِلَظها دون ما ينتهي إليه العروقُ اتِّفاقًا.

(وهو المختار) يعنى: قولُ محمدٍ روايةٌ عن أبي حنيفة، ومختارٌ.

وفي «التبيين»: لو باع غلامًا يدخلُ ثوبه لِلْبذلةِ عرفًا، ثم البائعُ بالخيار إن شاء أعطى ثوبَه الذي عليه، وإن شاء أعطى غيرَه؛ لأن الداخلَ بحكم العُرْف كسوةُ مثله لا عينُه، ولو استُحقَّ ثوبه لا يرجعُ على البائع بشيءٍ؛ إذ لم يكن له حصَّةٌ من الثمن.

وإكافُ الحمار يدخل للعرف، وفصيلُ النَّاقة إن ذهب مع أمه يدخلُ، وإلا فلا.

(ولو باع نصيبه من دارٍ، فعلمُ العاقدين) بمقداره (شرطٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الجهالةَ مانعةٌ من الجواز. (ويجيزه) أي: أبو يوسف البيعَ (مطلقًا) أي: سواءٌ عَلِمَاهُ أو لم يَعْلَمَا؛ لأن هذه الجهالةَ لا يفضي إلى المنازعة لرضائهما بذلك. (وشرط) محمدٌ (عِلْمَ المشتري وحده)؛ لأن المبيعَ يصيرُ له، فيشترط علمُه.

(وهذان) القولان (روايتان) عن أبي حنيفة، ذكر المصنِّفُ في «شرحه»: أنَّ إثباتَ الرِّوايتين من الزوائد، فلعله سهوٌ منه؛ لأنَّهما مذكورتان صريحًا في «المنظومة».

(وشراءُ الدَّار بفنائها) وهو سعةٌ أمام الدَّار (فاسدٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الفناءَ مجهولُ المقدار. (ويجيزه) أبو يوسف؛ لأنَّه يراد به حقُّ المرور، فصار كذِكْر طريقها.

(**وأجزناه**) أي: بيع الدَّار (**بطريقها**)؛ لأنَّه يرادُ به ما هو المستحقُّ للمالك من الطَّريق. وقال زفر: لا يجوز؛ لأنَّه حقُّ العامَّة.

(ولو اشترى أرضًا بشجرها، فأثمرتْ قبل قبضها وقيمتُهَا) أي: قيمةُ الأرض والشَّجر والثَّمر (سواءٌ) مثلًا: إذا كان قيمةُ الأرض الفَّم، والشَّجر ألفًا، فاشتراهما بألفين، فأثمرت ثمرًا قيمتُه ألفٌ، (فاستهلك البائعُ ثَمَرَها) قبل القبض (يُسْقِطُ) أبو يوسف عن المشتري (ربعَ الثمن)، وهو ستمائةٍ وستون درهمًا وثُلُثا درهم.

قيَّد بقوله: «فأثمرتْ قبل قبضها»؛ لأن الثمرَ لو كان موجودًا وقتَ العقد وشرطاه للمشتري؛ ينقسمُ الثمنُ أثلاثًا اتِّفاقًا.

وقيَّد باستهلاك البائع؛ لأن الثمرَ لو هلك لا يسقطُ من النَّمن شيءٌ اتفاقًا.

له: إنَّ الثمرَ متولِّدٌ من الشَّجر حقيقةً، حتى لو كان الشَّجرُ لرجلٍ، والأرضُ لآخرَ؛ فالثمرُ لصاحب الشَّجر، فيُقسمُ الثمنُ أوَّلًا على الأرض، والشجرُ نصفين، فيكون حصَّةُ الثمر من الثَّمَن ربعًا، فيسقط.

ولهما: إنَّ الثمرَ تبعٌ للأرض والشجر جميعًا لاستحالة تولُّدِه من أحدهما وحده، فيُقسمُ الثمنُ على الأرض والشجر والثمر، فيصيب للثَّمَر ثلثَ الثمن، فيسقط.

(أو ثمرتين) يعني: في الصُّورة السَّابقة لو أثمر الشجرُ ثمرتين قيمتهما ألفان (فَثُلُثُهُ) أي: فيُسقطُ أبو يوسف ثلثَ الثمن؛ لأنَّه لَمَّا انقسم الثمنُ على الأرض والشجر، فما أصاب الشجرَ. وهو ألف دانقسم بينه وبين ثمرتيه أثلاثًا، فيسقطُ ثلثاه، وثلثا البِّصف ثلثُ الكلِّ. (وهما نصفَه)؛ لأن الثمنَ. وهو ألفان دانقسم على الأرض والشجر والثمرتين سواءً، فما أصاب الثمرتين وهو ربعان ديكون نصفًا، فيسقط نصف الثمن.

(**ولا تدخل<sup>3</sup> الثَّمرةُ)** في بيع الشَّجَرة (إ**لا بالاشتراط**) أي: باشتراط المشتري أن يكون الثمرةُ له؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من باع نخلًا فيها تمرةٌ؛ فالتَّمرةُ للبائع إلا أن يشترط المبتاغ»<sup>4</sup>، والوردُ وورقُ التوت والآسُ ونحوها كالثمار.

(ونوجبُ التسليمَ بقطعها) أي: تسليمَ البائع الشجرَ بقطع ثمرتها. وقال الشافعيُّ: لا يجب، بل للمشتري إبقاؤها إلى أوان القطاف اعتبارًا للعرف، كما إذا انقضت مدَّةُ الإجارة وفي الأرض زرعٌ لم يُستَخصَد.

ولنا: إنَّ المشتري ما رضي باختلاط ملكه بملك البائع، فوجب تفريغُهُ وتسليمُه ابتداءً بحكم العقد، ولا كذلك الإجارةُ، فإنَّ المؤجرَ كان راضيًا باختلاطه أوَّلًا، فأمكن إبقاؤه بعد المدَّة؛ لأنَّه أسهلُ [**87**و] من الابتداء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الشراء.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يدخل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يدخل.

 $<sup>^{4}</sup>$  صحيح البخاري، البيوع  $^{90}$ ؛ صحيح مسلم، البيوع  $^{77}$ 

(ونجيز شراءَ غيرِ المدرك) من الشَّمَر بعد ظهوره (مطلقًا) أي: سواءٌ ظهر صلاحُه لتناول بني آدم وعلفِ دوابهم أو لم يظهر، وسواء شُرِطَ به القطعُ أو لم يُشرطُ. (كالمدرك). وقال الشافعيُ: يجوز بيعُه قبل ظهور الصَّلاح إذا شرط فيه القطعُ؛ لأن الثمارَ متعرضةٌ للآفات، فلا يعتمدُ بالقدرة على التسليم إلى القطاف، وبعد بدوّه يجوز شُرطَ أو لم يشرطُ.

ولنا: إنَّ الثمارَ قبل ظهور صلاحها مالٌ متقوِّمٌ في الحال، ومنتفعٌ به في المآل، فيجوز بيعُها كالجحش، والظاهرُ من حال البائع الإذنُ في تركها على الشَّجَر إلى حين الانتفاع بها.

(ويجب قَطْعُها للحال) ليستفرغ ملكُ البائع عن ملك المشتري، (إلا أن يرضى البائعُ بتركها) على الشَّجَر إلى القطاف، (فيطيب) للمشتري (الفضلُ أي: الزَّائدُ الحاصلُ فيها بسبب تركها؛ لأنَّه حصل بطريقٍ مباحٍ. وإن حصل الفضلُ في ذات الثَّمرة بغير إذن البائع؛ يتصدَّقُه المشتري؛ لحصوله بطريق محظور.

ويُعْرَفُ مقدارُ الزَّائد بالتَّقويم يوم البيع، والتَّقويم يومَ الإدراك، وما تفاوَتَ بينهما يكون زائدًا.

وإن كان قد تَرَكها بغير إذنه بعد تناهي عِظَمِها؛ لم يتصدَّقْ بشيءٍ؛ لأن الثمرَ ما زاد من الشَّجَر، بل تغيَّرَ حاله بإنضاج الشمس. (وإن شرطه) أي: المشتري في العقد تركها على الشَّجر (فسد البيغُ)؛ لأنَّه شرطٌ لا يقتضيه العقدُ. وإذا أطلق الشراء، ثم استأجر

(وإن سوطه) اي: المستري في العقد برقها على الشجر (فسد البيع)؛ لا نه سرط لا يقتضيه العقد. وإذا اطلق الشراء، ثم استاجر الشجر إلى وقت الإدراك؛ يطيب الفضل له؛ لأن الإجارة بطلت لعدم التَّعارف، فلم يصلح أن تكون متضمِّنةً للإذن، فيبقى الإذنُ فيها مقصودًا أصليًا، بخلاف ما إذا اشترى زرعًا، واستأجر الأرض إلى وقت الإدراك، فإنَّ الفضل لا يطيب؛ لأن هذه الإجارة فسدت لجهالة الأجل، والفاسدة صلحت أن يتضمَّن الإذنُ؛ لأنَّها موجودة بأصلها، وفسادُها سرى إلى ما تضمَّنته أمن الإذن.

(وأجاز شرطَ تركها متناهيةَ العظم) يعني: إذا اشترى فاكهةً تناهى عِظَمُها، ولم يبق إلا النضجُ، وشرط تركها على الشجر، قال محمدٌ: يجوز اعتبارًا للعرف، وقالا: لا يجوزُ؛ لأنّه شرطٌ لا يقتضيه العقدُ، ولأحد المتعاقدين منفعةٌ، والمتعارفُ تركُها بلا شرطٍ، لا شرطُ تركها.

قيَّد بتناهي العظم؛ لأنَّه لو لم يتناهَ لا يجوز اتِّفاقًا؛ لأن الأجزاءَ الزَّائدةَ بعد التَّرك كانت معدومةً حال البيع، فيكون شراءَ المعدوم مع الموجود، فيفسدُ.

وقيَّد بشرط الترك؛ لأنَّه إذا اشتراها مطلقًا أو بشرط القطع يجوز اتِّفاقًا.

(ويفسدُ باستثناءِ أرطالٍ معلومةٍ) يعني: إذا باع ثمرًا<sup>2</sup> في شجرها، أو بعد الجذاذ، واستثنى منها أرطالًا معلومةً؛ لم يجز البيعُ؛ لأن الباقي بعد المستثنى مجهولٌ وزنًا.

قيَّد بالأرطال؛ لأنَّه لو استثنى شجرًا معيَّنًا يجوز؛ لكون الباقي معلومًا بالمشاهدة.

وما ذُكِرَ في المتن روايةُ الحسن عن أبي حنيفة، وأمَّا في ظاهر الرواية؛ فالبيعُ صحيحٌ؛ لأن المستثنى معلومٌ بالعبارة، والمبيعُ معلومٌ بالإشارة، وجهالةُ قدره لا يمنع الجوازَ، ألا يرى أنَّ بيعَه مجازفةً جائزٌ؟

(ويجوز بيعُ الباقلَّى) وهو بتشديد اللام والقصر، وإذا قلت: الباقلاء بالمدّ خقَفتَ اللامَ. كذا قاله الجوهريُّ. (والحنطة في قشره) الأخضر، الجارُّ والمجرورُ حالٌ من «الباقلَّى». (وسنبلها) أي: حال كون الحنطة في سنبلها؛ لأنَّه هو المقصودُ بالنِسبة إلى غلافه، فلا يجوز بيعُ الحبِّ في القطن والنواةِ في التمر ونحوهما، فعلى البائع تخليصُها من القشر، وتسليمُها إلى المشتري. وقال الشافعيُّ: لا يجوز، وكذا الجوزُ واللوزُ والفستقُ. وله في بيع السنبلة قولان. كذا في «الهداية». ولم يذكر المصنِّفُ قولَه: إمَّا لاضطرابٍ فيه، أو لِمَا يذكرُ بعدُ من أنَّ الشراءَ قبل الرؤية غيرُ جائزٍ عنده.

(ويؤدِّي البائغُ أجرَ الكيال) وأجرَ الذرَّاع والوزَّان والعدَّاد أيضًا؛ لأن تسليمَ المبيع واجبٌ على البائع، وهو يتحقَّقُ بالكيل وغيره. (وناقد الثمن في روايةٍ) يعني: أجرةُ نقد الثمن على البائع في روايةٍ عن محمدٍ؛ لأنَّه هو المحتاجُ إلى تمييز جيده من رديِّه. وفي روايةٍ أخرى عنه: إنَّ أجرته على المشتري؛ لأن تسليمَ الثمن جيّدًا واجبٌ عليه، وذا إنَّما يُعْرَفُ بالنَّقْد، فيلزمه أجرُهُ.

(والمشتري) أي: ويؤدِّي المشتري (أجرَ وزَّانه)؛ لأنَّه هو المحتاجُ إلى تسليم الثمن، وذا يكون بالوزن.

(ويسلِّمه) أي: الثمنَ (المشترى) إلى البائع (أوَّلًا) ليتعيَّنَ حقُّ البائع في الثَّمَن كما تعيَّنَ حقُّ المشتري في المبيع؛ لأن الثمنَ إنَّما يتعيَّنُ بالقبض لا بالتَّعيين.

<sup>1</sup> ح: تضمنه.

<sup>2</sup> د: تمرًا.

هذا إذا كان المبيعُ حاضرًا، وإن كان غائبًا؛ فللمشتري أن لا يسلِّمَ الثمنَ حتى يُحْضِرَ البائعُ المبيعَ على مثال الرَّاهن مع المرتهن. وكذلك يُشترطُ في التَّسليم أن لا يكون المبيعُ مشغولًا بحق غيره، حتى لو باع دارًا وسلَّمها إلى المشتري، وله فيها متاعٌ؛ لا يكون تسليمًا. كذا في «المحيط».

(وإن تقايضا سلعتين، أو ثمنين) يعني: إذا اشترى سلعةً بسلعةٍ، أو ثمنًا بثمن، (سلَّما معًا) لاستوائهما في التَّعيين وعدمه.

(وإن وجده زيوفًا منعناه من استرداد السِّلعة، وحبسها عليه) [87ظ] يعني: إذا سلم المبيع، وقبض الثمنَ، ثم وجده زيوفًا؛ ليس له أن يستردًّ المبيعَ ويحبسه بالثمن عندنا. وقال زفر: له ذلك؛ لأن حقَّ البائع كان جيادًا، ولم يصل إليه، وقبضُه الزُّيوفَ جُعِلَ كَلا ليس له أن يستردًّ المبيع، وله أن ينقضَه.

ولنا: إنَّ الرِّيوفَ باعتبار أصلها جنسُ حقِّه، ولهذا يجوز قبضُها في ثمن الصَّرْف، وباعتبار وصفها غيرُ حقِّه، ولما قبضَ الزيوفَ صار آخذًا جنسَ حقِّه باعتبار الأصل، فلا يجعلُ قبضُه كَلَا قَبْضِهِ لفوات الوصف؛ لأن الأصلَ راجحٌ، إلا أنَّ له حقَّ الردِّ بعيب الزيافة. وفي «التكملة»: إذا كان الثمنُ مؤجَّلًا ليس للبائع أن يمنع المبيعَ حتى يقبضَ الثمن.

(ويُفتى بردِّ مثلِ زيوفٍ أتلفها)، أو تلفتْ في نفسها، (والمطالبةُ بجيادٍ عند علمه) يعني: من كان له على آخر دراهم جيادٌ، فاستوفى زيوفًا على ظنِّ أنَّها جيادٌ، فأتلفها، ثم علم أنَّها زيوفٌ، قال أبو يوسف: يردُّ مثلَ الزيوف، ويرجعُ بالجياد. وقالا: لا يردّ.

قَيَّد بالزيوف؛ لأنَّها لو كانت ستوقةً أو رصاصًا يردّ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالإتلاف؛ لأنَّها لو كانت قائمةً يردُّها، ويستردُّ الجيادَ اتِّفاقًا.

ووضع في العلم بعد القبض؛ إذ لو كان عالِمًا عند القبض بصفة المستوفي يسقطُ حقُّه عنده. من «جامع المحبوبي<sup>1</sup>».

له: إنَّ حقه من جهة الجودة لم يصل إليه، فلا يسقط طلبُهُ، كما لا يسقط إذا نقص الأصلُ، إلا أنَّ تضمينَه متعلِّرٌ؛ لأن قيمة الوصف ساقطةً 2 عند المقابلة بجنسها، فيردُّ عينَ الزيوف إن كانت قائمةً، ومثلَها إذا كانت هالكةً إحياءً لحيِّه.

ولهما: إنَّه استوفى دينَهُ بقبض جنس حقِّه، والوصفُ تابعٌ له، فإذا نقض قبضُ الأصل لاسترداد الوصف؛ لَزِمَ جعلُ الأصل تبعًا لتبعه، وهذا قلبُ المعقول.

(ولم نجعله أحقَّ بالمبيع إذا مات مفلسًا) يعني: من اشترى شيئًا، وقبضه، ولم ينقد الثمنَ حتى مات مفلسًا؛ فالبائعُ لا يكون أحقَّ به عندنا، بل يبيعه الغرماءُ ويقتسمونه. وقال الشافعيُّ: هو أحقُّ ببيعه وأخذِ ثمنه.

قيّدنا بقبض المبيع؛ لأنّه لو لم يقبض المبيعُ في الصورة المذكورة؛ فالبائعُ أحقُّ بالمبيع اتِّفاقًا، فمحلُّ الخلاف بعد قبض المبيع، وكان على المصبّف أن ينبّهَ عليه.

له: إنَّ الثمنَ أحدُ البدلين في البيع، فإذا تعذَّر تسليمه ثبت حقُّ البائع في المبيع، كما إذا لم يقبضه المشتري، ومات مفلسًا. ولنا: إنَّ البائعَ بالتسليم أبطل حقَّه، بخلاف ما إذا لم يقبضه المشتري؛ لأن المبيعَ يكون محبوسًا كالرهن، والمرتهنُ أحقُّ به من غيره.

(ونقسِّطُ الثمنَ على الأصل والزَّائد عند القبض) يعني: زوائدُ المبيع قبل القبض مبيعةٌ عندنا، ولهذا يملكها المشتري بواسطة تملُّكِه على الأصل، ويُقسِّم الثمنُ على قيمة الأصل يومَ البيع وقيمةِ الزوائد يوم القبض، فما أصاب كلَّا منهما من القسمة يكون ثمنه. وقال الشافعيُّ: زوائدُ المبيع غيرُ مبيعةٍ، ولا قِسْطَ لها من الثمن؛ لأنَّها معدومةٌ عند البيع، ولهذا لو هلكت قبل القبض لا يُسْقِطُ من الثمن شيئًا.

وهذا أصلٌ مختلَفٌ فيه تترتَّبٌ 3 عليه المسائل:

إحداها: قولُه 4: (فلو اشترى نخلًا بتمرٍ معلومٍ، فأثمرتْ أكثرَ منه قبل القبض) أي: من التّمر الثمن. وثانيتُها: قولُه: (أو ازدادت قيمةُ جاريةٍ قبله) يعني: لو اشترى جاريةً، فزادتْ قيمتُها قبل القبض، (فقُتِلَتْ) أي: قتلها قاتلٌ خطأ، (فغرمتْ) أي: غرم القاتلُ قيمتها، (واختار مشتريها البيعَ) أي: أمضاه، (وتضمينَ القاتل؛ لا نُحِلُ الفضلَ فيهما) أي: في المسألتين. وقال الشافعي: يحلُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: محبوبي.

<sup>2</sup> د: ساقط.

<sup>3</sup> ح: يترتب.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – قوله.

(فيتصدَّقُ به) أي: المشتري بما فضل عندنا، مثلًا: في المسألة الأولى إذا كان قيمةُ أ التَّمر الحادث خمسةً، وقيمةُ النخل عشرةً، وكان التمر التمن التمر ألثمن اثني عشر قفيزًا، فإذا قُستم عليهما أثلاثًا يصيب التمر الحادث أربعة أقفزة، فيتصدَّقُ قفيزًا عندنا؛ لأنَّه فضل عن التمر الثّمن، فيكون ربًا، وعنده: يحلُّ له ذلك القفيزُ. وفي المسالة الثانية مثلًا: إذا كان قيمةُ الجارية يوم البيع ألفًا، وازدادتُ قيمَتُها ألفًا، وكان الثمنُ ألفًا، وأخذ المشتري من قاتلها ألفين؛ لا يطيب له الألفُ الزَّائدةُ عندنا، ويطيب عنده.

وثالَثَتُها: قولُه: (ونقسمُ الثمنَ عليها وعلى ما ولدتْ قبله) يعني: إذا ولدت الجاريةُ المبيعةُ ولدًا 4 قبل القبض، ثم قبضها المشتري؛ يُقسمُ الثمنُ على قيمة الجارية والولدِ عندنا. وقال الشَّافعيُّ: لا يُقْسَمُ.

(فنردُّ أحدهما معيبًا بالحصة) يعني: إذا وجد بأحدهما عيبًا يردُّه بحصَّته من الثمن عندنا، (لا الأمَّ بكلِّه) يعني: قال الشافعيُّ: يردُّ الأمَّ إذا كانت معيبةً بكلِّ الثمن، ويكون الولدُ له بغير شيءٍ.

ورابعَتُها: قولُه: (ونمنعه بالعيب للزّيادة المنفصلة بعده) يعني: إذا زاد الأصلُ بعد قبض المشتري زيادةً منفصلةً قائمةً متولّدةً منه كالولد ونحوه، وكالأرش والعقر، فإنَّ كلَّا منهما لَمَّا كان بدلَ بعض المبيع جُعِلَ [88و] كالمتولِّد منه، ووجد المشتري في الأصل عيبًا؛ لا يجوز ردُّه عندنا، بل يرجع بحصَّة العيب؛ لأنَّه إن ردَّ الأصلَ بدون الزّيادة بكلِّ الثمن يؤدِّي إلى الربا، وإن ردَّها مع الزّيادة لا يجوز أيضًا؛ لأن البيعَ لم يَرِدْ على الزيادة قصدًا، فلا يَرِدُ عليها الفسخُ. وقال الشافعيُّ: يجوز أن يردَّه بكلِّ الثمن، ويمسكَ الزيادة؛ لأن البيعَ لم يتناول الزيادة.

قيَّد الردَّ بالعيب؛ لأنَّه لو كان بسبب فساد البيع؛ فالزِّيادةُ كيف ما كانت لا تمنع الردَّ والفسخَ اتِّفاقًا إلا إذا كانت متَّصلة غيرَ متولِّدة كالصبغ، فالبائعُ يخيَّرُ، إن شاء أخذه وضمن للمشتري ما زاد، وإن شاء تركه وضمنه قيمةَ المبيع أو مثله.

وقيَّد الزيادة بالمنفصلة؛ لأنَّها إذا كانت متَّصلةً بعد القبض أو قبله غيرَ متولِّدة من الأصل كالصبغ؛ تمنع الردَّ اتِّفاقًا، وإن كانت متولِّدةً منه كالسمن لا تمنغ الردَّ اتِّفاقًا؛ لأن الفسخ في الزيادة ممكنٌ هنا تبعًا للأصل.

وقيَّدنا المنفصلةَ بالقائمة؛ لأنَّها إذا<sup>5</sup>كانت هالكةً بآفةٍ سماويةٍ؛ فله الردُّ بالعيب اتِّفاقًا.

وقيَّدناها بالمتولدة؛ لأنَّها لو لم تتولَّدْ من الأصل كالكسب؛ لا تمنع الردَّ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعده»؛ لأن الزيادةَ المنفصلةَ المتولدةَ قبل القبض لا تمنع الردَّ عندنا، فإن شاء ردَّهما جميعًا، أو رَضِيَ بهما بجميع الثمن. هذا خلاصةُ ما في «القنية».

### (فصل) في تصرفات المبيع للوكيل بالبيع

(لا يجيز) أبو يوسف (للوكيل بالبيع هبةَ الثَّمَن) للمشتري بعد قبضه، (ولا الإبراءَ عنه) أي: إبراءَ المشتري عن الثمن، (ولا الحطَّ منه) أي: حطَّ البعض من الثمن، (ولا تأجيلَهُ) أي: جعل الثمن مؤجَّلًا، (ولا قبولَ حوالةٍ به) أي: حوالة المشتري بالثمن على من أحاله؛ لأن هذه تصرفاتٌ في مال الموكل مستلزمةٌ إضرارَه إذا كان الوكيلُ مفلسًا.

(وقالا: يصحُّ ويضمن) كلَّ الثمن للموكل في الحال؛ لأن هذه التصرفات من حقوق العاقد، فيملكها الوكيل؛ لأنَّه عاقدٌ، ويدفعُ ضررُ الموكّل بالتضمين.

وفي «الخلاصة»: الخلافُ في هبة الثمن فيما إذا أطلق الوكيل بالبيع، وقال: وهبتُ منك ثمن هذا المبيع، ولم يُشِرْ إلى الثمن المقبوض، أما إذا أشار إليه لا يجوز اتفاقًا.

وضع الخلاف في الوكيل بالبيع، وقيَّد الإبراء بأن يكون عن الثمن؛ لأن الوكيلَ لو كان بالشراء، وإبراء البائع عن عيب المبيع؛ يجوز اتفاقًا؛ إذ ليس فيه إضرارٌ للموكل؛ لأنَّه مخيَّرٌ، إن شاء رضي بالمعيب، وإن شاء رقه على الوكيل.

(ولو أقاله) أي: الوكيل بالبيع العقد (صحَّ) قيَّد به؛ لأن الوكيل بالشراء لا يملك الإقالة اتفاقًا.

<sup>1</sup> ح – قيمة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: الثمر.

<sup>3</sup> د: وازداد.

<sup>4</sup> د - ولدًا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: إن.

هذا إذا لم يقبض الثمنَ، فلو قبضه ثم أقالَ؛ لا يصحُّ. وكذا إذا كان على الوكيل دينٌ لرجل، فأحاله على المشتري ليأخذ الثمنَ، ثم أقال؛ لا يصحُّ؛ لأنَّه بالحوالة صار قابضًا دينه، وضامنًا للموكِّل الثمنَ، وبإقالته أراد إسقاطَه، فلا يعتبر. كذا في «الخلاصة».

(ولا يُسْقِطُ) أبو يوسف (الثمن عن المشتري) إذا أقاله الوكيل؛ لأنَّه إضرارٌ للموكل، فيبقى الثَّمنُ للموكل في ذمَّة المشتري، إلا أنَّ الإقالةَ لما كانت عنده بيعًا صار الوكيلُ مشتريًا من المشتري المبيعَ، فكان الوكيلُ مديونًا للمشتري مثلَ الثَّمن الأوَّل. (وأسقطاه، وألزماه الوكيلُ لم الموكيلُ) لِمَا مرَّ من أنَّه عاقدٌ، فيصحُّ تصرُّفُه، فيضمن الثمن للموكل.

(ولو وكله بشراء موصوفٍ غير عينٍ، فاشتراه) أي: الوكيل ذلك الموصوف (من غير نيَّةٍ) أي: من غير أن ينويَ الوكيلُ عند شرائه أنَّه له أو للموكِّل، (يَعتبر نقده) أي: أبو يوسف نقدَ الثَّمَن، فإن كان من مال الوكيل؛ فالمشترى له، وإن كان من مال الموكل؛ فللموكّل. (وجعله) أي: محمدٌ ما اشتراه (للوكيل).

قيَّد بقوله: «غير عينٍ»؛ لأنَّه لو وكله بشراء شيءٍ معيَّنٍ يكون للموكِّل اتفاقًا إذا كان غائبًا وإن صرَّح بأنَّه اشتراه لنفسه؛ لأن فيه عزلَ نفسه، وهو لا يملكه في غيبة الموكل، حتى لو كان الموكِّل حاضرًا وصرح به يكون للوكيل.

وقيَّد بقوله: «من غير نية»؛ لأن الوكيلَ والموكلَ لو تصادقا على وجود النية للوكيل وقتَ العقد يكون لمن نوى له اتِّفاقًا، وإن تكاذبا في النيَّة يحكم النقد اتفاقًا. كذا في «التبيين».

له: إنَّ الأصلَ في تصرُّفات العاقد أن يكون له ما لم ينو بمباشرته غيره.

ولأبي يوسف: إنَّ الشراءَ المطلقَ يحتمل أن يكون له وللموكِّل على السواء، فيحكم النقد كما يحكم عند تكاذبهما اتِّفاقًا اعتمادًا على الظاهر.

(ولو باع متاعًا، فقبضه المشتري، ولم ينقد الثمنَ، فوكًل البائعُ من يشتريه له) أي: يشتري المبيعَ للبائع (بأقلّ مما باعه) أي: بثمنٍ يكون أقلّ قدرًا من الثمن الذي باع به البائعُ (قبل النقد) أي: نقد الثمن، (فاشتراه) الوكيل، (فهو) أي: التَّوكيل (صحيحٌ) عند أبي حنيفة، فيكون المبيعُ للموكل. [88ظ] (ويُبْطِلُ) أبو يوسف (التَّوكيل)، فيكون المبيعُ للوكيل. (وجعله للآمر) أي: جعل محمدٌ المبيعُ للموكل (بعقد فاسد) هذا يدل على أنَّ التوكيل صحيحٌ عنده أيضًا في هذه المسألة.

اعلم أنَّ هذا الخلافَ مبنيٌّ على أصلٍ مختلفٍ فيه، وهو أنَّ التوكيل بما لا يملك الموكِّل مباشرته كتوكيل المسلم الذميَّ بشراء الخمر جائزٌ عند أبي حنيفة خلافًا لهما، سيجيء بيانُه في الفصل الذي هو عقيب هذا الفصل، ومباشرةُ البائع بهذا الشّراء لم تكن الخمر جائزة، فلم يصحَّ توكيلُه عند أبي يوسف، وصحَّ عند أبي حنيفة، وكلٌّ منهما مرَّ على أصله، لكنَّ محمداً فرَّق بينهما، وقال: لو اشتراه الموكِّل بأقل مما باعه يملكه فاسدًا، فكذا إذا وكَّل به، بخلاف التَّوكيل بشراء الخمر، فإنَّ الموكِّل لو اشتراه لنفسه لا يملكه أصلًا، فيبطلُ توكيلُه.

قيَّد بتوكيل البائع؛ لأنَّه لو اشتراه لنفسه بأقلَّ مما باعه لم يجز اتفاقًا.

وقيد التَّوكيلَ بالشراء بأقلّ مما باعه؛ لأنَّه لو وكَّله مطلقًا جاز شراؤه بأقلّ اتفاقًا.

وقيَّد بالأقلِّ؛ لأنَّه لو وكَّله بأن يشتري بمثل النَّمن الأوَّل أو بأكثرَ منه جاز اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل النقد»؛ لأن التوكيلَ المذكورَ لو كان بعده جاز اتفاقًا.

وقيَّدنا الأقلُّ بأن يكون قدرًا؛ لأن الثانيَ لو كان أقلُّ من الأوَّل سعرًا جاز اتفاقًا. كذا في «الخلاصة».

(ونمنعه) أي: البائع (من شراءِ ما باعه بأقلّ منه) أي: من الثمن الأوّل (قبل نقد الثمن) سواءٌ اشتراه من المشتري أو وارثه أو وكيله؛ لأن كلَّا منهما قائمٌ مقام المشتري في بيع تلك العين بحكم الإرث أو الإذن. وأما إذا مات البائعُ هافشترى وارثُه هكذا يجوز؛ لأنَّه لم يرثُ عنه هذا الشراء، فصار كالأجنبيّ، ولا يجوز أيضًا لمن لا تقبل شهادتُه للبائع كولده وزوجته وغيرهما أن يشتريَ ما باعه البائعُ هذا الشراء؛ لأن شراءهم كشرائه؛ لاتصال منافع المال بينهم عند أبي حنيفة. وقال صاحباه: يجوز لغير عبد البائع ومكاتبه؛ لأن الأملاكُ متباينةٌ بينهم، بخلاف العبد والمكاتَب؛ لأن كسبَهما لمولاهما. وقال الشافعيُّ: يجوز شراءُ ما باعه بأقلّ منه قبل نقد الثّمن.

وفي «العيون» للإمام أبي الليث: هذا إذا لم ينتقص المبيعُ بعيبٍ؛ لأنَّه لو انتقص فاشتراه بأقلَّ من الأول؛ جاز اتِّفاقًا. ولو باع بألف نسيئة سنةً، ثم اشتراه به نسيئةً سنتين؛ فإنَّه فاسدٌ؛ لأن الثمنَ الثانيَ في حكم الأقلّ قدرًا.

له: إنَّه عقدٌ صدر من أهله مضافًا إلى محلِّه، فيجوز، كما لو اشتراه بمثل الثَّمَن الأول أو بأكثر.

255

<sup>1</sup> ح: يكن.

ولنا: إنَّ في هذا العقد شبهةَ الرِّبا، فلا يجوز، بيانه: إنَّ الثمن الأول. وهو ألف مثلًا. كان بعرضية الزوال؛ لاحتمال أن يردَّ المبيعُ بعيبٍ، فيسقط الثمنُ، وإذا اشتراه بتسعمائةٍ تأكَّد ذلك الألف، فصار كأنَّه اشترى المبيعَ ومائةً معه، فيفسد، بخلاف ما إذا اشتراه بمثله؛ لأنَّه فسخ العقد الأول معنى، وبخلاف ما لو اشتراه بأكثر؛ لخلوِّه عن الشَّبهة؛ لأنَّه إذا اشتراه مثلًا بألفٍ ومائةٍ؛ يجعل الألفُ في مقابلة الألف، والزائدُ في مقابلة المبيع.

(ولو باع بدراهم منعناه من شرائه بدنانير أقلّ قيمةً منها) أي: من الدَّراهم (قبل قبضها) أي: قبل  $^1$  قبض الدَّراهم. وقال زفر: يجوز.

قيَّد بردنانير»؛ لأنَّه لو اشتراه بعَرض يكون قيمته أقلَّ من الثمن الأوَّل يجوز اتفاقًا.

وفي «المحيط»: لو تعيبّت الدراهمُ عند المشتري يجوز؛ لأن نقصانَ الثمن يُجعلُ بإزاء الجزء الفائت، فيصير شراءُ الباقي بمثل ثمنه اختيارًا للجواز.

له: القياسُ، وهو أنَّ جنسهما مختلفٌ، فلا يجري فيه ربا.

ولنا: إنَّهما جنسٌ واحدٌ باعتبار الثمنية وقضاءِ الدين، فيحرم احتياطًا.

(ولو باع) المولى (نفسَ عبده منه) أي: من العبد (بجاريةٍ معينةٍ، فهلكت قبل القبض)، أو استحقَّها مستحقٌّ قبل القبض أو بعده، (قال) محمدٌّ: (يرجع عليه) أي: المولى على العبد (بقيمتها، وقالا): يرجع عليه (بقيمته).

له: إنَّ بيعَ نفس العبد منه إعتاقٌ، والجاريةُ بدلُ العتق، فإذا عجز عن تسليمها تقومُ 2 قيمتُها مقامها كما في النِّكاح والخلع.

ولهما: إنَّ الجارية بدلُ العبد، فإذا عجز عن تسليمها بهلاكها قبل القبض يرجعُ البائعُ عليه قيمته، كما إذا اشترى أباه بجاريةٍ، فهلكتْ قبل القبض؛ يرجع البائع عليه بقيمة أبيه، لا بقيمة الجارية.

(ولو دفع أحدُ مشترييه كلَّ الثمن لغيبة الآخر) أي: المشتري الآخر (يحكم له) أي: أبو يوسف للمشتري الحاضر (بقبض نصيبه) دون نصيب الآخر (وعدم رجوعه) ما أدَّاه على الآخر؛ لأنَّه لم يكن وكيلًا عنه، وقد تبرَّع بما أدَّاه من حصَّته، فلا يرجع عليه بشيءٍ، ولا يحبس نصيبُ الغائب من المبيع لأخذ ما أدَّاه من حصَّته إذا حَضَرَ، ولا يجبر البائعُ على قبول ما أدَّاه الحاضرُ.

(وخالفاه فيهما) يعني: قال صاحباه: يقبض كلَّ المبيع إذا دفع كلَّ الثمن، ويرجع على الغائب ما أدَّاه من حصَّته، وكذا يحبسُ نصيبُ الغائب لأجله، ويجبرُ البائعُ على القبول؛ لأن الحاضرَ اضطرَّ إلى دفع حصَّة الآخر ليتمكَّنَ من قبض نصيبه؛ إذ كان للبائع حبسُ المبيع لقبض كلِّ الثمن، فيرجع عليه، كالوكيل بالشراء إذا أدى الثَّمَن من ماله.

وفائدةُ الخلاف يظهر فيما إذا قبض الحاضرُ العبد؛ كان له أن يحبس نصيبَ الغائب من الغائب حتى يستوفيَ ما نَقَدَ عنه، ولو حبس لا يصير غاصبًا في قولهما، ويصير غاصبًا في قوله. من «الحقائق».

(ولو اشترى المفلسُ عبدًا) فحبسه البائعُ للثمن، (فأعتقه) المشتري (قبل قبضه<sup>3</sup>؛ يحكم) أبو يوسف (باستسعاء البائع إيّاه) أي: بأن يطلب البائعُ سعايةَ العبد له في قيمته، (ورجوعِ العبد به) أي: بما أدّاه بالسعاية (على المشتري). وقالا: لا يستسعي البائعُ العبد.

وَضَعَ في غير المقبوض؛ إذ في المقبوض لا يستسعيه اتِّفاقًا، بل له الثمنُ على المشتري. من «الحقائق»  $^4$ .

له: إنَّ مالية العبد احتبستْ عند العبد، فيلزم السعايةُ عليه، كالعبد المرهون إذا أعتقه الراهنُ المعسرُ.

ولهما: إنَّ الضمانَ إنَّما يجب بالتَّعدي، ولا تعتِّي من العبد، فلا ضمانَ عليه، وأما حقُّ المرتهن في المرهون أقوى من حقّ البائع، ولهذا لا يبطل حقُّه فيه إذا أعاره الراهنُ، ويبطلُ حقُّ البائع في المحبوس عنده إذا أعاره المشتري.

<sup>1</sup> د — قبل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يقوم.

 $<sup>^{3}</sup>$  د  $^{-}$  قبل قبضه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د - وضع في غير.

(ولو أمر عبدٌ قد أقرَّ بالرقّ رجلًا بشرائه) يعني: إذا قال له: اشترني فإني عبدٌ لهذا البائع، فاشتراه، (فدفع الثمنَ، وغاب البائعُ) بحيثُ لا يُعرف موضعُه، (فظهر أ حرًا؛ يمنعه) أي: أبو يوسف المشتري (من الرُّجوع على العبد بشيءٍ، وقالا: يرجع عليه به) أي: المشتري على العبد بالثمن، (ثم هو) أي: ثم يرجع العبدُ (على بائعه إن ظفر به).

قيَّد بالأمر والإقرار؛ لأنَّه لو أمر بالشراء ولم يقرَّ، أو أقرَّ ولم يأمرُ؛ لا يرجع على العبد اتفاقًا. كذا قاله التمرتاشيُّ.

وقيَّد بغيبوبة البائع؛ لأنَّه لو كان حاضرًا يرجعُ عليه بالثمن، ولا شيءَ على العبد اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بجهالة موضع البائع؛ لأنَّه لو كان معلومًا كان في حكم الحاضر.

له: إن العبدَ لم يوجد منه سببُ الرجوع من الكفالة وغيرها، فلا يرجعُ عليه، كما لو قال العبدُ: ارتهني فإني عبده.

ولهما: إنَّ البيعَ معاوضةٌ، وهي تقتضي سلامةَ العوضين، والمشتري إنَّما أقدمَ على الشِّراء معتمدًا على كلام العبد، فلما اغترَّ من جهته؛ جعل العبدُ ضامنًا بالثَّمَن عند تعذُّر استيفائه من البائع دفعًا للضرر عنه بقدر الإمكان، ولهذا قالوا: إذا قال البائعُ للمشتري: قيمةُ متاعي كذا، فاشترى بناءً على ذلك، ثم ظهر خلافه؛ فله الردُّ بحكم التَّغرير، وهذا هو الصحيحُ، وكان صدرُ الإسلام يفتي به. كذا في «النهاية» و«التبيين». بخلاف الرهن؛ لأنَّه ليس بعقدِ معاوضةٍ، ولم يجعل العبدُ بإقراره ضامنًا بسلامة العوض.

ثم إذا ضَمِنَ العبدُ يرجع على البائع؛ لأنَّه قضى دينًا عليه وهو مضطرٌّ فيه، كمعير الرهن إذا قضى الدينَ لتخليص الرهن يرجعُ على الراهن.

فإن قلتَ: كيف يُتصوَّرُ هذه المسألةُ على قول أبي حنيفة، فإنَّ الدعوى شرطٌ عنده لقبول الشهادة بالحريَّة، والتناقضُ من العبد يمنع صحَّة دعواه؟

قلنا: التَّناقضُ معفوٌ عنه؛ لأن المولى قد يستبدُّ بالعتق، ويخفي الحالَ على العبد، فيقرّ بأنَّه رقٌّ، ثم إذا علم عتقه فادَّعاه يُسمعُ دعواه، كالمختلعة إذا أقامت بينةً أنَّ زوجَها طلَّقها ثلاثًا يسمع دعواها. كذا في «الخانية».

### (فصل) في الاستبراء وما يتبعه

(يستحبُّ لبائع أَمَته) يعني: لمن يريد بيعَ أمته الموطوءة (أن يستبرئها) وهو طلبُ براءة الرحم بحيضةٍ بترك الوطء، (ولم يوجبوه) أي: استبراء البائع. وقال مالكُّ: يجب لاحتمال أن تكون حُبلي منه.

ولنا: إنَّ ملكَ البائع قائمٌ، وهو يقتضي جوازَ وطئها، وأما المشتري؛ فإنَّما لَوِمَه الاستبراءُ؛ لأن ملكَه حادثٌ، والشرعُ لم يجوِّز فيه الوطءَ إلا بعد فراغ رحمها، وهو بالاستبراء، وما ذكره² من الصِّيانة يحصلُ باستبراء المشتري.

(وهو واجبٌ عليه إذا تقايَلًا قبل القبض) يعني: إذا باع جاريةً بيعًا باتًا، ثم تقايلاً قبل القبض؛ فعلى البائع استبراءٌ عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

قيَّد بقوله: «إذا تقايلا» إشارةً إلى أنَّ الخلافَ فيما إذا باع الجارية بيعًا باتًا؛ لأن البائعَ لو باع بالخيار لا يجب الاستبراءُ اتفاقًا. وقيَّد بقوله: «قبل القبض»؛ لأنَّهما إذا تقايلا بعده يجب اتفاقًا. كذا في «الخانية».

لهما: إنَّ الإقالةَ فسخٌ من الأصل، فصارتْ كأنْ لم تزل عن ملكه، فلا يجب عليه الاستبراءُ.

وله: إنَّها فسخٌ في حقِّ المتعاقدين، وبيعٌ جديدٌ في حقّ ثالثٍ، والجاريةُ ثالثتهما، فثبت فيها شبهةُ تجدُّدِ الملك، فيجب الاستبراءُ احتياطًا.

(ونفيناه عنه) أي: الاستبراء عن المولى (لزناها) أي: لزنا أمته. وقال زفر: يجب عليه الاستبراء؛ لورود النهي عن سقي أحدٍ بمائه زرع غيره.

ولنا: إنَّ ماءَ الزاني غيرُ محترم، فلم يعتبره الشرعُ زرعًا لانقطاع النسب، فلا يكون ساقيًا بالوطء.

(وأجزنا له وطءَ مرتفعةِ الحيض لا لإياسٍ قبل حولين) يعني: من اشترى جاريةً، فارتفع حيضُها من غير أن تكون آيسةً من الحيض؛ جاز وطئها عندنا قبل أن يمضي حولان عليها، وحَدُّ كونها آيسةً: أن تبلغ خمسًا وخمسين سنةً. وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن الولدَ لا يبقى في البطن أكثرَ من حولين، فلا يجوز قبل مضيِّهما؛ لاحتمال الحمل، ويجوزُ بعده؛ لظهور الخلوِّ عنه.

<sup>2</sup> ح: ذكر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وظهر.

(فعيَّن أربعة أشهر وعشرًا في روايةٍ) يعني: روي عن محمد أنَّه قال: ينتظرُ لها أربعة أشهر وعشرًا؛ لأنَّها مدَّةُ فراغ رحم الحرَّة المتوفى عنها زوجُها. (ونصفَها في أخرى) يعني: في روايةٍ أخرى عنه أنَّه قال: ينتظرُ شهرين وخمسةَ أيامٍ؛ لأن بها يعرفُ فراغُ رحم الأمة المتوفّى عنها زوجُها. (وهما: ثلاثةَ أشهر)؛ لأنَّها عدةُ الآيسة والصغيرة. (والتقديرُ بالحولين روايةٌ) عن أبي حنيفة.

(ومشتريها من مأذونه) يعني: من اشترى جاريةً من عبده المأذون له في التِّجارة، (المديون) بدينٍ مستغرقٍ لرقبته، (وقد حاضتْ عنده) أي: عند العبد، (يستبرئها بعد قبضها) عند أبي حنيفة، وقالا: يكتفي<sup>1</sup> بحيضتها عند العبد ولا يستبرئها.

قيَّد بالمديون؛ لأنَّه لو لم يكن مديونًا لا يجب الاستبراءُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «حاضتْ عنده»؛ لأنَّها لو لم تحضْ يجب الاستبراءُ اتفاقًا، وهذا بناءً على أنَّ الدينَ المستغرقَ للمأذون يمنعُ ملكَ المولى في أكسابه عنده، ولا يمنعُ عندهما، سيجيء بيانه.

(ولو اشترى مكاتب أخته، فحاضتْ) عنده، (ثم عجز، فرُدَّ) المكاتبُ إلى الرقِّ، (فعلى المولى استبراؤها) عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

قيَّد بالأخت إشارةً إلى أنَّ كلَّ من له قرابةٌ متوسطةٌ كذلك، واحترازاً عن كلِّ من لها قرابةٌ قريبةٌ كالولاد، حتى لو اشترى المكاتب أمَّه وإن علت، أو ابنته وإن سفلت، فحاضتْ عنده؛ لا يستبرئها المولى اتِّفاقًا، وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ القريبة المتوسطة للمكاتب إذا اشتراها تصيرُ 2 مكاتبةً لمولاه عنده، وصارتْ كالأجنبيَّة للمكاتب، فإذا عجز ورُدَّ إلى الرقّ؛ حدث الملكُ فيها للمولى، فيجب عليه الاستبراءُ.

وفي «الحقائق»: لو اشترى محارمه من الرّضاع يجب الاستبراءُ اتفاقًا؛ لعدم تكاتبهنَّ عليه.

(ويكتفي بحيضها في يد البائع) يعني: من اشترى جاريةً، فحاضتْ في يد البائع قبل قبضها، قال أبو يوسف: يكتفى بتلك الحيضة؛ لأن براءة رحمها عرفتْ بها. وقالا: يجب عليه استبراؤها بعد القبض؛ لأن ملكَ المشتري قبلَه كان على شرف الرَّوال، وإنَّما تأكَّد بالقبض، فيعتبر حيضُها<sup>3</sup> بعده.

وعلى هذا الخلاف إذا اشترى جاريةً من امرأةٍ أو من بائع؛ حرم عليه وطؤها، أو جارية بكرًا.

(وأكسابُ المبيعة التي ماتتْ قبل القبض للمشتري) يعني: من باع أمةً بيعًا صحيحًا، فاكتسبثُ أكسابًا، فهلكتْ عنده؛ فالأكسابُ للمشتري عند أبي حنيفة، وكذا إذا باع عبدًا. (وقالا: للبائع)؛ لأن البيعَ لَمَّا انتقض بهلاك المبيع جعل كأن لم يكن، فتبين أنَّ الكسبَ على ملك البائع.

وله: إنَّ المبيعَ كان للمشتري، فأكسابُه تكون له، والانتقاضُ ورد على محلِّ العقد، لا في أكسابه.

قيَّدنا بالبيع الصحيح؛ لأن أكسابَ المبيع بالبيع الفاسد للبائع اتِّفاقًا إذا رَدَّ المشتري المبيع.

قيَّد بالأكساب؛ لأن زوائدها المتَّصلةَ والمنفصلةَ للبائع اتفاقًا.

وقيَّد بالمبيعة؛ لأن أكسابَ الموهوبة الحاصلة في يد الموهوب له لا يكون للواهب اتِّفاقًا، وأكسابَ المغصوب إن ضمن الغاصبُ للغاصب اتِّفاقًا.

وقيَّد بالتي ماتت؛ لأنَّها لو لم تمتْ وتمَّ العقدُ بالتسليم؛ فللمشتري اتفاقًا. كذا في «الحقائق».

(ولو أقرَّ أنَّ حملَ جاريته من فلانٍ، فكدَّبه، ثم ادعاه المولى؛ فهي) أي: دعوة المولى (باطلةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: صحيحةٌ؛ لأن المقرَّ له لَمَّا كذَّبه جعل الإقرارُ كأن لم يكن، فيصحُّ دعواه.

وله: إنَّ الإقرارَ بالنسب لا يبطل بتكذيب المقرّ له؛ لعدم احتماله النقضَ، كمن أقرَّ بحريةِ عبدٍ في يد آخرَ، فكذبهُ المالكُ؛ لا يبطل إقراره، حتى لو اشتراه المقرُّ يعتق، فلا يصحُّ دعواه بعدما أقرَّ الحملَ لغيره.

أقول: إيرادُ هذه المسألة في كتاب البيوع غيرُ مناسبٍ، لعلَّ توجيهه بأنَّ مولى تلك الجارية إذا أراد بيعَها يصحُّ عنده، ولا يصحُّ عندهما.

<sup>2</sup> د: يصير.

<sup>1</sup> د: نکتفی.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: حيضتها.

(ولو وَطِئَ البائعُ أمته المبيعةَ قبل التَّسليم) إلى المشتري، (فالثمنُ كاملٌ) عند أبي حنيفة، (ولا شيءَ عليه) أي: لا يجب العقر على البائع، وهو أجرُ الوطء لو كان جائزاً، وقيل: مهر مثلها، وقيل: في الحرة عُشْرُ مهرِ مثلها إن كانت بكرًا، ونصفُ عشره إن كانت ثيبًا، وفي الأمة عُشْرُ قيمتها إن كانت بكرًا، ونصفُه إن كانت ثيبًا (إن لم يُنْقِصْها) بأن كانت ثيبًا.

(وقسماه) أي: التَّمن (على العقر) الواجب على البائع (والقيمةِ) أي: قيمة الجارية، (وأسقطا ما أصابه) أي: العقر، مثلًا: إذا كانت قيمتُها ألفًا وعقرُها مائةً؛ يقسم الثمنُ على أحد عشر سهمًا، فيسقط سهمٌ واحدٌ عن المشتري.

أقول: الجملةُ المنفيةُ كانت من أوضاع الوفاقيَّة، وأنت ترى إيرادها في موضع الخلاف.

فإن قلتَ: الخلافُ عرف من قوله: «فالثمنُ كاملٌ»، والجملةُ المنفيةُ تأكيدٌ له.

قلتُ: لو كان كذا لَمَا ذكرها بالواو؛ لأنَّها موضعُ الفصل حينئذٍ.

(وإن نَقَصَها؛ فهو) أي: الثمن (مقسومٌ) عند أبي حنيفة (على النقصان) يعني: على ما نَقَصَ من قيمتها بزوال البكارة، (وعلى قيمتها) أي: قيمتها غيرَ <sup>1</sup> ناقصةٍ، (فيسقطُ ما أصابه) أي: أصاب التُقصان، مثلًا: إذا كانتْ قيمتها بكرًا مائةً وخمسين وقيمتُها ثيبًا مائةً؛ سقط ثلثُ الثمن من غير اعتبار العقر، ولا خيارَ له. كذا في «الأصل» و «الزيادات». وعن أبي حنيفة: إنَّ له الخيار، وكثيرٌ من مشايخنا أفتوا بهذه الرواية. من «الحقائق».

(وأدخلا الأقل في الأكثر من النُقصان والعقر، وقسماه) أي: الثمن (على الأكثر وقيمتها، وأسقطا ما أصابه) أي: أصابَ الأكثر، مثلًا: إذا كانت قيمة الجارية ألفًا والثمنُ ألفًا، ونقصانُ البكارة مائة، والعقرُ مائتين؛ يقسم الثمنُ على قيمتها ناقصةً، وهي تسعمائة، وعلى الأكثر، وهو مائتان، فيصيرُ أحدَ عشر سهمًا، فيسقط سهمان، ويجب الباقي.

لهما: إنَّ منافعَ البضع كالجزء منها، ولهذا لو وطئها المشتري ثم ظهر عيبُها لا يجوز ردُّها، فيسقط بإتلافها من الثمن كسائر أجزائها.

وله: إنَّ منافعَ البضع ليستْ بمالِ، فلا يقابلها شيءٌ من الثمن.

(ولو استهلك ما ولدت الشاةُ قبل القبض؛ فهي للمشتري يقسطها من غير خيارٍ. وأثبتاه) يعني: إذا باع شاةً، فولدت ولدًا قبل القبض، فأتلف البائعُ الولد؛ يقسم الثمنُ على قيمة الشَّاة يوم العقد وقيمةِ الولد يوم الإتلاف، فما أصاب الولدَ يسقط² من التَّمن اتِّفاقًا، مثلًا: إذا كان قيمةُ الشاة ستةً، وقيمةُ الولد ثلاثةً، والثمنُ تسعةً؛ يسقط ثلثُ الثمن، ويأخذ الشاةَ بستةٍ اتفاقًا، لكن لا خيارَ للمشتري عند أبي حنيفة، وقالا: له الخيارُ، إن شاء أخذها بحصَّتها من الثمن، وإن شاء تركها. فالخلافُ3 في الجملة الاسميَّة راجعٌ إلى الودافِ قولهما؛ لأنَّه في طرف الإثبات.

قيَّد باستهلاك البائع؛ لأنَّه لو هلك ولدُها، أو أتلفها أجنبيٌّ؛ لا خيارَ له، ولا يسقط شيءٌ من الثمن اتفاقًا.

وقيَّد بالشاة؛ لأن المبيعة لو كانت جاريةً، فاستهلك ولدها؛ يخيَّر المشتري اتِّفاقًا؛ لنقصان الجارية بسبب الولادة.

لهما: إنَّ زوائدَ المبيع لها حكمُ المبيع حتى يجعل لها حصَّةٌ من الثمن كالمبيع، فيتخيَّرُ المشتري بفوات الولد، كما لو كان موجودًا عند العقد، فاشتراهما معًا.

وله: إنَّ المبيعَ قائمٌ بحاله، فلا يتخيَّرُ، كما لو مات الولدُ بآفةٍ، بل أَوْلى؛ لأن ثمة يأخذ الأمَّ بكل الثمن، وهنا ببعضه.

وعلى هذا الخلاف إذا اشترى الشجرَ، فأثمر قبل القبض، فأتلفه البائعُ.

### (فصل) في عقود أهل الذمَّة

(ويجوز للذميّ أن يعقدَ على الخمر والخنزير كسائر البياعات) جمع البياعة، وهي السِّلعةُ؛ لِمَا روي أنّ عمر رضي الله عنه أمر عمَّاله بالتَّعشير من أثمان الخمر والخنزير لأهل الذِّمة.

(وتوكيلُ مسلم ذميًا بذلك) أي: ببيع خمرٍ، أو خنزيرٍ، أو شرائهما، (ومُحْرِم) أي: توكيلُ محرم (حلالًا ببيع صيده) الذي اصطاده قبل الإحرام (صحيحٌ) عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

قيَّد بالتوكيل؛ لأنَّه لو كان له عبدٌ كافرٌ مأذونٌ له، فاشترى خمرًا؛ يجوز اتِّفاقًا؛ لأن المأذونَ ليس بنائب عنه.

<sup>1</sup> د – غير .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تسقط.

<sup>3</sup> ح: والخلاف.

وقيَّد بتوكيل المسلم؛ لأن الذميُّ إذا وَكُّل مسلمًا بشراء الخمر لا يجوز اتِّفاقًا. كذا في «الفوائد البرهانية».

وقيَّد بقوله: «حلالًا»؛ لأنَّه لو كان التوكيلُ ببيع الصَّيد محرمًا لا يجوز اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الوكيلَ نائبٌ عنه، فتصرُّفُه ينتقل إليه، فصار كأنَّ الموكِّلَ باشر بنفسه، فلا يجوز.

له: إنَّ الوكيلَ أصيلٌ في التصرُّف، لا نائبٌ عن الموكل، ولهذا لو حلفَ لا يبيعُ أو لا يشتري، فوكَّل به غيره؛ لا يحنثُ، والذمي أهل لهذا التصرُّف، فصحَّ توكيله، ويثبت الملكُ للموكل حكمًا، والمسلمُ غيرُ ممنوعٍ عن تملُّك الخمر أو الخنزير بلا مباشرته، كما إذا كان له مُكاتبٌ كافرٌ، فاشترى خمرًا أو خنزيرًا، ثم عجز؛ يثبت الملكُ للمولى، لكن في صورة التوكيل بالبيع تملَّك ثمنَها ملكًا خبيثًا؛ لأنَّه عوضٌ حرامٌ، فيتصدَّقُ به، وفي صورة التوكيل بالشراء تخلّل الخمرُ، ويسيَّب الخنزيرُ.

(ويجيز) أبو يوسف (للمجوسيّ بيع المخنوقة من مثله) أي: من مجوسيّ آخرَ؛ لأنَّها ذكيةٌ ومالٌ عندهم، فصار كالخمر والخنزير. (ومنعه) محمدٌ؛ لأنَّها ميتةٌ، ولا قيمةً لها عند أحدٍ من أهل الأديان.

(ولو أسلم ذمّيان تبايعا خمرًا قبل قبضه، فتخلَّلتْ قبل الحكم بنقضه؛ أجزنا البيع، وخيَّرناه) يعني: إذا اشترى ذميِّ خمرًا من ذميٍّ، ثم أسلما قبل قبض الخمر، ثم تخلَّلتْ قبل أن يقضي القاضي بنقض عقدهما؛ يجوز البيعُ عندنا، وله الخيارُ، إن شاء قبض الخلَّ، وإن شاء نقض البيع. وقال زفر: لا بيعَ بينهما ولا خيار؛ لأن البيعَ لَمًا فسد بإسلامهما لا ينقلب جائزًا بتخلُّل الخمر.

ولنا: إنَّ الفسادَ ارتفع بالتخلل قبل تقرره بقضاء القاضي، فينقلب جائزًا.

# (فصل) في خيار الشَّرْط

(مدَّةُ خيار الشرط) لأحد العاقدين أو لهما أو لغيرهما (ثلاثةُ أيامٍ، والزيادةُ) عليها في الخيار (مفسدةٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: يجوز إذا كانت معلومةٌ).

قيَّد بـ(معلومة)؛ لأن الخيار إذا كان مجهولًا بأن قال: اشتريت على أنِّي بالخيار أيامًا، أو قال: مؤبَّدًا؛ فإنَّه غيرُ جائزٍ اتِّفاقًا. وفي «الخلاصة»: لو أثبت الخيارَ ولم يذكر وقتًا؛ فله الخيارُ ما دام في المجلس.

لهما: إنَّ الخيارَ شرُع لدفع الغبن، وقد يحتاج في التفكُّر إلى مدةٍ مديدةٍ، وروي أنَّ ابنَ عمر رضي الله عنهما أجاز الخيارَ شهرين.

وله: إنَّ البيعَ سببُ الملك، والأصلُ أن لا يتراخى الحكمُ عن سببه، إلا أنَّ الخيارَ ثبت بالنص على خلاف القياس، فيقتصر مورده، وهو ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لحَبَّان بن مُنْقِذ: «إذا تبايعتَ فقل: لا خِلابةً، ولي الخيارُ ثلاثة أيامٍ» أ، فلا يجوز الزيادةُ عليها عملًا بالأصل، وأمَّا جوازُ ما دونها ضرورة كونها 2 من أجزائها.

(وإسقاطُ خيار الأبد) المشروط في العقد (بعد الثّلاثة) أي: بعد مضيِّ ثلاثة أيامٍ (لا يرفع الفسادَ)، ولا ينقلب البيعُ جائزًا عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

وهذا الخلاف فرع للخلاف السابق؛ لأن الزيادة على الثلاثة جائزة عندهما، والمفسدُ إنَّما هو شرطُ الأبد، فإذا سقط ارتفعَ الفسادُ قبل تقرره، وعنده: الزيادةُ مفسدةٌ، وبعد الثلاثة تقرَّر الفسادُ، فلا يرتفع بعد تقرُّره.

(ورفعناه) أي: فسادَ البيع (بإسقاطه قبلها) أي: بإسقاط خيار الأبد قبل ثلاثة أيام، وانقلب البيعُ جائزًا. وقال زفر: العقدُ فاسدٌ، فلا ينقلب جائزًا، كما إذا باع بثمن، وشرط فيه خمرًا، فأسقطها.

ولنا: إنَّه أسقط المفسدَ قبل تقرُّره، فيرتفع، بخلاف شرط الخمر؛ لأنَّه شرطٌ تمكن في صلب العقد.

اعلم أنَّ عبارةَ المتن تدلُّ 3 على أنَّ الفسادَ كان ثابتًا، فارتفع، وإليه مال أهلُ العراق، لكنَّ الأوجة أن يقال: إنَّه موقوفٌ؛ لأن شرطَ خيار الأبد غيرُ مفسدٍ، وإليه مال أهلُ خراسان. أمَّا حكمُنا بفساده في الحال؛ فبحكم الظَّاهر؛ لأن الظاهرَ دوامهما على الشَّرُط، فإذا أسقط قبل الرابع تبيَّن أنَّ الأمرَ بخلاف الظاهر. كذا في «الذخيرة».

<sup>1</sup> سنن ابن ماجه، الأحكام 24؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 338/12 بمعناه. وقد روي في الصحيحين مختصرًا، انظر: صحيح البخاري، البيوع 48؛ صحيح مسلم، البيوع 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: کونه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يدل.

(ولو قال: إنَّ لم أنقد الثمنَ إلى أربعة أيامٍ فلا بَيْعَ بيننا؛ فهو) أي: البيع (فاسدٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن هذا في معنى الخيار من حيثُ إنَّ المقصودَ منها التفكُّر، وشرطُ فوق الثلاث مفسدٌ، فكذا هذا.

(ويوافقه) أي: أبو يوسف أبا حنيفة (في الأصحِّ) يعني: عن أبي يوسف روايتان: أصحُهما: أنَّه مع الإمام. (وأجازه) أي: محمد البيعَ المذكورَ بناءً على أصله من أنَّ الخيارَ فوق الثلاثة جائزةٌ، وأما أبو يوسف؛ فكان مع محمد في هذا الأصل، لكن خالَفه في هذه المسألة عملًا بالنهي الوارد عن البيعِ بشرطٍ، وهو يقتضي أن لا يجوز البيعُ بهذا الشرط ولا بشرطِ الخيار، إلا أنَّ النصَّ ورد في شرط الخيار، فجاز، فبقي الحكمُ في المسألة على مقتضى النَّهي.

(ولو قال: إلى ثلاثةٍ) أي: إنَّ لم أنقد الثمنَ إلى ثلاثة أيامٍ فلا بيعَ بيننا، (أجزناه) أي: ذلك البيع. وقال زفر: لا يجوز.

قيَّد بقوله: «إلى ثلاثة»؛ لأنَّه لو لم يبيِّن الوقتَ أصلًا بأن قال: بعتك بكذا إن لم تنقد الثمنَ فلا بيعَ بيننا، أو يذكر وقتًا مجهولًا، بأن قال: إن لم تنقد الثمنَ أيامًا؛ فالبيعُ فاسدُّ اتفاقًا.

له: إنَّه بيعٌ شُرطَ فيه إقالته، فيفسد.

ولنا: إنَّ ابنَ عمر رضي الله عنهما باع ناقةً بهذا الشرط، ولم ينكر عليه أحدٌ من الصحابة؛ ولأنه في معنى شرط الخيار، فلا يفسده.

(والغدُ غايةٌ في الخيار داخلٌ) يعني: إن شرطَ الخيارَ إلى الغد؛ فله الخيارُ في الغد كلِّه عند أبي حنيفة. (وأخرجاه) يعني: قالا: لا يدخل الغدُ فيه، كما لو باع وأجَّل ثمنه إلى رمضان لا يدخل الغايةُ في الأجل.

وله: إنَّ الغاية تارةً يكون للمدِّ، كقوله تعالى: ﴿ أَيَمُوا الصِّيمَامُ إِلَى اللَّيْلِ ﴾ [البقرة، 187/2]، وتارةً للإسقاط إذا تناولها صدرُ الكلام، كالمرافق في الوضوء، ومسألتنا من هذا القبيل؛ لأنَّه لو اقتصر على قوله: على أنِّي بالخيار؛ كان مؤبدًا، وإذا قال: إلى الغد؛ سقط ما وراءه، وما استشهدا به من القبيل الأوَّل؛ لأنَّه لو باع مؤجِّلًا ولم يقل: إلى رمضان؛ لا يكون مؤبدًا، بل يكون ثلاثة أيامٍ عند بعضٍ، ويفتى بأن يتأجل إلى شهرٍ.

أقول: إرداف قولهما مستدرك؛ لأنَّه في طرف النَّفي من قوله.

(ولو شرط الخيار لغيره) أي: لغير العاقد (أجزناه) وأثبتنا الخيارَ لذلك الغير، خلافًا لزفر.

له: إنَّ الخيارَ من أحكام العقد، فلا يجوز اشتراطُه لغير العاقد، كاشتراط الثمن على غير المشتري.

ولغا: إنَّ الخيارَ لغير العاقد إنَّما يثبتُ نيابةً عن العاقد، فيثبت الخيارُ للعاقد أوَّلًا، ثم يجعل الغيرُ نائبًا عنه بطريق الاقتضاء تصحيحًا لكلامه.

وفي «النوازل»: لو شرط الخيار لجيرانه: إنْ عَدَّ أسماءهم يجوز، وإلا فلا.

(ويثبت) الخيارُ (لكلِّ منهما) أي: لذلك الغير وللشَّارط، فمن أجاز منهما البيعَ جاز، ومن ردَّه بطل، (فإن اختلف تصرُّفُهما) بأن أجاز أحدُهما العقدَ وفسخه الآخرُ؛ (اعتبر السَّابقُ) لعدم المزاحم، (وإن حصلا) أي: الإجازة والفسخ (معًا؛ رجِّح العقدُ) أي: تصرُّف العاقد نقضًا كان أو إجازةً؛ لأنَّه أقوى، والنائبُ يستفيد منه الولاية، ولو قال: رجِّح العاقدُ؛ لكان أَوْلى كما هو روايةُ «الهداية». (في روايةٍ، والفسخُ) أي: رجح الفسخ (في أخرى)، وهذه الروايةُ أقوى؛ لأن أثر الإجازة إثباتُ الحلِّ للمشتري، وإثباتُ الفسخ إبقاؤه في البائع، فمع الشكِّ الإبقاءُ أَوْلى من الإثبات.

(وإذا باع بالخيار لم يخرج المبيع عن ملكه) بالاتفاق وإن قبضه المشتري بإذن البائع؛ لأن خروجَه إنَّما يكون برضاء البائع، والخيارُ ينافيه، فيصحُّ تصرُّفُ البائع في المبيع في مدَّة الخيار تصرُّفَ الملاك من الهبة والوطء وغيرهما، ويصير فسحًّا للبيع.

(والثمنُ غيرُ مملوكٍ له) يعني: الثَّمنُ يخرج عن ملك المشتري اتفاقًا، لكنَّه لا يدخل في ملك البائع عند أبي حنيفة. وقالا: يدخل.

(فيهلك عند المشتري بالقيمة) يعني: في صورة كون الخيار للبائع إذا هلك المبيغ في يد المشتري في مدَّة الخيار؛ ينفسخ البيغ بالهلاك؛ لأنَّه كان موقوفًا، ولا نفاذَ بدون المحلِّ، فيبقى كونُه مقبوضًا على سوم الشِّرَى، فيضمنه بالمثل إن كان مثليًا، وبالقيمة إن كان قيميًّا.

قيَّد بالهلاك؛ لأنَّه لو تعيَّب في يد المشتري؛ فالبائغ على خياره، فله أن يفسخ البيع، ويضمِّنَ المشتري نقصانَ العيب؛ لأنَّه مضمونٌ عليه بجميع أجزائه كالمغصوب. وقيَّد بقوله: «عند المشتري»؛ لأنَّه لو هلك في يد البائع ينفسخُ البيعُ، ولا شيءَ على المشتري، كما لو لم يكن في البيع خيارٌ. ولو تعيَّب في يد البائع بفعله ينتقضُ البيعُ بقدره، ويسقط حصَّتُه من الثمن، وإن تعيَّب لا بفعله؛ فالمشتري إن شاء أخذه بجميع الثمن، وإن شاء فسخ.

(وإذا اشترى بالخيار لم يخرج الثمنُ عن ملكه) اتِّفاقًا، حتى لو تصرف في الثمن. سواء كان الثمنُ أ في يد البائع أو في يده؛ يجوز اتِّفاقًا، ويكون فسحًا للبيع، ولو تصرَّف فيه البائغ لا يجوز اتفاقًا. (وخرج المبيعُ عن ملك البائع) اتفاقًا، (والمشتري لا يملكه) أي: المبيع عند أبي حنيفة، وقالا: يملكه.

فإن قيل: إذا بيعت دارٌ بجنب الدار المبيعة؛ فللمشتري بالخيار الشُّفعةُ اتِّفاقًا، ولو لم تكن ملكًا له لَمَا استحقَّ الشُّفعةَ بهاكما لا يستحقُّ الشفعةَ بدار السكني.

قلت: إنَّما استحقَّ المشتري الشفعة بها؛ لأنَّه بشرائها صار أحقَّ بها، لا لأنَّه ملكها، كالعبد المأذون المستغرق بالدين إذا بيع الدارُ بجنب داره، فله الشفعة لهذا المعنى.

لهما: إنَّ الثمنَ لَمَّا خرج عن ملك المشتري في المسألة الأولى، والمبيعَ خرج عن ملك البائع في المسألة الثَّانية؛ وجب أن يدخل في ملك صاحبه، وإلا؛ لزم أن يبقى مملوكٌ بلا مالكٍ، وهو غيرُ معهودٍ في الشرع إذا لم يكن الشراءُ من مال الوقف للوقف.

وله: إنَّ المبيعَ في المسألة الأولى لم يخرجْ عن ملك البائع، ولو دخل الثمنُ في ملكه؛ لزم أن يجتمع الثمنُ والمثمَّنُ في ملكٍ واحدٍ، وهذا مما لا يقتضيه العقدُ.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ في مسائل:

منها: أنَّه لو اشتري زوجته بالخيار لم يفسد النكائ عنده؛ لأنَّه لم يملكها، ويفسدُ عندهما.

ومنها: أنَّه إذا اشترى ذا رحمٍ محرمٍ منه؛ لم يعتقْ عليه عنده، ويعتقُ عندهما.

ومنها: أنَّه لو اشترى أمةً، فحاضتْ عنده في مدَّة الخيار، وأجاز المشتري العقد؛ لا تعتبر تلك الحيضة من الاستبراء عنده، ويعتبرُ عندهما، ولو ردَّها المشتري بحكم الخيار إلى البائع؛ لا يجب عليه الاستبراءُ عنده؛ لأنَّه لم تدخل في ملك غيره، وعندهما يجب. ومنها: أنَّه  $^2$  إذا اشترى منكوحته، فولدتْ في مدَّة الخيار في يد البائع؛ فعنده لا تصير أمَّ ولدٍ له، ولا يبطلُ خيارُه، فيملك الردَّ عنده، وعندهما تصير أمَّ ولدٍ له.

وإنَّما قيَّدنا بقولنا: في يد البائع؛ لأنَّها لو ولدتْ في يد المشتري تصيرُ أمَّ ولدٍ له اتفاقًا.

وأما إذا كان الخيارُ للبائع والمشتري جميعًا، وهذا القسمُ غيرُ مذكورٍ في المتن؛ فحكمُه: أنَّ المبيعَ لا يخرج عن ملك البائع، ولا الثمنُ عن ملك المشتري، وتصرُّفُ كل منهما في بدل ملكه باطلٌ، وأيّهما هلك قبل التسليم بطل البيعُ، وإن هلك بعده بطل أيضًا، ولزمته القيمةُ، وأيُّهما فسخ في مدة الخيار انفسخ.

(ولو تعيَّب) المبيعُ في يد المشتري إذا كان الخيارُ له بفعله، أو بفعل أجنبيٍّ، أو بآفةٍ سماويةٍ، (أو هلك؛ نوجب الثمنَ لا القيمةً) وقال الشافعي: تجب القيمةُ، كما لو كان الخيارُ للبائع وقبضه المشتري.

ولنا: إنَّ المشتري لَمَّا عجز عن ردِّ المبيع لحدوث العيب عنده؛ بطل خياره، وتمَّ العقدُ، وتأكَّدَ الثمنُ.

قيَّدنا بكون المبيع في يد المشتري؛ لأنَّه لو هلك قبل القبض؛ فلا شيءَ عليه اتفاقًا.

(ولو اختلفا فيه) أي: في وجود شرط الخيار في العقد؛ (فالقولُ لمدعيه) أي: لمدعي الخيار عند أبي حنيفة؛ لأنَّه ينكرُ لزومَ البيع معنىً، والاعتبارُ للمعانى. (وقالا: لمنكره)؛ لأن الأصلَ كونُ البيع باتًا، والخيارُ زائدٌ عليه، فيكون القولُ لمن أنكره.

(ونبطله بالموت) أي: بموت من له الخيارُ. وقال الشافعي: لا يبطل.

إنَّما قيَّدنا به؛ لأن الخيارَ لا يبطل بموت من عليه الخيارُ اتفاقًا.

له: إنَّ الخيارَ يورثُ، كخيار العيب وخيار التعيين.

ولنا: إنَّ خياره هو مشيئته، وهي تنقطعُ بموته كقدرته، فلا ينتقل إلى الوارث.

فإن قلت: كان ينبغي أن ينتقلَ الخيارُ إلى الوارث لانتقال المبيع إليه، كما انتقل مالكيةُ المورث إلى الوارث تبعًا للأعيان الموروثة.

. ع- أنه

<sup>-</sup> الثمن. - ا

قلت: المالكيَّةُ من لوازم المملوك؛ لأنَّها غيرُ متصوَّرةٍ بدونه، وأما الخيارُ؛ فليس من لوازم المبيع حتى ينتقلَ بانتقاله ألبتَّة، وأما خيارُ العيب؛ فثابتٌ للوارث من حيثُ إنَّه مستحقِّ أن يأخذ المبيعَ سليمًا كمورثه، وأمَّا خيارُ التعيين؛ فإنَّما ثبت للوارث؛ لأن ملكَهُ اختلط بملك غيره، والخيارُ كان ثابتًا لمورثه برضا العاقد الآخر، فيثبت لوارثه؛ لأنَّه خلفُه، وأما خيارُ الرؤية؛ فالصحيحُ: أنَّه لا يورث.

(ولو مات) من له الخيارُ، (أو مضت المدَّة، ولم يجز؛ لزم) البيعُ، (ولم يفسخوه) أي: قال مالكُّ: ينفسخ؛ لأن الخيار وجد في البيع وتعذر إبقاؤه، فينفسخ.

ولنا: إنَّ عدم لزومه كان لمانع، وهو تمكُّنُه من الفسخ في المدة، فإذا ارتفع المانعُ لزم البيعُ.

(ولو باع الوصيُّ ملكَ صبيِّ بالخيار) أي: خيار الشرط، (فبلغ) أي: صار الصبيُّ بالغًا (في المدة؛ يحكم بتمامه) أي: أبو يوسف بتمام البيع؛ لأنَّه انقطع ولايته عنه، فلم يملكُ فسحَهُ، فصار كما لو مات الوصيُّ في المدَّة. (وأبقاه) أي: محمدُّ الخيارَ (للوصيِّ، وسف بتمام البيع؛ لأنَّه لم يكن خارجًا عن ملك الصبيِّ، والفسخُ امتناعٌ عن إخراجه، وله ولايةُ ذلك، وأما الإجازةُ؛ فيتضمَّنُ الإلزامَ على الصبيِّ البالغ بتمليك ملكه لغيره بلا رضاه، ولا ولايةً للوصيّ عليه.

(وإن مضت المدَّةُ) أي: مدة الخيار في الصورة السابقة (حَكم بنفاذه) أي: محمدٌ بنفاذ البيع (في روايةٍ) لزوال المانع كما سبق بيانُه، (وبإجازة المالك) يعني: حَكَمَ بأنَّ البيعَ ينفذ بإجازة المالك، وهو الصبيُّ البالغُ، (فيها في أخرى) أي: في المدَّة في روايةٍ أخرى عن محمد؛ لأن بيعَ الوصيّ بعد بلوغ الصبي كان كبيع الفضوليّ، فلا يتمُّ بلا إجازةٍ.

أقول: زعم بعضٌ أنَّ قولَه: «وبإجازة» معطوفٌ على «بنفاذه»، فقال: فيه خللٌ؛ لعدم استقامة معناه، ولم يفطنْ أنَّه معطوف على مقدَّر، تقديره: حكم بنفاذه بلا إجازةٍ في روايةٍ، وبإجازة المالك فيها في أخرى.

وفي «المختلف» و «المصفى»: روي عن محمد أيضًا: أنَّ للعاقد أن يجيز في الثلث؛ لأنَّه كان نائبًا عن المالك كالوكيل، وأضيف فيهما الإجازةُ إلى العاقد دون المالك.

(ولو اشترى عبدًا بشرط الكتابة) أي: بشرط أنَّه كاتِبٌ، (فلم يكن) العبدُ كاتبًا، (يُخَيَّر أ) المشتري (في أخذه بالجميع) أي: بجميع الثمن (أو الترك) أما الخيارُ؛ فلأنَّه رضي به بهذا الوصف المرغوب، وقد فات، وأمَّا أخذه بالجميع؛ فلأنَّه وصفٌ لا يقابله شيءٌ من الثمن إذا أمكن ردُّ المبيع، وأمَّا إذا امتنع بسببٍ من الأسباب؛ رجع المشتري على البائع من الثمن بحصة الوصف الفائت.

فإن قلتَ: كيف لم يفسد العقدُ بهذا الشرط كما فسد إذا باع شاةً على أنَّها حاملٌ؟

قلتُ: هذا شرطٌ يقتضيه العقدَ؛ لأن المبيعَ ينبغي أن يكون معلومًا بأوصافه، ولتوصيفه سبيلٌ للبائع؛ لأنَّه وصفٌ مرغوبٌ فيه، فيجوز، كما لو باع فرسًا على أنَّه هِمْلَاج، أو بقرةً على أنَّها لبونٌ، أو كلبًا على أنَّه صائدٌ، وأما الحَبَلُ في البهائم؛ فمجهولٌ لاحتمال أن يكون انتفاخُ بطنه من ربحٍ، ولهذا فسد بشرطه، ولو اشترى على أنَّ لبنهاكذا لا يجوز اتِّفاقًا.

ولو باع حانوتًا على أنَّ أجرتَه خمسةٌ فيما مضى يجوز، وإن قال: في المستقبل أو أطلق يفسدُ. كذا في «الخلاصة».

(وإذا أجاز من له الخيارُ في المدَّة) بالقول أو بالفعل، كتصرف البائع في الثمن، أو المشتري في المبيع تصرُّفَ الملَّاك من الوطء وغيره إلا الاستخدام مرَّةً، فإنَّه لا يدل على الإجازة؛ لأنَّه للامتحان، ولو استخدمه مرَّةً أخرى في ذلك النوع يدلُّ على رضاه. كذا في «النهاية».

(بغير علم الآخر) وهو من عليه الخيارُ (جاز، وإذا فسخ) في المدَّة بغير علم الآخر (يجيزه) أي: أبو يوسف الفسخ؛ لأنَّه كان مسلَّطًا على التصرف فيه من جهة الآخر، فلا يشترط علمهُ ، كالوكيل بالبيع إذا باع، فله الفسخُ من غير علم الموكّل. (وشرطا علم الآخر به)؛ لأنَّه إذا لم يعلم الفسخَ عسى أن يتصرف في الآخر به)؛ لأنَّه إذا لم يعلم الفسخَ عسى أن يتصرف في المبيع، فيلزمه قيمته للهلاك، وقد يكون أكثرُ من الثمن، وأما إذا كان للمشتري؛ فلأنَّ البائعَ لا يطلب بسلعته مشتريًا آخرَ اعتمادًا عليه، فيتضرَّرُ.

فإن قبل: لو لم ينفرذُ<sup>2</sup> من له الخيارُ بالفسخ يلزم ضررٌ آخرُ، وهو أن يختفي من عليه الخيارُ حتى مضيّ مدته، فيلزمه العقدُ شاء أو لم يشأ.

2 د: يتفرد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تخير.

قلنا: هذا الضَّرُرُ لم يعتبرُ؛ لأنَّه إنَّما لزمه بتقصيرٍ من جانبه حيثُ لم يأخذ كفيلًا من صاحبه ليحضره في المدة، أو وكيلًا ليرد عليه إذا غاب.

وفي «الخانية»: ينصب القاضي خصمًا عمَّن عليه الخيارُ ليردَّه عليه.

وفي «النهاية»: الخلافُ فيما إذا فسخه بالقول، وأما إذا فسخه بالفعل؛ فالعقدُ ينفسخُ حكمًا، سواءٌ علم الآخرُ أو لم يعلم؛ لأن الشيءَ قد يثبت ضمنًا وإن لم يثبت قصدًا.

وهكذا الخلاف في فسخ خيار الرؤية، وأما في خيار العيب؛ فالمشتري إذا فسخ بلا علم البائع لا يجوز اتفاقًا؛ لأنَّه لا يثبت إلا بالقضاء.

وفي «جامع المحبوبي»: لو كان قبل القبض يصحُّ الفسخُ بغيبة الآخر.

(والمشتريان بالخيار لا ينفردُ أحدُهما بالفسخ) إذا اختار أحدهما البيعَ عند أبي حنيفة. وقالا: ينفرد.

وعلى هذا الخلاف المشتريان بخيار الرؤية بأن اشتريا شيئًا لم يرياه، فأراد أحدُهما أن يردُّه، وكذا خيار العيب.

قيَّد بالمشتريان؛ لأن البائع لو كان اثنين والمشتري واحداً، وفي البيع خيارُ شرطٍ أو عيبٍ، فردَّ المشتري نصيب أحدهما دون الآخر بحكم الخيار؛ جاز اتفاقًا. كذا في «جامع المحبوبي».

لهما: إنَّ إثباتَ الخيار لهما إثباتُ لكلِّ منهما، فلو لم يملك فسخه لزم العقدُ عليه بغير رضاه.

وله: إنَّ المبيعَ خرج عن ملك البائع غير معيبٍ بعيب الشركة، فلو ردَّ أحدهما دون الآخر ردَّه معيبًا بعيب الشركة، فيتضرر؛ إذ لا يمكن الانتفاعُ له إلا بطريق المهايأة، فلا يجوزُ، وليس من ضرورة الرضاء بخيارهما الرضاءُ بردِّ أحدهما.

### (فصل) في خيار الرؤية

(من اشترى ما لم يره نجيزُ عقدَه مع الخيار) وقال الشافعي: لا يجوز.

وفي «الكفاية»: الخلافُ فيما إذا كان المبيعُ قائمًا بين يديهما موجودةً، كما إذا اشترى زيتًا في زِقٍّ، أو بُرًّا في جوالق، أو ثوبًا في كُمّ ونحوها، حتى لو لم يكن كذلك لا يجوز البيعُ اتفاقًا.

وضع الخلافَ في المبيع؛ إذ لا خيارَ في الثمن الدين اتفاقًا، وأما الثمن العينِ؛ ففيه الخيارُ عندنا؛ لأنَّه بمنزلة المبيع.

له: إنَّ المبيعَ مجهولُ الوصف، وجهالته تمنع الجوازَ.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من اشترى ما لم يره؛ فله الخيارُ إذا رآه» $^{1}$ .

قيل: هذا مؤقَّتٌ بوقتِ إمكان الفسخ إذا رآه، والصحيحُ: أنَّه ثابتٌ في جميع العمر.

ثم إنْ أجازه بالقول قبل الرؤية لا يزول خياره؛ لأنَّه ثبت عند الرؤية، فلا يبطل قبل وقتها، وإنْ أجازه بالفعل بأن يتصرَّفَ فيه؛ يزولُ كما سيجيءُ. وأما الفسخُ بالقول؛ فجائزٌ قبل الرؤية لعدم لزوم العقد؛ لأن اللزوم يفيد تمامَ الرضا، وتمامُه بالعلم بأوصاف مقصودةٍ، وهو غيرُ حاصل قبل الرؤية.

(ولا خيارَ للبائع فيما لم يره)؛ لأنَّه لو رَدَّ البيع؛ فإنَّما يردُّه لظنه أنَّ المبيعَ أزيد مما ظنه، فلا يجوز رده، كما لا يرد إذا باع على زعم أنَّه معيبٌ فظهر سليمًا.

(ويسقطُ خيارُ الأعمى) أي: خيار رؤيته (بمعرفته) المبيع (بباقي حواسه) بأن يجسَّ بيده إن كان يُعرف المبيعُ بالجسّ كالغنم، أو بشمِّه إن كان يعرف بالشمِّ، أو بذوقه إن كان يعرف بالذوق، (وبالوصف في العقار)؛ لأن التوصيفَ له مُنَزَّل منزلةَ رؤيته، ولو وصف له ثم أبصرَ؛ فلا خيارَ له؛ لأن العقد قد تمَّ، ولو اشترى بصيراً ثم عَمِيَ؛ انتقل الخيارُ إلى التوصيف. كذا في «الذخيرة».

(أو بنظر وكيله) أي: وكيل الأعمى.

أقول: لا حاجةَ إلى هذا اللَّفْظ؛ لأنَّه كان في بيان ما يختصّ بالأعمى، ونظرُ الوكيل غير مختصٍّ به؛ لأن الوكيلَ: إمَّا أن يكون بالقبض أو بالشِّرَى، وكالاهما معلومٌ من المسألة التي عقيبه.

(ونظرُ الوكيل بالقبض) أي: قبض المبيع (مُسقطٌ) عند أبي حنيفة خيارَ رؤية الموكِّل، (كالوكيل بالشِّراء) يعني: كما أنَّ نظرَ الوكيل بالشِّرى يُسقطُ خيارَه. (وقالا: هو كالرَّسول) يعني: نظرُ الوكيل بالقبض كنظر الرَّسول في أنَّه لا يُسقطُ الخيارَ.

٠,

264

<sup>1</sup> سنن الدارقطني، 382/3؛ السنن الكبرى للبيهقي، 268/5. وروي أيضًا أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تلقوا الجلب فمن تلقاه، فاشترى منه فإذا أتى سيده السوق فهو بالخيار». انظر: صحيح مسلم، البيوع 17؛ سنن النسائي، البيوع 18.

أقول: كان ينبغي له أن لا يردفَ قولهما؛ لأنَّه في طرف النَّفْي.

لا يقال: أردفه لبيان مسألةٍ أخرى، وهو أنَّ نظرَ الرسول غيرُ مسقطٍ اتفاقًا؛ لأنَّه لو كان كذا كان عليه أن يبيِّنه في الدِّيباجة. قيَّد بـ«الوكيل بالقبض»؛ لأنَّه لو وكَّل رجلًا بالرُّؤية لا يكون رؤيتُه كرؤية الموكل اتِّفاقًا. كذا في «الخانية».

وصورةُ الرَّسول: أن يقول المشتري: كُن رسولًا عنى في قبضه، أو يقول: أمرتك بقبضه.

وفي «المصفى»: الخلافُ فيما إذا قبضه وهو يراه، فأمَّا إذا قبضه مستورًا، ثم أراد بعدما نَظَرَ إليه إبطالَ الخيار قصدًا؛ ليس له ذلك اتِّفاقًا، بل له الخيارُ.

لهما: إنَّه وكيلٌ بالقبض لا بإسقاط الخيار، فلا يملكُ ما لم يَصِرْ وكيلًا به.

وله: إنَّ الوكيلَ بالقبض وكيلُ بإتمامه، وتمامُه بتمام الصَّفقة، وتمامُها بسقوط خيار الرُّؤية، فصار قبضُه كقبض الموكِّل مع الرُّؤية، بخلاف الرَّسول؛ لأنَّه غيرُ نائبٍ عن المشتري.

(ويكتفى برؤية ما يدلُّ على العلم بالمقصود)؛ لأن نظرَ جميع أجزاء المبيع متعذِّرٌ، فجُعِلَ رؤيةُ ظاهر التَّوب مثلًا الدَّالَّةِ على العلم بجودته كرؤية جميع أجزائه؛ لأنَّها لا تتفاوتُ غالبًا.

(وإذا رأى بعضَ ما لا يتفاوتُ آحادُه) وهو ما يعرضُ بالنّموذج، كالشعير والحنطة، (كان كرؤية كلّه، إلا أن يكون الباقي أرداً) مما رآه، فيثبت له خيارُ العيب لا خيارُ الرؤية، سواء كان في وعاءٍ واحدٍ أو في أوعيةٍ مختلفةٍ. هذا إذا اتَّحد جنسُها وصفتُها، وإن اختلفا؛ فما لم يرَ كلَّ الجنسِ أو النَّوْع؛ فله خيارُ الرؤية. (بخلاف المتفاوت) أي: متفاوت الآحاد، كالثياب والدَّوابِ، فرؤيةُ بعضها لا يكون كرؤية كلِّها، فيثبتُ له الخيارُ فيما لم يره من آحادها. وأما العدديُّ المتقاربُ؛ فمما يتفاوتُ عند الكرخيِّ، وقال صاحبُ «الهداية»: ينبغى أن يكون مما لا يتفاوتُ.

(وإذا نظر إلى ظاهر الصُّبرة، أو وجهِ الأَمة) وهذا القيدُ اتِّفاقيُّ؛ إذ الحكمُ في العبد كذلك، (أو جَسَّ شاةَ اللَّحْم) أي: شاةً لحمُها مقصودٌ، قيَّد به؛ لأن في شاة القِنْيَةِ لا بُدَّ من رؤية ضرعها؛ لأنَّه هو المقصودُ منها. (أو رأى ضرعَ شاة القنية) أي: اللّبن، (أو ذاق ما يُطعمُ؛ سقط الخيارُ) هذا فروعٌ للأصل المتقدِّم.

(ويضيفُ) أبو يوسف (إلى الوجه في الدَّابَّة كفلها) يعني: يقول: لا يسقطُ خيارُه برؤية وجهها حتى ينظرَ إلى كفلها؛ لأنَّه موضعٌ مقصودٌ منه كالوجه، هو الصَّحيحُ. كذا في «المحيط».

(واكتفى به) أي: محمدٌ بالنَّظَر إلى الوجه؛ لأنَّه هو المقصودُ اعتبارًا بالأمة والعبد.

وشرط بعض العلماء رؤية القوائم.

(وأسقطناه برؤيةِ ظاهرِ ثوبٍ مطويٍّ، إلا أن يكون في باطنه ما يُقصَدُ بالنَّظَر) كالعَلَمِ ونحوه من النُّقوش، وإن كان ثيابًا؛ فلا بُدَّ أن ينظرَ إلى ظاهرِ كلِّ ثوبٍ. (وصحن دارٍ) أي: أسقطنا الخيارَ برؤية صحن دارٍ (وإن لم يشاهد البيوتَ) وقال زفر: لا بُدَّ من رؤية باطن الثوب مطلقًا، ومن رؤية بيوت الدَّار؛ لأن بالنَّظرَ إلى الظَّاهر لا يُعرفُ أوصافُ الباطن.

ولنا: إنَّ رؤية جميعَ الأجزاء متعذِّرٌ، فيُكتفى برؤيةِ ظاهره ما لم يكن فيه ما يُقصدُ بالنَّظَر.

(ويشترطُ رؤيتُها في الأصح) يعني: مشاهدةُ البيوت شرطٌ في زماننا كما قال زفر، وعليه الفتوى؛ لأن البيوتَ في زماننا متفاوتةٌ تفاوتًا فاحشًا، ولم يكن كالبيوت الكائنة في زمان أثمَّتنا، وعلى هذا إذا اشترى بستانًا؛ فالأصحُّ: أن لا يكتفي بالنَّظَر إلى خارجه.

(ولو رأى دُهنًا في زجاجٍ؛ فهو على خياره) يعني: إذا اشترى دُهْنًا لم يره، ثم رآه من وراء زجاجٍ؛ لا يسقطُ خيارُه عند أبي حنيفة؛ لأنَّه لم يره حقيقةً، وكذا إذا رأى سمكًا في الماء، فاشتراه بعد صيده؛ لأنَّه في خارج الماء يُرَى متفاونًا.

(وأسقطه) أي: محمد خيارَه؛ لأن هذا الحائل لا يمنعُ معرفةً صفته (في روايةٍ) أي: في رواية الحسن عن محمدٍ، وفي رواية هشام عنه: أنَّ قوله موافقٌ لقول الإمام.

(ويجيزه) أي: أبو يوسف البيع (في شراء لؤلؤٍ في صَدَفِهِ)؛ لأنه قادرٌ على تسليمه، فيتخيَّرُ إذا رآه. (وأبطله) محمدٌ؛ لأنَّه كبيع الولد في بطن الجارية.

(وإذا تصرَّف) المشتري قبل الرُّؤية (في المبيع تصرُّفًا لازمًا) أي: غيرَ قابلٍ للفسخ، كإعتاقه وتدبيره وإجارته وبيعه ورهنه، (أو تعدَّر ردُّ بعضه) أي: المبيغ عند المشتري؛ (بطل الخيارُ) أي:

خيارُ الرؤية، أما في صورة تصرُّفه اللَّازم؛ فلتعلُّقِ حقِّ الغير به. وأما في صورة تعيُّبه، فلأنَّه أخذه سليمًا، فيمتنعُ أن يردَّه معيبًا. وأمَّا في صورة هلاك بعض المبيع؛ فلأنَّه لو رَدَّ بعضه الباقي لَزِمَ تفريقُ الصَّفقة. وأمَّا في صورة موت المشتري؛ فلأنَّ خيارَ الرُؤية لا ينتقل إلى الورثة.

قيَّد أ بقوله: «لازمًا»؛ لأن تصرُّفَه لو كان غيرَ لازم كبيعه بشرط الخيار له وهبتِه بلا تسليمٍ؛ لا يبطلُ الخيارُ. ولو باع بشرط الخيار للمشتري يبطل خيارُ رؤيته؛ لأنَّه يدلُّ على رضاه. ولو طلب بالمبيع الذي لم يره شفعةً لا يبطل خياره، بخلاف خيار الشرط وخيار العيب. كذا في «النهاية».

(ولا نُبطلُ بيعَ الفضوليّ) وهو العاقدُ بلا إذنِ من يحتاج إلى إذنه، (فيتخيَّرُ المالكُ) إن أجاز نفذ، وإلا لغا. وقال الشافعيُ: يبطلُ؛ لأنَّه تصرُّفٌ لم يكن مالكًا عليه أصالةً ولا وكالةً، فلا ينعقدُ.

ولنا: إنَّه تصرُّفٌ صدر من أهله مضافًا إلى محلِّه، فينفذُ<sup>2</sup>، ولا ضَرَرَ فيه للمالك؛ لأنَّه مخيَّرٌ إن رأى فيه نفعًا أجازه، وإلا فلا. هذا إذا كان أهلًا للإجازة، وإن لم يكن كالصبيّ؛ يبطل بيعُهُ.

وأما في شراء الفضوليّ؛ فينفدُ على نفسه إن<sup>3</sup> صَلُحَ أن ينفذ<sup>4</sup> عليه، ولا يتوقّفُ على إجازة من يشتري له وإن لم يصلح، كما إذا كان عبدًا محجورًا يتوقّفُ على الإجازة أيضًا.

وفي «الخانية»: الشراءُ على الفضوليِّ إنَّما ينفذُ إذا قال البائعُ: بعثُ منك هذا بكذا، فقال الفضوليُّ: قبلتُ، ونوى الشراءَ لفلانٍ، وأما إذا قال البائعُ: بعثُ هذا لفلانٍ بكذا، وقال الفضوليُّ: قبلتُ؛ لا ينفذُ على الفضوليّ ولا على فلان إن لم يُجِزْه.

(وتستلزمُ <sup>5</sup> الإجازة) أي: إجازة المالك، قيَّدنا به؛ لأن إجازةً وارثه بعده غيرُ جائزة.

وفي «الخلاصة»: إذا أخذ الثمنَ أو طَلَبه يكون إجازةً، وإن قال: أحسنتَ أو أصبتَ؛ لا يكون إجازةً؛ لأنَّه يُذكرُ على وجه الاستهزاء.

(قيام المحلّ) يعني: موقوفة على قيام المعقود عليه؛ لأن إجازة المالك كالبيع حكمًا، فذلك يقتضي قيامَ المحلّ، ولو أجازه وهو لا يعلمُ حالَ المبيع؛ جاز في قول أبي يوسف أوّلًا، وهو قولُ محمدٍ؛ لأن الأصلَ بقاؤه، ثم رجع عنه، وقال: لا يصحُّ؛ لوقوع الشلقِ في شرط الإجازة.

(والمتعاقدين) أمَّا قيامُ المشتري؛ فلأنَّ الثمنَ لم يلزمه وهو حيٌّ، فلا يلزمه بعد موته. وأما قيامُ البائع؛ فلأنَّ التَّسليمَ لم يكن لازمًا عليه، فلا يلزمه بعد موته.

(إذا كان الثَّمنُ دَينًا) أراد به: ما لا يتعيَّنُ بالتعيين، فإذا أجاز المالكُ بيعَهُ؛ يكون الثَّمنُ مملوكًا له، حتى لو ضاع قبل الإجازة أو بعدها لا يضمنه الفضوليُّ؛ لأن الإجازةَ اللَّاحقةَ كالوكالة السابقة.

(وإن كان عَيْنًا؛ فقيامُه) أي: تستلزم قيامَ الثَّمَن (أيضًا) أي: كاشتراط قيام المحلِّ؛ لأن الثمنَ في بيع المقايضة مبيعٌ من وجهٍ، كما إذا باع عبد غيره بثوبٍ، فإنَّ الفضوليَّ كان مشتريًا ثوبًا بعبد الغير، والشِّرى لا يتوقَّفُ؛ لأن الثمنَ يلزمُ في ذمَّة المشتري بالشِّرى، فيلزمُه بالتزامه، بخلاف البيع؛ لأن قيامَه بالمبيع، وهو ملكُ الغير، ويتضرَّرُ الغيرُ بلزوم العقد، فقلنا بالتوقُّف على الإجازة أُ؛ لئلا يتضرر الغير به. فإذا أجاز المالكُ البيع؛ كان مجيرًا نقد ما ملكه عِوَضًا عما اشترى، وصار ألفضوليُّ مستقرضًا من المالك ما باعه وإن كان حيوانًا؛ لأن استقراضَه يصحُّ في ضمن الشِّرى، وإن كان لا يصحُّ قصدًا، فرجع المالكُ على الفضوليِّ بقيمة العبد لكونه قيميًّا، وبمثل ما باعه إن كان مثليًّا.

(ويملك الفضوليُّ فسخَ البيع قبل الإجازة دون النِّكاح)؛ لأن الفضوليُّ في النكاح سفيرٌ ومعبِّرٌ لا عاقدٌ، ولهذا لم يُشترطُ بقاؤه في إجازة النِّكاح، حتى لو أجاز بعد هلاكه جاز.

<sup>1</sup> د: وقيد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فينفد.

<sup>3</sup> د: إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ينفد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ويستلزم.

<sup>6</sup> ح – على الإجازة.

<sup>7</sup> ح: فصار.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: فيرجع.

(ولو أجاز أحدُ المالكين) المشتركين في شيءٍ باعه فضوليٌّ (يخيِّرُ المشتري) أي: يجعلُ أبو يوسف المشتري مخيَّرًا (في حصَّته) أي: في حصَّة من أجاز العقدَ منهما؛ لأن المشتري رغب في شرائه ليسلِّمَ له جميعَ المبيع، فإذا لم يسلِّم يخيِّرُ لكونه معيبًا بعيب الشَّركة. (وألزمه بها) أي: ألزم محمدٌ المشتريَ بحصَّة أحدهما منفردًا، فيلزمه؛ لأنَّه رَضِيَ بتفرُّق الصفقة عليه؛ لعلمه أنَّهما قد لا يجتمعان على الإجازة.

(ومن رأى أحد ثوبين 1، فاشتراهما، ثم رأى الآخر) أي: الثوبَ الآخر؛ (جاز ردُّهما)؛ لأنه لو ردّ أحدهما دون الآخر لتفرّق الصّفقة على البائع قبل الإتمام؛ لأن خيار الرؤية في أحدهما يمنع تمام الصفقة، والتّفريقُ قبل تمامها غيرُ جائزٍ كما لم يَجُرُ في ابتداء الصّفقة، وكذا إذا كان مخيَّرًا بخيار الشَّرْط، بخلاف ما إذا وجد أحدَهما بعد القبض معيبًا حيثُ يردُّه فقط؛ لأن خيارَ العيب لا يمنغ تمام الصفقة، فلا يوجد تفريقٌ قبل تمامها.

(ومن اشترى شيئًا رآه من قبل) أي: قبل شرائه، (فإن تغيّر) المبيعُ (يخيّرُ) المشتري إذا رآه؛ لأن المبيعَ بوصفه حين العقد مجهولٌ له، وخيارُ الرؤية إنَّما يثبت لجهالة الوصف.

قيَّد بالتَّغيُّر؛ لأنَّه لو لم يتغيَّرْ لا خيارَ له؛ لكونه معلومَ الوصف.

وإذا اختلفا؛ فالقولُ للبائع؛ لأن المُدَّعِيَ يدَّعي أمرًا عارضًا، إلا إذا بعدت المدَّةُ، فحينئذٍ يكون القولُ للمشتري.

### (فصل) في خيار العيب

(إذا وجد المشتري بالمبيع عيبًا) كان عند البائع ولم يشاهده، ولم يُرْضَ به بعد رؤيته، ولم يتعيَّبْ عنده بعيبٍ آخر، (فإن شاء أخذه بكلّ الثمن، وإن شاء ردَّه)؛ لأن مطلق البيع يقتضي سلامة المبيع عن العيب، فإذا فاتتْ يتخيَّرُ المشتري.

(ولا يمسكه، ويأخذُ النُّقصان)؛ لأنَّه لو أخذ نقصانَ العيب من البائع مع إمساك العين؛ يخرج المبيعُ من ملكه بأقلّ من التَّمن السَّمَى، وفيه إضرارٌ له؛ لأنَّه لم يَرْضَ بخروجه بأقلَّ منه، وأما ضررُ المشتري؛ فمدفوعٌ بالردِّ.

(وكلُّ ما أوجب نقصانَ الثمن في عادة التجَّار كان عيبًا) لكون المبيع ناقصًا في الماليَّة.

(وإذا سرق صغيرٌ يعقلُ، أو بال في الفراش، أو أبق عند البائع، ثم المشتري) يعني: ثم وُجِدَ هذه الأفعالُ عند المشتري، (ردَّه إن شاء).

قيّد بقوله: «يعقل»؛ لأنّه إن كان صغيرًا لا يعقلُ لا يُعدُّ هذه الأفعالُ عنه عيبًا؛ لأنّها غيرُ صادرةٍ عن اختيارٍ صحيحٍ، وحدُّ عدم عقله هنا: أن لا يأكلَ ولا يشربَ وحده.

وقيَّد بقوله: «عند البائع ثم المشتري»؛ لأنَّه لو وُجِدَ عند البائع، ولم يوجد عند المشتري، أو بالعكس؛ لا يردُّه.

وأما الجنونُ؛ فهو عيبٌ مطلقًا لا يختلفُ بين حالتي الصِّغر والكبر؛ لأن سببَه. وهو آفةٌ تخلُّ الدماغَ. فيهما واحدٌ.

وإنَّما شرط معاودةَ العيب عند المشتري؛ لأن اللهَ تعالى قادرٌ على إزالة تلك الآفة، فلا بُدَّ من المعاودة.

(وإن فعل ذلك) أي: فعل الصغيرُ كلًّا من هذه الأفعال عند المشتري (بعد بلوغه لم يردَّه) لاختلاف السَّبب، فإنَّ البولَ في الفراش في الصغير لضعف المثانة، وبعدَ البلوغ لداءٍ في الباطن، والإباقَ من المولى أو مودّعه عيبٌ وإن كان مأذونَ السفر، ولو أبق من الغاصب إلى المولى؛ فليس بعيبٍ، وإن أبق إلى غيره ولم يخرج من البلدة، إن كانت صغيرةً بحيث لا يخفى الآبقُ على أهلها لا يكون عيبًا. كذا في «التبيين».

وذكر في «الفوائد البرهانية»: ليس للمشتري أن يطالب البائعَ بالثَّمَن قبل عوده من الإباق، وإن كان البائعُ أقرَّ به.

(إلا أن يوجد عند البائع بعد البلوغ) فحينئذٍ يرده بذلك؛ لاتِّحاد السبب.

(وتردُّ) الأمةُ البالغةُ (بالاستحاضة وانقطاع الحيض)؛ لأن كلَّا منهما علامةُ الداء.

وفي «الكافي»: لا يقبلُ قولُ الأمة فيه في ظاهر الرِّواية، ولو أقام المشتري بينةً على ثبوت الانقطاع عند البائع؛ لا يُسمعُ؛ لأنَّه لا يُعرفُ، ولو أقامها على الاستحاضة يُقبلُ؛ لأنَّها درورُ الدَّم، فيطّلع عليه.

وفي «النهاية»: دعوى الانقطاع لا يُسمعُ إذا لم يُذكرُ مدَّةٌ مديدةٌ، وهي سنتان عند أبي حنيفة، وثلاثةُ أشهرٍ عند أبي يوسف، وأربعةُ أشهرٍ عند محمد، وكذا لا تُسمعُ ما لم يدَّعِ أن الانقطاعَ بسبب الحَبَل أو الدَّاء؛ لأنَّه بدون هذين السَّببين لا يعدُّ عيبًا. والمرجع في الحبل إلى قول النِّساء، وفي الداء إلى قول طبيبين عدلين.

267

<sup>1</sup> ح: الثوبين.

وفي «الغاية»: إنَّما يثبتُ بشهادتينَّ حقُّ الخصومة في توجيه اليمين على البائع، لا حقُّ الفسخ؛ لأنَّه قويٌّ، وشهادتهنَّ ضعيفةٌ، وروي عن محمد: أنَّها تردُّ بشهادتهنَّ من غير يمين البائع.

(والدّفر) وهو نتنُ الإبط، (والبخر) وهو نتنُ الفم، (والزنا وولدِ الزنا فيها) يعني: تردُّ الأمةُ لكلِّ واحدةٍ من هذه الصِّفات؛ لأن الغالبَ أنَّ الافتراشُ مقصودٌ منها، وهذه الصفاتُ مخلَّة به.

وفي «الأمالي»: الزِّنا في الجارية عيبٌ وإن لم تُعِدْه عند المشتري؛ للحوق العار بأولادها.

(ولداءٍ في الغلام وعادةٍ) وفيه لفِّ ونشرٌ، يعني: الدّفر والبخر في الغلام إنَّما يكون عيبًا إذا كان عن داءٍ في باطنه، وكذا الزنا إنَّما يكون عيبًا إذا كان عادةً له، وذلك بأن وجد<sup>1</sup> أكثرَ من مرَّتين.

وفي «القنية»: اشترى عبدًا يُعملُ به عملُ قوم لوط، فإن كان مجانًا؛ فهو عيبٌ؛ لأنَّه دليل الأبنة، وإن كان بأجرٍ؛ فلا، بخلاف الجارية، فإنَّه يكون عيبًا كيف ما كان.

(وبالكفر والجنون فيهما) أمَّا الكفرُ؛ فلأنَّ المسلمَ ينفرُ عن صحبة الكافر للعداوة الدِّينيَّة. وأما الجنونُ؛ فلكونه من آفةٍ في الدِّمَاغ. ولو اشترى على أنَّه كافرٌ، فوجده مسلمًا؛ لا يردُّه عندنا خلافًا للشافعيّ.

(وإذا حدث عند المشتري عيبٌ، واطَّلع على عيبٍ قديمٍ؛ أخذ النُقصانَ)؛ لأنَّه أخذ منه سليمًا عن العيب الحادث، فتعذَّر ردُّه مشغولًا به.

وطريقُ معرفة النَّقصان: أن يقوَّمَ المبيعُ معيبًا بالعيب القديم وسليمًا عنه، وما نقصه العيبُ إن كان عُشْرًا من القيمة السَّليمة يرجعُ من البائع عُشْرُ الثمن، وإن كان خُمسًا فخُمسه، كما إذا اشترى ثوبًا بعشرةٍ وقيمته مائةٌ، فما نقصه العيبُ إن كان عشرةً يرجع من الثمن درهمًا، وإن كان عشرين فدرهمين.

(ولا يردُّه إلا برضا البائع)؛ لأن امتناعَ ردِّه كان لحقِّه، فإذا رضى بالعيب؛ فقد رَضِيَ بإسقاط حقِّه، فجاز.

(ولم يجيزوا الردَّ) أي: ردَّ المبيع (مع ضمان النُّقصان) أي: ضمان المشتري نقصانَ العيب الحادث، وأجازه مالكُ؛ لأن مجوِّزَ الردِّ قائمٌ، وهو الاطلاعُ على عيب قديم، فيراعي حقُّ البائع بضمان النُّقصان.

ولنا: إنَّ المبيعَ بعدما حدث فيه عيبٌ لم يكن عينَ ما أخذه من البائع، فيمتنعُ ردُّه إليه، فتعيَّنَ الرجوعُ بالنقصان رعايةً لحقِّ المشترى.

(ويحكم) أبو يوسف (بتحليف المشتري) أي: بأن يحلِّف القاضي المشتري (على نفي رضاه بالعيب) أو على نفي فعلٍ يَبطلُ به حقُّ الردِّ، كالوطء والاستخدام بعد العلم بالعيب.

إنَّما لم يذكرُ هذا القيدَ مع أنَّه مذكورٌ في «المنظومة»؛ لأن فعلَ ما يسقطُ به الردُّ كأنَّه جعله رضاً بالعيب، فاقتصر عليه.

(وإن لم يدَّعه البائغُ) أي: رضا المشتري؛ لأنَّه لو حكم بالردِّ بلا تحليفٍ ربَّما ظهر منه ما يمنع الردَّ، وانتقض قضاؤه. وقالا: لا يحلِقُه ما لم يطلبه البائغ؛ لأن اليمينَ حقُّه، فلا يثبت بدون طلبه.

(ولو قطع الثوبَ، فوجده معيبًا؛ رجع بنقصانه)؛ لأن القطعَ عيبٌ حادثٌ، فامتنع به الردُّ، (ويردُّه) أي: المشتري الثوبَ (إن رضي به) أي: رضي البائع بأخذ ثوبه مقطوعًا، (فإن باعه) أي: المشتري الثوبَ بعدما قطعه (لم يرجعُ به) أي: بنقصان العيب؛ لأنَّه ببيعه صار حابسًا للمبيع معنىً، ولو حبسه وأراد أن يرجعَ النُّقصان؛ ليس له ذلك.

(ولو خاطه) أي: المشتري الثوبَ بعد قَطْعِه، (أو صبغه أحمر) قيَّد به؛ ليكون الزِّيادةُ في المبيع ثابتةً اتِّفاقًا؛ لأنَّه لو صبغه أسود يكون نقصانًا عنده كالقطع، وقالا: يكون زيادةً. (أو لَتَّ السَّويقَ بسمنٍ) يعني: لو كان المبيعُ سويقًا، فخلطه بسمنٍ، (ثم وجد العيب؛ رجع به) أي: بنقصان العيب، (ولم يكن للبائع أَخْذُه) وإن رضي به؛ لأن الردَّ بدون الزِّيادة غيرُ ممكنٍ، ومعها أيضًا؛ لأن العقدَ لم يَرِدْ عليها، فلا يرد الفسخُ.

اعلم أنَّ الخياطة إن كانت لولده الكبير؛ رجع بالتُقصان ما لم يسلِّمْ إليه، وإن كانت لولده الصَّغير لم يرجعْ؛ لأنَّه بالقطع لأجله صار واهبًا له، فصار حابسًا للمبيع، فلا يرجعُ به.

(ولو باعه) أي: المبيع بعدما زاد فيه بالخياطة أو غيرها؛ (رجع به) أي: بنقصان العيب؛ لأن الردَّ امتنع قبل البيع بالرِّيادة، فلا يكون بالبيع حابسًا المبيع.

268

<sup>1</sup> ح: يوجد.

(ولو وجد العبدَ مباحَ الدَّم) لكونه قاطعَ الطريق أو مرتدًّا، (فقُتل عنده) أي: عند المشتري، (فله كلُّ الثمن) يعني: ينتقضُ البيع، ويرجع المشتري على البائع بجميع الثمن عند أبي حنيفة.

(ولو قُطِعَ) أي: عضوُ العبد عند المشتري (بسرقةٍ) عند البائع، (فهو مخيَّرٌ) عند أبي حنيفة، (إن شاء ردَّ) العبد (واستردَّ) الثمنَ، (أو أمسك) العبدَ (واستردَّ النصفَ) أي: نصفَ ثمنه من البائع؛ لأن اليدَ من الآدميّ نصفُه، فيجب عليه من بدله بحسابه.

(وقالا: يرجع بالنقصان فيهما) أي: في المسألتين، بأن يقوَّمَ العبدُ في المسألة الأولى حلالَ الدم وحرامَه، وفي المسألة الثَّانية واجبَ القطع وغيرَ واجبه، فيرجعُ المشتري من الثَّمن فضلَ ما بينهما.

قيَّد بالقتل؛ لأنَّه لو مات كان الثَّمَن متقرّرًا على المشتري.

وقيَّد القتلَ بكونه عند المشتري؛ لأنَّه لو قُتل عند البائع بطل البيعُ اتفاقًا. كذا في «المبسوط».

وذكر في «الحقائق»: لو وجده واجب الحدِّ، وأقيم الحدُّ عند المشتري، فمات؛ لا يرجع بشيءٍ على البائع اتِّفاقًا، علم به أم

لهما: إنَّ وجوبَ القتل لا ينافي الماليَّة، ولهذا صحَّ بيعُه، ولو مات عند المشتري لتقرّرَ الثمنُ عليه، فكذا إذا قُتِلَ، والقطعُ عيبٌ حدث عند المشتري؛ غايةُ الأمر: أنَّ سببَ كلِّ منهما وجد عند البائع، فتعذَّرَ الردُّ، وتعيَّنَ الرجوعُ، كما إذا اشترى جاريةً حُبلي أو محمومةً، فماتتْ في يد المشتري؛ يرجع بالنقصان.

وله: إنَّ كُلًّا من القتل والقطع مضافٌ إلى سببه، فكان لنفس العبد أو يده مستحقٌّ حالَ كونه عند البائع، فينتقضُ به قبضُ المشتري، فيرجع بالثمن كلِّه في القتل، وبنصفه في القطع، ومسألةُ الولادة والحُمَّى إن عَلِمَ أنَّها ماتت بهما؛ فعلى الخلاف أيضًا يرجع بجميع الثمن عنده. كذا رواه ابنُ منذرِ عنه. ولئن سلم أنَّها وفاقيَّةٌ؛ فالسببُ غيرُ موجبٍ للموت؛ إذ الغالبُ فيهما السلامةُ.

وأصلُ الخلاف: أنَّ وجوبَ القتل أو القطع استحقاقٌ عنده، وعيبٌ عندهما، وثمرتُهُ تظهرُ فيما إذا اشتراه وهو عالمٌ بوجوب القتل أو القطع لا يبطلُ حقُّه عنده؛ لأن العلمَ بالاستحقاق لا يمنعُ الرجوعَ، ويبطلُ عندهما؛ لأن العلم بالعيب رضاءٌ به، وفيما إذا سَرَقَ عند البائع، ثم عند المشتري، فقُطع بهما؛ يرجع بربع الثمن عنده، وبالنقصان عندهما.

(**ولو ظهر بعد موتٍ**) أي: العيبُ بعد موت المبيع، (أ**و عتق، أو تدبير، أو استيلادٍ؛ رجع بالنقصان)** أمَّا في الموت؛ فلأنَّ امتناعَ الردِّ ثبت بغير صنعه. وأمَّا في الإعتاق؛ فلأنَّ الملكَ انتهي به، فأشبه الموتَ. وأمَّا في التَّدبير والاستيلاد؛ فلأنَّ تعذَّرَ الردِّ مع بقاء المحل أمرٌ حكميٌّ ثبت بغير صُنْعه.

(أو بعد كتابةٍ، أو عتق على مالٍ، أو إباقٍ) يعنى: لو ظهر العيبُ بعدما كاتبه المشتري، أو أعتقه على مالٍ، أو أَبقَ من عنده، (فهو) أي: رجوعُ النقصان (ممتنعٌ) عند أبي حنيفة. (ويخالفه) أبو يوسف، ويقول: يرجعُ.

له في الكتابة والعتق على مالٍ: إنَّ البدلَ والمبدلَ ملكُه، فلا يكون بدلًا حقيقةً، فصار كالإعتاق بغير مالٍ، وفي الإباق: إنَّ العجزَ عن الردِّ متحقِّقٌ، والعودَ موهومٌ، فيرجعُ بالنقصان.

ولأبي حنيفة فيهما: إنَّ كلًّا منهما إزالةُ الملك ببدلٍ، وفي الإباق: إنَّ عودَ الآبق وردَّه ممكنٌ، وذلك مانعٌ من الرجوع.

(وهو بعد قتله ولبس الثوب وأكل الطُّعام ممتنعٌ) يعنى: المشتري إذا قتل $^1$  المبيعَ، أو لبس الثوبَ فتخرَّق، أو أكل ما اشتراه، ثم عَلِمَ العيبَ؛ لا يرجع بالنقصان عند أبي حنيفة. وقالا: يرجع؛ لأن هذا القتلَ لا يتعلُّقُ به حكمٌ دنيويٌّ كالضمان والقصاص، فصار كالموت، وأنَّ الأكل واللبسَ تصرُّفٌ مشروعٌ ومقرِّرٌ لملكه كالعتق، فلا يمنع الرجوعُ.

وله: إنَّ هذا إتلافٌ للمبيع، وهو فعلٌ مضمونٌ، وسقط الضمانُ عنه بالملك، وسقوطُ الضَّمان كالبدل الحاصل له، فصار كالبيع، وشرطُ الرجوع: أن لا يكون مُمْسِكًا للمبيع، وإمساكُ البدل كإمساك العين معنىً، فيبطلُ الرجوعُ، بخلاف الإعتاق؛ لأنَّه إنهاءٌ للملك وليس بإتلاف.

(ولو أكل بعضه) أي: بعضَ الطعام، ثم وجد عيبًا فيه، (فالردُّ والرجوعُ) يعنى: ردُّ ما بقى منه والرجوعُ فيما أكل كلاهما (ممتنعان) عند أبي حنيفة. (ويحكم به) أي: أبو يوسف بالرجوع (وبالردّ إن رضي) البائعُ؛ لأن استحقاقَ الردِّ في الكلّ دون البعض، فيتوقَّفُ على رضاه. (لا مطلقًا) وقال محمدٌ: يردُّ الباقي رَضِيَ به البائعُ أو لا؛ لأن ردَّه ممكنٌ، والتبعيضَ لا يضرُّه، ويرجع بالنقصان فيما أكل لتعذُّر ردِّه.

٧.

<sup>1</sup> د: قبل.

وفي «الحقائق»: الخلافُ فيما إذا كان في وعاءٍ واحدٍ، فإن 1 كان في وعائين، فأكل ما في أحدهما أو باع، ثم علم بعيبٍ كان بكلّ ذلك؛ فله ردُّ الباقي بحصَّته من الثَّمن اتِّفاقًا.

وفي «شرح الجامع الصغير» للفقيه أبي الليث: المذرةُ في عشر بيضاتٍ يكون عيبًا، وسبعةٌ فاسدةٌ في مائة جوزٍ لا يكون عيبًا؛ لأنّها لا تخلو<sup>2</sup> عنها عادةً، وإن كانت<sup>3</sup> الفاسدةُ أكثر منها؛ لا يصحُ في الكلّ عند أبي حنيفة، ويرجع بكلّ الثمن؛ لجمعه في العقد بين ما له قيمةٌ وما لا قيمةٌ له، فصار كبيع حرٍّ وعبدٍ معًا. وعندهما: يصحُّ العقد فيما كان صحيحًا. وقيل: يفسد العقدُ في الكلِّ اتّفاقًا؛ لأن الثمنَ لم يفصَّلْ. لكنَّ الأصحُّ: أنَّه يجوزُ عندهما؛ لأن الثمنَ ينقسمُ على أجزائه كالمكيل والموزون، لا على قيمته، فصار كما لو فصِّل ثمنه.

قالوا: هذا إذا وجدها خاويةً، وإن كان فيها لبُّ يصلح للعلف أو لأكلِ بعض الفقراء؛ لا يفسدُ العقدُ اتِّفاقًا؛ لأن لها قيمةً، فيرجع بنقصان العيب فيما كسره، ولا يردُّ الباقي، إلا إذا أقام البينةَ على أنَّ الباقي معيبٌ.

(ولو وجد أحدَ عبدين معيبًا) بعد شرائهما بصفقةٍ واحدةٍ (قبل القبض منعنا؛ ردَّه وحده) بل يردُّهما معًا، أو يقبضهما معًا. وقال زفر: يردُّ المعيب<sup>4</sup> خاصَّةً.

قيَّد بقوله: «أحد عبدين» إشارةً إلى أنَّ الخلافَ فيما إذا كان المبيعُ قيميًا، حتى لو كان مثليًا وكان من جنسٍ واحدٍ، ووجد في بعضه عبيًا؛ لا يردُّ المعيبَ خاصَّةً اتفاقًا، وفيما إذا أمكن إفرادُ أحدهما بالانتفاع؛ لأنَّه لو لم يمكنْ كما إذا اشترى خُفَّين ووجد في أحدهما عبيًا لا يردُّ المعيبَ خاصَّةً اتفاقًا.

وقَّيد بقوله: «قبل القبض»؛ لأنَّه بعد قبضهما يجوز له ردُّ المعيب خاصَّةً اتفاقًا.

له: قياسُ ما قبل القبض بما بعد القبض.

ولنا: إنَّ تمامَ الصَّفقة بقبض المبيع، وردُّ أحدهما قبل القبض تفريقٌ للصَّفقة قبل تمامها، فلا يجوز، كما لو باع منه شيئين، فقَبِل أحدهما دون الآخر.

ذكر في «الهداية»: خلاف زفر فيما بعد القبض، وجُعِل ما قبل القبض مقيسًا عليه، والجامعُ دفعُ الضَّرَر عن البائع. لعلَّ الروايةَ كانت مختلفةً عن زفر.

(ومن الرجوع بالنقص لو باع نصف نصف عبد اشتراه، ثم وجد به عيبًا) يعني: إذا اشترى عبدًا، ثم باع نصفَه من رجلٍ، ثم وجد به عيبًا؛ منع علماؤنا عن الرُّجوع بنقصان العيب في النِّصف الباقي؛ لأن العيب سببٌ للرِّ، لكنَّه تعذَّرَ لحدوث عيب الشركة فيه عند المشتري، فتعيَّن الرجوعُ.

**ولنا**<sup>5</sup>: إنَّ العيبَ الحادثَ حصل بصنعه، وهو بيعُ بعضه، فلا يرجع كما لو باع كله.

(ونمنع الرد بالعيب لوطئها ثيبًا) يعني: إذا وجد بالأمة المشتراة الثيِّب عيبًا بعد وطئها لا يردُّها عندنا. وقال الشافعيُّ: يردُّها. قيَّد بالثيب؛ لأنَّها لو كانت بكرًا فوطئها؛ لا يردُّها بالعيب اتفاقًا.

له: إنَّ وطئها كان حلالًا، ولم ينقصْ من ماليَّتها شيئًا.

ولنا: إنَّه بوطئه استوفى ماءها، وهو جزؤها، فإذا ردَّها صار كأنَّه أمسك بعضها وردَّ باقيها.

(ولو باع ما اشتراه على آخر، فأراد) المشتري الثاني (ردَّه بعيبٍ) أي: بدعوى عيبٍ موجودٍ عند البائع الأوَّل يحدث مثلُه، (فلوهن العيب عنده، (فبرهن) أي: أقام المشتري الثاني بينةً على ما ادَّعاه، (وردَّه) أي: المشتري الثاني المبيعَ على المشتري الأوَّل ثبوت العيب عنده، (فبرهن) أي: يحكم أبو يوسف بأن يردَّه على بائعه، (وهو) أي: قولُ أبي يوسف على المشتري الأوَّل أنكر عيب المبيع، فإذا أراد الردَّ على بائعه صار مدَّعيًا (روايةٌ) عن أبي حنيفة. (ومنعه) أي: قال محمدٌ: لا يرده؛ لأن المشتري الأوَّل أنكر عيب المبيع، فإذا أراد الردَّ على بائعه صار مدَّعيًا ثبوت العيب فيه، وذا تناقضٌ مانعٌ عن صحَّة الدعوى.

<sup>1</sup> ح: وإن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يخلو.

<sup>3</sup> د: کان.

<sup>4</sup> د: المبيع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: قلنا.

ولهما: إنَّ المشتري الأوَّل صار مكذَّبًا بالبينة، فجعل إنكارُه كعدمه، فيصحُّ دعواه.

قال صاحبُ «الحقائق»: موضعُ الخلاف دعوى وجود العيب عند البائع الأوّل؛ إذ لو أقام بينةً أنّه كان عند المشتري الأوّل؛ ليس للمشتري الأول أن يخاصِمَ بائعه اتِّفاقًا، فإنّه ما جُعِلَ مكذبًا في إقراره بكونها سليمةً عند البائع الأوّل من «المحيط».

قيَّدنا العيب بأن يحدثَ مثلُه؛ لأنَّه لو لم يحدثْ يردُّ المشتري الأوَّل على بائعه اتفاقًا.

وقيَّدنا الردَّ بالقضاء؛ لأنَّه لو كان بالتراضي ليس للبائع أن يردَّه على بائعه الأوَّل اتفاقًا، سواء كان عيبًا يحدث مثلُه أو لم يكن كالأصبع الزائدة؛ لأن الردَّ به فسخٌ في حقهما بيعٌ جديدٌ في حقِّ ثالثٍ، والبائع الأوَّلُ ثالثهما. كذا في «الكفاية».

وذكر في «المحيط»: من اشترى دينارًا بدراهم، وقبض الدِّيناز، فباعه من ثالثٍ، فردَّه على الأوسط بغير قضاءٍ؛ كان للأوسط أن يردَّه على الأوَّل، ولا يشبه هذا العروض؛ لأن الدينار لا يتعيَّنُ بالتعيين، فكان العقدُ واقعًا على دينارٍ في الذمَّة، وإنَّما يثبت الملكُ في هذا الدينار بالقبض، وقد انتقض القبضُ بالردِّ، فعاد إلى قديم الملك، وكان له أن يردَّه، وأما العروضُ؛ فإنَّما مُلكتْ بالعقد عينًا، والردُّ بغير قضاءٍ عقدٌ جديدٌ في حق الثَّالث، فلا يرده.

وذكر في «التبيين»: هذا إذاكان الردُّ بعد القبض، وإنكان قبله؛ فله أن يردَّه على الأوَّل وإنكان بالتراضي في غير العقار؛ لأن بيعَ المبيع قبل القبض لا يجوزُ، فلا يمكن جعلُه بيعًا في حقِّ غيرهما. وأما في العقار؛ فلا يردُّه؛ لأن بيعَه قبل القبض جائزٌ، وقال محمدٌ: له أن يردَّه في العقار أيضًا؛ لأنَّه كالمنقول عنده.

(ولو مات أحدُ البائعين، والآخرُ) أي: البائع الآخر (وارثُه، فأراد) المشتري (الردَّ عليه) أي: على البائع الوارث (بعيبٍ، فأنكر) ثبوت العيب (يأمرُ بتحليفه) أي: أبو يوسف بأن يحلِّف القاضي البائغ (على البتات في حقّ نفسه) فقط، بأن يقول: والله بعث هذا، وما للمشتري حقُّ الرد على من الوجه الذي يدَّعيه؛ لأن اليمينَ على العلم يحصلُ في ضمن اليمين على البتات. (وقال) محمدٌ: (وعلى العلم في حقّ مورثه) يعني: يحلِّفه في حقّ نفسه على البتات، وفي حق مورِثه على عدم العلم بالعيب؛ لأن المورِّثَ لو كان حيًا؛ فله تحليفُهُ على البتات، فيحلف وارثهُ على ما يليق به، وهو عدمُ العلم؛ لأنَّه قائمٌ مقامه.

(ولو باعه على أنَّه بريءٌ من شجةٍ، فإذا به شجتان؛ يخيِّرُه) أي: أبو يوسف البائع (في تعيين المبرأ عنه) يعني: في تعيين الشَّجة التي بَرِئَ عنها؛ لأن المبرَأُ هو البائعُ، وكان الخيارُ في التَّعيين إليه. (وجعله) أي: محمدٌ خيارَ التَّعيين (للمشتري)؛ لأن حقَّ الردِّ بالعيب له، وإنَّما يسقطُ هذا الحقُّ برضاه، فكان تعيينُ ما رضى به إليه.

وثمرةُ الاختلاف تظهر فيما إذا تعذَّر ردُّ المبيع بعيب حادثٍ أو بتغيُّره.

(ولو وجد) ربُّ السَّلم (المسلمَ فيه معيبًا، وقد حدث آخرُ) أي: عيبٌ آخر عند رب السلم، (فإن قبل) أي: قبل المسلمُ إليه المسلمُ فيه بالعيب الحادث، (عاد السَّلمُ) وانتقض القبضُ، (وله الإباءُ) يعني: للمسلم إليه أن يأبى عن القبول عند أبي حنيفة (من غير لزوم شيءٍ)؛ لأن المعقودَ عليه في باب السلم الدينُ، والعينُ غيرُ الدين، فإذا قبض ربُّ السلم المسلمَ فيه يثبتُ في ذمَّته للمسلم إليه مثلُ ما قبضه، ثم يصير ذلك قصاصًا، فلو أخذ ربُّ السَّلم للعيب شيئًا بعد وقوع المقاصَّة؛ لكان ذلك رباً.

(ويأمر) أبو يوسف ربَّ السلم إذا أبى المسلمُ إليه عن القبول (بردِّ مثلِ المقبوض) أي: بأن يردَّ إلى المسلم إليه مثلَ ما قبضه، (والوفاء بالشَّوْط) أي: بما شرط في عقد السلم من إيفاء غير المعيب؛ لِمَا مرَّ من أصله من أنَّ الدائنَ إذا استوفى من غريمه زيوفًا، فأنفقها ثم علم أنَّها زيوفٌ؛ يردُّ مثلَ الزيوف، ويرجع بالجياد.

(وحكم بالرجوع بالنقصان من رأس المال) يعني: قال محمدٌ: إذا أبى المسلمُ إليه عن قبول ما أعطاه؛ يدفع إلى رب السلم حصَّة العيب القديم الذي في المسلم فيه من رأس المال، مثلًا: إذا كان رأسُ المال عشرة دراهم، والمسلمُ فيه مائة قفيزٍ من الحنطة الجيدة، فلَمَّا قبض الحنطة عند حلول الأجل حدث فيها عيبٌ، واطلع على عيبٍ كان فيها، فإن أبى المسلمُ إليه أن يقبله؛ وجب عليه أن يردَّه على رب السَّلَم من رأس المال بقدر النقصان، حتى لو كانت قيمةُ هذه الحنطة عشرة دنانير بدون ذلك العيب وبسبب العيب انتقصَ دينارٌ؛ وجب عليه أن يردَّه درهمًا واحدًا من رأس المال.

لمحمدٍ: إنَّ بعضَ المبيع منع عنه، فيرجع ببعض الثمن.

(ولو باع بشرط البراءة من كلِّ عيبٍ صحًّ)؛ لأن مقتضى البيع ثبوث الملك في المبيع، سواءٌ كان معيبًا أو سليمًا، فشرطُ البراءة يكون مقرّرًا لأحد نوعيه، فلا يفسدُ به العقدُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: البريء.

(ويحكم) أبو يوسف في الصورة المذكورة (بدخول الموجود) أي: العيب الموجود في المبيع عند البيع، (والحادثِ قبل القبض)؛ لأن غرضَ البائع أن يلزم العقدُ على المشتري، وذلك إنَّما يتمُّ بأن يعمَّ العيبَ الحادثَ والموجودَ.

(وأخرج) محمدٌ (الحادثَ)؛ لأن البراءة إنَّما يكون عن العيب الموجود دون المعدوم وقتَ البيع.

هذا إذا أطلق، وقال: من كلّ عيبٍ، وأما إذا قال: من كلّ عيبٍ به؛ لم ينصرف إلى الحادث اتفاقًا.

قيَّد بقوله: «قبل القبض»؛ لأن الحادثَ بعده غيرُ داخل اتفاقًا.

(ولم نفسد البيع ولا الإبراء) وقال الشافعيُّ: يفسد كلاهما؛ لأن في الإبراء معنى التَّمليك، ولهذا يرتدُّ بالردِّ، وتمليكُ المجهول غيرُ صحيح، فيفسد البيعُ بهذا الشرط.

ولنا: إنَّ هذا الإبراءَ ليس فيه معنى التَّمليك؛ لأنَّه ليس بإبراءٍ عن المال، بل عن الوصف، ولئن سُلِّمَ فهذه جهالةٌ لا تفضي إلى المنازعة، فلا تمنعُ صحَّةَ التمليك، كما جاز بيعُ قفيز من صبرة.

(ولا أجزناه مع فسادِ الشرط المجهول) يعني: جاز عندنا البيعُ وشرطُ البراءة أيضًا. وقال زفر: البيعُ جائزٌ والشرطُ فاسدٌ، أما فسادُ الشرط؛ فمعلومٌ من دليل الشافعيّ، وأما جوازُ البيع؛ فمعلومٌ من دليلنا.

أقول: يفهم من الجملة الشَّرطية، وهي قوله: «ولو باع»، أنَّ صحَّة البيع بهذا الشرط اتِّفاقيَّةٌ، ومن قوله: «ولم نفسد البيع» أنَّها خلافيَّةٌ، وجمعُهما غيرُ مناسبٍ، وكان الأَوْلى أن يقول: ولو باع بشرط البراءة من كلِّ عيبٍ لم نفسد البيعَ ولا الإبراءَ، ولا أجزناه مع فساد الشرط المجهول، فيحكم بدخول الموجود والحادث قبل القبض، وأخرج الحادث.

(ولا نردُّ المصرَّاة) أي: لا نجيز للمشتري أن يردَّ ما اشتراه إذا وجدها مصرَّاةً، وهي ما كانت قليلةَ اللبن، وشدَّ البائعُ ضرعها ليجتمع لبنُها، فيظنّ المشتري أنَّها غزيرةُ اللبن، (مع لبنها، ولا مع صاعٍ تمرٍ لفقده) وقال الشافعيُّ: يجوز له أن يردَّها مع لبنها إن كان قائمًا، ومع صاعٍ من تمرٍ إن كان هالكًا، قليلًا كان اللبنُ أو كثيرًا؛ لِمَا روى أبو هريرة رضي الله عنه: أنَّه عليه السلام قال: «من اشترى معفلة؛ فهو بخير النَّظرين ثلاثةً أيامٍ: إن شاء أمسكها، وإن شاء ردَّها وردَّ معها صاعًا من تمر» أ، والمحفلةُ: هي التي اجتمع اللبنُ في ضرعها بالتَّصرية أو بترك حلبها حتى يجتمع فيه.

ولنا: إنَّ الزيادةَ المنفصلةَ المتولِّدةَ عن المصراة . وهي اللبنُ . مانعةٌ عن ردِّها لما مرَّ بيانُه قبيل فصل الوكيل بالبيع، وحديثُ أبي هريرة مخالفٌ لقوله تعالى: ﴿فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴿ [البقرة، 194/2]، والصاعُ ليس قيمةً للبن حتى يكون مثلًا معنويًا، فيردُّ ولا يُعمارُ 2 به.

(وفي الرجوع بالنقصان) أي: في رجوع المشتري بنقصانها لتعذُّر ردِّها عندنا (روايتان) عن أثمَّتنا، في رواية «الأسرار»: لا يرجعُ؛ لأن المشتري لم يَصِرْ مغرورا بقول البائع، بل اغترَّ بكِبَر ضرعها، وغفل عن تفتيشها. وفي رواية الطحاويِّ: يرجعُ، وهو المختارُ؛ لأن البائعَ بفعل التَّصرية عَرَّ المشتري، فصار كما إذا أغرَّه بقوله: إنَّها لبونةٌ.

#### (فصل) في البيع الفاسد والباطل

(إذا كان أحدُ العوضين غيرَ مالٍ كالحرّ والميتة) وهي التي ماتت حتفَ أنفها، (والدم) فإنَّ هذه الأشياءَ ليست بمالٍ عند أحدٍ، وأمَّا جلدُ الميتة؛ فجعله صاحبُ البزدويّ كالميتة؛ لأنَّه جزؤها.

وفي «الإيضاح»: لو نفى العوضَ، وقال: بعث هذا بغير ثمنٍ؛ يبطلُ، ولو قال: بعثُهُ، وسكت عن الثمن؛ يفسدُ؛ لأن البيعَ يقتضى المعاوضةَ، فعند السكوت يُحملُ على قيمته، فصار كأنَّه قال: بعثُه بقيمته، وهي مجهولةٌ، فيفسد.

(بطل البيعُ، ولم يُفدِ الملكَ) أي: ملكَ المبيع للمشتري وإن اتَّصل به قبضُه، كما إذا باع ثوبًا بميتةٍ، (ويكون المبيعُ أمانةً)؛ لأن العقدَ لَمَّا لم يُعتبرُ صار المبيعُ مقبوضًا بإذن البائع، فيكون أمانةً في يد المشتري، فإذا هلك لا ضمانَ عليه. قيل: هذا قولُ أبي حنيفة، وعندهما: يكون مضمونًا كالمقبوض على سَوْم الشِّرى، وهو ما يأخذه المشتري ليُرِيّه بعد بيان الثَّمْن حتى لو لم يبينه البائعُ، وقال: اذهبْ بهذا إن رَضِيته اشتريته، فذهب به، فهلك؛ لا يضمنُ. كذا في «العيون».

وفي «فتاوي النسفي»: المقبوضُ على سوم الشِّري مضمونٌ وإن قال البائع: إن هلك فلا ضمانَ عليك.

<sup>.</sup> محيح البخاري، البيوع 64؛ السنن الكبرى للبيهقي، 319/5 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فترد ولا نعمل.

(فإذا كان منعقداً بأصله) باعتبار أنَّ كلًّا من عوضيه مالٌ، (دون وصفه) أي: غيرَ منعقدٍ بوصفه لثبوت الفساد فيه من حيثُ إنَّ أحدَ عِوَضيه مالٌ عند البعض دون الكلِّ كالخمر والخنزير والميتة التي لم تَمُتْ حتفَ أنفها، مثل الموقوذة والمنخنقة، فإنَّ هذه الأشياءَ مالٌ عند بعض أهل الذمَّة، أو من حيثُ جهالته، أو من حيثُ مقارنةُ البيع بشرطٍ لا يقتضيه العقدُ، وهو منهيٌّ عنه، سيجيءُ تفصيله.

(كان فاسدًا) كما يقال: فسد الجوهر إذا تغيَّر وصفُه وبقي أصلُه، (فيفسخه كلٌّ من المتعاقدين عند بقاء العُيْن) لو قال: «فيجب فسخُه على كلّ من المتعاقدين 1»؛ لكان أفيدَ؛ لأن إعدامَ الفساد واجبٌ لحقّ الشرع.

(ولو بعد القبض) قيَّد به؛ لأن البيعَ الفاسدَ قبل قبض المبيع لا يفيدُ الملكَ، ففسخُه يكون امتناعاً عنه، وهو ظاهرٌ، وأمَّا بعد القبض؛ فيفسخُ العقدُ مع إفادته الملكَ إعدامًا للفساد المجاور له.

(إن كان الفسادُ قويًا) بأن كان في أحد العوضين، كما إذا باع درهمًا بدرهمين، أو ثوبًا بخمرٍ. (وإن كان) فسادُ البيع (بشرطٍ فسخ من له الشَّرطُ) يعني: من له منفعةٌ في الشَّرْط، نحوُ: من له الأجل إلى الحصاد، أو من له الخيارُ المطلقُ، يصحُّ فسخهُ بمحضرٍ من صاحبه وإن لم يقبله الآخرُ. وإن كان الفسحُ ممن ليس له منفعةٌ لا يصحُّ إلا بقبول الآخر أو بالقضاء.

ذكر في «الإيضاح» و«الكافي»: أنَّ هذا قولُ محمدٍ، ووجهُه: أنَّ منفعةَ الشرط عائدةٌ إليه، فكان فسخُه صحيحًا. وأما إذا فسخ الآخرُ؛ فقد أبطل حقَّ من له الشرطُ؛ لأنَّه كان قادرًا أن يسقطَ الأجل، فيصحَّ العقدُ.

وقالا: لكلِّ من العاقدين الفسحُّ؛ لأنَّه حقُّ الشرع، ولهذا لم يُشترطْ فيه قضاءُ القاضي.

ولو مات البائعُ أو المشتري؛ فلوارثه أن يفسخَ على المختار.

(ونحكمُ بإفادته الملكَ عند القبض بإذن البائع) وقال الشافعيُّ: البيعُ الفاسدُ لا يفيدُ الملكَ بالقبض.

قيَّد به؛ لأنَّه بدون القبض لا يفيدُ الملكَ اتفاقًا؛ لأن السببَ ضعيفٌ لا يفيد الملكَ إذا لم يتقوَّ بالقبض كالهبة.

وقيَّد بإذن البائع؛ لأن القبضَ لو لم يكن بإذنه لا يفيدُ الملكَ اتفاقًا، وإذنُه قد يكون دلالةً، بأن يقبضه المشتري في حضرة البائع ولا يمنعه، أو بقبض<sup>2</sup> البائع الثمن الصَّالح؛ لأن يكون مملوكًا.

له: إنَّه بيعٌ محظورٌ، فلا يكون سببًا للملك الذي هو نعمةٌ.

ولنا: إنَّ البيعَ الفاسدَ مشروعٌ بأصله؛ لأنَّه مبادلةُ مالٍ بمالٍ، فيفيد الملكَ بهذا الاعتبار.

قيل: إنَّه يفيد ملكَ التصرُّف في المبيع، لا ملكَ العين، بدليل أنَّ من اشترى أمةً بشرى فاسدٍ؛ لا يحلُّ وطعامًا لا يحلُ أكلُه، أو دارًا لا تجوز الشُّفعةُ بها، والأصحُّ: أنَّه يفيد الملكَ، بدليلِ جواز إعتاقها، وإنَّما لم يجز التصرفاتُ المذكورةُ؛ لأن في الاشتغال بها إعراضاً عن الردِّ.

(ويكون) المبيعُ في البيع الفاسد إذا امتنع ردُّه، أو هلك في يد المشتري (مضمونًا بالقيمة فيما يقوَّم، وبالمثل في المثليِّ) أي: فيما له مثلٌ، وأمَّا لو ردَّه المشتري على البائع، فلم يقبلُه، فأعاد المشترى إلى منزله، فهلك في يده؛ لا يضمنُ، كالغاصب إذا ردَّ المغصوبَ إلى المغصوب منه، فلم يقبلُه، فحمله إلى منزله، فضاع عنده؛ لا يضمنُ؛ لأنَّه يكون أمانةً.

وفي «الخانية»: هذا إذا كان فسادُ البيع متَّفقًا عليه، وإن كان مختلَقًا فيه لا يبرُّ المشتري عن الضمان إلا بقبول البائع، أو بقضاء القاضي على الفسخ.

(فلو ازدادت قيمتُه) أي: قيمة المبيع في البيع الفاسد بعدما قبض، (فاستهلكه) المشتري، (أَوْجَبَها) أي: محمد قيمته (يومَ الهلاك)؛ لأن قبلَ ذلك اليوم كان قادرًا على الردِّ والفسخ، وبالهلاك تقرّر القيمةُ عليه، فيعتبرُ يومُ تقرُّرها. (وهما يومَ القبض)؛ لأن سبب ضمان قيمته هو القبض، فيُعتبرُ يومُه.

قيَّد بزيادة القيمة؛ لأنَّه لو ازداد عينُه يُقْضَى عليه بقيمتها يومَ القبض اتِّفاقًا، وكذلك الحكمُ في الهلاك. كذا في «المصفى». إلا أنَّ المصيِّفَ وضع في الاستهلاك اتباعًا لـ«المنظومة».

(وإذا باعه) أي: ما اشتراه بالبيع الفاسد (المشتري نَفَذَ) بيعُه، وكذا إذا تصرَّفَ فيه من الاعتاق والهبة ونحوهما، وليس لأحد من العاقدين فسحُه؛ لتعلق حق العبد به. وأما لو آجره أو زوَّجها لا ينقطعُ حقُّ الفسخ منهما؛ لأن الإجارة عقدٌ ضعيفٌ ينفسخُ بالأعذار،

<sup>2</sup> د: يقبض.

<sup>1</sup> د: العاقدين.

وفسادُ الشِّرى عذرٌ، والنكاحُ لا ينافي الفسحَ، فيفسحُ، ويردُّ على البائع، والنكاحُ على حاله. كذا في «التبيين». وأما البناءُ عليه؛ فيمنع الفسحَ عند أبي حنيفة خلافًا لهما، سيأتي بيانُه في باب الشفعة إن شاء الله.

(وإذا بيع الخمرُ بنقدٍ بطل)؛ لأن المقصودَ في البيع عينُ المبيع؛ لأنَّها هي المنتفعُ بها، لا عينُ الثَّمَن، وإنَّما هي وسيلةٌ إليه، ولهذا يجوز ثبوتُه في الذمَّة، وإذا جعل الخمرُ مبيعةً تكون مقصودةً، وفيه إعزازٌ، والشرعُ أمر بإهانتها، ولهذا بَطَلَ بيعُها.

(أو بعينٍ، أو عينٌ بها) يعني: إذا بيع الخمرُ بثوبٍ، أو بيع ثوبٌ بخمرٍ مثلًا، (فسد) البيعُ فيما يقابل الخمرَ في الصورتين؛ لأنَّها جعلتْ وسيلةً إليه، فيملك الثوبُ فيهما بالقبض، وبطل في الصُّورة الأولى في حقِّ الخمر، حتى لا يُملكُ ولا يضمنُ بالقبض؛ لأنَّها غيرُ متقوِّمةٍ في الشَّرْع.

**(ويبطل بيغُ أمّ الولد**)؛ لأن استحقاقَ العتق ثابتٌ لها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «اعتقها ولدُها»<sup>1</sup>، يعني: صار سببًا لعتقها، وهذا المعنى مرادٌ بالإجماع.

(والمكاتَبِ) إنَّما بَطَلَ بيعُه؛ لأن المكاتَبَ استحقَّ يدًا على نفسه بعقد الكتابة، فلا يتمكَّنُ المولى من فسخه، وفي بيعه إبطالٌ لذلك الاستحقاق اللَّازم في حقّ المولى، فلا يجوز.

(وإذا رَضِيَ) المكاتبُ بيعَ نفسه؛ (فروايتان) عن أبي حنيفة في جواز بيعه وعدم جوازه، (أظهرهما: الجوازُ)؛ لأن رضاه به متضمِّنٌ تعجيزَ نفسه.

(ونبطلُ بيعَ المدبَّر المطلق) وهو الذي عُلِّقَ عتقُه بالموت بلا قيدٍ، كقوله: أنت حرُّ بعد موتي، أو إن متُّ فأنت حر. وقال الشافعيُّ: يجوز بيعُه.

قيَّد بالمطلق؛ لأن بيعَ المدبَّر المقيَّد جائزٌ اتِّفاقًا، كما إذا قال: إن متُّ من مرضى هذا، أو إن متُّ في هذه السنة.

له: إنَّ التَّدبيرَ تعليقٌ بأمرِ معدومٍ، فلا يكون مانعًا من التصرُّف فيه قبل وجود الشرط كسائر التعليقات.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «المدبَّرُ لا يباعُ، ولا يوهبُ، ولا يورثُ»<sup>2</sup>.

اعلم أنَّ المرادَ من بطلان بيع هؤلاء: أنَّ المشتري لا يملكهم بقبضهم كما يملكُ المبيعَ في سائر البياعات الفاسدة، لا أنَّ بيعَهم باطلٌ في نفسه؛ إذ لو كان كذا لسَرَى الفسادُ إلى القِنِّ إذا بيع مع أحدهم، كما إذا يسري إليه إذا بيع مع الحرِّ، وليس كذلك.

(ولو جمع بين حرِّ وعبدٍ) أو ذكيةٍ وميتةٍ، فباعهما بصفقةٍ واحدةٍ، (وفصَّل الثمنَ) بأن سمَّى لكلٍّ منهما ثمنًا على حدةٍ، (فالفسادُ سار) عند أبى حنيفة من الحرّ إلى العبد. وقالا: البيعُ جائزٌ في حصَّة العبد.

قال المصنِّفُ في «شرحه»: الفسادُ ههنا مجازٌ عن البطلان، وهو من لفظ أبي حفصٍ.

وأقول: ذهب إلى هذا التَّجوُّز؛ لأن هذا البيعَ في الحرِّ كان باطلًا لا فاسدًا، لكن لزم منه محذورٌ آخرُ، وهو أنَّ البطلانَ لو كان ساريًا إلى القرِّ؛ يلزم أن يبطلَ بيعُه كالحرِّ، وليس كذلك، بل الوجهُ: أن يراد من الفساد: عدمُ الجواز ليتناولَ الحرَّ.

قيَّد بتفصيل الثمن؛ لأنَّه لو لم يفصِّله، وسمَّى لكليهما ثمنًا واحدًا؛ فالبيعُ باطلٌ اتفاقًا.

لهما: إنَّ الصفقةُ متعددةٌ معنى بتفصيل الثمن، فلا يسري الفسادُ من إحداهما إلى الأخرى، كما لو جمع بين أخته وأجنبيةٍ، فتزوَّجهما.

وله: إنَّ رَكنَ العقد. وهو الإيجابُ والقبولُ. متَّحدٌ فيهما، فاستحال جعلُه متعددًا فيهما، فإذا فسد العقدُ في بعض المبيع؛ فسد في البعض الباقي بالضَّرورة، وإنَّما فسد في القرِّ؛ لأن قبولَ العقد في الحرذِ كان شرطًا في قبوله في القنِّ، وإنَّه شرطٌ فاسدٌ؛ لأن الحرَّ ليس بمالٍ، وكان بدلُه خاليًا عن العوض، فإذا قال: بعثُهما بألفٍ؛ صار كأنَّه قال: بعثُ هذا العبدَ بخمسمائةٍ على أن تسلِّمَ إلى خمسمائةٍ أخرى، وهو عينُ الربا، بخلاف النكاح، فإنَّه لا يبطلُ بالشُّروط الفاسدة.

(أو بين عبده وعبد غيره) يعني: لو جمعهما، فباعهما معًا، (صحَّ) العقدُ (في عبده بالحصَّة) من الثَّمن اتِّفاقًا؛ لأن عبدَ الغير محلُّ للبيع، فدخل في العقد، ثم توقَّفَ على إجازة المالك، وصحَّ<sup>3</sup> في ملك نفسه بالحصَّة.

<sup>1</sup> سنن ابن ماجه، العتق 2؛ مصنف عبد الرزاق، 233/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن الدارقطني، 245/5؛ السنن الكبرى للبيهقي، 314/10، بدون لفظ: «ولا يورث».

<sup>3</sup> د: فصح.

(أو مدبَّرٍ) يعني: لو جمع بين عبده ومدبَّرٍ، (أو مكاتبٍ، أو أمّ ولدٍ) أي: لو جمع بين عبده ومكاتبٍ أو أم ولدٍ، (أجزناه فيه بها) أي: جاز البيعُ في عبده بالحصَّة عندنا. وقال زفر: لا يجوز؛ لأنَّهم ليسوا بمحلّ للبيع، فصار كما لو جمع بين حرِّ وعبدٍ.

ولنا: إنَّ بيعَ المدبَّر وأمّ الولد جائزٌ بقضاء القاضي، وبيعَ المكاتب جائزٌ برضاه في الرِّواية الظَّاهرة، فدلَّ هذا على أنَّهم مالٌ، فدخلوا ابتداءً في العقد، ثم خرجوا عنه؛ لاستحقاقهم أنفسَهم باتِّصال الحرية بهم من وجهٍ، فصار جمعُ العبد مع كلٍّ منهم بمنزلة بيعِ عبدين استُحقَّ أحدهما.

وفي «الحقائق»: الجمعُ بين العبد ومعتَقِ البعض كالجمع بين العبد والحرِّ؛ لأن كتابةً معتق البعض لا يقبلُ الفسخَ وإن عجز عن السِّعاية.

(ونصحِّحُ شراء كافر مسلمًا، أو مصحفًا مع الإجبار على إخراجهما عن ملكه) وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأن في جوازه إذلاًلا بهما من جهةِ مملوكيَّتهما للكافر، ولهذا لم يجزُّ نكاحُ الكافر المسلمة.

ولنا: إنَّ البيعَ صدر من أهله مضافًا إلى المحلِّ، فوجب انعقادُه، ولكن يُجيرُ على الإخراج دفعًا للذلِّ المذكور، كالمحرم إذا أخذ صيدًا يملكُه ويؤمرُ بإرساله.

قيَّد بالشِّراء؛ لأن الكافرَ لو استأجر مسلمًا للخدمة جاز اتِّفاقًا؛ لأنَّه يأخذُ الأجرةَ، فيكون عاملًا لنفسه معنىً، ولكنَّه يُكرهُ؛ لأن فيه استهانةً صورةً.

(ولو عقد على جنسٍ، فظهر خلافه، كياقوتٍ ظهر زجاجاً؛ بَطَلَ)؛ لأن المسمَّى معدومٌ، والعقدُ تعلَّق به، فبطل لعدم المحلِّ. (أو اختلفا في الوصف) يعني: لو كان ما ظهر من جنسِ ما عُقِدَ عليه، واختلف وصفهما، (والتفاوتُ) بين الوصفين في الأغراض (فاحشٌ) وهذه الجملةُ الاسميةُ حالٌ، (كغلامٍ) أي: كمبيعٍ اشتراه على أنَّه غلامٌ، ثم (ظهر جاريةٌ، أو هرويٍّ) أي: كثوبٍ اشتراه على أنَّه هرويٌّ، أي: منسوبٌ إلى هراة، (فكان مَرَويًّا) أي: ثوبًا منسوبًا إلى مَرا، وهو اسمُ بلدٍ، (أبطلناه). وقال زفر: يجوزُ بيعُه؛ لأن جنسَهما واحدٌ، لكنَّه يتخيَّر؛ لفوات الوصف المرغوب فيه.

ولنا: إنَّ المقصودَ من البيع: حصولُ غرض المشتري من المبيع، فإذا لم يحصل صار كأنَّه ليس من ذلك الجنس.

قيَّد التَّفاوت<sup>1</sup> بالفاحش؛ لأنَّه لو لم يكن فاحشًا لا يفسدُ البيغ، كما إذا اشترى جاريةً على أنَّها صغيرةٌ، فإذا هي بالغةّ، أو كبشًا، فظهر نعجةً؛ لأن المقصودَ من الأوَّل: الخدمةُ، ومن الثاني: الأكلُ.

وعن أبى حنيفة: أنَّه أثبتَ الخيارَ فيما لم يفحشْ؛ لفوات الوصف المرغوب.

وفي «الخلاصة»: لو اشترى أرضًا على أنَّها خاليةٌ عن النَّوائب الدِّيوانية، أو على أنَّ قانونَها كذا، فإذا هو أكثرُ، فله أن يردَّها. ولو اشترى ثوبًا على أنَّه حُرُّ، فإذا لُحْمته خرُّ وسداه قطنٌ؛ لا يردُه؛ لأن اللحمة أصلٌ.

(ويتوقَّفُ بيعُ المرهون والمستأجَر) بفتح الجيم، يعني: إذا باع الراهنُ الرهنَ، أو المؤجِّرُ العبدَ المستأجرَ، فإنَّه يتوقَّفُ على إجازة المرتهن والمستأجر، إلا أنَّ المرتهن يملكُ نقضَ البيع ويملكُ إجازتَه، والمستأجرُ يملكُ الإجازةَ ولا يملك النقضَ، فإن لم يُجِزُ المستأجرُ حتى انفسخت الإجارةُ بينهما؛ نفد البيعُ السابقُ. كذا في «الخانية».

(في الأصحّ) قيّد به احترازًا عمّا قال بعضُ أصحابنا: إنّه فاسدٌ؛ لأن البائعَ غيرُ قادرٍ على تسليمه؛ لتعلُّق حقِّ الغير به. وإنّما اختير قولُ من قال: إنّه موقوفٌ؛ لأن العقدَ ورد على ملكِ نفسه، ويجب أن ينفذ<sup>3</sup>، وتعلُّقُ حقِّ الغير به إنّما يؤيِّرُ في عدم لزومه دون إفساده، والقدرةُ على التّسليم عقيب العقد غيرُ لازمةٍ، فإنَّ فكَّ الرهن وفسحَ الإجارة ممكنّ، وإذا أجازه المستأجرُ أو المرتهن، وردَّ المشتريَ المبيعَ بعيب، قيل: لا يعود عقدُ الرهن والإجارة، وقيل: يعودُ كما إذا تخمَّر الرهنُ بطل حكمُه، ثم إذا تخلَّل عاد رهناً.

(ويفسد بيع ما تعذَّر تسليمُه) لفوات المقصود من العقد بفوات التَّسليم.

(كالآبق عند غير المشتري) قيَّد به؛ لأنَّه لو كان عند المشتري؛ صحَّ بيعُه لزوال المانع، وهو العجزُ عن التسليم، لكن لا يكون ذلك القبضُ نائبًا عن قبض أمانةٍ، وهو ضعيفٌ، وقبضُ المبيع إذا أشهد على نفسه أنَّه أخذه ليردَّه على مالكه؛ لأن قبضَه ذلك قبضُ أمانةٍ، وهو ضعيفٌ، وقبضُ المبيع قويُّ؛ لكونه مجبورًا عليه، فالضعيفُ لا ينوب منابَ القويِّ. وإن لم يكن أشهد على نفسه عند أخذه؛ يكون نائبًا عنه؛ لأن قبضَه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: الفوات.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لأن.

<sup>3</sup> ح: ينفد.

ذاك قبضُ غصبٍ، وهو مضمونٌ كقبض المبيع، فينوبُ عنه. وعند أبي يوسف: قبضُه لا يكون نائبًا عنه في هذا القسم أيضًا؛ لأنَّه يكون أمانةً بلا شرطِ الإشهاد عنده.

(والسمكِ والطيرِ) أي: يفسدُ بيعهما (قبل صيدهما)؛ لأن كلًّا منهما غيرُ مملوكٍ.

قيَّد به؛ لأنَّه لو أخذ السمكَ وألقاه في الحظيرة، أو هيَّا له موضعًا، فدخل فيه بحيثُ لا يمكنه الخروجُ؛ يملكه ولا يفسدُ بيعهُ إذا لم يحتجْ في أخذه إلى تكلُّفٍ، وكذا إذا باع طيرًا له يطيرُ في الهواء إن كان بحيث يعود إلى بيته ويأخذه بلا تكلُّفٌ يجوز.

(وأفسدوا تمليكَ الدَّيْن من غير من هو) أي: الدين (عليه) وقال مالكُّ: يجوز؛ لأنَّه مالٌ قابلٌ للتَّمليك، ولهذا يجوز الشِّراءُ به، فيجوز تمليكُه، كما لو ملَّكه ممن عليه الدين.

ولنا: إنَّه تمليكُ ما لا يقدر على تسليمه؛ لأنَّه عاجزٌ عن تسليم ما في ذمَّة الغير، فأمَّا تمليكُه ممن عليه؛ فإسقاطٌ لا يقتضي التَّسليمَ.

وفي «القنية»: لو وهبت مالها على زوجها من ابنه الصَّغير صحَّ؛ لأن هبة الدين من غير من عليه يجوزُ إذا سلَّطه على القبض، وللأب 1 ولاية القبض لولده الصَّغير، فكان قبضه كقبض الصَّغير، فكانَّها سلّطت الصغيرَ على قبضه.

وفي «الحقائق»: فإن قلت: جوَّزتموه في الحوالة.

قلتُ: ذكر في «الجامع الكبير» لقاضيخان: إنَّما يجوزُ؛ لأنَّه تمليكٌ حكمًا لا قصدًا، فكم من شيءٍ يثبثُ ضمنًا لا قصدًا؟ (ويفسد بيعُ الأوصاف والأتباع كأليةِ شاةٍ حيّةٍ) أليةُ الشَّاة بفتح الهمزة وسكون اللام: ذَنَبها، وإذا ثنيت قلت: أليان بدون التاء.

كذا في «الصحاح». هذا مثالٌ للأوصاف، فبيعُها قبل الذبح حرام، وإلزامُ الذبح على البائع إضرارٌ.

(وكالحَمْل والنتاج) فإنَّهما أتباعٌ، الحملُ بفتح الحاء وسكون الميم: ما كان في البطن من الولد، والنتاج: ما سيحدث في البطن منه، ويحتمل أن يراد بالحمل: حملُ الإنسان، وبالنتاج: نتاجُ غيره، وأن تكون الألفُ واللامُ في «النتاج» بدلًا من المضاف إليه، أراد به: نتاجَ الحمل؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع الحَبَلة وحَبَل الحبلة².

(واللبن في الضرع) لنهيه صلى الله عليه وسلم عن بيعه فيه<sup>3</sup>. (ولبن المرأة) في قدحٍ، (ولا نجيزه مطلقًا) يعني: بيعُ لبن امرأةٍ في القدح حرةً كانت أو أمة غيرُ جائزٍ عندنا. وقال الشافعيُّ: يجوز؛ لأنَّه مشروبٌ طاهرٌ تعلَّقتْ به منفعةٌ، فيجوز بيعه كالعصير.

ولنا: إنَّ جزءَ الآدمي مكرمٌ، وفي بيعه إهانةً.

(ويجيزه في الأمة) يعني: بيعُ لبن الأمة جائزٌ عند أبي يوسف؛ لأن البيعَ يرد على نفسها، فيجوز أن يَرِدَ على جُزءها.

ولهما: ما مرَّ من الدليل. وأما إيرادُ البيع على نفس الأمة فإنَّما جاز؛ لأن الرقَّ وصفٌ لجميعها؛ لكونها محلَّ القوة، واللبنُ لا حياةً فيه، فلا يحله الرقُّ.

(ويجيز) أبو يوسف (بيع الفصيل. وقالا: لا يجوز؟ لأنه مالٌ مقدورُ التسليم في الحال، فيجوز كبيع الفصيل. وقالا: لا يجوز؟ لأن الصوفَ ينمو من أسفله، ألا يرى أنَّه إذا مُخِبِبَ وترك زمانًا يقع المخضوبُ على رأسه لا أصله؟ فيلزم الاختلاطُ، وإنَّما جاز بيعُ أغصان الخلاف إن بُيِّنَ موضعُ قطعها؛ لأنَّه ينمو من أعلاه، ألا يرى أنَّه إذا رُبِطَ خيطٌ في رأس غصنٍ وترك أيامًا يبقى الخيطُ أسفل مما في رأسه؟ وأما بيع الكُرّاث؛ فجائزٌ وإن كان ينمو من أسفله للتعامل. كذا في «التتمة».

(ويفسد بيعُ ما لا يتبعض إلا بضررٍ) على البائع، (كذراع من ثوبٍ، وجذعٍ في سقفٍ)؛ لأنه لا بُدَّ له من تسليمه، فإذا لحقه ضررٌ فيه ربَّما لا يرضاه، فيرجع عن قوله، فيفضى إلى النِّزاع.

قيَّد بالضرر؛ لأنَّه لو باع ما يتبعَّض بلا ضررِ كقفيزٍ من صبرةٍ أو ذراع من كرباسٍ غير مهيَّأة للبس جاز.

فلو قطع الذراع أو قلع الجذع قبل الفسخ؛ عاد العقد صحيحًا، بخلاف ما إذا باع جلدَ حيوانٍ وذبحه وسلَّمه، أو باع نوى تمرٍ وشقه وسلَّمه، حيثُ لا يعود صحيحًا؛ لأن اتصالَ الجلد والنوى حُلقيٌّ، فصار العجزُ فيه أصليًا، بخلاف اتِّصال الجذع والثوب، فإنَّه بصنع المخلوق.

. 5 صحيح البخاري، البيوع 61 فضائل الصحابة 56؛ صحيح مسلم، البيوع  $^2$ 

3 مصنف ابن أبي شيبة، 289/11؛ المعجم الأوسط للطبراني، 104/4.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  ح: فللأب.

(وللجهالة) يعني: يفسد البيعُ لجهالة المبيع إذا لم يكن فيه خيارُ التَّعيين للبائع أو المشتري، (كثوبٍ من اثنين) أي: كبيع ثوبٍ من ثوبين أو من ثلاثةِ أثوابٍ، ولو باع ثوبًا من أربعة أثوابٍ لا يجوزُ وإن شُرِط فيه خيارُ التعيين؛ لأن الحاجةَ إلى التَّعيين تندفعُ بالثلاثة بوجود الجيِّد والوسط والرديء، فلم يجزُ فيما وراءها. كذا في «التبيين».

(وضربة القانص) يعنى: يفسدُ بيعُ ضربة القانص، وهي ما يخرج من الصيد بضربة الشَّبكة مرَّة، إنَّما فسد؛ لأنَّه مجهولٌ.

(وبالقاء الحجر، والملامسة، والمنابذة) هذه بيوعٌ كانت في الجاهليَّة، كان الرجلان يتساومان المبيع، فإذا ألقى المشتري عليه حصاةً أو لَمُسه أو نبذه البائغ إليه؛ لزم البيغ، ففسدت؛ لورود النهي عنها؛ لِمَا فيه من معنى التعليق، كأنَّه قال: إن ألقيتَ عليه حجرًا فهو لك.

(وبيع المحاقلة<sup>2</sup>) وهو بيعُ الحنطة في سُنْبلها بحنطةٍ مثل كيلها تقديرًا؛ لأن الجهالةَ في المماثلة تفضي إلى الربا.

(ونفسدُ<sup>3</sup> المزابنة) وهي بيعُ الرطب على النَّخل بتمرٍ مجذوذٍ مثل كيله تقديرًا، (ولو فيما دون خمسة أوسقٍ) يعني: هو فاسدٌ عندنا سواء كان ما قُلِّر أقلَّ من خمسة أوسقٍ، وإن زاد عليها لا يجوزُ إذا كان أقلَّ من خمسة أوسقٍ، وإن زاد عليها لا يجوزُ إجماعًا، وفي خمسة أوسقٍ له قولان.

له: ما 4 روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن المزابنة، ورحَّص في العرايا 5، وهو بيعُ الرطب كما ذكر فيما دون خمسة أوسق. ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «التمرُ بالتمر مثلًا بمثلٍ» 6، وهنا لا يعرف المماثلةُ، فلا يجوز، والعربَّةُ فيما رواه محمولةٌ على أنَّ رجلًا أعرى . أي: وهب . تمرة نخلةٍ من بستانه لرجلٍ، ثم شقَّ على الواهب دخولُ الموهوب له في بستانه، ولم يرضَ رجوعَه، فوهب تمرًا مجذوذًا عوضًا عنه، فرحَّصَ صلى الله عليه وسلم في ذلك؛ لأن الموهوبَ لم يكن ملكًا للموهوب له ما دام متَّصلًا بالنخلة، واتَّفق ذلك فيما دون خمسة أوسق، فنقل الراوي كذلك، وسمَّاها بيعًا مجازًا؛ لثبوت صورة المعاوضة فيهما.

(ونجيزُ بيعَ الدُّهن النَّجِس) المرادُ به: ما خالط نجسًا، لا نجسَ العين، (والانتفاعَ به في غير الأكل) كالاستصباح والدِّباغة وغيرهما. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأن ما هو نجسٌ مأمورٌ بهجرانه؛ لقوله تعالى: ﴿وَالرُّجْرَ فَاهْجُرْ﴾ [المدثر، 5/74]، وذلك مشعرٌ بسقوط ماليَّته، وكونه كوَدَكِ الميتة.

ولنا: إنَّ عينَ الدهن مالٌ، وإنَّما حَرُمَ أكله لمخالطته النَّجاسة، وبها لا يخرج الدهنُ من كونه مالًا، بخلاف الوَدَك؛ لأنَّه جزءُ الميت<sup>7</sup>، فلا يكون مالًا.

(ومنعوا بيعَ ما أصله غائبٌ) كالشّلجم ونحوه، (وبعضه معدومٌ) كالورد ونحوه، (تبعًا للنّاجم) أي: للظاهر فيما أصلُه غائبٌ، (والموجود) فيما بعضه معدومٌ. وقال مالكّ: يجوز لتعامل الناس عليه، وبه أفتى بعضُ مشايخنا عملًا بالاستحسان. وعن محمد: جوازُ بيع الورد في الأشجار.

وفي «الخانية»: هذا فيما إذا نبت الشّلجم<sup>8</sup> ونحوه، ولم يعلم وجودُه، وأمَّا إذا عُلِمَ يجوز، وله خيارُ الرؤية، ولا يبطل خيارُه ما لم ير الكلَّ عند أبي حنيفة، ويبطل عندهما برؤية البعض، وعليه الفتوى. وورقُ الفرصاد كالورد.

(وهما (وهما وتبعًا لغيرهما، وهما (وهما (وهما المحرز) أي: المجموع في إناءٍ، (ودود القرّ وبيضه مطلقًا) أي: بانفرادهما وتبعًا لغيرهما، (وهما الأوليين 10 تبعًا) يعني: صاحباه أجازا بيعَ النحل تبعًا لكوّارته، ودودَ القرّ تبعًا لقرّه، ولم يجيزا بيعهما على الانفراد، ولا بيعَ بيض الدود مطلقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بجهالة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: المحاقلة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: وتفسد.

<sup>4</sup> د: لما.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، المساقات 18؛ صحيح مسلم، البيوع 70.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح مسلم، المساقات 81؛ سنن الترمذي، البيوع  $^{6}$ 

<sup>7</sup> ح: الميتة.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: السلحم.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: النخل.

<sup>10</sup> د: الأولين.

قيَّد بالمحزر؛ لأنَّه لو لم يكن محرزًا لا يجوز بيعُه اتِّفاقًا.

له: إن كلًّا منهما مالٌ يضنُّ فيه ويتولَّدُ منه ما ينتفع به، فيصحُّ بيعه كبزر البطيخ.

ولهما: إنَّ النحُلَ والدودَ من الهوامّ، فلا يجوز بيعهما أكالزنابير، وأما بيضُه؛ فلأنَّه غيرُ منتفعٍ به باعتبار ذاته ولا باعتبار غيره؛ لأن ذلك الغير معدومٌ.

أورد الكرخيُّ على قولهما: بأن الشيءَ إنَّما يدخل في العقد تبعًا لغيره إذا كان من حقوقه كالشُّرْب والطريق، وهذا ليس كذلك. والفتوى على قول محمد. كذا في «الذخيرة».

(ويفسدُ بشرطٍ لا يقتضيه العقدُ، وفيه منفعةٌ لأحدٍ) من البائع والمشتري والأجنبيّ والمبيع الآدميّ. كذا في «التبيين».

وأمَّا قولُ صاحب «الهداية»: وفيه منفعةٌ لأحد المتعاقدين أو المعقود عليه؛ فيُحملُ على اعتبار الغالب.

وإنَّما فسد؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع وشرطٍ  $^{2}$ .

وفي «الغاية»: استثني من هذا الحكم ما ورد الشرعُ بجوازه، كشرط الخيار والأجل، وما جرى 3 التّعاملُ فيه، كشراء النّعْل على أن يحذوها البائغ، أي: يسويها بصاحبتها، أو يجعل لها شِراكًا، وما كان مقتضى العقد، كشرط الملك للمشتري، وما كان ملائمًا له، كشرط الرهن أو الكفالة، لكن إنّما يصحُ هذان الشَّرطان إذا كان الرهنُ معلومًا والكفيلُ حاضرًا، ولو لم يسلمِّهما المشتري لا يجبرُ عليه، وللبائع أن يفسخ العقدَ.

وفي «المنتقى»: إنَّما يفسدُ<sup>4</sup> البيعُ بشرطٍ إذا ذكره بكلمة «على»، وأما إذا ذكره بحرف الشَّرط كما إذا قال: بعثُ إن كنت تعطيني كذا؛ فالبيعُ باطلٌ.

وفي «الفتاوى الصغرى»: إذا اختلفا في الصحة والفساد؛ فالمختارُ أنَّ القول لمن يدَّعي الصحَّة، وإذا اختلفا في الصحة والبطلان؛ فالقولُ لمن يدَّعي البطلان؛ لأنَّه منكرٌ للعقد.

(فنفسده بشرط العتق) هذا تفريعٌ للأصل السَّابق. وقال الشافعيُّ: لا يفسد به البيعُ.

قيَّد بشرط العتق؛ لأنَّه يوافقنا في فساد البيع بسائر الشُّروط، وإنَّما جوَّزه بهذا الشرط قياسًا على جواز البيع ممن يعلم أنَّه يعتقه. ولنا: ما روي من النهي عن بيع وشرطٍ، وهذا الشرطُ فيه منفعةٌ للمعقود عليه، وفيما قاس عليه الشافعيُّ انعدم الشرطُ.

(فإن أعتقه) المشتري بعدما شُرِطَ في عقده العتقُ، (فالثمنُ لازمٌ) يعني: واجب، والعقدُ انقلب صحيحًا عند أبي حنيفة. (وقالا: قيمتُه) واجبةٌ عليه؛ لأن العقدَ فسد بالشرط، أعتق أو لم يعتق، (وهو روايةٌ) عن أبي حنيفة.

وله: إنَّ الشرطَ وإن لم يلائم العقدَ لذاته، لكنَّ شرطَ العتق لائمه من حيثُ الحكم؛ لأنَّه منهٍ للملك ومقرِّرٌ له، وهذا هو الاستحسانُ.

وفي «الحقائق»: الخلافُ فيما إذا أعتقه المشتري بعد القبض، أما قبله؛ فلا يصحُّ الإعتاق.

(ويفسد بشرط تدبير وكتابة واستيلاد)؛ لأن هذه شروطٌ لا يقتضيها العقدُ، وفيه منفعةٌ للمعقود عليه، فيفسدُ به.

(واستخدام البائع شهرًا) يعني: يفسدُ بشرط أن يستخدم البائعُ المبيعَ أو المشتري شهرًا، ويجوز أن يجعل المصدرُ مضافًا إلى مفعوله، أي: استخدام المشترى البائع؛ لأنَّه شرطٌ لا يقتضيه العقد، وفيه منفعةٌ لأحد المتعاقدين.

(وقرضٍ وهديةٍ وسكنى دارٍ) سواءٌ كان هذه المنافعُ مشروطةً للبائع أو للمشتري.

(وخياطةِ البائع المبيعَ، وحذوه) أي: تقديره وتسويته بشيءٍ آخرَ، وهذه الشروطُ تفسدُ البيعَ؛ لأنَّها غيرُ متعارفةٍ.

وفي «النوازل»: لو قال: بعت منك هذا على أن أحطَّ من ثمنه كذا جاز، ولو قال: على أن أهب منك كذا؛ لم يجز بيعُه؛ لأن الحطَّ ملحقٌ بأصل العقد، ويكون البيعُ بما وراء المحطوط.

(وبيعُها بشرط وطء المشتري فاسدٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يفسد بهذا الشرط؛ لأن جوازَ التصرُّف في المبيع بلا مانعٍ من مقتضيات العقد.

2 المعجم الأوسط للطبراني، 4/335؛ شرح مختصر الطحاوي للجصاص، 37/4.

د: بيعها.

<sup>3</sup> د: يجري.

<sup>4</sup> د: نفسد.

له: إنَّ لزومَ وطء الجارية المشتراة لا يقتضيه البيعُ، وفي هذا الشرط منفعةٌ للبائع؛ لأنَّه إذا وَطِقَها المشتري يمتنع أ الرد بالعيب، فيفسد به.

(وأجازه) محمد (بشرط عدمه) أي: بشرط أن لا يطأها المشتري. وقالا: لم يجز البيعُ بهذا الشرط.

له: إنَّه شرطٌ لا نفع فيه لأحدٍ، فلا يفسدُ به العقدُ.

ولهما: إنَّ فيه منفعةً للبائع؛ لأنَّها لو ولدتْ من المشتري، وظهر لها مستحقٌّ، وأخذ الجاريةَ وقيمةَ ولدها القائم يوم الخصومة؛ يرجع المشتري على البائع بما أدَّاه، وإذا لم تَلِدْ من المشتري لا يكون على البائع قيمةُ الأولاد.

(ويفسدُ باستثناء الحمل) كما إذا قال: بعثُ هذه إلا حَمْلَها؛ لأنَّه جزءٌ منها ومتَّصلٌ بها خلقةً، وتسليمُ المبيعة بدونه غيرُ ممكنِ.

ولو استثنى قفيزًا في بيع صُبرة يجوزُ؛ لإمكان تسليمه، ولو باع قطيعَ غنمٍ، واستثنى منها شاةً بغير عينها؛ لا يجوز؛ لأن تسليمها مفض إلى منازعةٍ.

(وبالتأجيل في المبيع المعيَّن)؛ لأن الأجل شُرع للترفيه في التحصيل، والمبيعُ المعيَّنُ حاصلٌ، فلا يفيد التأجيلُ فيه. وتنَّجيلُه جائزٌ.

(وبجهالته) أي: بجهالة الأجل؛ لأنّها يفضي إلى المنازعة. (إذا كان الثمنُ دينًا) قيَّد به؛ لأن الثمنَ لو كان عينًا لا يجوز التأجيلُ فيه؛ لأنّه مبيعٌ من وجهٍ. (فلا يجوز) تأجيلُ الثمن، سواءٌ وُجِدَ في العقد أو بعده؛ لأن الموجودَ بعده في مجلسه ملحقٌ به. (إلى النيروز، وصوم النصارى، وفطرهم، والحصادِ) وهو بفتح الحاء وكسرها: قطعُ الزرع في أوانه، (والدياسِ) وهو أن يوطأ الطعامُ بالدواب ليقدرية، (وقدوم الحاجّ، والعطاء) أي: وقت وصول العطاء من السلطان إلى أهل الديوان، (إذا جُهِلَ الوقتُ) قيَّد به؛ لأنَّه إن كان معلومًا عند المتعاقدين لا يفسدُ به العقدُ.

(فإن أسقط) المشتري (الأجل) إنَّما أسندنا الإسقاطَ إلى المشتري؛ لأن الأجلَ حقُّه، فينفرد بإسقاطه، وما قاله القدوري في «مختصره»: فإن تراضيا بإسقاط الأجل؛ فوافعٌ اتِّفاقًا لا خارجٌ مخرجَ الشرط؛ لأن رضاءَ من له الحقُّ كافٍ. (قبل ذلك) أي: قبل مجيء ذلك الأجل المفسد وقبل التفرُّق (أجزناه) وقال زفر: لا يجوز.

قيَّد بقوله: «قبل ذلك»؛ لأن إبطالَ الأجل لو وُجِدَ بعده تأكَّد الفسادُ، ولا ينقلب جائزًا اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: «وقبل التفرُّق»؛ لأنَّه لو تفرَّقا قبل الإبطال تأكَّد الفسادُ، ولا ينقلب جائزًا اتفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ العقدَ وقع فاسدًا، فلا ينقلب جائزًا، كما إذا باع درهمًا بدرهمين، ثم أسقط الزَّائدَ، فإنَّه لم ينقلب جائزًا اتِّفاقًا.

ولنا: إنَّ سبب الفساد ارتفع قبل تقرُّر الفساد، فيعود جائزًا، بخلاف درهم بدرهمين؛ لأن الفسادَ في صلب العقد.

وفي «الخانية»: لو قال: برئتُ من الأجل لا يكون إسقاطًا، ولو قال: تركته أو أبطلته؛ يكون إسقاطًا.

(ويكره النَّجَشُ) وهو بفتحتين وبسكون الجيم أيضًا: أن يزيد في الثمن ولا يريد الشراء؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تناجشوا»3.

وفي «شرح الطحاوي»: هذا إذا طلب الراغبُ في السِّلعة من صاحبها بمثل ثمنها، وأمَّا إذا طلب بما دونه؛ فلا يكره أن يزيد رجلٌ في ثمنها إلى أن يبلغ قيمتها وإن لم يُرِدْ شراءها.

(والسومُ) وهو طلبُ المبيع بالثمن (على سوم غيره)؛ لأن فيه إضرارًا على الغير. هذا إذا تراضيا في المساومة على ثمنٍ معيَّنٍ، وأمَّا إذا لم يتراضيا؛ فلا يكره؛ لأنَّه بيعُ من يزيدُ.

(وتلقِّي الجلب) أي: المجلوب، وهو ما يُجاءُ به من بلدٍ إلى بلدٍ للتجارة (إذا أضرَّ بالبلد، أو لبَّس عليهم) أي: على الواردين السعرَ، وغرَّهم، فاشترى منهم بأرخصَ.

قيَّد بالإضرار والتلبيس؛ لأنَّهما لو انعدما لا يكره التلقِّي.

<sup>2</sup> د: توطأ.

<sup>1</sup> ح: يمنع.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، البيوع 58 64، 70؛ صحيح مسلم، النكاح 52؛ البيوع 4.

(وبيعُ الحاضر للبادي في القحط) كما إذا جاء من يسكن في البادية بالطَّعام إلى بلدٍ، فيتوكَّلُ الحاضرُ عنه ليبيعَ طعامه بالسعر الغالى. وإنَّما كُرة؛ لأن فيه إضرارًا بأهل البلد.

قيَّد بقوله: «في القحط»؛ لأنَّه في الرخص غيرُ مكروهٍ.

(ووقتَ النداء) يعني: يكره البيعُ وقتَ أذان الجمعة؛ لأنَّه مخلِّ بالسعي إليها. هذا إذا وقف واشتغل به، أمَّا إذا باع وهو يسعى؛ لا يكره، والمعتبرُ: الأذانُ بعد الزوال.

(والتفريقُ الغيرُ المستحقّ بين صغيرٍ وكبيرٍ، أو صغيرين أحدُهما ذو رحمٍ محرمٍ من الآخر، وهما في ملكه) وإنَّما كُرِهَ التَّفريقُ بينهما بالبيع؛ لأن الصغير يستأنسُ بالكبير وبالصغير أيضًا، وفي أ التَّفريق إيحاشُ الصغير، وتركُ الترحم عليه، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «من لم يرحم صغيرنا فليس منا»2.

قيَّدنا التفريقَ بالبيع؛ لأنَّه بإعتاقِ أحدهما غيرُ مكروهٍ؛ لأنَّه أنفعُ له.

وقيد بقوله: «الغير المستحقّ»؛ لأن التفريق لو وقع باستحقاقٍ بأن ظهر في أحدهما عيبٌ، أو جنى فدُفِعَ إلى وليّ الجناية، أو خرج مستحقٌّ؛ لا يكرهُ التَّفريقُ دفعًا للضرر عن صاحب الحقّ، وأما إضرارُ الصغير؛ فثبت ضمناً، فلا يُلتفتُ إليه؛ لأنَّه كم من شيءٍ ثبت ضمناً ولا يثبت قصدًا.

وقيَّد بأن يكون أحدهُما صغيرًا؛ لأنَّهما لو كانا كبيرين؛ فله أن يفرِّق؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم فرَّق بين مارية وشيرين<sup>3</sup>، وكانتا أمتين أختين كبيرتين 4 سيجيءُ عن قريبٍ. وكذا لو كان ثلاثة إخوةٍ في ملك رجلٍ وأحدهم صغيرٌ والآخران كبيران؛ يجوز للمالك أن يبيع أحدَ الكبيرين وإن لزم منه التفريق؛ لأن حقَّ الصغير يكون مرعيًّا بالكبير الباقي.

وقيّد بأن يكون أحدهما ذا رحمٍ محرمٍ من الآخر؛ لأنّه لو كان قريبًا غيرَ محرمٍ كابن العمّ، أو محرمًا غيرَ قريبٍ كامرأة الأب؛ لا يكره التفريقُ. ولو كان لصغيرٍ قريبان محرمان أحدُهما أبعدُ من الآخر كأمِّه وعمته؛ لا يكره بيعُ الأبعد؛ لأنّه في مقابلة الأقرب كالمعدوم. وقيّد بأن يكونا في ملكه؛ لأنّه لو لم يجتمعا فيه لا يكره.

وكما يكره التَّفريقُ المذكورُ يكره للمشتري شراؤه، لكنَّ الحربيَّ إذا دخل دارنا بغلامين صغيرين أخوين، فأراد أن يبيع أحدهما؛ لا يكره لنا شراؤه؛ لأن كونه في دارنا أنفعُ له من عوده إلى دار الحرب.

(ويجوز البيغ، ويأثم) البائعُ لارتكابه المنهيّ. (ويفسده) أي: أبو يوسف البيعَ بالتفريق (في الولاد) لقوَّة قرابة الولاد، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «من فرَّق بين والدةٍ وولدها؛ فرَّق اللهُ بينه وبين أحبَّته يوم القيامة» أ. (ومطلقًا في روايةٍ) يعني: روي عن أبي يوسف: أنَّه فاسدٌ في كلِّ قرابةٍ محرمةٍ ولادةً كانت أو لم تكن؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم وهب من عليٍّ رضي الله عنه أخوين صغيرين، ثم سأله: «ما فعل الغلامان؟» فقال: بعثُ أحدهما، فقال صلى الله عليه وسلم: «اردد اردد» أ، وأمره صلى الله عليه وسلم بالردِّ يدلُ على فساده.

ولهما: إنَّ البيعَ صدر من أهله مضافًا إلى محلِه، فينفذ، والنهيُ عن التفريق إنَّما كان لمعنىً مجاورٍ، فلا يفسدُ العقدُ، كالنهي عن السوم على سوم غيره.

## (فصل) في الإقالة

وهي في اللُّغة: الإسقاطُ، ولهذا يقال في الدُّعاء: اللهم أَقِلْ عثرتي، أي: أسقط زلَّتي <sup>7</sup> وارفعها، وكذا العاقدان يرفعان العقدَ بالإقالة.

(وتصحُّ الإقالةُ بلفظين أحدُهما مستقبلٌ) نحو أن يقول أحدهما: أَقِلْني، وقال الآخر: أقلتُ. (وشرط) محمدٌ صيغة (المضيّ فيهما) اعتبارًا بالبيع.

د: ففي.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الأدب  $^{58}$ ؛ سنن الترمذي، البر والصلة  $^{2}$ 

<sup>3</sup> مسند البزار، 304/10؛ المعجم الكبير للطبراني، 306/24. ويقال في اسمه سيرين.

<sup>4</sup> ح + كما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن الترمذي، السير 17؛ مسند أحمد بن حنبل، 412/5.

<sup>6</sup> سنن الترمذي، البيوع 52؛ سنن ابن ماجه، التجارات 46. وفيه لفظ: «رده» مكان «أردد».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ذلتي.

ولهما: إنَّ لفظه: بعني في البيع كانت محمولةً على المساومة، ولم تدلَّ على التَّحقيق، ولهذا لم ينعقدْ بها البيعُ، وأما لفظةُ: أقلني في الإقالة؛ فمحمولةٌ على التَّحقيق؛ لأنَّها تكون بعد نظرِ وتأمُّل كلفظة: زوجيني نفسك في النكاح.

(ويتوقَّفُ على قبول الآخر في المجلس) حتى لو قَبِل الآخر بعد زوال المجلس، أو بعدما صدر عنه فيه ما يدلُّ على الإعراض . كما سبق بيانه في البيع .؛ لا يتمُّ الإقالةُ.

وفي «المحيط»: لو اشترى حنطةً وقبضها، وسلَّم بعضَ الثمن، ثم قال للبائع: إنَّه قام عليَّ بثمنٍ غالٍ، فرَدَّ البائعُ عليه ما قبض من الثمن، فأخذه المشتري؛ لا ينقضُ البيعُ؛ لأن الإقالةَ كالبيع لا تنعقد إلا بالإيجاب والقبول أو بالتعاطي.

(وهي فسخٌ مطلقًا) أي: بعد قبض المبيع أو قبله، وبمثل الثَّمَن الأوَّل أو بأقل أو بأكثر منه، (في حقِّ العاقدين) عند أبي حنيفة، تظهر 2 فائدتُه في مسائل:

منها: أنَّهما لو سمَّيا في الإقالة خلافَ الثمن الأوَّل تكون باطلةً كما يذكر في المتن.

ومنها: أنَّها لا تفسدُ بالشروط الفاسدة كما يفسد البيعُ.

ومنها: أنَّهما إذا تقايلا جاز للبائع بيعُ المبيع قبل قبضه.

ومنها: أنَّ المبيعَ إذا كان مكيلًا يجوز للبائع بيعُه بلا إعادة الكيل.

ومنها: أنَّ البائعَ إذا وهب المبيع من المشتري بعد الإقالة قبل القبض جاز هبتُه، ولو كانت الإقالةُ بيعًا في حقِّهما لَمَّا جاز كلِّ ١٠.

هذا إذا أمكن جعلُها فسخًا، وإن لم يمكن بأن زادت المبيعةُ بعد القبض زيادةً منفصلةً؛ تكون الإقالةُ باطلةً عنده؛ لأنَّه لا يصحّخُ<sup>3</sup> الإقالةَ إلا بطريق الفسخ.

وإنَّما قيَّدنا بالقيدين؛ لأن الزيادة قبل القبض متَّصلةً كانت أو منفصلةً؛ لا يمنعُ الإقالةَ عنده، وكذا الزيادةُ المتصلةُ بعد القبض. (بيعٌ في حقّ ثالثٍ) تظهر فائدته في مسائل:

منها: أنَّ المبيعَ لو كان عقارًا، فسلم الشفيعُ الشفعةَ في بيعه؛ جاز له أن يأخذها في إقالته.

ومنها: أنَّ المشتريَ إذا باع المبيعَ من آخرَ، ثم تقايلا، فاطَّلع البائعُ على عيبٍ كان عند البائع الأوّل؛ ليس له أن يردَّه عليه؛ لأنَّه مٌّ في حقِّه.

ومنها: أنَّ الموهوبَ له إذا باع الموهوبَ من آخر، ثم تقايلا؛ ليس للواهب الرجوعُ من هبته؛ لأن الموهوبَ له في حقّ الواهب بمنزلة المشترى من المشترى منه.

ومنها: أنَّ المشتريَ إذا باع المبيعَ من آخرَ قبل نقد الثمن، ثم تقايلا؛ جاز للبائع أن يشتريَ المبيع منه بأقلَّ مما باعه؛ لأنَّه في حقِّ البائع كالمملوك بشراءٍ جديدٍ من المشتري الثاني.

ومنها: أنَّه إذا اشترى بعروض التجارة بعد تمام الحول عبدًا للخدمة، ثم ردَّه لعيبٍ فيه بغير قضاءٍ، فهلكت العروضُ في يده؛ لا يسقط عنه الزكاةُ؛ لأنَّه بيعٌ جديدٌ في حق ثالثٍ، وهو الفقيرُ؛ لأن الردَّ بعيبٍ بغير قضاءٍ إقالةٌ.

(وتجوز) الإقالةُ (بمثل الثمن الأوّل) وفي «الفتاوى الفضلي»: إذا باع المتولّي أو الوصيُّ شيئًا بأكثرَ من قيمته لا يجوزُ إقالته وإن كانت بمثل النَّمن الأول.

(فلو شرط أكثرَ منه، أو أقلَ، أو خلافَ جنسه، أو أجَّل) البائع في ردِّ المشتري الثمن، (فالشرطُ باطلٌ) والإقالةُ صحيحةٌ عند أبي حنيفة، إلا أن يحدث بالبيع عيبٌ، فتجوز الإقالةُ بأقلَّ من الأول؛ لأن نقصانَ الثمن يكون لأجل الفائت بالعيب.

(ويجعلها) أي<sup>4</sup>: أبو يوسف الإقالة (بعد القبض) أي: قبض المبيع (بيعًا) سواة وقعتْ بمثل الثمن الأوَّل أو بأكثرَ أو بأكثرَ أو بنوعٍ آخرَ، (وقبله فسخًا)؛ لأن بيعَ المنقول قبل القبض غيرٌ جائزٍ، (إلا في العقار) فإنَّ الإقالة فيه قبل القبض تجعل بيعًا؛ لأن بيعَه قبل القبض جائزٌ، ولو لم يمكن جعلُها بيعًا وفسحًا يبطلُ، كما إذا تقايلاً في المنقول قبل القبض على خلاف الجنس الأوَّل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يدل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يظهر.

<sup>3</sup> ح: تصح.

<sup>-</sup> أي.

(وجعلها) أي: محمد الإقالة (بمثل الثّمن الأوَّل أو أقلّ منه فسخاً، وبالأكثر) أي: جعل الإقالة بأكثر من الثمن الأول (وبخلاف الجنس) أي: بخلاف جنس النَّمن الأول (بيعًا)؛ لأن جعلَها فسحًا ممتنعٌ، وإن لم يمكن جعلُها بيعًا وفسحًا تبطلُ الإقالةُ، كما إذا تقايلا قبل القبض على خلاف جنس الثمن الأوَّل.

والحاصلُ: إنَّ الإقالةَ فسخٌ عنده إلا إذا تعذَّر فتبطلُ، وعند أبي يوسف: بيعٌ إلا إذا تعذَّر، فيجعل فسخًا، إلا إذا تعذر فتبطلُ، وعند محمد: فسخٌ، إلا إذا تعذَّر، فيجعل بيعًا، إلا إذا تعذر فتبطلُ. من «جامع المحبوبي».

لأبي حنيفة: إنَّ الإقالةَ في اللغة: إسقاطٌ فتُجعلُ<sup>1</sup> فسخًا في حقهما إعمالًا لموجبها<sup>2</sup>؛ لأن لهما ولايةً على أنفسهمًا، وبيعًا في حقّ ثالثٍ بحكم الإقالة، وهو مبادلةُ مالٍ بمالٍ بالتراضي؛ لأنَّه ليس لهما ولايةٌ على غيرهما.

ومحمدٌ وافق هذا الأصل، إلا أنَّه جعل الإقالةَ إذا كانت على خلاف جنس الثمن أو على الزَّائد عليه بيعًا صونًا للفظ عن البطلان، وأمَّا إذا نقص عن الثمن؛ فقد جعلها فسحًا؛ لأنَّه سكوتٌ عن بعض الثمن، ولو أقال وسكت عن كلِّ الثمن كان فسحًا، فهذا أحقُّ، وكذا لو أجَّل يكون فسحًا، ويبطل تأجيلُه؛ لأنَّه سكوتٌ عن وصف الثمن، وهو كونه حالًا.

ولأبي يوسف: إنَّ في الإقالة معنى البيع، وهو مبادلةُ مالٍ بمالٍ بالتراضي، فاعتبارُ جانب المعنى أَوْلى إذا أمكن، وإذا لم يمكن يُجعلُ فسحًا.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا ذكر الفسخ بلفظ الإقالة، ولو ذكره بلفظ المفاسخة أو المتاركة لا يجعلُ بيعًا اتِّفاقًا إعمالًا بمقتضى موضوعه اللغويّ. كذا في «النهاية».

(ويمنعها) أي: الإقالة (هلاكُ المبيع)؛ لأن الإقالة رفعُ العقد، وهو إنَّما يقومُ بقيام محلِّه، وهو المعقودُ عليه، (أو بعضه بقدره) يعني: إذا هلك بعضُ المبيع بطلت الإقالةُ في قدره، وصحَّت في باقيه. (لا هلاك الثمن) يعني: تصحُّ الإقالةُ بعد هلاك الثمن؛ لأن الثمن إنَّما يثبت له حكمُ الوجود في النِّمَّة بالعقد، وما يكون وجوده بالعقد لا يكون محلًا للعقد، وإذا تقايضا تصحُّ الإقالةُ بعد هلاك أحدهما؛ لأن كلَّ منهما معقودٌ عليه، فيكون العقدُ قائمًا به. ولو هلك العوضان لا تصحُّ الإقالة إلا في بيع الصرف، فإنَّها تصحُّ فيه بعد هلاك البدلين؛ لأنَّهما غيرُ متعيّنين، والمعقودُ عليه ما استوجب كلُّ واحد عنهما في ذمة قصاحبه. كذا في «النهاية».

اعلم أنَّ العقدَ الذي شُرط فيه الإقالةُ إذا رد<sup>6</sup> البائع الثمنَ<sup>7</sup> والناس سمَّاه بيع الوفاء، وفي المصر يسمّونه بيعَ الأمانة، فله حكمُ الرهن عند أكثر المشايخ، فلا يباح للمشتري أن ينتفعَ بالمبيع بدون إذن البائع، ويسقطُ الدينُ بهلاكه، وبعضُ المشايخ جعله باطلًا اعتبارًا بالهازل، وبعضُهم جعله في حكم بيع المكره، فينقضه المشتري إن شاء؛ لأنَّه لم يكن راضيًا به. قال الإمام نجم الدين النسفيُّ: اتفق مشايخنا في هذا الزمان على جوازه، وإفادته بعضَ الأحكام، وهو الانتفاعُ به؛ لحاجة الناس إليه<sup>8</sup>، ولتعاملهم فيه، والقواعدُ قد يُتركُ بالتعامل كما في الاستصناع. قال صاحب «النهاية»: وعليه الفتوى.

وفي «الخانية»: الصحيحُ: أنَّ العقدَ الذي جرى بينهما إن كان بلفظ البيع لا يكون رهنًا، ثم ينظر، إن ذكر الشرط فيه يفسدُ، وإن ذكر قبله أو بعده على وجه المواعدة وعقداه خاليًا عن الشرط يصحُّ العقدُ، ويلزم الوفاءُ بالعهد؛ لأن المواعيدَ قد يكون لازمةً لحاجة الناس.

وفي «الفوائد الظهيرية»: لو ذكر الشرطَ بعد العقد يلتحقُ بالعقد عند أبي حنيفة، ولم يذكر أنَّه في مجلس العقد أو بعده. (فصل) في المرابحة والتولية والوضيعة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيجعل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: بموجبها.

<sup>3</sup> ح: تقابضا.

ص 4 ح - واحد.

<sup>- 5</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ذمته.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: إذ الرد.

<sup>7</sup> ح: الثمرة.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د – إليه.

(يجوز التوليةُ البيع بالثمن الأوّل) بلا زيادةِ ربح، وهو بالرفع بدلٌ من «التولية» وبيانٌ له، وفي عبارته تسامحٌ؛ لأن الثمنَ الأولَ صار ملكًا للبائع، فلا يمكن البيعُ به، ولعلّه أراد به: بمثل الثمن الأوّل، وفيه أيضًا اشتباهٌ؛ لما سيجيء من أنَّ أجرة الصبغ والقصار وغيرهما يضمّ إلى الثمن الأوّل، فلا يكون الثاني مثلًا له في المقدار، فيكون المرادُ بمثل الثمن الأول بما قام عليه.

وفي ذكر الثمن إشارةٌ إلى أنَّ المرابحةَ والتولية لا يجوزان في بيع الصرف؛ لأن أحدَ بدليه غيرُ متعيِّنٍ للمبيعية، والآخرُ للثمنية، ودخل فيه ما هو ثمنّ حكمًا، كمن غصب عبدًا، فأبق منه، فقضى القاضي عليه بالقيمة، ثم عاد العبدُ، فللغاصب أن يبيعه توليةً ومرابحةً. كذا في «الخانية».

(والمرابحة بزيادة) أي: هي البيعُ بالزائد من الثمن الأوّل وإن لم يكن من جنسه، (والوضيعة بنقيصة) يعني: هي البيعُ بالناقص من الثمن السابق.

(ولا يصحُّ ذلك) أي: كلِّ من التولية والمرابحة والوضيعة (حتى يكون العوضُ مثليًا) إذ لو لم يكن كذلك لا يُعرفُ كون المبيع بمثل الثمن الأوَّل، أو بالزائد عليه، أو بالناقص عنه. (أو مملوكًا للمشتري) كما إذا اشترى عبدًا بثوبٍ، فأراد أن يبيعه مرابحةً عليه، لا بُدَّ أن يكون ذلك الثوبُ مملوكًا للمشتري حتى يبيعَ به وبزيادةِ ربحٍ معلومٍ عليه؛ إذ لو لم يكن كذلك يقعُ عقدُ المرابحة على قيمة ذلك الثوب، وهي مجهولةٌ، فيفسدُ.

(والربحُ مثليٌّ معلومٌ) وهذه الجملةُ الاسميةُ حالٌ. قيَّد به؛ لأنَّه لو باعه بالثوب المملوك للمشتري وبعُشْر قيمته لا يجوز؛ لأن الربحَ يكون مجهولًا.

(ويضم) إلى رأس المال (أجرةُ القصار والصبغ) بفتح الصاد مصدرٌ، وبكسرها: ما يصبغ به. (والطراز) وهو بالكسر: عَلَم الثوب (والفتل وحمل الطعام والسمسار). وفي «المحيط»: أجرةُ السمسار إن كانت مشروطةً في العقد تضمُّ، وإلا؛ فأكثرُ المشايخ على 1 أنَّها لا تضمُّ، وأمَّا أجرةُ الدلال؛ فلا تضمُّ تفاقًا.

(وسائق الغنم)؛ لأن هذه الأشياءَ تزيدُ<sup>3</sup> في عين المبيع كالصبغ وأخواته، أو في قيمته فقط كالحمل والسوق؛ لأن القيمةَ تختلفُ باختلاف المكان، فتُلحقُ أجرتُها برأس المال.

وفي «التبيين»: إن فعل المشتري بيده شيئًا مما ذُكِرَ من الفتل ونحوه لا يضمُّه.

(لا الراعي) أي: لا يضمّ أجرة الراعي؛ لأنَّه للحفظ، والحفظُ لا يزيد في عين الشيء ولا في قيمته.

(ونفقة نفسه) يعني: لا يضمُّ ما أنفقه المشتري على نفسه في سفره من وقت شرائه المبيعَ.

قيَّد به؛ لأنَّه نفقةَ المبيع وكسوته وكراه يضمُّ. كذا في «المحيط».

(وجُعْل الآبق، وأجرةُ طبيبٍ ومعلمٍ) إنَّما لم يضمَّ هذه الأشياءُ؛ لأنَّها لا تزيد في قيمة المبيع شيئًا، وأمَّا ثبوتُ الزيادة في التعلَّم؛ فلمعنىً فيه، وهو ذهنه وشغله، لا لما أنفق على المعلم، غايته: أنَّ التعليمَ وقع شرطًا، ولم يزد أجرةُ المعلم ماليَّةَ المبيع.

(ويقول) البائعُ إذا ضمَّ بالثمن ما يجوز ضمُّه: (يقوم) عليَّ (بكذا، لا اشتريته) أي: لا يقول: اشتريته بكذا تحرُّزًا عن الكذب. (ويلمشتري الخيارُ) عند أبي حنيفة (للخيانة) أي: لخيانة البائع في رأس المال (في المرابحة بين الأخذ بالثمن والترك، والحطّ في التولية) أي: للمشتري عنده الحطُّ من الثمن قدرَ ما خان البائعُ في بيع التولية. (ويأمر به) أي: أبو يوسف بالحطِّ (فيهما) أي: في صورتي الخيانة في المرابحة والتولية (مع حصَّتها) أي: مع حصَّة قدر الخيانة (من الربح) في المرابحة، مثلًا: إذا قال: اشتريتُ هذا الثوب بعشرة، فباعه مرابحةً بخمسة عشر، فظهر أنَّ البائعَ كان اشتراه بثمانيةٍ؛ يحطُّ قدرُ الخيانة من الأصل، وهو درهمان، ويحطُّ من الربح ما قابلهما، وهو درهم واحدٌ، فيأخذ الثوب باثني عشر درهمًا، ولو خان في الأجل بأن لم يبيِّن أنَّه اشتراه نسيئةً، أو بيَّن وخان في قدر الأجل؛ فللمشتري الخيارُ في المرابحة؛ لأن المؤجَّلُ أنقص في المالية من الحالّ. كذا في «المحيط».

(وخيَّره) أي: محمدٌ المشتري (مطلقًا) أي: سواءٌ كان الخيانةُ في المرابحة أو التولية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – على.

<sup>2</sup> د: يضم.

<sup>3</sup> ح: يزيد.

لأبي حنيفة: إنَّ الحطَّ لو لم يوجد في التولية يكون قدرُ الخيانة زائدًا على الثمن الأوَّل، فيصير أ مرابحةً لا توليةً، وأمَّا في المرابحة لو لم يحطّ يبقى مرابحةً، غايتُه: أنَّ الربحَ يكون أكثرَ مما ظنةً المشتري، فيثبت له الخيارُ لفوات الرضا.

ولأبي يوسف: إنَّ الأصلَ هو لفظُ المرابحة والتولية، وذكرُ الثمن في العقد جرى مجرى التفسير له، فلا بُدَّ من بناء العقد الثاني على الأوَّل، فيحطُّ قدرَ الخيانة ليكون الثمنُ الثاني كالأوَّل.

ولمحمد: إنَّ الأصلَ ما هو المذكورُ في العقد لكونه معلومًا، والثمنُ الأولُ غيرُ معلومٍ، فذكرُ المرابحة والتولية يحملُ على الترويج، فيجري مجرى الوصف، فإذا ظهرت الخيانةُ فيهما يتخيَّرُ المشتري؛ لفوات الوصف المرغوب في الثمن، كما لو فات في المبيع.

(فلو هلك) المبيع عند ظهور الخيانة في المرابحة (قبل الردّ، أو امتنع الفسخ) بسبب عيبٍ أو زيادةٍ في المبيع (سقط الخيارُ) ولزمه جميعُ الثمن؛ لسقوط خيار الرؤية والشرط بهما.

(ولو اشترى ثوبين بصفقة كلًّا بخمسة) يعني: اشترى كلَّ ثوبٍ بخمسة بعقدٍ واحدٍ، (كره له) أي: كره محمد للمشتري (بيغ أحدهما مرابحة بخمسة من غير بيانٍ) أي: من غير بيانِ أنَّه اشتراه بخمسة مع ثوب آخرَ؛ لأن الجيدَ قد يضمُّ إلى الرديء لترويجه، فتمكّنت التهمةُ. وقالا: لا يكره.

قَيَّد به (توبين)؛ لأن المشتري لو كان مما يكالُ أو يوزنُ أو يعدُّ يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بصفقة»؛ لأنَّه لو كان بصفقتين يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «كلَّا بخمسةٍ»؛ لأنَّه لو لم يسمّ لكلّ واحدٍ ثمنًا لا يجوز اتفاقًا.

لهما: إنَّ ثمنَ كلِّ ثوبٍ معلومٌ، ولا اعتبارَ للجودة والرداءة مع تعيين الثمن، فلا تهمة.

(ولو أسلم فيهما) أي: في ثوبين متساويين<sup>3</sup> في الجنس والصِّفَة (بعشرةٍ) فقبضهما وقتَ حلول الأجل، (فبيعُه أحدهما مرابحةً بخمسةِ مكروة) عند أبي حنيفة ما لم يبيّنْ. وقالا: لا يكره.

قيَّد بالسلم؛ لأنَّه لو اشتراهما يكرهُ بيعُ أحدهما مرابحة اتِّفاقًا.

وقيَّد بثوبين؛ لأنَّه لو كان المسلم فيه ثوبًا واحدًا يجوز بيعُ نصفه مرابحةً اتفاقًا.

وقيَّدنا بالمتساويين جنسًا وصفةً؛ إذ لو اختلفا جنسًا لا يجوز السلمُ إذا لم يبيّن حصَّةً كلٍّ منهما من رأس المال، وإن اختلفا صفةً واتَّحدا جنسًا يجوز السلمُ، لكن لا يجوز بيعُ أحدهما مرابحةً اتفاقًا، وقابل كلا الثوبين بعشرةٍ؛ إذ لو بيّن ثمن كلِّ واحدٍ منهما لا يكره اتفاقًا.

وقيَّدنا بقبضهما؛ لأن البيعَ قبل القبض غيرُ جائزِ اتفاقًا.

وقيدُ المرابحة ليس للاحتراز عن التولية؛ لأنَّها في الحكم كذلك، بل لأنَّه لو باعه مطلقًا لا يكرهُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بخمسة»؛ لأنَّه لو باعه بالزائد عليها لا يجوز اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ حصةَ كلِّ منهما من الثمن معلومٌ لتساويهما، فصار كأنَّه سمَّى لكلِّ منهما بخمسةً.

وله: إنَّ الثمنَ إنَّما ينقسمُ على الثوبين باعتبار قيمتهما، والقيمةُ تختلفُ باختلاف المقوِّمين، واعتبارُ الصفة في العين لغوَّ، فيكره بيعُه مرابحةً بلا بيانٍ؛ لأن فيه شبهةَ الخيانة.

(ولو اشترى ثوبًا بعشرةٍ، فباعه بخمسةَ عشر، ثم اشتراه بعشرةٍ، فالمرابحةُ فيه بخمسةٍ) يعني: يبيعُه مرابحةً على خمسةٍ عند أبي حنيفة، ويقول: قام عليَّ بخمسةٍ. (ولو باعه) أي: الثوب الذي اشتراه بعشرةٍ (بعشرين، ثم اشتراه بعشرةٍ، فالمرابحةُ ممتنعةٌ) يعني: لا يبيعه مرابحةً أصلًا عند أبي حنيفة. (وقالا: يرابح بعشرةٍ فيهما) أي: في الصورتين جميعًا.

لهما: إنَّ العقدَ الثاني عقدٌ جديدٌ منقطعٌ عن الأوَّل، فيجوزُ بناء المرابحة عليه، كما لو باعه بعرضٍ يساوي خمسة عشر، ثم اشتراه بعشرةٍ، فإنَّه يبيعه مرابحةً بعشرةٍ.

<sup>2</sup> د – کره.

<sup>1</sup> د: فتصير.

<sup>3</sup> ح: المتساويين.

وله: إنَّ الربحَ في البيع الأوَّل كان على احتمال السقوط بأن يردَّ المشتري المبيعَ بظهور العيب فيه، فتأكَّد بالشراء ذلك الربحُ، وللتأكيد حكمُ الإيجاب، فصار كأنَّه اشترى ثانيًا ما باعه وخمسةً بعشرةٍ، فتقابلت الخمستان، وبقي الثوبُ في المسألة الأولى بخمسةٍ، فيبيعه مرابحةً عليها، وفي المسألة الثانية بقى مجّانًا، فلا يبيعه مرابحة حذرًا عن شبهة الخيانة.

وفي «المحيط»: ما قاله أبو حنيفة أوثقُ، وما قالا أرفقُ.

(ولو تعيَّب بنفسه) أي: المبيع بلا صنعِ أحدٍ (عنده) أي: عند المشتري، (وثمنه معلومٌ، فرابح به) أي: باعه مرابحةً على الثمن المعلوم (من غير بيانٍ) أي: من غير بيانِ أنَّه اشتراه سليمًا بكذا، ثم تعيَّبَ عنده (أجزناه) وقال زفر: ليس له ذلك.

قيَّد بقوله: «بنفسه»؛ لأنَّه لو تعيَّب بفعل المشتري أو الأجنبيّ لا يبيعه مرابحةً من غير بيانٍ اتِّفاقًا.

وفي «المحيط»: كذا الخلاف إذا وجده معيبًا.

له: إنَّ هذا العيب نقصانٌ بعد العقد، فصار كنقصانٍ حاصلٍ بفعله أو بفعل أجنبيّ.

ولنا: إنَّ الفائتَ بالعيب بعضُ الوصف، والأوصافُ لا يقابلها شيءٌ من الثمن، ولهذا لو فات وصفٌ من المبيع قبل التَّسليم لا يسقطُ به شيءٌ من الثمن، بخلاف ما قاس عليه؛ لأنَّه بالإتلاف صار مقصودًا.

وفي «الخانية»: لو اشترى دابّةً، فآجرها، ثم أ باعها مرابحةً على ما اشتراه، ولا ينقصُ أجرتها؛ لأن الأجرةَ بدلٌ عن المنفعة لا عن شيءٍ من الذات. ولو اشترى دجاجةً، فباضت بعد قبضها؛ تحسب عيضتُها، وينقص قيمتها من الثمن عند المرابحة إن لم ينفق عليها مقدارُ ثمن البيض؛ لأن البيض من أجزاء الدَّجاجة.

# (فصل) في التصرُّف في المبيع والثمن قبل القبض

(منعوا بيعَ المنقول) أي: بيعَ المشتري المبيعَ المنقولَ (قبل القبض مطلقًا) أي: سواءٌ كان طعامًا أو غيرَه. وقال مالكُّ: بيع ما سوى الطعام قبل القبض عيرُ جائزٍ. كذا نقل المصنفُ مذهبَ مالك في «شرحه».

أقول: مذهبُه غيرُ معلومٍ من مخالفته لنا، فكان ينبغي أن يبيِّن مذهبَه على التَّفصيل.

له: إنَّه صار ملكًا للمشتري، فيجوز تصرُّفُه فيه، وأمَّا بيعُ الطعام؛ فلم يجزْ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ابتاع طعامًا فلا يبعه حتى يستوفيه» 3، أي: يقبضه.

**ولنا**: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع الغرر<sup>4</sup>، وهو البيعُ الذي فيه خطرُ انفساخه بهلاك المبيع، وهو متحقِّقٌ في المنقول قبل القبض.

قيَّد بالبيع؛ لأنَّه لو أَوْصاه لرجلٍ، فمات قبل القبض؛ صحَّ الوصيَّةُ اتفاقًا، ولو وهبه من البائع، فقَبِله؛ انتقض البيعُ؛ لأن قبضَه لا ينوبُ عن قبض المشتري، فيجعل أَ الهبةُ مجازًا عن الإقالة، ولو وهبه من غيره أو تصدَّق به أو أقرضه؛ فالأصحُّ أنَّه يجوز، فيكون ذلك الغيرُ نائبًا له في القبض، ثم يكون قابضًا لنفسه.

وقيَّدنا المنقولَ بالمبيع؛ لأنَّه لو كان مهرًا أو ميراثًا أو بدلَ الخلع يجوز بيعُه قبل القبض اتِّفاقًا؛ لأن العقدَ لا ينفسخ بهلاكه فيها. كذا في «التبيين».

وذكر في «الأجناس»: التَّخليةُ بين المبيع والمشتري يكون قبضًا بشروط:

أحدها: أن يقول البائعُ: خلَّيتُ بينك وبين المبيع.

والثاني: أن يكون المبيعُ بحضرة المشتري بحيث يتمكُّنُ من أخذه بلا مانعٍ.

ولو باع ضيعةً في الصحراء وسلَّمها إليه، فإن كانت قريبةً منه بحيث يُتصوَّرُ فيها القبضُ الحقيقيُّ في الحال؛ يكون قبضًا، وإلا؛ فلا، والناسُ عن هذا غافلون، وهو الصحيخ وظاهرُ<sup>6</sup> الرواية.

2 ح: يحسب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – ثہ.

<sup>. 29</sup> صحيح البخاري، البيوع 51؛ صحيح مسلم، البيوع

<sup>4</sup> صحيح مسلم، البيوع 4؛ سنن أبي داود، البيوع 24؛ سنن الترمذي، البيوع 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتجعل.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: في ظاهر.

والثالث: أن يكون المبيعُ مفرزًا غيرَ مشغولٍ بحقِّ غيره، حتى لو باع دارًا وسلَّمها إلى المشتري وفيها قليلٌ من متاع البائع؛ لم يكن تسليمًا حتى يسلِّمَها فارغةً، ولو خلّى البائعُ في داره بين المبيع والمشتري لا يكون تخليةً عند أبي يوسف، حتى لو هلك المبيع بعدها فيها يهلك من مال البائع، وعند محمد: يكون تخليةً، فيهلك 1 من مال المشتري، وعليه الفتوى.

(وطرده في العقار) يعني: قال محمدٌ: لا يجوز بيعُ العقار قبل القبض كالمنقول. وقالا: يجوز؛ لأن بيعَ الغرر غيرُ متحقِّقٍ في العقار؛ لأن الهلاكَ فيه نادرٌ، والنادرُ لا حكمَ له، حتى لو تُصُوِّرَ هلاكُ العقار قبل القبض بأن كان على شطِّ النهر ونحوه لا يجوز بيعُه اتفاقًا. كذا في «التبيين».

وأما إجارةُ العقار قبل القبض؛ فقيل: على الخلاف، والصحيخ: أنَّه لا يجوز اتِّفاقًا؛ لأن المعقودَ عليه هو المنافعُ، وهلاكُها غيرُ نادرٍ، فصار كالمنقول. ولو وقفه؛ فالأمرُ موقوفٌ: إن قبضه نفذَ، وإلا فلا. كذا في «الكافي».

(وأبطلوا البيعَ بهلاك المبيع) سواءٌ كان البيعُ باتًا أو فيه خيارٌ للبائع أو للمشتري، (قبله) أي: قبل القبض، فلا يلزم الثمنُ على المشتري، ولا الضَّمانُ على البائع. وقال مالكُّ: لا يبطلُ، فعلى المشتري الثمنُ، وعلى البائع ضمانُ قيمة المبيع.

هذا إذا كان هلاكُه بآفةٍ سماويةٍ، أو بفعلِ البائع، أو بفعلِ المعقود عليه، وأمَّا إذا كان بفعل المشتري؛ لا يبطلُ البيعُ، فعليه الثمنُ اتِّفاقًا، إلا إذا كان الخيارُ للبائع، أو كان البيعُ فاسدًا، فعليه الضمانُ اتِّفاقًا. كذا في «الخلاصة».

قيَّد بهلاك المبيع؛ لأن بهلاك الثمن لا يبطلُ اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل القبض»؛ لأن الهلاك لو كان بعده لا يبطل اتفاقًا.

له: إنَّ المبيعَ في ضمان البائع، فيضمنُ قيمتَه للمشتري، فتقومُ القيمةُ مقامَه كما في الغصب.

ولنا: إنَّ المبيعَ كان محبوسًا عنده على التَّمَن، فلو ضمن كان ضامنًا لنفسه، وهو باطلٌ، فإذا تَلِفَ المبيعُ بلا بدلٍ؛ يبطلُ العقدُ ضرورةً.

(ومن اشترى مكيلًا أو موزونًا بكيلٍ ووزنٍ، فباعهما) مكايلةً وموازنةً، (أعاد المشتري منه) أي: من المشتري الأوَّل (الكيلَ والوزنَ) ولا يكتفي بكيل بائعه في غيبته؛ لاحتمال أن يكون زائدًا مما سمَّاه، فلا يمتازُ ما لم يكِلْ لنفسه.

وفي «التجريد»: لو باعه بلا إعادة الكيل يكون البيعُ فاسدًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من اشترى طعامًاً فلا يَبِعه <sup>2</sup> حتى يكتاله»<sup>3</sup>، معناه: إذا اشترى شيئًا مكايلةً؛ فلا يبعه <sup>4</sup> مكايلةً حتى يكتاله.

وقيدُ الطعام اتفاقيٌّ.

وفي «الهداية»: الصحيحُ: أنَّ البائعَ لو كاله بعد البيع مرَّةً بحضرة المشتري يكتفي به، ولا يحتاج إلى الإعادة؛ لأن المبيعَ صار معلومًا.

قيَّد بالاشتراء؛ لأنَّه إذا ملك مكيلًا أو موزونًا بهبةٍ أو ميراثٍ أو غيرهما جاز له أن يتصرَّفَ قبل الكيل والوزن. كذا في «الكفاية». وقيَّد بقوله: «فباعهما»؛ لأنَّه لو جعلهما ثمنًا بأن اشترى ثوبًا بهما؛ يجوز للبائع التصرُّفُ فيهما قبل الكيل والوزن؛ لأن التصرُّفَ في الثمن قبل قبضه جائزٌ.

وقيَّدنا بقولنا: «مكايلةً وموازنةً»؛ لأنَّه لو باعهما مجازفةً؛ لم يحتج المشتري الثاني إلى إعادة الكيل والوزن؛ لأن الزَّائدَ يكون له. (والعدديُّ) المتقاربُ (عدًّا كالموزون) عند أبي حنيفة، فمن اشترى معدودًا بشرط العدِّ، فباعه بشرط العدِّ؛ لا يبيعه الثاني ولا يأكله حتى يعدَّه؛ لأن شبهةَ اختلاطِ غير المبيع بالمبيع ثابتةٌ في المعدود كما في الموزون. (وقالا: كالمذروع)؛ لأن الربا لا يجري بين المعدودين كما في المذروعين، فله أن يبيعه بلا عدٍّ، فيكون الزَّائدُ للمشتري، كالذرع الزَّائد إذا اشترى ثوبًا مذارعةً يكون له.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فهلك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بسعه.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، البيوع  $^{3}$ 1 سنن أبي داود، البيوع  $^{6}$ 5؛ سنن النسائي، البيوع

<sup>4</sup> د: يبيعه.

<sup>5</sup> ح - مكايلة.

(ويجوز التصرفُ في الثمن) بهبةٍ أو بيعٍ أو غيرهما إذا كان عينًا، أمَّا إذا كان دينًا؛ فالتصرُّفُ فيه هو تمليكُه ممن عليه الدينُ بعوضٍ أو بغير عوضٍ؛ لأن تمليكَه من غير من عليه غيرُ جائزٍ. (قبل قبضه)؛ لأن الأثمانَ لا تتعيَّنُ في العقود، وليس فيها غررُ انفساخ العقد بهلاكه.

(في غير الصَّرَف<sup>1</sup>) قيَّد به؛ لأنَّه لو تصرَّفَ في بدل الصَّرْف قبل قبضه، بأن باع دينارًا بدراهم، واشترى بهما منه ثوبًا، أو أبرأه عنها، أو تصدَّقَ بها، وقَبِل الآخر؛ لا يجوز؛ إذ لو جاز بطل الصَّرفُ لفوات شرطه، وهو القبضُ.

اعلم أنَّ السلمَ داخلٌ في غير الصرف، مع أنَّ التَّصرُفَ في رأس المال قبل القبض غيرُ جائزٍ، وكان عليه أن يستثنيَه.

فإن قلت: إنَّما لم يذكره اعتمادًا لما سيأتي في فصل السلم.

قلت: يذكر الصرفَ أيضًا في فصله، فلِمَ قيَّده بغير الصرف؟

(ويجوز الزيادة) من العاقد، أو من أجنبي  $\frac{2}{3}$  (عليه) أي: على القدر المذكور في الثَّمن، سواءٌ كان الزائدُ من جنسِ ما زيد عليه أو من غير جنسه في غير الصَّرْف.

قيَّدنا به؛ لأن الزيادة من طرفٍ في الصَّرْف باطلٌ عند أبي يوسف ومحمد لِمَا سيجيء في فصله.

وفي «النظم»: الزيادةُ في الثمن إنَّما تجوز حالَ قيام المبيع، حتى لو هلك أو تصرَّفَ فيه المشتري بحيثُ تغيَّر اسمه، كما إذا كان حنطةً، فطحنها 3 ونحو ذلك، أو خرج عن كونه محلًا للبيع، كتدبيره وكتابته وأمثالهما؛ لا يجوز الزِّيادةُ في الثمن؛ لأنَّها تثبت في مقابلة المبيع، وهو هالكِّ أو في حكمه، فلم يصحّ التقابل.

(والحط منه) أي: حطّ البائع من الثمن، (ونلحقهما) أي: الزيادة والحطَّ المذكورَ، وهو حطُّ البعض (بالعقد) فيصير كأنَّ أصلَ العقد ورد على ما بعدهما، حتى لو نَدِمَ بعدما زاد يُجبرُ على دفعه (ولو بعد لزومه) أي: وإن كان الحطُّ أو الزيادة بعد لزوم العقد. وقال الشافعيُّ وزفر: لا يلحقُ 4، بل كلِّ منهما صلةٌ مبتدأةٌ.

قيَّدنا بحطِّ البعض؛ لأن حطَّ كل النَّمن غيرُ ملحقٍ بالعقد اتِّفاقًا؛ لأنَّه لو أُلحقَ بقي العقدُ بلا ثمن، وهو غيرُ مشروع.

له: إنَّ التقابلَ بعدما وقع بين مجموع البيع والثَّمن لا يملكان نقضَه وتغييرُه.

ولنا: إنَّهما كانا مالكين لرفع أصل العقد، فأُولى أن يملكا تغييرَ وصفه بالحطِّ والزيادة.

وضع الخلافَ في «الهداية» و «المحيط» في الثمن والمثمن، ووضعَ في المتن في الثمن اتِّباعًا للمنظومة.

وثمرةُ الخلاف تظهرُ<sup>5</sup> في المرابحة والتولية وفيما إذا استُحقَّ المبيعُ حيثُ يرجع المشتري على البائع بالزِّيادة، وفي الشُّفعة حيثُ يأخذها الشفيعُ بما بقى بعد الحطِّ، لا بالزَّائد؛ لأن في الزيادة إبطالاً لحقِّه الثابت بالثمن المسمى.

(ويجوز تأجيلُ الحالِّ منه) أي: جعلُ ما لزم أداؤه في الحال من الثمن مؤجلًا، (وتأجيلُ الديون) الحالَّة من الثمن؛ لأن إبراءَ الدين<sup>6</sup> من المديون كان جائزًا للدائن، فأَوْلى أن يجوز له تأخيرُ مطالبته.

(ومنعوه) أي: التأجيل (في القرض) وقال مالكّ: يجوز تأجيلُه؛ لأنَّه دينٌ كسائر الديون، فإذا أجَّله لا يطالِبُه قبل الأجل.

ولذا: إنَّ القرضَ إعارةٌ، ولهذا لا يصحُّ الإقراضُ إلا من أهل التبرُّع، ولو جاز تأجيلُه؛ لزم أن يُمنعَ المقرضُ عن مطالبته قبل الأجل، ولا جَبْرَ على المتبرع، بخلاف ما لو أوصى أن يقرض من ماله فلانًا ألفَ درهمٍ إلى سنةٍ حيثُ يلزم أن يقرضوه من ثلثِ ماله، ولا يطالبوه قبل المدَّة؛ لأنَّه وصيَّةٌ بالتبرع كالوصيَّة بالخدمة، فيصحُّ تأجيله نظرًا للموصى له.

## (فصل) في الرِّبا

وهو في الشُّرْع: فضلُ مالٍ لا يقابله عوضٌ في معاوضة مالٍ بمالٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: التصرف.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  من العقد أو من أجنبي.

<sup>3</sup> د: وطحنها.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تلحق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يظهر.

<sup>6</sup> ح: الذين.

(نحرِّمُ الرِّبا بعلَّة القدر) وهو الكيلُ فيما يكالُ، والوزنُ فيما يوزنُ، (مع الجنس) الأصلُ فيه: قوله صلى الله عليه وسلم: «الذَّهبُ بالذهب، والفضةُ بالفضة، والبرُّ بالبرّ، والشعيرُ بالشعير، والتمرُ بالتمر، والملحُ بالملح مثلًا بمثل، يدًا بيدٍ، فمن زاد فقد أَرْبي» أ، وهذا حديثٌ مشهورٌ تلقَّاه بالقبول الجمهورُ.

ثم اتَّفقوا على أنَّ الحكمَ ليس بمقصور بهذه الستَّة، بل النصُّ معلَّلٌ، وعلَّتُه عندنا: القدرُ مع الجنس.

(لا الطعمُ والثمنيةُ) يعني: عند الشَّافعيّ: علَّتُه الطعمُ فيما يطعمُ، والثمنيةُ فيما يكون ثمنًا مطلقًا، وهو الذهبُ والفضةُ؛ لأنَّهما خُلِقا لذلك، فلا يجري الرّبا في الفلوس عنده.

والخلافُ يظهرُ فيما إذا باع جصًّا أو حديدًا بجنسهما متفاضلًا، فإنَّه لا يجوز عندنا؛ لوجود الكيل أو الوزن مع الجنس، ويجوز عنده؛ لعدم الطعم والثمنية، وفيما إذا باع ذرةً من ذهب بذرتين، أو حفنةً من طعامٍ بحفنتين، فإنَّه يجوزُ عندنا؛ لانعدام القَدْر؛ لأن الشَّرعَ لم يقدِّر المعيارَ بما دون نصف صاع وبالذَّرة، ولا يجوز عنده؛ لوجود الطعم والثمنية.

وفي «النهاية»: هذا إذا لم يبلغْ كلٌ منهما نصفَ صاعٍ، فإن بلغ أحدهما، كما إذا باع حفنةً بقفيزٍ؛ لا يجوز، وفيما إذا كان كلٌ منهما موجودين، فإن كان أحدُهما نسيئةً لا يجوز؛ لأن الجنسَ بانفراده يحرّم النّساءَ.

له: إنَّ النصَّ شَرَطَ التَّماثلَ في الأشياء الستَّة، وذا يدلُّ على عِزَّتها وخطرها، ووصفُ الطعم فيها وصف شريفٌ؛ لأن بقاءَ الإنسان به، فناسب أن يكون علَّة، وكذا الثمنيّةُ؛ لأن ماليةَ الأموال التي مصالحُ الأنام منوطةٌ بها إنَّما يُعرفُ بالأثمان، فما لا يقابله ثمنٌ لا يكون مالًا، ولا أَثْرَ للجنسيَّة فيه، فيكون شرطًا لعمل العلَّة.

ولنا: إنَّ النصَّ أوجب المماثلة ذاتًا في الأشياء الستَّة، والتماثلُ إنَّما يقع باعتبار الصورة والمعنى، والقدرُ يسوِّي العوضين صورةً، والجنسُ يسوِّيهما معنىً، فناسب أن يكون كلاهما علَّةً، على أنَّ قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا اختلف الجنسان فبيعوا كيف شئتم» على أنَّ المعتبرَ هي الجنسيَّةُ، وتساوي العوضين فيها مانعٌ من التفاضل.

(ولم يعلِّلوا بالجنس مع القُوت) وهو بالضمّ: ما يقوم به بدنُ الإنسان من الطعام (والادخار) وقال مالكّ: علتَّهُ الاقتياتُ، وهو أخذه قوتًا، والادخارُ بشرط المجانسة. كذا في «الكافي» و «التبيين». لكنَّ المفهومَ من عبارة المتن: أنَّ الجنسيَّةَ علَّةٌ أيضًا عنده. والله أعلم.

له: إنَّه صلى الله عليه وسلم خصَّ بالذكر كلَّ مُقتاتٍ ومُدخَّرٍ، ولأنَّ العزةَ والخطريَّةَ فيهما أكملُ، فكان بالاعتبار أنسبُ. ولذا: ما سبق من الدليل.

(ولا فرق بين الجيِّد والرديء) إذا تساويا ذاتًا (عند اتِّحاد الجنس) لقوله صلى الله عليه وسلم في الأموال الربوية: «جيِّدُها ورديئها سواءً» $^{3}$ .

(فإذا عُدِما) أي: الكيلُ والوزنُ مع الجنس، وهو بكسر الدال من باب علم، (جاز التفاضلُ والنّساءُ) أي: البيعُ بالتفاضل والنّسيئة؛ لعدم العلّة المحرِّمة للتفاضل. (أو وجدا) أي: القدر مع الجنس (حرما) أي: التفاضلُ والنساءُ، (أو أحدهما) أي: إذا وجد أحدُ الوصفين كالقدر وحده، كما إذا أسلم كرَّ برٍ في كرِّ شعيرٍ، أو الجنسُ وحده، كما إذا أسلم ثوبًا هرويًا في ثوب مرويً (يحرم النّساءُ) وحَلَّ التفاضلُ؛ لأن الحكمَ لَمَّا تعلق بوصفين مؤثرين كان مجموعهما علَّةً حقيقةً ، فحرُم بها ما فيه حقيقةُ الفضل وشبهتُه أيضًا، وكان لكلّ منهما شبهةُ العلية، فحرم به ما فيه شبهةُ الفضل فقط، وهو النّساءُ؛ لأن في النقد شبهةَ الفضل على النسيئة إذا تساوى ذاتهما.

فإن قلت: إنَّه بعضُ العلة، فينبغي أن لا يثبت به الحكمُ.

قلت: إنَّه علَّةٌ تامةٌ لحرمة النَّساء، وإن كان بعضَ علة لحرمة ربا النقد.

<sup>1</sup> صحيح مسلم، المساقاة 80؛ سنن أبي داود، البيوع 12؛ سنن الترمذي، البيوع 23؛ سنن النسائي، البيوع 43.

<sup>2</sup> مسند الربيع، ص 228. وأخرج بلفظ: «فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدًا بيد»، انظر: صحيح مسلم، المساقاة 81؛ سنن أبي داود، البيوع 12.

<sup>3</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 194/2؛ 20/3؛ 52/11. وقال الزيلعي: غريب، ومعناه يؤخذ من إطلاق الحديث السابق «مثلًا بمثل، سواء بسواء».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: علية حقيقية.

(إلا في إسلام منقودٍ) كالدراهم والدنانير (في موزونٍ) كالزعفران ونحوه، فإنَّ النَّساءَ لم يحرم فيه مع وجدان أحد الوصفين، وهو الوزنُ فيهما، وإنَّما جاز؛ لأن الوزنَ لم يجمعهما من كلِّ وجهٍ، فإن النقود يوزن بالسنجات، والزعفران ونحوه يوزن بالأمناء، فلم يتَّفقا في صفة الوزن، وكذا في المعنى؛ لأن النقودَ لا يتعيَّن بالتَّعيين، والزعفران يتعيَّن.

(ويعرفُ الكيليُّ والوزنيُّ بالنصِّ) فإنَّ الحنطةَ والشعيرَ والتمر والملح كيليِّ، والذهبَ والفضةَ وزنيٌّ؛ لورود النصِّ من النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك<sup>1</sup>، فلو باع حنطةً بحنطةٍ وزنًا لا يجوز وإن ورد العرفُ على وزنها؛ لأن النصَّ أقوى من العرف، إلا إذا عُلِمَ أنَّهما متماثلان في الكيل.

(وما لا نصَّ فيه) أي: يعرفُ ما لم يرد فيه نصٌّ بأنَّه كيليٌّ أو وزنيٌّ (بالعرف) والعادة؛ لأن الشرعَ اعتبر عادات الناس.

(وجعلوا البرَّ والشعيرَ جنسين) فيجوز بيعُ أحدهما بالآخر متفاضلًا، وإن كان في كلِّ منهما حباتٌ من الآخر، فهي كالمستهلكة؛ لأنَّها مغلوبةٌ. قال مالكٌ: هما في حكم جنسٍ واحدٍ، فلا يجوز بيعُ أحدهما بالآخر متفاضلًا؛ لأنَّهما متقاربان في المنبت والمحصد والصورة.

ولنا: إنَّهما مختلفان اسمًا ومعنىً، فكانا جنسين حقيقةً، والتقاربُ لا يدلُّ على الاتحاد في الجنس.

(ويُشترطُ في الصرف) وهو عقدٌ وقع على جنس الاثمان (قبضُ العوضين في المجلس) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الفضةُ بالفضةُ هاءَ وهاءَ يداً بيدٍ»²، والمرادُ به: القبضُ، كنَّى بها عنه؛ لأنَّها آلته.

(وفي غيره) أي: يُشترطُ في غير عقد الصرف (من الربويات) أي: مما يجري فيه الرِّبا (التَّعيين) دون التقابض.

(فلا<sup>3</sup> نشترطُ التقابضَ في بيع الطعام بمثله عينًا) صورتُه: باع بُّرًا ببرِّ بعينهما، وتفرَّقا قبل القبض؛ جاز عندنا خلافًا للشافعي. قيَّد بقوله: «بمثله»؛ إذ التفاضلُ لا يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «عينًا»؛ إذ لو لم يكن معيَّنًا لا يجوز اتفاقًا، أمَّا عندنا؛ فلعدم العينية، وأما عنده؛ فلعدم القبض.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «الطعام بالطعام يدًا بيد» 4.

ولنا: إنَّ المقصودَ من العقد التمكنُ من التصرُّف، وذا يحصلُ بالتعيين، وأمَّا النقودُ؛ فاشترط القبضُ فيها؛ لأنَّها لا يتعيَّنُ بالتعيين، المرادُ بقوله: «يدًا بيد» فيما رواه: عيناً بعين؛ لما رواه عبادة بن الصامت كذا.

(ولا يجوز بيعُ الحنطة بالدقيق ولا بالسويق والنّخالة)؛ لأن المجانسة باقيةٌ من وجهٍ باعتبار أنَّها أجزاء الحنطة.

(والدقيقُ بالسويقُ لا يجوز) بيعه عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: لا متساويًا ولا متفاضلًا. وقالا: يجوز مطلقًا.

قيَّد بالسَّويق؛ لأن بيعَ الدقيق بالدقيق متساويًا كيلًا إذا كان مكبوسين جائزًا اتِّفاقًا.

لهما: إنَّهما جنسان، ولهذا إذا أتلفَ أحدَهما لا يضمنُ بالآخر.

وله: إنَّ السَّويق أجزاءُ الحنطة المقلية، أي: المشوية، والدقيقُ لغير المقلية، وبيعُ الحنطة المقلية بغير المقلية لا يصحُّ بحالٍ؟ لعدم التسوية بينهما لاكتناز أحدهما، أي: اجتماعه وتخلخل الآخر، فكذا أجزاؤهما، أمَّا اختلافهما في حكم الضمان؛ فلأنَّ الأصل فيه المماثلةُ من كلّ وجهِ.

(وكذا الخبرُ بالحنطة) يعني: بيعُ خبر الحنطة بالحنطة متساويًا أو متفاضلًا غيرُ جائزٍ عند أبي حنيفة؛ لاتحاد جنسهما، وجائزٌ عندهما. (وظاهرُ المذهب الجوازُ، وعليه الفتوى)؛ لأن الخبرَ عدديٌّ أو موزونٌ، والحنطةَ كيليَّةٌ نصًا، فلم يتحقَّق العلَّةُ.

(واستقراضُ الخبز لا يجوز) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: لا عدًّا ولا وزنًا؛ لأن الاستقراضَ إنَّما يكون في المثليّ، ولا مماثلة بين آحاده عدًّا؛ لتفاوتها، ولا وزناً؛ لأن وزنها يتفاوتُ بتفاوت الخبز في الطبخ، وإذا فسد يكون مضمونًا بالقيمة كالمبيع بيعًا فاسدًا. من «الحقائق».

(ويجيزه) أي: أبو يوسف استقراضَ الخبر (وزنًا) فقط؛ لأن آحادَه إنَّما تتساوى به لا بالعدِّ. (وأطلقه) أي: جوَّز محمدٌ استقراضَه وزنًا وعدًا؛ لتعارف الناس على إهدار التفاوت بين آحاده، كما أهدروا بين الجوزتين، وعليه الفتوى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح مسلم، البيوع 73، المساقاة 84.

<sup>.465/11</sup> سنن الدارمي، البيع 41؛ مصنف ابن أبي سيبة،  $^2$ 

<sup>3</sup> ح: فلا.

<sup>4</sup> صحيح مسلم، المساقاة 93؛ مسند أحمد بن حنبل، 400/6 بلفظ: «مثلًا بمثل» مكان «يدًا بيد».

(والرُّطَب) أي: بيعُ الرطب (بالتمر، والعنب) أي: بيع العنب (بالزبيب جائزٌ) عند أبي حنيفة كيلًا (متساويًا) وقالا: لا يجوز. قيَّد بقوله: «كيلًا»؛ لأنَّه لو باع مجازفةً أو موازنةً لا يجوز اتِّفاقًا.

وقيَّد بالرطب؛ لأنَّه لو باع البُسرَ بالتمر يجوز اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

لهما: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم سُئل عن بيع الرطب بالتمر، فقال أ صلى الله عليه وسلم: «أينقصُ إذا جفَّ»، فقيل: نعم، فقال صلى الله عليه وسلم: «فلا إذنُ»2، وفيه إشارةٌ إلى أنَّ المماثلةَ لا بُدَّ منها عند الجفاف.

وأمًا بيعُ الرطب بالرطب والعنب بالعنب؛ فإنَّما جاز عندهما وإن ظهر التفاوتُ بعد الجفاف؛ لأن التفاوتَ ظهر بعد خروج البدلين عن اسم عُقِدَ عليه العقدُ، فلم يكن ذلك تفاوتًا في المعقود عليه، فلم يُعتبرْ.

وله: إنَّهما جنسٌ واحدٌ، والتساوي بينهما ثابتٌ عند العقد، فتصحُّ، ومدارُ ما روياه على 3 زيد بن عياشٍ، وهو مطعونُ الرواية عند النقلة، ولئن صحَّ فمحولٌ على أنَّ السائل كان وصيًا في مال اليتيم، فلم يأذنْ صلى الله عليه وسلم به نظرًا لليتيم.

قيل: بيعُ العنب بالزبيب غيرُ جائزٍ اتفاقًا، وذكر أبو جعفرٍ: أنَّه جائزٌ اتِّفاقًا، فلما اضطرب الأقوالُ لم يورِدْ صاحبُ «المنظومة» هذه المسألة.

(ومنع من حنطة وزبيب رطبين بيابسين أو رطبين) يعني: بيع حنطة رطبة أو مبلولة بمثلها أو بيابسة منها، وبيعُ زبيب نقع بمثله أو بيابس غيرُ جائزِ عند محمد؛ لأنَّه اعتبر التساوي في الحال والمآل.

وفي «المحيط»: حفظت الروايةُ عن محمد: أنَّ هذا إنَّما لا يجوز إذا ابتلَّت الحنطةُ وانتفختْ، وإذا لم يكن كذلك؛ فجائزٌ بيعُه متساويًا.

وقالا: يجوز؛ لأن حالَ المبيع معتبرٌ وقت العقد، فيعتبر التساوي فيه. وأما أبو يوسف؛ فلم يَعتبرُ في المسألة السابقة وقتَ العقد؛ لورود الحديث في الرطب.

(ومنعنا الزيتون) أي: بيعه (بالزيت، والسمسم بالشيرج حتى يعلم بزيادة الدُّهْن فيهما) يعني: حتى يعرف زيادة الدهن المجرَّد على الدهن الكائن في الزيتون والسمسم، فيكون المصدرُ مضافًا إلى فاعله، ولو قال: بزيادة الدّهن على ما فيهما؛ لكان أوضحَ. (ليقابل النجير) أي: ليكون الدهنُ مقابلًا بمثله، والزائدَ بالنجير، وهو ما خرج منه من التّفل، ولك أن تعرف أنَّ هذا الشرطَ فيما إذا كان لتفله قيمةً، وأما إذا لم يكن كتراب الذهب إذا بيع بالذهب؛ فزيادةُ الذهب غيرُ مشروطةٍ؛ لأن الترابَ لا قيمةَ له. (لا مع الجهالة) يعني: عند زفر: يجوز البيغ مع الجهالة بأن الدهنَ أكثرُ منه أو أقلّ.

قيَّد بالجهالة؛ لأنَّه إذا علم زيادةَ الدهن يصحُّ اتِّفاقًا، وإذا علم عدمها لا يصحُّ اتِّفاقًا.

له: إن الأصلَ في البيع هو الجوازُ، والفسادُ لا يثبت بالشكِّ.

ولنا: إنَّه يفسدُ إذا كان الزيتُ الخالصُ مساويًا أو ناقصًا، ويصحُّ إذا كان أكثرَ، فلما غلب جهةُ الفساد صار الحكمُ للغالب. فإن قلت: الزيتونُ مكيلٌ، والزيتُ موزونٌ، فكيف يحرم التفاضلُ بينهما؟

قلنا4: المقصودُ منه دهنُه، وهو موزونٌ، والحرمةُ باعتباره.

وعلى هذا الخلاف إذا باع شاةً على ظهرها صوفٌ بصوفٍ، أو القطنَ الغيرَ المحلوجَ بحبّ القطن.

(واشترط) محمدٌ (لبيع اللحم) المفرز (بالحيوان فضلَ اللحم) على اللَّحم المتصل بالشاة؛ ليكون الزائدُ مقابلًا بعظمها وجلدها، كما اشترط في بيع الزيت بالزيتون. (وأطلقا جوازه) أي: جوَّز صاحباه البيعَ المذكورَ مطلقًا<sup>5</sup>.

قيَّد باللحم؛ لأنَّه لو باع إحدى الشَّاتين المذبوحتين الغير المسلوختين بالأخرى جاز اتِّفاقًا، بأن يُجعلُ لحمُ كلِّ منهما بجلد الآخر، ولو كانتا مسلوختين يجوزُ إذا تساويا وزنًا، ولو اشترى شاةً حيَّةً بشاةٍ مذبوحةٍ يجوز اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

موضعُ الخلاف: ببيعُ اللحم من جنس ذلك الحيوان.

.53 مصنف ابن أبي سيبة، 649/10؛ سنن الترمذي، البيوع 14؛ سنن ابن ماجه، التجارات  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وقال.

<sup>3</sup> د + رواية.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: قلت.

<sup>5</sup> ح - مطلقاً.

لهما: إنَّ الحيوانَ ليس لحمه بمالٍ، ولا يُنتفعُ به انتفاعَ اللحم، وماليَّتُه معلَّقةٌ بالذكاة، فيكون جنسًا آخر، بخلاف الزيت مع الزيتون؛ لأنَّهما من جنس واحدٍ.

(ونجيز اللحوم) يعني: جاز بيعُ بعض اللحوم (والألبانَ) المختلفة ببعضها عندنا (نقدًا) تمييزٌ، أي: يدًا بيدٍ، (كيف اتَّفق) أي: متساويًا كان أو متفاضلًا، والسمنُ في حكم اللحم. وقال الشافعيُّ: لا يجوز إلا متساويًا.

قيَّد بقوله: «نقدًا»؛ لأن بيعَه نسيئةً غيرُ جائز اتَّفاقًا.

له: إنَّ اسمَ اللحم واللبن يطلقُ على الكلِّ، فيكون جنسًا واحدًا.

ولنا: إنَّ أصولَها مختلفةُ الأجناس، حتى لا يضمّ بعضُها إلى بعضٍ في الرّكاة، فكذا أجزاؤها، ولو باع لحمّ معزٍ بلحم غنمٍ متفاضلًا لم يجزُّ؛ لانضمام أحدهما بالآخر، ولكن شعرَ المعز وصوفَ الغنم جنسان؛ لاختلاف المقاصد، وكذا شحمُ البطن والألية.

فإن قلت: على هذا كان ينبغي أن لا يجوز بيعُ لحم الطير بعضه ببعضِ متفاضلًا إذا اتَّحد الجنسُ، وقد أجازوه.

قلت: إنَّما جاز؛ لأنَّه غيرُ موزونٍ عادةً، فلم يكن مقدَّرًا، والربا لا يظهر في غير المقدَّر. كذا في «المحيط».

(ولا ربا بين المولى وعبده المأذون غير المديون)؛ لأن ما في يد العبد لسيده.

قيَّد بالمأذون؛ لأنَّه لو لم يكن مأذونًا لا يمكن جريانُ العقد بينهما.

وقيَّد بغير المديون؛ لأنَّه لو كان مديونًا دينًا مستغرقًا برقبته يتحقَّقُ الربا بينهما اتفاقًا، أمَّا عند أبي حنيفة؛ فلأنَّ ما في يده ليس ملكًا لمولاه، فصار كالمكاتَب، وأما عندهما؛ فلتعلُّق حقّ الغرماء به.

وكذا المتفاوضان لا ربا بينهما؛ لأن الكلّ مالهما، وكذا شريكا العنان إذا تبايعا من مال الشركة. كذا في «التبيين».

(ولا نثبته) أي: الربا (بين المسلم والحربيّ في دار الحرب) وقال الشافعيُّ: يثبتُ؛ لأن المسلمَ التزم بالأمان أن لا يملكَ مالَهم الا بعقد صحيح، وهذا العقدُ فاسدٌ، فلا يفيد الملكَ، فيثبت الربا بينهما كما يثبت بين المسلم والمستأمن منهم في دارنا.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا ربا بين المسلم والحربيّ في دار الحرب» $^{1}$ .

## (فصل) في السلم

وهو بيعُ مؤجَّل معدومٍ في ملكه بموجودٍ مُعجَّل، وهو ثابتٌ بالسنة وإجماع الأمة.

(أجزنا السلمَ بلفظ البيع) وقال زفر: لا ينعقد السلمُ به؛ لأنَّه عقدٌ بخلاف القياس ورد بلفظٍ خاصٍّ، وهو المسلمُ، فلا يجوز

ولنا: إنَّ البيع اسمُ جنس، والسلمُ نوعٌ منه، فجاز أن يُتوصَّلَ إليه باسم جنسه، كما يقال لزيد: يا رجل.

وفي «المحيط»: في انعقاد السلم بلفظ البيع روايتان، وفي انعقاد البيع بلفظ السَّلم اتِّفاق الروايات.

(ويصحُ في كلِّ ما أمكن ضبطُ صفته ومعرفةُ مقداره) قيَّد² بإمكانهما؛ لأنَّه فيما لا يمكن كالجواهر لا يجوز، (كمكيلٍ وموزونٍ ومذروع) الجارُ والمجرورُ متعلِّقٌ بالمعرفة.

وفي الإيضاح: في الديباج والحرير من المذروعات لا يكفي ذكرُ الذرع والصفة، بل لا بُدَّ من بيان الوزن؛ لأنَّهما مختلفةٌ باختلاف الوزن، فإنَّ الديباج كلما تَقُلُ وزنه ازدادت قيمتُه، والحرير كلَّما خفَّ وزنه ازدادت قيمته، فلا بُدَّ من بيانه.

(وأجزناه في معدود متقارب) وهو ما لا تتفاوتُ آحاده في القيمة، (كالجوز والبيض عدًّا وكيلًا) وقال زفر: لا يجوز السلمُ فيه بالكيل؛ لأنَّه عدديٌّ، ولا بالعدِّ؛ لأن آحاده متفاوتةٌ.

أقول: كان عليه أن يردفَ قول زفر؛ لأنَّه ذكر في «المصفى».

قيَّد بالعدِّ؛ لأن السلمَ عنده يجوز كيلًا ووزنًا.

وذكر في «المختلف»: يجوز السلمُ في الجوز والبيض عدًّا وكيلًا ووزنًا عندنا، وقال زفر: يجوز كيلًا ووزنًا، وكذا ذكر في «المبسوط».

وفي «فتاوي الأفطس»: أجمعوا على أنَّ السلمَ يجوز في الجوز كيلًا، وفي البيض وزنًا.

<sup>1</sup> لم نجده إلا في التجريد للقدوري، 2370/5؛ والمبسوط للسرخسي، 56/14. وقال الزيلعي: غريب. وأخرج الشافعي في الأم 379/7 عن مكحول عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا ربا بين أهل الحرب»، فقال: وهذا ليس بثابت، ولا حجة فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وقيد.

ولنا: إنَّ كونَ المعدود المتقارب من العدديَّات ليس بمنصوصٍ عليه، فيكون كيليًّا إذا اصطلح عليه، وإنَّ هذا التفاوت ساقطُ الاعتبار عرفًا، فصار كالمثليّ.

قيَّد بالمتقارب؛ لأن السلمَ في المتفاوت كالبطيخ لا يجوز اتِّفاقًا.

ولا يجوز السلم في الفلوس عدًّا عند محمد؛ لأنَّها أثمانٌ، ويجوز عندهما؛ لأن الثمنيةَ فيها ليستْ خلقيةً، وإنَّما هي بالاصطلاح، فللعاقدين إبطالها.

(ولا يدخله خيارُ الشرط) أي: لا يجوز السلمُ إذا كان فيه خيارُ الشرط لهما أو لأحدهما؛ لأنَّه مانعٌ عن انعقاد العقد في حقِّ الحكم، فلا يتمُّ القبضُ في رأس المال؛ لأن تمامه مبنيُّ عليه، وقبضُه شرطٌ على ما سيأتي.

قيَّد بخيار الشَّرُط؛ لأن خيارَ العيب يدخل فيه؛ لكونه غيرَ مانعٍ من تمام الصفقة، وأما خيارُ الرؤية؛ فداخلٌ في رأس مال السلم إذا كان مما يتعيَّنُ؛ لأنَّه يفيدُ الفسحِّ، وغيرُ داخلٍ في المسلم فيه؛ لأنَّه دينٌ في الذَّمَة، ورؤيته غيرُ متصوَّرةٍ، مع أنَّ ربَّ السلم كلما ردَّ المسلمَ فيه حين رآه؛ فللمسلم إليه أن يعطيه غيره؛ لأنَّه غيرُ متعيِّن، فلا يفيدُ الخيارُ فيه الفسخَ.

(ولو أسقطه) أي: خيار الشرط (قبل التفرُق) ورأس المال قائمٌ (أجزناه) لارتفاع المفسد قبل تقرُّره. وقال زفر: لا يجوز؛ لأنَّه واقع<sup>1</sup> فاسدًا، فلا ينقلبُ جائرًا.

أراد بالتفرُّق: التفرُّق بالأبدان؛ لأن مجلسَ العقد لو تفرَّقَ ولم يتفرقا بالبدن، فأسقطه؛ جاز. كذا في «النهاية».

قيَّد بقوله: «قبل التفرق»؛ لأنَّه لو أسقطه بعده لا يجوز السلمُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: «ورأسُ المال قائمٌ»؛ لأنَّه لو أسقطه قبل التفرُّق بعد هلاكه لا يجوز اتِّفاقًا؛ لأن رأسَ المال صار دينًا عليه، والسلمُ برأس المال الدين كان غير جائز عند ابتدائه، فكذا لم يجزُ عند إتمامه بإسقاط الخيار.

(ونمنعه) أي: السلم (في الحيوان) لتفاحش التفاوت بين أفراده. وقال الشافعيُّ: يجوز؛ لأنَّه يمكنُ ضبطُه بمعرفة جنسه وسنّه ووصفه.

(ومنعوه في رؤوسه وأطرافه، وفي الجلود عددًا)؛ لأن في أفرادها تفاوتًا فاحشًا، (وفي النقدين) لأنَّهما خلقا أثمانًا، والمسلمُ فيه مبيعٌ. وقال مالكٌ: يجوز؛ لأن ضبطَها بالوصف ممكنٌ.

قيَّد بقوله: «عددًا»؛ لأن السلمَ فيها بالوزن جائزٌ اتِّفاقًا.

(وهو) أي: السلم (في اللحم غيرُ جائزٍ) عند أبي حنيفة؛ لتفاحش التفاوت باعتبار كِبَر العظم وصغره، وكثرته وقلَّته، وباعتبار السمن والهزال.

(وفي منزوع العظم روايتان) عن أبي حنيفة: في روايةٍ عنه: إنَّ السلمَ في اللحم الذي نزع عظمُه جائزٌ؛ لزوال التفاوت بالاعتبار الثاني. (أصحهما المنغُ)؛ لأن جوازَ السلم في اللحم يجوز أن يكون معلولًا بعلَّين مستقلتين 2، فبانعدام 3 إحداهما لا يثبت الجوازُ.

وقالا: يجوزُ، وعليه الفتوى؛ لأن اللحمَ موزونٌ مضبوطٌ إذا بُيِّنَ وصفه وموضعه، وكذا إقراضُ اللحم جائزٌ عندهما، وعن أبي حنيفة فيه روايتان.

وفي «فتاوى الولوالجي»: السلمُ في غير منزوع العظم من لحوم الطيور جائزٌ بالاتفاق؛ لأن التفاوتَ في لحم الطيور بسبب كبر<sup>4</sup> العظم غيرُ معتبرٍ عند الناس، فكأنَّه صار بمنزلة عظم الألية.

وفي «المحيط»: السلم في لحم طيور لا يُقتنى، فلا يُحبس للتوالد لا يجوز؛ لأنَّه بمعنى المنقطع.

(ولا يجوز في الحَطب حزمًا) جمع حُزمة، وهي قطعاتُ خشبٍ مجموعةٌ مشدودةٌ وسطها بحبلٍ، (والرطبة جرزًا) وهو جمع جرزة، وهي بتقديم الراء المهملة على الزّاء المعجمة: هي القبضةُ. وإنَّما لم يجزْ؛ لثبوت التفاوت بينهما أفرادها، وإن بُيِّنَ طولُ ما يشد به الحزمةُ أو الجرزة أنَّه شبرٌ أو ذراعٌ بحيث لا يؤدي إلى النزاع يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ففي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح - مستقلتين.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: بانعدام.

<sup>4</sup> د - کبر.

(وبمكيالِ رجلٍ) أي: لا يجوز السلمُ بمكيال رجلٍ (بعينه) وهو صفةُ «مكيال». (وذراعه) المتعين (المجهولين) أي: مجهولي المقدار؛ لأنَّه ربَّما يضيع، فيؤدي إلى المنازعة.

قيَّد بالسلم؛ لأن البيعَ بمجهول المقدار جائزٌ.

وقيَّد بكونهما مجهولين؛ إذ لو كان مقدارهما معلومًا يجوز.

(وطعام قريةٍ) أي: لا يجوز السلمُ في طعام قريةٍ، (وثمرة نخلةٍ بعينهما) وهي صفةُ قرية ونخلة. وإنَّما لم يجز؛ لاحتمال أن يعتريها آفةٌ، فيتعذَّر التسليم.

قيَّد بـ«قرية»؛ لأنَّه لو أسلم في طعام ولايةٍ يجوز؛ لأن وصولَ الآفة لطعام كلِّ الولاية نادرٌ، وهذا إذا نسب إلى قريةٍ ليؤدي من طعامها، وأمَّا إذا نسب إليها لبيان وصف الطعام؛ فالسلمُ جائزٌ.

(وفي الجواهر والخرز) بالتحريك، جمع خرزة. وإنَّما ً لم يجز السلمُ فيها؛ للتفاوت الفاحش بين أفرادها.

(ويجوز في صغار اللؤلؤ وزنا)؛ لأنه إنَّما يعلم به.

(وفي اللَّبِن والآجر إذا عين الملبن) وعددهما؛ لأن التفاوتَ حينئذٍ يكون أقلُ.

(ولا نجيز) السلمَ (الحالُ) وقال الشافعيُّ: يجوز؛ لما روي «أنَّه صلى الله عليه وسلم رحُصَّ في السلم»  $^2$ ، وهو بإطلاقه يتناول الحالّ.

ولنا: إنَّ في لفظ «رحِّص» إشارةً إلى اشتراط الأجل؛ لأن الرخصةَ حقيقةً إنَّما يكون مع قيام المحرّم، وهو ههنا كونُ المبيع معدومًا، وإنَّما رحِّص في السلم تيسيرًا للمفلس، وإذا كان المسلمُ حالًا كان المسلمُ إليه قادرًا على تسليم المبيع، فلا يكون السلمُ مرحَّصًا فيه.

فإن قيل: لو كان مشروعيَّةُ السلم لدفع حاجة المفلس لَمَا جاز عقدُ السلم للغنيّ.

قلنا: الشيءُ لا يباع بالسلم عادةً إلا بالأقلّ، ولا يُقْدِمُ على مثله إلا المحتاجُ، فأقيم الحاجةُ مقام الفقر لتعذُّر الوقوف عليه.

(ولا المنقطع) أي: لا يجوز السلمُ عندنا فيما ينقطعُ من حين العقد إلى حين الأجل، حتى لو كان منقطعًا عند العقد، كما إذا أسلم في حنطةٍ حديثةٍ قبل حدوثها، أو عند الأجل، أو فيما بين ذلك لا يجوز. وقال الشافعيُّ: يجوز إذا كان موجودًا عند الأجل؛ لأنَّه وقتُ وجوب التسليم، ولا معنى لاشتراطه قبل ذلك.

ولنا: إنَّ القدرةَ على تسليم المسلَم فيه حالَ وجوبه شرطٌ لجواز العقد، وكلُّ وقتٍ بعده يحتمل أن يكون وقتَ الوجوب بأن يموت المسلمُ إليه، فيحلّ الأجلُ، فيشترط دوامُ وجوده لتدوم 3 القدرةُ على التَّسليم، وحدُّ الانقطاع: أن لا يوجد في الأسواق، وإن وجد في البيوت.

(ولو لم يقبض) ربُّ السلم المسلمَ فيه (بعد الأجل حتى انقطع حَكَمْنا بالتخيير) أي: نجعل ربّ السلم مخَّيرًا (بين الأخذ) أي: أخذ المسلم فيه (عند وجوده، وبين الفسخ) أي: فسخه العقد، وأخذه رأسَ المال، (لا بالانفساخ) يعني: قال زفر: ينفسخُ العقدُ؛ لفوات محلِّه، كما ينفسخُ البيعُ بهلاك المبيع قبل التسليم.

ولنا: إنَّ تعذَّرُ تسليم المعقود عليه حدث بعد تمام العقد، فيتخيَّرُ العاقد، كما لو أبق المبيعُ قبل القبض، بخلاف هلاك المبيع؛ لأنَّه فات قبل التمام.

قيَّد بقوله: «بعد الأجل»؛ إذ الانقطاع في خلاله يفسده اتفاقًا.

(والشروطُ التي يذكر في العقد سبعةٌ) عند أبي حنيفة.

احترز بقوله: «التي تذكر» عن الشَّرطين اللذين يتوقَّفُ عليهما جوازُ السلم، لكن لا يجب ذكرُهما في العقد، وهما: تعجيلُ رأس المال، والقدرةُ على تحصيل المسلم فيه.

(معلوماتٌ) قيَّد به؛ لترتفع الجهالةُ المانعةُ عن تسليم المسلم فيه.

(جنسٌ) كقوله: إنَّه برٌّ أو شعيرٌ، وهو مع ما عطف عليه بدلٌ من «سبعة».

.62 انظر: سنن الترمذي، البيوع 70؛ سنن النسائي، البيوع 61،  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: إنما.

<sup>3</sup> ح: ليدوم.

(ونوعٌ) كقوله: إنَّه مسقيٌّ أو برّيّ.

(وصفةٌ) كقوله: إنَّه جيدٌ أو رديءٌ.

(وقدرٌ) كقوله: كذا وكذا كيلًا أو وزنًا.

(وأجلّ) ذكر في «شرح الوافي»: أقلُه شهرٌ، وما دونه في حكم العاجل. وقيل: ثلاثة أيام، والأوَّلُ أصحُّ، وبه يفتى؛ لأن من حلف ليقضينَّ حقَّ أخيه عاجلًا، فقضاه قبل تمام الشهر، قالوا: بَرَّ في يمينه.

(وتسميةُ رأس المال في المكيل والموزون والمعدود) يعني: إذا كان رأسُ المال مكيلًا أو موزونًا أو معدودًا متقاربًا لا بُدَّ من بيان مقداره، ولا يكفي التَّعيينُ.

قيَّد برأس المال؛ لأن الثمنَ إذا كان معلومًا بالإشارة لا يحتاج إلى بيان قدره اتِّفاقًا.

واحترز 1 بذكر هذه الأشياء عن كون رأس المال مذروعًا، فإنَّ بيان ذرعانه ليس بشرطٍ؛ لأن الذرعَ وصفٌ له، فلا يتعلَّقُ العقدُ بمعرفته، فجهالتُه لا تفضى إلى المنازعة كما تقدم بيانُه في أوائل هذا الباب.

(وتسميةُ محلِّ الإيفاء) أي: إيفاء المسلم فيه (إن كان له حملٌ) بفتح الحاء (ومؤنةٌ) قيَّد به؛ لأنَّه لو لم يكن كذلك كالمسك والكافور؛ فبيانُ محلِّ الإيفاء ليس بشرطٍ اتفاقًا، فيوفيه في أيِّ موضعٍ شاء. ثم لو عينا مكانًا في هذه الصورة لإيفائه، قيل: لا يتعيَّنُ؛ لأنَّ هذا الشرطَ غيرُ مفيدٍ، فلا يعتبرُ. وقيل يتعيَّنُ؛ لأنَّه يفيدُ سقوطَ خطر الطريق عن رب السلم.

قيَّدنا بإيفاء المسلم فيه؛ لأن مكانَ العقد يتعيَّنُ لإيفاء رأس المال اتِّفاقًا، وكذا مكانُ القرض والغصب والاستهلاك يتعيَّنُ للإيفاء اتفاقًا. من «المحيط»2.

(وأخرجا هذين عنها) أي: الشَّرطين الأخيرين عن الشُّروط التي تُذكرُ<sup>3</sup> في العقد (عند تعيُّنها) أي: عند كون المكيل والموزون والمعدود معينةً؛ لأنَّها صارتْ معلومةً بالإشارة، فلا يُشترطُ إعلامُ قدرها، كما لو كان رأسُ المال ثوبًا.

(ويسلِّمُه) أي: المسلمُ إليه المسلمَ فيه عندهما (في موضع العقد)؛ لأن التسليمَ وجب بالعقد، فيتعيَّنُ مكانه له.

وله: إنَّ جهالةَ قدر رأس المال قد يفضي إلى جهالة المسلم فيه، بأن يجد المسلمُ إليه بعضَ رأس المال معيبًا، فيردَّه ولا يستبدله ربّ السلم في مجلس الردِّ، فينفسخ العقدُ في المردود، ويبقى في غيره، فيكون المسلمُ فيه مجهولًا فيما بقي، فيجب أن يحترز عنه بإعلام قدره؛ لأن الموهومَ في هذا 4 العقد كالمتحقِّق، ولهذا لم يَجُزُ في تمر نخلةٍ بعينها لاحتمال الهلاك، ومكانُ العقد إنَّما يتعيَّنُ بالتصريح، أو بوجوب التَّسليم في الحال، ولم يوجد كلاهما، فبقي مجهولًا، فلا بُدَّ من البيان لرفع النزاع.

(وكذا الخلافُ في محلِّ إيفاء الثمن المؤجل الذي له مؤنةٌ) كما إذا باع ثوبًا بمُدِّ حنطةٍ مؤجلةٍ، (وكذا الأجرُ) كما إذا استأجر دارًا بمدٍّ مؤجَّلٍ، (والقسمةُ) كما إذا اقتسما دارًا وشرط أحدهما على صاحبه أن يعطيه مُدِّ حنطةٍ لزيادة في نصيبه، فعند أبي حنيفة: يُشترطُ في كلِّ منها بيانُ مكان الإيفاء، وعندهما: يتعيَّنُ موضعُ العقد والقسمة.

(وشرطوا قبض رأس المال في المجلس) أي: في حال عدم افتراقهما بدناً، ولم يرد به اتِّحادَ المجلس؛ لأن العاقدين لو مشيا فرسحًا بعد العقد، ثم قبض رأس المال قبل أن يفترقا؛ يجوزُ. والافتراقُ إنَّما يقع بتواري أحدهما عن عين صاحبه، حتى لو دخل ربُّ السلم بيته لإخراج الدراهم، ولم يغبُ عن عين صاحبه؛ لا يكون افتراقًا. كذا في «الخانية».

اعلم أنَّ هذا شرطُ بقاء السلم على الصحَّة، لا شرطُ انعقاده؛ لأنَّه ينعقدُ صحيحًا إذا وُجِدَ سائرُ شرائطه، ثم يبطل إذا افترقا بلا قبض بدناً.

(مطلقًا) أي: سواءٌ كان رأسُ المال عينًا أو دينًا. كذا ذكر في الشرح. ويجوز أن يكون معنى الإطلاق: أنَّ قبضَ رأس المال شرطٌ من غير تفضيلِ تأخيرٍ في القبض، وهو الأليقُ لمذهب مالك. وقال مالكٌ: يجوز تأخيرُ قبضه إلى يومٍ ويومين بلا اشتراطِ تأجيلٍ؟ لأنَّه يُعَدُّ عاجلًا عرفًا.

<sup>. 1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: احترز.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – من المحيط.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يذكر.

<sup>4</sup> د: هذه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: التمر.

ولنا: إنَّ السلمَ أخذ عاجلًا بآجلٍ، والمسلمُ فيه آجلٌ، فوجب أن يكون رأسُ المال عاجلًا؛ ليكون حكمُه على وفق ما يقتضيه سمه.

(ولا يتصرّفُ فيه) أي: في رأس المال، (ولا في المسلم فيه قبل القبض) أمَّا في رأس المال؛ فلأنَّ التصرُّفَ فيه قبله يفوِّت عنه أ القبض، وأمَّا في المسلم فيه؛ فلأنَّه مبيعٌ، والتصرُّفُ فيه قبل القبض غيرُ جائزٍ.

(ولو أسلم عينًا ودينًا) على المسلم إليه (نوعين) أي: جنسين، كما إذا قال: أسلمتُ إليك هذه الدراهمَ العين والعشرةَ الدنانيرَ التي كانت لي عليك (في كرِّ، أو حنطةً) بالنصب، أي: لو أسلم حنطةً (في شعيرٍ وزيتٍ؛ فالفسادُ شائعٌ إن لم يبين قسطُ كلٍ منهما) أي: من العين والدين، يعني: يفسدُ السلمُ باتفاق أثمتنا في حصَّة الدين؛ لانعدام القبض، وكذا في حصَّة الشعير؛ لأن الحنطةَ والشعيرَ مكيلان، فالنَّسيئةُ بينهما غيرُ جائزةٍ. وأمَّا في حصة الدراهم العين في الكرِّ وحصةِ الحنطة في الزيت؛ فكذا فاسدٌ عند أبي حنيفة؛ لجهالة قدر رأس المال، أمَّا في المسألة الأولى؛ فلأنَّ رأسَ المال شيئان مختلفان، فينقسم على المسلم فيه بطريق القيمة، وذا يعرف بالظنِّ، فيبقى مجهولًا، ومعوفة قدر رأس المال شرطٌ عنده. وأمَّا في المسألة الثانية؛ فلأنَّ الحنطةَ ذكرتْ غير معوفة القدر.

(وقالا: صحّ) السلم (في العين والزيت بالحصّة)؛ لأن معرفة قدر رأس المال ليس بشرطِ عندهما.

قيَّد بالعين والدين؛ لأن رأسَ المال لو كان دينين من نوعين يفسد اتفاقًا.

وقيَّد بنوعين؛ لأن العينَ والدينَ إذا كانا من جنسٍ واحدٍ لا يشيع الفسادُ اتفاقًا، كما إذا قال: أسلمتُ إليك من الدراهم هذه المائة والمائة التي لي عليك؛ لأن النقودَ لا تتعيَّنُ في العقود عينًا كانت أو دينًا، حتى لو باع عينًا بدينٍ للمشتري عليه على زعم أنَّه مديونٌ، ثم تصادقا أن لا دينَ؛ لم يبطل البيخُ. فإذا لم يتعيَّن ينعقدُ السلمُ صحيحًا، ثم يفسدُ؛ لوجود الافتراق قبل القبض، حتى لو نَقدَ الدينَ في المجلس يصحُّ، فيكون الفسادُ فيه طاريًا، والفسادُ الطارئُ لا يشيعُ اتفاقًا، كما لو باع عبدين، وهلك أحدهما قبل التسليم.

وقيَّد بقوله: «إن لم يبيّن»؛ لأنَّه إن بيّن قسطُ كلّ واحدٍ منهما يفسدُ في حصَّة الدين والحنطة خاصّةً اتِّفاقًا.

قيّدنا الدينَ بكونه على المسلم إليه؛ لأنّه لو أسلم عينًا وديناً على غيره، كما إذا قال: أسلمتُ إليك هذه المائةَ والمائةَ التي لي على فلانٍ؛ يفسدُ العقد في الكلِّ اتِّفاقًا وإن نقد الدينَ في المجلس؛ لأن فسادَه مقارنٌ للعقد، فيتعدَّى، والمسألةُ هكذا مذكورةٌ في «الكافى»، وعلَّةُ فساده: أن تسليمَ غير العاقد يكون شرطًا فيه.

(ولو ردَّ) المسلمُ إليه بعضَ ما وجده (زيوفًا من رأس المال في غير مجلسِ العقد منعنا الانتقاضَ) أي: انفساخَ السلم (بقدرها) أي: بقدر الزيوف المردودة (مطلقًا) أي: قلَّ ذلك المردودُ أو كثر. وقال زفر: انتقض من السلم بقدر ما ردَّه.

ولو استبدل بها الجيادَ في مجلس العقد يجوزُ اتِّفاقًا، وإن ردَّ ولم يستبدل في مجلس الردّ؛ بطل بقدر ما ردّ اتفاقًا.

له: إنَّ القبضَ انتقض من الأصل بردِّه، فصار كأنَّ المردودَ لم يقبضْ، فيبطل العقدُ بقدره، كما لو وجده رصاصًا أو مستحقّةً أو ستوقة بطل مطلقًا، قلَّ أو كثرَ، استبدل به أو لم يستبدل.

(فله الاستبدالُ) يعني: إذا لم ينقض السلمُ عندنا؛ فللمسلمُ إليه أن يستبدل الزيوفَ بالجياد عند أبي حنيفة (فيما دون النصف)؛ لأنه قليلٌ، والدراهمُ لا تخلو عنه، فترك القياسُ فيه دفعًا للحرج، وقبضُ الزيوف قبضٌ صحيحٌ؛ لأنّه جنسُ حقِّه، ولهذا لو تجوّز بها يجوز، بخلاف الرصاص؛ لأنّه ليس من جنس حقِّه.

(والانتقاضُ لازمٌ) عند أبي حنيفة (إن جاوز) أي: المردود من النصف؛ لأنَّه كثيرٌ، فعمل فيه بالقياس، وأمَّا في النصف؛ ففي روايةٍ عنه: لا ينتقضُ؛ لأنَّه ليس بقليل.

(وقالا: يستبدلُ في مجلس الردّ مطلقًا) أي: جاوز من النصف أو لا؛ لأن قبضَ الزيوف لَمَّا انتقض بردِّها بقي العقد موقوفًا على استبدالها، فيكون مجلسُ الردِّ في حكم القبض كمجلس العقد.

(ولو تقايلا السلمَ منعنا من الاستبدال) أي: من أن يشتريَ ربُّ السلم برأس ماله شيئًا من المسلم إليه. وقال زفر: يجوزُ؛ لأن رأسَ المال صار دينًا في ذمة المسلم إليه بالانفساخ، فيجوزُ أن يستبدلَ به كسائر الديون.

<sup>1</sup> ح – عنه.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تأخذ إلا سلمك أو رأسَ مالك» 1، معناه: لا تأخذ إلا ما أسلمت فيه قبل الإقالة، أو رأسَ مالك بعدها.

(ولو اختلفا في مكان الإيفاء) أي: إيفاء المسلم فيه، كما قال ربّ السلم عينا مكان الإيفاء، وأنكر المسلمُ إليه، (فالقولُ للمطلوب) أي: للمسلم² إليه مع يمينه، (والبينةُ للطالب) عند أبي حنيفة. (وقالا: يتحالفان) فيفسخ السلمُ.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ تعيُّنَ مكان الإيفاء عندهما يثبتُ بالعقد، فصار الاختلافُ فيه كالاختلاف في الثمن، وعنده يثبتُ بالشرط، فصار كالاختلاف في شرط الخيار.

(أو في الأجل) أي: لو اختلفا في مقدار الأجل في السلم (نفينا التحالف، وجعلنا القولَ لمدعّي الأقلّ) أي: أقلّ الأجلين. وقال زفر: يتحالفان؛ لأن الأجلّ مما يتوقّفُ عليه صحَّةُ السلم كوصف المسلم فيه، فيتحالفان كتحالفهما إذا اختلفا في وصف المسلم فيه.

ولنا: إنَّ التحالفَ ثبت فيما إذا اختلفا في الثمن أو في المثمن على خلاف القياس، فلا يتجاوزُ عن مورده، والأجلُ ليس بمالٍ، فكان القولُ للمنكر.

(أو في المسلم فيه) أي: لو اختلفا في المسلم فيه مع اتِّفاقهما على رأس المال، كما إذا قال ربُّ المسلم: أسلمتُ إليك درهمًا في قفيز برِّ، وقال المسلمُ إليه: أسلمته في نصف قفيز أو في قفيز شعير (قبل التفرُّق والقبض) أي: قبض رأس المال، (وبرهنا) أي: أقام كلُّ منهما البينة على ما ادَّعاه، (يقضي) أبو يوسف (بعقد ويثبت الفضل) يعني: يرجِّحُ بنيةَ رب السلم. (وحكم) محمد (بعقدين) أي: بسلمين: سلم درهم في قفيز، وسلم درهم آخر في نصف قفيز.

قيَّد بقوله: «قبل التفرُّق والقبض»؛ لأنَّهما إن اختلفا بعدهما يقبلُ بيِّنةُ ربّ السلم اتِّفاقًا؛ لأنَّه يدَّعي قفيزًا بحكم السلم المترتِّب عليه قبضُ رأس المال، ولا يُقبلُ بينةُ المسلم إليه؛ لأنَّه لا يدَّعي على ربّ السلم شيئًا؛ لأن السلمَ تمَّ بالتفرق.

(أو في رأس المال) أي: لو اختلفا في قدر رأس المال مع اتِّفاقهما على المسلم فيه، كما إذا قال ربُّ السلم: أسلمتُ إليك درهمًا في كرّ برٍّ، وقال المسلمُ إليه: أسلمت درهمين في كرّ برٍّ (قبل التفرق والقبض<sup>3</sup> وبرهنا؛ اتحد الخلافُ) يعني: يقضي أبو يوسف بعقدٍ واحدٍ، ويرجح بينةَ المسلم إليه؛ لأنَّها تثبت الرّائد، وحكم محمدٌ بعقدين: سلم درهمٍ في كر برٍّ، وسلم درهمين في كر برٍّ، فيكون على رب السلم ثلاثةُ دراهم، وعلى المسلم إليه كُرّان من برٍّ.

وكذا يتَّحدُ الخلاف فيما لو اختلفا في قدر رأس المال وفي المسلم فيه، كما إذا قال ربُّ المسلم: أسلمتُ إليك درهمًا في قفيزي برِّ، وقال المسلمُ إليه: أسلمت إليَّ درهمين في قفيز برِّ، يقضي أبو يوسف بعقدٍ واحدٍ، وتقبل بينة كلِّ منهما في إثبات الفضل، فيقضي على ربّ السلم بدرهمين، وعلى المسلم إليه بقفيزين، ويقضي محمدٌ بعقدين: سلم درهم في قفيزي برِّ، وسلم درهمين في قفيز برِّ، المسلم المسلم الله بقفيزين، ويقضي محمدٌ بعقدين: سلم درهم في قفيزي برِّ، وسلم درهمين في قفيز برِّ، المسلم المسلم.

لمحمد: إنَّ البيناتِ حججُ الشرع، فيجب أن يعمل بها ما أمكن، وبينةُ كلِّ يثبت عقدًا غيرَ ما يثبته الآخرُ، فيحكم بعقدين. ولأبي يوسف: إنَّهما اتفقا على أنَّه لم يجرِ بينهما إلا عقدٌ واحدٌ، فكيف يقضى بعقدين؟

(إن تصادقا أنّه دين) يعني: ما ذكر من الخلاف إذا اتّفقا على أنّ رأسَ المال دراهم أو دنانير أو نحوهما من المثليات، (فإن التّفقا على أنّه عين واحد) كما إذا قال ربُّ السلم: أسلمتُ إليك هذا الثوب الأبيض في كرٍّ، وقال المسلمُ إليه: لا، بل أسلمته في نصف كرٍّ. (قضي بعقدٍ) واحد اتفاقًا. (أو عينان) يعني: إن قالا: رأسُ المال عينان، كما إذا قال المسلمُ إليه حين قال ربّ السلم: أسلمتُ إليك هذا الثوب الأبيضَ: لا، بل أسلمتَ هذا الثوب الأحمر في نصف كرٍّ. (فبعقدين) أي: فيقضى بسلمين اتفاقًا؛ لأن كلاً منهما يثبت بالبيّنة حقَّه، فربُّ السلم يثبتُ إزالةَ الثوب عن ملكه بالكرّ، والمسلمُ إليه يثبت ملكه في الثوب الآخر، فوجب القضاء.

(والمسلم إليه في دعوى التَّأجيل) أي: أصلِه، كما إذا قال: شرطنا في عقدنا أجلًا، وقال ربّ السلم: لم نشرطه، (مصدَّق) عند أبي حنيفة، فالقولُ قوله مع اليمين؛ لأن اتِّفاقهما على السلم اتفاقٌ على شرائطه، فإنكارُ الأجل بعده يكون إنكارًا عما أقرَّ به، فلا

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ مرفوعًا إلا في المبسوط للسرخسي، 130/12؛ وقد روي عن إبراهيم قوله، انظر: الأصل للشيباني، 78/11. وأخرج معناه في سنن أبي داود، الإجارة 57؛ سنن ابن ماجه، التجارت 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: المسلم.

<sup>3</sup> د - والقبض.

يُعتبرُ، والمسلمُ إليه ينكرُ الفسادَ، وهو موافقٌ لاتفاقهما، فيعتبرُ، (كربّ السلم) يعني: كما أن ربّ السلم مصدَّقٌ اتّفاقًا إذا ادَّعى التأجيلَ، وأنكره المسلمُ إليه. وقالا: القولُ لرب السلم إذا ادَّعى المسلمُ إليه التأجيلَ؛ لأنّه ينكر ما هو حقٌ عليه، وهو الأجلُ، وإنّما صُدِّقَ ربُّ السلم؛ لأن الأجلَ ينفعُ المسلمَ إليه، فإذا أنكره بعد اعتراف خصمه يكون متعنّتًا، فلا يعتبر إنكارُه، فإذا جُعل القولُ لربّ السلم يرجع إليه أيضًا في بيان مقداره.

فإن قلت: إنَّه ليس بمتعنتٍ؛ لأن له نفعًا في هذا الإنكار، وهو عدمُ لزوم المسلم أ فيه، واستردادُ رأس ماله لفساد العقد.

قلنا: فسادُه غيرُ متيقِّنٍ؛ لأن الشافعيَّ جوَّزه بلا أجلٍ، فلم يحصل له نفعٌ من كلِّ وجهٍ، فكان متعنتاً لإنكاره النفعَ الظاهرَ، وهو الأجلُ.

قيَّدنا بقولنا: «أصل التأجيل»؛ لأنَّهما لو اختلفا في مقداره؛ كان القولُ لرب السلم اتفاقًا؛ لأنَّه ينكرُ زيادةَ الأجل، ولو اختلفا في مضيِّه؛ فالقولُ للمسلم إليه؛ لأنَّه ينكر حقًّا عليه، وهو الإيفاءُ. من «المحيط».

(وهو) أي: التأجيل (في الاستصناع الصَّحيح) وهو ما يقع به التعامل، كالخفّ وأجرة الحمام وشربه ماءً من السّقاء بفلسٍ ونحوها، (سلمٌ) عند أبي حنيفة، فيجب تعجيل رأس المال في المجلس، ولا يكون له خيارُ الرؤية، (كالفاسد) أي: كما أنَّ التأجيل في الاستصناع الفاسد. وهو ما لا تعامل فيه كالثياب. سلمٌ بالاتفاق ومرعيٌّ فيه جميعُ شرائط السلم. وقالا: هو ليس بسلم، فإنْ أتى به إنْ شاء أخذه وإنْ شاء تركه 2؛ لأنَّه لو كان سلمًا لزم أن يفسد؛ لأن عمل رجلٍ واحدٍ. وهو الصانعُ. مشروطٌ فيه، وذلك مفسدُ، كما أنَّ اشتراط طعام قريةٍ بعينها كان مفسدًا، وذكر التأجيل فيه محمولٌ على التعجيل في المدة، وأما التأجيلُ في الاستصناع الفاسد؛ فإنَّما حُمِل على السلم؛ لأن استصناعَه فاسدٌ، ولو لم يحمل على السلم؛ لفسد كلامه بالكلية، كان القياسُ في الاستصناع أن لا يجوزُ؛ لأنَّه بيعُ معدومٍ، لكن جاز استحسانًا لثبوت التعامل من لدن رسول الله صلى الله عيه وسلم إلى يومنا هذا، وقد روي أنَّه صلى الله عليه وسلم استصنع خاتمًا ومنبرًا 3.

اختلف في المعقود عليه فيه، فقيل: هو العملُ، ولهذا يُقال له: استصناعٌ، ويبطلُ بموت أحدهما كالإجارة، والصحيحُ: أنَّ المعقودُ عليه هو العينُ، ولهذا لو عمل الصانعُ بعد العقد وباعه قبل أن يراه المستصنعُ، أو جاء به لا من صنعته؛ جاز، ولو كان المعقودُ عليه العمل لَمَا جاز ما ذكر، لكن له شبههُ الإجارة ابتداءً، ولهذا بطل بموت أحدهما.

(ويجيز) أبو يوسف (صلح الكفيل بالمسلم فيه بأمر المطلوب) هذا متعلِقٌ بالكفيل، وكذا قوله: (بالمسلم فيه)، والمطلوب هو المسلم إليه. (ربّ السلم) وهو مفعولُ «صلح». (على رأس المال النقد) أي: على أن يأخذ ربُّ السلم رأسَ ماله بدل المسلم فيه. أراد بالنقد: ما يجوز أن يثبت في الذمّة، كالدراهم والدنانير ونحوهما من المثليات.

(وينتقلُ ما على المطلوب له) أي: للكفيل، يعني: الصُّلح جائزٌ عنده في حقِّ الكفيل، فلربِّ السلم أن يأخذ من الكفيل رأسَ ماله، ثم هو يأخذ من المسلم إليه رأسَ المال على تقدير إجازته، الصلح، وله أن يأخذ من المسلم إليه رأسَ المال على تقدير إجازته، وويرأ الكفيلُ عن رأس المال.

أقول: لو قال: وينقل حتى يكون الضَّميرُ فيه راجعًا إلى أبي يوسف، أو قال: فينتقل حتى يكون تفريعًا لِمَا قبله؛ لكان أَوْلى، والانتقالُ كان مستعملًا بـ«إلى»، جاء هنا باللام لتضمنه معنى التعيين<sup>4</sup>.

(وأوقفاه) أي: جواز الصلح (على إجازة الأصيل) الذي هو المسلمُ إليه، فإن أجاز الصلحَ صار حقَّ ربِّ السلم في رأس المال، وإن ردَّه يكون حقُّه في المسلم فيه كما كان.

أقول: قيَّد بقوله: بأمر المطلوب، وهذا القيدُ غيرُ مذكورٍ 5 في «المنظومة»، زاده المصنِّفُ، ولم يتعرَّضْ في «شرحه» لفائدته، أظنُّ أنَّه غيرُ محتاجٍ إليه؛ لأنَّه ذكر في «الخانية» بعد ذكره هذه المسألة الخلافيَّة: سواءٌ كانت الكفالةُ بأمر المطلوب أو بغير أمره، وكذا الخلافُ لو صالح أجنبيٌّ ربَّ السلم على رأس المال.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: السلم.

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  د – وإن شاء تركه.

a=0 ساء برده. a=0 اللباس 49؛ الأيمان 5. a=0 صحيح البخاري، الهبة 3؛ اللباس 49؛ الأيمان

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: التعين.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – مذکور.

قَيَّد بقوله: «على رأس المال»؛ لأنَّه لو صالح على غيره لا يجوز اتِّفاقًا؛ لأنَّه يكون استبدالًا، وهو غيرُ جائزٍ.

وقيَّد بقوله: «النقد»؛ لأنَّه لو كان رأسُ المال عينًا كالثياب ونحوها؛ يتوقَّفُ الصلحُ على إجازة المسلم إليه اتِّفاقًا.

له: إنَّ المسلم فيه دينٌ، فيجوز صلحُه على رأس المال، كما جاز للكفيل الصلحُ على أيّ مالٍ كان في سائر الديون.

ولهما: إنَّ أخذَ رأس المال إنَّما يكون فسخًا في حق المطلوب؛ لأن استبدالَ المسلم فيه غيرُ جائزٍ، فيتوقَّفُ على إجازته، بخلاف سائر الديون؛ لأن المأخوذَ فيه يكون بدلًا عن الدين، وذلك جائزٌ.

(وصلح) أي: يجيز أبو يوسف صلح (أحد الشريكين) اللذين أسلما (المسلم إليه) بالنصب مفعول «صلح». (على حصّته من رأس المال) فشريكُه الآخر إن شاء شاركه فيما قبض، ثم يتبعان المسلم إليه بنصف المسلم فيه، وإن شاء سلم له ما قبض، ويتبع المسلم إليه بنصيبه، فإذا فعل ذلك ليس له الرجوعُ على شريكه؛ لأن المخيَّر بين الشيئين إذا أخذ أحدهما تعيَّنَ له ذلك، إلا إذا هلك ما على المسلم إليه، فيرجع بحصَّته على الشريك المصالح، فإن رجع عليه؛ فهو بالخيار، إن شاء دفع إليه نصف ما قبض، وإن شاء أعطاه ربعَ المسلم فيه. (وأوقفاه على إجازة شريكه) فإن أجاز الصلحَ جاز، فكان ما قبض من رأس المال بينهما كأنهما معًا صالحاه، وإن ردً بطل الصلح، وبقى حقُّ كلّ واحدٍ منهما في الطعام كما كان قبل الصلح.

قيَّد بقوله: «على حصته من رأس المال»؛ لأنَّه لو صالح على غيرها لا يجوز اتِّفاقًا؛ لِمَا فيه من الاستبدال بالمسلم فيه.

له: إنَّه عاقدٌ، فيملك الفسخَ في نصيبه.

ولهما: إن جوازَ هذا الصلح يؤدِّي إلى قسمة الدين قبل القبض، وهي غيرُ جائزة.

(ولو جاء) المسلم إليه (بحنطةٍ) مقدَّرةٍ في السلم، (أريد قيمةً) من الحنطة الموصوفة فيه لجودتها، (أو أنقصَ) قيمةً منها، (وأخذ) من ربِّ المال شيئًا في صورة الزيادة، (أو استردًًا) بعضَ رأس المال في صورة النُقصان.

أقول: لو قال: وردّ؛ لكان أخصرَ وأولى؛ لأن الضميرَ فيه راجعٌ إلى المسلم إليه، وهو رادٌّ، والمستردُّ هو ربُّ السلم.

(أو بمذروع) هذه مسألة أخرى، يعني: لو جاء بثوبٍ مذروعٍ فيما كان المسلم فيه مذروعًا (أنقص ذرعًا أو قيمةً) مما ستي في العقد، (يجيزه) أبو يوسف رحمه الله. وقالا: لا يجوز.

قيّد في المسألة الأولى بقوله: «أزيد قيمةً»؛ لأنّه لو جاء بأزيد قدرًا، كما إذا كان المسمى خمسة أقفزة، فجاء بستة، فقال: حُذْ هذا، فزدني درهمًا، أو جاء بأربعة أقفزة، فردّ إلى رب المال درهمًا؛ يجوز اتّفاقًا؛ لأنّه بيغ الزائد بثمنٍ معلوم، وإقالةٌ في قدرٍ معلوم. وأمّا في المسألة الثانية؛ فالخلافُ فيما إذا لم يبين لكلِّ ذراعٍ حصَّةً، أما إذا بيّن؛ فجائزٌ اتفاقًا، وكذا قيّد فيها بقوله: «أنقص ذرعًا أو قيمةً»؛ لأنّه لو جاء بثوبٍ أزيد بذراعٍ أو أزيد قيمةً، وطلب درهمًا لأجله، فقبل الآخرُ؛ جاز اتّفاقًا؛ لأنّه باع ذراعًا من الثوب مقدورَ التسليم مع بلقى الثوب، فيجوزُ.

له في المسألتين: قياسُ المختلف فيه على المتفق عليه.

ولهما في المسألة الأولى: إنَّ الجودةَ ساقطةٌ في الأموال الربويَّة، مثلًا: إذا جاء المسلمُ إليه بخمسة أقفزة حنطةٍ جيدةٍ، وكان المسلمُ فيه رديئةً، وأخذ لجودتها درهمًا؛ صار كأنَّه اشترى خمسةَ أقفزة حنطةٍ جيدةٍ بخمسة أقفزة رديئةٍ، وأخلاه درهمًا؛ صار كأن الربا، وكذا الاعتبارُ في نقصان قيمته، مثلًا في الصورة المذكورة: إذا كان المسلمُ فيه جيدةً، فجاء المسلمُ إليه برديئةٍ، وأعطاه درهمًا؛ صار كأن ربَّ السلم اشترى خمسة أقفزةٍ رديئةٍ ودرهماً بخمسة أقفزة جيدةٍ. وأمّا اعتبارُ الجودة في الثوب؛ فلا يؤدِّي إلى الربا؛ لأن بيعَ ثوبٍ جيدٍ بثوبٍ رديءٍ ودرهم جائزٌ.

وفي المسألة الثانية: إنَّ الذرعَ كالوصف لم يجعل له حصَّةٌ من الثمن، ولو حطَّ لنقصه شيءٌ من الثمن يكون إقالةً على مجرَّد الوصف، وذا غيرُ جائزٍ، كما لم يجزُ بيعُ الوصف.

(ولو وكّله في إسلام ماله في ذمّته) كما إذا قال الدائنُ للمديون: أسلمْ ما لي عليك في طعامٍ، (أو شرائه به) كما إذا قال: اشترِ بما لي عليك (عبدًا، فتعيينُ المسلم إليه والعبد أو بائعه شرطٌ) عند أبي حنيفة، حتى لو لم يعيّن المسلمُ إليه في المسألة الأولى، ولم يعيّنْ عبدًا أو بائعه في المسألة الثانية؛ لا يصحُّ التوكيلُ عنده، فلا يصير المسلمُ فيه ولا العبدُ للآمر حتى يقبضه الوكيلُ، فيدفعه إلى الآمر لدينه. وقالا: يصحُّ التوكيلُ، ويكونُ المسلمُ فيه والعبدُ للآمر.

<sup>2</sup> ح: بشيء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: واسترد.

قَيَّد بقوله: «ما له في ذمته»؛ لأنَّه لو وكَّله بأن يسلم أو يشتري بعين كانت عنده وديعةً؛ يكون للآمر اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ النقودَ لا يتعيَّنُ في العقود عينًا كانت أو دينًا، فصار كأنَّه أطلقَ الدراهمَ، وهناك كان يصحُّ التوكيل، فكذا هذا.

وله: إنَّ في هذا التوكيل تمليكَ الدين من غير من عليه الدينُ بلا توكيلِ ذلك الغير على قبضه، وهو غيرُ جائزٍ، وهنا لا يصحُ توكيلُ المسلم إليه؛ لأنَّه مجهولٌ، وأمَّا إذا عين العاقد؛ فيصير العاقدُ وكيلًا عن الآمر بقبضه أولًا، ثم يتملّكُه ثانيًا، فيجوز هذا التوكيلُ، وكيلًا المسلم إليه؛ لأنَّه مجهولٌ، وأمَّا إذا عين العبد؛ تعين مالكُه، فيصير وكيلًا عنه.

# (فصل) في الصرف

(إذا باع ثمنًا بثمنٍ) أراد بهما: النَّقدين؛ لأنَّهما متعينان للثمنيَّة، سواةٌ صحبه الباءُ أو لا، وأمّا المكيلُ والموزونُ؛ فإنَّما يصيرُ ثمنًا إذا صحبه الباءُ. (كان صوفًا) سمّي هذا البيعُ صوفًا؛ لاحتياجه إلى النقل في بدليه من يدٍ إلى يدٍ قبل الافتراق، والصرفُ: النقلُ.

(ولا يتعينان) أي: العوضان في هذا البيع، (حتى لو استقرضا) يعني: إذا تصارفا، ولم يكن عندهما شيءٌ، فاستقرضا، (فادّيا) قبل أن يفترقا، (أو استحقّ) كلّ من العوضين، (فاستبدلا) أي: أعطى كلّ منهما صاحبَه بدلَ ما استحقّ من جنسه، (أو أمسكا) أي: أمسك العاقدان ما أشار إليه في العقد، (فأديا المثلّ؛ أجزناه) أي: في الصور الثلاث، خلافًا لزفر.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ النقودَ لا يتعيَّن عندنا خلافًا للشافعيّ، وزفرُ معه، سبق بيانُه في أوائل كتاب البيوع في قوله: «ولا<sup>1</sup> نعين النقدين».

(وتشترطُ المماثلةُ عند اتِّحاد الجنس) وإن كان بيعَ مصوغٍ بمصوغٍ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الذهبُ بالذهب مثلًا بمثلٍ يدًا بيدٍ» الحديث.

فإن قلت: لو باع إناءً مصوعًا من نحاسٍ بمصوغٍ آخرَ، قالوا: إنَّه جائزٌ، وإن لم يجز بيعُ النحاس<sup>4</sup> بمثله متفاضلًا، فلم لم يكن في مصوغ الفضَّة كذلك؟

قلت: الموزونيّةُ تثبت<sup>5</sup> في الذهب والفضة بالنصِّ، ولا يخرجُ<sup>6</sup> منه بكونه مصوعًا، وأمَّا في النحاس وغيره؛ فالموزونيّةُ ثابتةً بالعرف، فإذا تعارف الناسُ ببيع المصوغ منه عددًا يخرجُ من أن يكون موزونًا.

وفي «الكفاية»: العلمُ بتساويهما حالةَ العقد شرطُ صحته، حتى لو تبايعا ذهبًا بذهبٍ مجازفةً، وافترقا بعد التقابض، ثم علما بالوزن أنَّهما كانا متساويين؛ لا يجوز عندنا، خلافًا لزفر.

(حتى صح الجزافُ عند الاختلاف) لجواز الربا عند اختلاف الجنس، (لا في الأوصاف) يعني: المماثلةُ في الأوصاف ليستُ بشرطٍ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «جيدها ورديئها سواء»<sup>8</sup>.

(والتقابض) أي: يشترطُ تقابضُ العوضين، وهذا شرطٌ لصحَّة الصرف عند بعضٍ، ولبقائه عند آخرين. (قبل التفرُق بالأبدان) قيّد به؛ لأن التفرقَ بالمكان غيرُ مانعٍ كما كان كذلك في السّلم، سبق بيانُه في فصله. (مطلقًا) أي: سواءٌ كان العوضان من جنسٍ واحدٍ أو لا؛ لما روينا، ولقول عمر رضى الله عنه: بعْ وَرقَك واسترد ورقه، ولا تفارقه حتى تستوفى، وإن وَثَبَ من سطح فثبْ معه.

(ولا يصحُّ خيارُ الشرط فيه)؛ لأن الخيارَ يمنعُ من تمام القبض المستحقّ بالعقد شرعًا.

قيَّد به؛ لأن خيارَ العيب وخيارَ الرؤية صحيحان فيه.

(ولا الأجل)؛ لأنه يفوَّثُ القبضَ صريحًا.

(وإن أُسقطا) بضم الهمزة، أي: أسقط الخيارُ والأجلُ (في المجلس صحَّ) لزوال المفسد قبل تقرُّره.

<sup>1</sup> د: لا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ويشترط.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، المساقات  $^{8}$ 1،  $^{8}$ 2،  $^{8}$ 3؛ سنن الترمذي، البيوع  $^{3}$ 

<sup>4</sup> د - النحاس.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: تخرج.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: لكونه.

<sup>8</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 194/2؛ 20/3؛ 52/11. وقال الزيلعي: غريب، ومعناه يؤخذ من إطلاق الحديث السابق: «مثلًا بمثل، سواء بسواء».

(ولو كان بعضُ البدل زيفًا، فردَّ؛ لم ينقضوا العقدَ في غير المردود) بل ينتقضُ في المردود فقط. وقال مالكَّ: ينتقض <sup>1</sup> في كلِّه؛ لأن العقدَ واحدٌ لا يتجزَّأ.

ولنا: إنَّ الانتقاضَ إنَّما يحصل بالردِّ، فيتقدَّرُ بقدره.

(وبيعُ جاريةٍ مطوَّقةٍ) أي: في عنقها طوقٌ (بذهبٍ نسيئةٌ فاسدٌ فيهما) أي: في الجارية والطوق عند أبي حنيفة. (وخصًاه) أي: فساد البيع (بالطوق).

قيَّد بقوله: «نسيئة»؛ لأنَّه لو باع بذهب نقدٍ يجوز اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ فساده . وهو الربا . موجودٌ في الطوق، لا فيها.

وله: إنَّ الصفقةَ متَّحدةٌ، ففسد 2 كلُّها بفساد البعض.

(ولو باع سيفًا محلّىً بمائةٍ) وهو متعلّق برباع». (وحليتُه نصفُها) وهذه الجملةُ حالٌ، (فدفع خمسين من الثمن) ولم يقل شيئًا، (أو عنهما) أي: عن الحلية والسيف، معطوفٌ على مقدّرٍ، وهو: فدفع خمسين عن الحلية، ولا يجوز أن يكون معطوفًا على قوله: «من الثمن»، وهو ظاهرٌ، ولو قال فدفع خمسين عنها أو عنهما أو مطلقًا؛ لكان أَوْلى. (صحّ) العقدُ؛ لأن قبض حصَّة الحلية في المجلس واجبٌ، والظاهرُ من حال المسلم أن لا يترك الواجب، فيحمل عليه وإن لم يبينه ولم ينوه، كما إذا ترك سجدةً صلاتيةً في الصلاة، وسها أيضًا، ثم أتى سجدتي السهو وسلَّم؛ تُصرفُ أوحدى سجدتي السهو إلى الصلاتية وإن لم ينوها لتصحّ صلاتها. كذا في «النهاية». فيكون قوله: «عنهما» بمعنى: عن الحلية، كما قال تعالى: «نَسِيَا خُوتَهُمَا» [الكهف، 61/18]، والناسي كان يوشع.

وفي «المحيط»: ولو قال: حُذْ هذه من ثمن السيف خاصةً يُنظر، إن لم يكن التمييزُ إلا بضررٍ؛ يكون المنقودُ ثمنَ الصرف، ويصحان جميعًا؛ لأنَّه قصدَ صحّةً البيع، ولا صحَّة له إلا بجواز الصرف، فحكمنا بجوازه تصحيحًا للبيع، وإن أمكن تمييزها بغير ضرر؛ صحَّ في السيف؛ لأنَّه صرَّح بفساد الصرف، وقصد جواز البيع، ويجوز البيعُ بدون جواز الصرف.

(ويفسدُ بالتفرُّق قبل القبض) يعني: لو تفرَّقا<sup>5</sup> بلا قبضٍ في بيع السيف المحلّى بطل العقدُ في الحلية؛ لأنَّه صرفٌ في مقدارها، وفات شرطُه، (إلا في السيف) فإنَّ بيعَه صحيحٌ بحصَّته من الثمن (إن تخلَّص) السيفُ عن الحلية. (بغير ضررٍ) قيَّد به؛ لأنَّه لو تخلَّص بضررٍ فسد العقدُ فيه أيضًا، كبيع الجذع من السقف؛ لأن تسليمَه يستلزم الضررَ في غير المعقود عليه، فيكون شرطًا مخالفًا لمقتضى العقد.

(وحكم بنقضه) أي: محمدٌ بفساد بيع الصرف (لو أتلف) أي: أتلف أحد البدلين، كقلب فضةٍ مثلًا (قبل التفرُق والقبض) أي: قبض القلب، (واختار المشتري تضمينه) أي: تضمينَ من أتلف القلب، وهو معطوفٌ على «أتلف». (ففارقه) أي: المشتري البائعَ (قبل قبض القيمة) أي: قبل أن يأخذ المشتري قيمةَ القلب من المستهلك. وقالا: لا يفسد بيعُ الصرف.

قيَّد بقوله: «قبل التفرق والقبض»؛ لأنَّه لو أتلف بعدهما لا يفسدُ البيعُ اتِّفاقًا.

وقيَّد 6 باختيار المشتري تضمينَ الجاني؛ لأنَّه لو لم يختره، واختار فسخَ العقد؛ يردُّ البائعُ ما أخذه، ويطلب من المتلف قيمةَ القلب اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ففارقه»؛ لأنَّه لو فارَقَ الجاني لا يفسد اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل قبض القيمة»؛ لأنَّه لو فارقه بعده صحَّ الصرفُ اتِّفاقًا.

له: إنَّ قيمةَ القلب نزلتْ منزلةَ عينه، فيشترطُ قبضُها أيضًا.

ولهما: إنَّ اختيارَ المشتري تضمينَ الجاني قبضٌ، فالمفارقةُ بعده يكون بعد تمام الصرف.

<sup>1</sup> د - ينتقض.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يفسد.

<sup>3</sup> د: بصرف.

<sup>4</sup> د: حصة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: افترقا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: قيد.

(ومنع) محمدٌ (من الاستبدال بها) أي: بقيمة القلب شيئًا آخر (قبل قبضها) لِمَا مرَّ من أنَّ قيمته نزلتْ منزلةَ عينه. وقالا: صحَّ الاستبدالُ بها؛ لأنَّه باختياره الضمانَ صار كقابض القلب.

(والحطُّ من ثمن القلب بعده) أي: بعد قبضه (صحيحٌ، والعقدُ فاسدٌ) يعني: من باع قلبَ فضةٍ وزنه عشرةٌ بعشرة دراهمَ وتقابضا، ثم حطّ عن الثمن درهمًا؛ صحَّ الحطُّ وفسد العقدُ عند أبي حنيفة؛ لأن الحطَّ تغييرٌ لصفة العقد، وهما يملكان فسحَه، فأولى أن يملكا تغييرَه؛ لأن إبطالَ الوصف أهونُ من إبطال الأصل، فإذا صحَّ الحطُّ وقع بيعُ عشرة بتسعةٍ، فيفسدُ بالضرورة.

(ويعكس) أي: قال أبو يوسف: لا يصحّ الحطُّ، ويصحُّ الصرفُ؛ لأن في تصحيح الحطِّ إبطالًا للعقد المتقدم.

(وأجازهما) أي: محمدٌ الحطُّ والعقدَ كليهما؛ لأن الحطُّ هبةٌ مبتدأةٌ، فيصحُّ كهبة كلِّ الثمن، ولا يلحقُ بالعقد؛ لأنَّه يفسده.

وفي «الخلاصة»: لو باع درهمًا بدرهم، وأحدهما أكثرُ وزنًا، فحلًل صاحبه الآخر زيادته؛ يجوزُ؛ لأنَّه هبةُ المشاع فيما لا يحتمل القسمة. القسمة. ولو باع قطعة لحم بلحم أكثرَ وزنًا، فوهب الفضل؛ لا يجوز؛ لأنَّه هبةُ المشاع فيما يحتمل القسمة.

(وحكمُ الزيادة كالحطِّ) يعني: صحّ الزيادةُ في ثمن القلب وفسد العقدُ عند أبي حنيفة؛ لأن الزيادةَ تغييرٌ في صفة العقد فيملكانه كما سبق بيانُه في الحطِّ. (وأبطلاها) يعني: قالا: الزيادةُ باطلةٌ والعقدُ صحيحٌ؛ لأن في تصحيح الزيادة إبطالاً للصرف.

أقول: بقي الكلامُ في أنَّ محمدًا لم جعل الحطَّ كهبةٍ مبتدأةٍ وجوَّزه، ولم يجعل الزيادة كذلك؟ والفرق بينهما خفيٌّ عندي.

(ولو اشترى إناءَ فضة بذهبٍ) كما إذا اشترى إبريق فضة بعشرة دنانير، (ثم وجد به عيبًا) فلم يردَّه، (فصالحه على دينارٍ، وقبضه في المجلس) أي: مجلس الصلح، (فهو) أي: الصلح (جائزٌ) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواءٌ كان الدينارُ أكثر من حصّة العيب من الثمن أو أقلَّ. (ومنعاه) أي: قالا: لا يجوز الصلحُ (إن كان) الدينارُ (أكثرَ من حصته) أي: حصَّة العيب من الثمن (بما لا يُتغابنُ فيه).

وهذا الاختلافُ بناءً على أنَّ بدلَ الصلح عندهما مقابلٌ بحصَّة العيب من الذهب، فيكون ربًا، إلا أنَّ الفضلَ يتيقَّنُ به فيما لا يتغابنُ الناسُ في مثله، فلم يجزْ، لا فيما يتغابن فيه؛ لأنَّه قليلٌ غيرُ مانعٍ إجماعًا، وعنده مقابلٌ بالجزء الفائت من الإناء، ولا ربا في ذلك؛ لاختلاف الجنس. كذا قاله الشراح.

أقول: فيه اشتباهٌ؛ لأن القليلَ الغيرَ المانع ما لا يدخلُ تحت الوزن كذرّة وذرتين، وما يتغابنُ فيه أكثرُ من هذا، فكان 1 ينبغي أن لا يجوز الصلحُ عندهما مطلقًا؛ لكونه مفضيًا إلى ربا.

(وإن وقع) أي: الصلحُ في الصورة السابقة (على عشرة دراهم، وهي أكثرُ) من حصَّة العيب من الثمن (صحَّ) الصلحُ اتفاقًا، أمَّا عندهما؛ فلأنَّ العشرةَ مقابلةٌ بحصَّة العيب من الذهب، فيحلُ التفاضلُ، وأما عند أبي حنيفة؛ فلأنَّها بدلٌ عن الجزء الفائت من الإناء، ولهذا أمرط قبضُها قبل الافتراق، فكأنَّه اشترى الإناءَ وعشرةَ دراهم بعشرة دنانير، فيقابل العشرةُ بما يماثلها من الإناء، ويجعلُ الباقي بإزاء الدنانير تصحيحًا لتصرُّفهما.

(ولو استهلك حُليًا ذهبًا) وهو بضمّ الحاء وتشديد الياء جمع حَلْي بفتح الحاء وسكون اللام، وهو ما تتحلّى به المرأةُ، (فقضى عليه) أي: القاضي على من استهلكه (بقيمته فضّةً) تحرزًا عن الربا، (فتفرقا قبل قبضها؛ أجزنا القضاءُ) وقال زفر: يبطل القضاءُ.

قيّد بالقضاء؛ لأن التقوُّمَ يكون عند القاضي غالبًا لا للاحتراز؛ لأنَّهما لو اصطلحا على القيمة يجوزُ الصلحُ عندنا خلافًا له. كذا في «المصفي».

له: إنَّه ملك الذهبَ بالفضة، وهو صرفٌ حقيقةً، فيشترط فيه القبضُ.

ولنا: إن هذا ضمانٌ لا صرفٌ؛ لأنَّه مجبورٌ عليه، ولو كان صرفا لَمَّا جُبِرَ عليه، فلا يُشترطُ فيه القبضُ.

(ولو كان له) أي: لرجل (على آخر عشرةُ دراهم، فاشترى منه) أي: من المديون (دينارًا بعشرة) دراهم (مطلقةٍ) أي: غير مضافةٍ إلى التي في الدَّمة، (وقبضه) أي: الدينار، (ثم تقاصًا) أي: جعل<sup>2</sup> العشرةَ التي هي ثمنُ الدينار قصاصًا بالعشرة التي كانت عليه قبل أن يفترقا.

2 د: جعل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وكان.

وفي قوله: «ثم تقاصّا» إشارة إلى أنَّ التقاصَ<sup>1</sup> لم يقع بنفس العقد؛ لأن الواجب بهذا العقد ثمنٌ لا يجوز إسقاطُه ولا استبدالُه؛ لأنَّه بدلُ الصرف، والدينُ ليس بهذه الصِّفة، فلم يكن الدينُ وفاءً بذلك الثمن بنفس العقد لعدم التجانس. (أ**جزناها)** أي: تلك المقاصَّة. وقال زفر: لا يجوزُ، وهو القياسُ؛ لأن البائعَ ملك مكانَ بدل الصرف الدينَ، وهذا غيرُ جائزٍ؛ لأنَّه استبدالٌ.

ولنا: إنَّهما لَمَّا تقاصًا وجب تصحيحُه اقتضاءً، بأن ينفسخ الصرفُ الأوّلُ، وينعقد صرفٌ آخرُ مضافًا إلى العشرة الدّين حذرًا عن الاستبدال، وقد ثبت الفسخُ اقتضاءً، كما لو تبايعا بألفٍ، ثم تبايعا بألفٍ وخمسمائةٍ، فالبيعُ الأولُ ينفسخ بالضرورة. كذا قاله مشايخ العراق.

ولقائلٍ أن يقول: لو انفسخ الصرفُ الأولُ؛ لوجب على مشتري الدينار ردُّه على البائع بحكم الإقالة، ولم يجبُ، بل الوجهُ أن يُجعلَ العقدُ المضافُ إلى الدراهم المطلقة مضافًا إلى الدراهم الواجبة قبل الصَّرْف، فيكون تغييرًا لوصف العقد مع بقاء أصله، وهو جائزٌ كما في الزيادة على الثمن.

ويمكن أن يجاب عنه من طرفهم: بأنَّ وجوبَ ردِّ بدل الصرف فيما إذا كان الإقالةُ ثابتةً قصدًا، وفيما ذكرنا يثبتُ في ضمن المقاصَّة.

(ولو اشتراه بذلك الدين) أي: الدينار<sup>2</sup> بالعشرة التي كانت في ذمَّة البائع<sup>3</sup> (صحَّ) التقاصّ<sup>4</sup>، ووقع بنفس العقد اتِّفاقًا؛ لأن الدينَ لم يجب بالعقد، بل كان ثابتًا قبله، وسقط<sup>5</sup> بإضافة العقد إليه، ولا ربا في دين يسقطُ.

(فإن حدث) أي: الدينُ لمشتري الدينار على بائع الدينار بأن باع مشتري الدينار ثوبًا منه بعشرةٍ، (فتقاصًا، ففيه روايتان: أصحُهما: الجوازُ) إحداهما: إنَّ المقاصة لا يصحُّ؛ لأنَّه صرفٌ بدينٍ سيجبُ، وفي روايةٍ: تصحُّ؛ لتضمُّنها انفساحَ الصرف الأول، والإضافة إلى دينٍ قائمٍ وقت تحويل العقد، وذاك يكفي للجواز، بخلاف رأس مال السلم، حيثُ لا يجوز جعله قصاصًا بدينٍ آخر متقدمًا كان أو متأخرًا؛ لأن المسلم فيه دينٌ، ولو صحَّت المقاصَّةُ برأس المال يصيرُ افتراقاً عن دين بدين<sup>6</sup>، وهو منهيٌ عنه.

(وخلطُه دراهم غيره) يعني: خلط المودع الدراهم الوديعة (بمثلها من دراهمه) يعني: بدراهم نفسه المماثلة لتلك الدراهم بحيث لا يمكن تمييزُها (استهلاكٌ) عند أبي حنيفة، فيجب عليه ضمانُها، وليس لمالك المخلوط أن يشاركه، وكذا الحنطةُ والشعيرُ ونحوهما. (وخيَّراه بين التضمين والاشتراك) يعني: عندهما إن شاء ضمَّنه ويأخذ منه مثلها، وإن شاء شارَكه بقدر دراهمه، ولو هلك قبل التَّضمين هلك منهما جميعًا.

قيَّد بالخلط<sup>7</sup>؛ لأنَّها لو اختلطتْ بدراهمه من غير فعله؛ فهما شريكان اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بمثلها»؛ لأنَّه لو خلطها بالدنانير لا يكون استهلاكا اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ عينَ حقِّه قائمٌ حقيقةً، لكن تعذَّر تمييزُه، فصار استهلاكًا من وجهٍ دون وجهٍ، فيتخيَّرُ المالكُ: إن شاء مال إلى جهة القيام، فيشاركه، وإن شاء مال إلى جهة الهلاك فيضمنه.

وله: إنَّ الخلطَ استهلاكٌ معنيَّ من كل وجهٍ؛ لانقطاع انتفاع المالك بها، فكان خلطُه كخلطه بالإذابة.

(ولو استهلك دراهمَ غيره، فضمنها) أي: التزم ضمانها، (فأجّلتْ) أي: أجله الطالبُ في أدائها، (أجزنا التأجيلَ) وقال زفر: لا يجوز؛ لأنّه في معنى الصرف، فيشترط القبضُ في المجلس.

ولنا: إنَّه ضمانُ عدوانِ؛ لأنَّه مجبورٌ عليه، فيجوز تأجيلُه.

(ولو باع إناءَ فضّةٍ، فافترقا وقد قبض بعض ثمنه؛ صحَّ فيه) أي: فيما قبض ثمنه من الإناء؛ لأنَّه صرفٌ، وبطل فيما لم يقبضْ، (وكان شركةً) أي: صار الإناءُ مشتركًا فيه بينهما، ولم يَسْرِ هذا الفسادُ؛ لأنَّه طارٍ حصل بالتفرُّق بلا قبضٍ.

فإن قلت: فيه تفريقُ الصفقة، فينبغي ألا يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: التقاصي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د - الدينار.

<sup>.</sup> د + الدينار  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: التقاصي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: أو سقط.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: بدین عن دین.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بالخلطة.

قلت: التفريقُ جاء من جهة الشرع؛ لاشتراطه القبض، لا من العاقد، فصار كهلاك أحد العبدين.

(ولو استحقّ بعضُه) أي: بعضُ الإناء (يخيَّر 1 المشتري في أخذ 1 الباقي) أي: ما بقي من الإناء بقسطه من الثمن (أو ردّه) أي: في ردّ المبيع؛ لظهور أنَّ الشركة كانت في يد البائع، وهو عيبٌ في الإناء؛ لانتقاصه بالتبعيض، بخلاف ما مرَّ؛ لأن الشركة إنَّما تثبت بصنعه، وهو الافتراقُ.

(أو بعض نقرقٍ) أي: لو استحقّ بعض نقرةٍ، وهي قطعةُ فضةٍ لا صياغةَ فيها (تعيَّنَ الأخذُ) أي: أخذُ ما بقي (بالحصَّة) أي: بقسطه 3 من الثمن؛ لأن الشركةَ في النقرة ليستُ بعيبٍ، وهذا إذا استحق بعضُها بعد قبضها، وأما إذا استحقَ قبله؛ فله الخيارُ؛ لتفرُّق الصفقة عليه قبل التمام.

(ونجيز بيعَ درهمين ودينارٍ بدينارين ودرهم، وأحد عشر) أي: نجيزُ بيعَ أحد عشر (درهمًا بعشرة) دراهم (ودينارٍ، ودرهمين) أي: نجيزُ بيعَ درهمين (صحيحين ودرهم غلّة) وهو ما يردّه بيت المال ويأخذه التجّارُ (بدرهمين غلّة ودرهم صحيحٍ) وكذا بيع كرّ برٍّ وشعيرٍ بكري برٍّ وكري شعيرٍ. وقال الشافعيُّ: لا يجوز، وهو القياسُ؛ لأن هذا عقدٌ مشتملٌ على بدلين مختلفين، فوجب أن يكون الكلُ مقابلًا بالكلّ على سبيل انقسام الأجزاء بالأجزاء بطريق الشُّيوع، فيتحقَّقُ فيه شبهةُ الربا بشبهة مقابلة الجنس بالجنس.

ولنا: إنَّ العقدَ يقتضي مطلقَ المقابلة، وهو يحتملُ مقابلةَ الجنس بالجنس وبخلاف الجنس، فوجب أن يحملَ على خلاف الجنس تصحيحًا لتصرُّف، وعن هذا قالوا: إذا باع وَرِقًا بورِقٍ متفاضلًا، وجعل في الجانب الذي لا فضلَ فيه فَلسًا؛ يجوز بجعلهم الزيادة بإزاء الفَلس، لكنْ كرهه محمدٌ؛ لأنَّه إذا جاز على هذا الوجه أَلِفَ الناسُ التفاضلَ، فاستعملوه فيما لا يجوزُ. كذا في «المحيط».

(ويُعتبرُ في النقدين غلبةُ الذهب والفضة)؛ لأن الدراهمَ والدنانيرَ لا يخلو عن غشِّ قليلٍ غالبًا، وهو يهلكُ عند الإذابة، فلم يُعتبرْ، فاعتبر ما هو الغالبُ فيهما، فلم يجزْ بيعُها بجنسها متفاضلًا كما لم يجز في الجياد.

(فإن غلب الغشُّ) فيها على الذهب والفضة بحيث لا يتميَّزُ عن الغشّ إلا بضرٍ، (جاز بيعُها بجنسها) وهو المغشوشُ (متفاضلًا) صرفًا للجنس إلى خلافه؛ لأنَّه في حكم شيئين فضّةٍ ونحاسٍ، لكن يُشترطُ التقابضُ في المجلس لوجود الفضَّة من الجانبين، ومتى شرط القبضُ في الفضة؛ اعتبر في النحاس لعدم تميُّزه.

قيَّد بقوله: «بجنسها»؛ لأنَّها لو بيعتْ بالخالصة لا يجوزُ حتى يكون الخالصةُ أكثرَ من الفضة التي في المغشوش؛ ليكون قدْرُها بمثلها والزائدةُ بالغشّ على مثال بيع الزيت بالزيتون. هذا إذا عرف أنَّ الفضَّة يجتمع عند إذابة المغشوشة ولا تحترقُ<sup>5</sup>، وأما إذا عرف أنَّها تحترقُ<sup>6</sup>؛ فلا يجوز بيعُها بجنسها متفاضلًا. وأمَّا متساوي الغش والفضَّة؛ فكغالب الفضة حتى لا ينتقض العقدُ بهلاكها؛ لأنَّها ثمنٌ، وكغالب الغشّ في الصرف حتى إذا بيعتْ بجنسها متفاضلًا جاز. كذا في «الهداية».

(وكسادُها مبطلٌ للبيع) يعني: إذا اشترى بالدراهم المغشوشة شيئًا، ثم كسدتْ؛ يبطلُ البيعُ عند أبي حنيفة، وحدُّ الكساد: أن لا يروجَ في جميع البلاد عند محمدٍ، وعندهما: أن لا يروج في بلد العاقدين. كذا في «العيون». وقالا: لا يبطل البيعُ بالكساد.

قيَّد بكسادها؛ لأنَّها لو رخصتْ لا يبطلُ اتِّفاقًا، فيطالبه بما وقع عليه العقدُ بذلك العيار الذي كان وقتَ البيع. كذا في «الفوائد الظهيرية».

له: إنَّ الثمنية يثبتُ لها بعارض الاصطلاح، فإذا كسدتْ رجعتْ إلى أصلها، ولم يَبْقَ ثمنًا، فبطل العقدُ لبقائه 7 بلا ثمنٍ. ولهما: إنَّ الثمنَ تعلَّقَ بالذمة، والكسادُ عرضَ على الأعيان دون الذمَّة، ولَمَّا لم يتمكن من تسليم الثمن لكساده يجب قيمتُه.

(ويوجب) أبو يوسف (القيمة يوم العقد)؛ لأنه مضمونٌ بالبيع، فيعتبرُ قيمته في ذلك الوقت كما اعتبر قيمةُ المغصوب يومَ الغصب، (لا آخر التعامل) وهو بالجرّ معطوفٌ على «العقد»، يعني: قال محمدٌ: عليه قيمة يوم ترك الناس المعاملة بها؛ لأن التحوُّل من ردِّ المسمى إلى قيمته إنَّما صار بالانقطاع، فيعتبر يومُه، وحدُّ الانقطاع: أن لا يوجد في السوق، وإن وجدتْ في الصيارفة والبيوت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تخير.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لأخذ.

<sup>3</sup> د: بقسط.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بشرط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يحترق.

<sup>6</sup> ح: يحترق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: لبقائها.

(ويجوز البيعُ بالفلوس النافقة) أي: الرابحة (كالنقدين)؛ لأنها لَمَّا صارتْ ثمنًا بالاصطلاح أخذتْ حكمَ النقود الموضوعة للثمنيَّة، فلا يتعيَّنُ في العقد، فله أن يعطي غيرها وإن عيَّنها؛ لأن التعيينَ يحتمل أن يكون لبيان قدر الواجب ووصفه، وأن يكون لتعلُّقِ الحكم بعينها، فلا يبطل الاصطلاحُ بالمحتمل إلا أن يصرِّحا بإبطاله، بأن يقولا: أردنا به تعليقَ الحكم بعينها، فحينتذٍ يتعلَّقُ العقدُ بعينها. (ويجب التَّعيينُ في الكاسدة)؛ لأنها صارتْ سلعًا بالكساد.

(ومنع) محمدٌ (بيع فلس بفلسين بأعيانهما) وقالا: يجوز ذلك البيع.

قيَّد بقوله: «بأعيانهما»؛ لأنَّهما لو كانا دينين أو أحدهما دينٌ والآخر عينٌ؛ لا يجوز اتِّفاقًا للنَّساء.

له: إنَّها أثمانٌ، والأصلُ فيها أن لا يتعيَّنَ، واصطلاحُ العامة لا يبطلُ باصطلاحهما على خلافه، فإذا قوبلَ فلسٌ بمثله يبقى الآخرُ

ولهما: إنَّ الفلوسَ في الأصل عروضٌ، وثمنيَّتُها تثبتْ <sup>1</sup> بالاصطلاح، وللعاقدين ولايةٌ ترك ذلك الاصطلاح على أنفسهما، وإن أجمع<sup>2</sup> غيرهما عليه؛ فيُعتبر تركهما لكونه موافقًا للأصل، فإذا بطلت الثمنيّةُ؛ فعدديَّةُ الفلوس باقيةٌ، فيجوز بيعُ الواحد منها باثنين كبيع جوزة بجوزتين، وأمَّا إذا الصطلحا على أن يجعلا الفلوسَ أثمانًا إذا كسدتْ عند الكلّ؛ فلا يُعتبرُ؛ لأنَّه وقع مخالفًا للأصل.

(ولو استقرضها) أي: الفلوس، (فكسدت؛ ردَّ عينها) إن كانت قائمةً اتفاقًا، (فإن هلكت؛ فعليه ردُّ مثلها) عند أبي حنيفة، وقالا: يجب عليه ردُّ قيمتها؛ لأنَّه تعذَّرَ ردُّها كما قبضها؛ لأن المقبوضَ كان ثمنًا، والمردودُ ليس بثمن.

وله: إنَّ المردودَ في القرض جعل عينَ المقبوض حكمًا، وإلا يلزم مبادلةُ جنسٍ بجنسٍ نسيئةً، وإنَّه حرامٌ، فلا يشترط فيه الرواجُ. (ويوجب) أبو يوسف عليه (القيمة يوم القبض) أي: قيمةَ الفلوس يوم قبضها، (لا يومَ الكساد) يعني: عند محمدٍ: يعتبرُ قيمتها يومَ كسادها.

قيل: هذا القولُ أنظرُ للمستقرض؛ لأن قيمتَها يوم الانقطاع أقلُ، وقولُ أبي يوسف أيسرُ؛ لأن قيمتها يومَ القبض معلومةٌ، ويومَ الكساد لا يعرفُ إلا بحرج.

وفي «المنتقى»: لو كان الفلوسُ ثمنًا، فرخصتْ أو غلتْ قبل القبض، قال أبو يوسف: عليه قيمتُها من الدراهم يوم وقع البيغُ. (وأجزنا الشراءَ بنصفِ درهمٍ فلوسٍ يؤدّى منها) أي: من الفلوس (ما يباع به) أي: بنصف درهمٍ من الفلوس. وقال زفر: لا يجوز؛ لأن العقدَ إن تعلَقَ بالفلوس؛ فإنَّها مقدَّرةٌ بالعدد، وإن أراد به أن يشتري بفضّةٍ على أن يعطي بدلها فلوساً؛ فإنَّه شرطٌ مفسدٌ.

ولنا: إنَّ المرادَ به: ما يباع من الفلوس بنصف درهم، وهو معلومٌ عند الناس، فصار كأنَّه صرَّح بقدر الفلوس.

(ويجيزه) أي: أبو يوسف الشراءَ (بدرهم فلوس)؛ لأنه معلومٌ عند الناس. (ومنعه) محمدٌ؛ لأن القياسَ كان يأتي عن جواز مثل هذا الشراء، إلا أنَّه ترك القياسُ فيما دون درهم؛ لجريان العادة عليه، والأصحُّ: أنَّه يجوز في الدرهم أيضًا لكونه متعارفًا.

(ولو أعطاه) أي: صرّافاً (درهمًا، فقال: أعطني بنصفه فلوسًا وبنصفه نصفًا إلا حبّةً) أي: درهمًا صغيرًا يساوي نصف الدّرهم إلا حبّة، (فهو) أي: البيع في الكلّ (فاسدٌ مطلقًا) عند أبي حنيفة؛ لأن فسادَ البيع في الفضّة سرى إلى الفلوس. (وأجازاه في الفلوس)؛ لأنه غيرُ سار عندهما.

(ولو كرَّر الإعطاء) بقوله: أعطني بنصفه نصفًا إلا حبّةً، (فالحكمُ كقولها) يعني: يجوز في الفلوس اتِّفاقًا؛ لأن العقدَ تفرَّقَ بتكرُّر الإعطاء. كذا قالوا.

> لكن فيه إشكالٌ؛ لأن قولَه: أعطني مساومةٌ كلفظ بعني، وبالمساومة لا ينعقد البيعُ، فكيف يتكرَّرُ بتكراره؟ لعلَّ الوجه أن يُقال: تكرارُ أعطني يدلُّ على أنَّ مقصودَه تفريقُ العقد، فحمل على أنَّهما عقدا عقدين.

(أو قال) حين أعطاه درهمًا: أعطني (نصف درهم فلوسًا ونصفًا إلا حبّةً جاز) اتّفاقًا؛ لأنّه قابل الدرهم بما يباع من الفلوس بنصف درهم وبنصف درهم إلا حبّة، فكان نصفُ درهم إلا حبّة مقابلاً بمثله، والباقي مقابلاً بالفلوس.

(كتاب الوهن)

رباً.

<sup>1</sup> د: يثبت.

<sup>2</sup> ح: اجتمع.

 $<sup>^{3}</sup>$  د – إذا.

وهو في اللغة: الحبسُ، وفي الشرع: جعلُ العين محبوسًا بحقٍّ يمكن استيفاؤه منه كالدُّيون، ويطلق على المرهون تسميةً للمفعول باسم المصدر.

(ينعقدُ بالإيجاب والقبول، ويتمُّ بالقبض) وفيه إشارةٌ إلى أنَّ القبضَ شرطُ اللزوم كما في الهبة؛ لأنَّه قبضٌ بعقدٍ مشروعٍ، فأشبه البيع. وقال بعضٌ: إنَّه شرطُ الجواز، وبه قال محمدٌ. كذا في «المغني».

(ويكتفى فيه) أي: في قبض الرهن (بالتخلية) أي: برفع الموانع من قبض المرتهن في زمانٍ يمكنه القبضُ (في الأصحِّ) أشار به إلى ما روي عن أبي يوسف: أنَّه لا يثبت إلا بالنقل؛ لأن قبضَه موجبٌ للضمان ابتداءً، فلا يثبت إلا بالنقل كالغصب.

قلنا: قبضُ الرهن مشروعٌ، فأشبه البيعَ دون الغصب، فلا يقاسُ عليه.

(فإذا قبضه المرتهنُ) أي: الرهنَ حالَ كونه (محوزًا) أي: مقسومًا، احترز به عن رهن المشاع، فإنَّه غيرُ جائزٍ. (مفرّغًا) عن الراهن ومتاعه، حتى لو رهن دارًا وسلَّمها وهو فيها؛ لا يتمُّ حتى يسلِّمه ثانيًا بعد خروجه منها؛ لأن التسليمَ الأوَّلَ لم يصحَّ لشغلها به. (مميّزًا) عن اتِّصاله بغيره اتِّصال خلقة، احترز به عن رهن الشَّمر على رأس الشجر دون الشجر، فإنَّه غيرُ جائزٍ.

(ثم العقدُ فيه وما لم يقبضه) أي: ما دام لم يقبض المرتهنُ الرهنَ (يتخيَّرُ الراهنُ فيه بين التسليم) أي: تسليم الرهن إلى المرتهن (والرجوع) عن الرهن؛ لأنَّه عقدُ تبرع، ولهذا لا يجبرُ عليه، فلا يتمُّ بلا قبض كما في الوصية.

(ولم يلزموه) أي: أثمتنا الراهرَ (بالإقباض) وقال مالكٌ: لزم عليه بمجرَّد العقد أن يُسلِّمَ الرهنَ إلى المرتهن، ولو امتنع عن ذلك يجبرُ عليه؛ لأنَّه وثيقةٌ، فأشبه الكفالة.

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ ﴾ [البقرة، 283/2]، والمصدرُ المقرونُ بحرف الفاء في جواب الشرط يراد به الأمرُ، يعني: فارهنوا، كقوله تعالى: ﴿فَضَرُبَ الرِّقَابِ﴾ [محمد، 4/47]، والأمرُ بالشيء الموصوف يقتضي أن يكون ذلك الوصفُ شرطًا فيه.

لو قال فيما سبق: وينعقد بالإيجاب والقبول ولم يتمّوه إلا بالقبض؛ لكان أوجزَ، ولم يحتج إلى قوله: «ولم يلزموه»1.

(ولا يصحُ إلا بالديون)؛ لأن الرهنَ استيفاءٌ يدًا، والاستيفاءُ إنَّما يتحقَّقُ في الواجب في الذمة ظاهرًا وباطناً، أو فيما هو وبمنزلته، أو فيما هو دين ظاهرًا، والأولُ معلومٌ، والثاني كالدين الموعود، كما إذا رهن رجلٌ رجلًا ليقرضه ألفَ درهمٍ، فإنَّه صحيح؛ إذ الظاهرُ أنَّ الخلفَ لا يجري في الوعد، وكان مفضيًا إلى الوجود غالبًا، بخلاف الرهن بالدرك؛ لأن الدركَ لا يكون موجودًا غالبًا؛ إذ الظاهرُ أنَّ المسلمَ يبيع مالَ نفسه، فإذا هلك؛ فعلى المرتهن ما سمَّى من المال إذا كان الموعودُ مساويًا لقيمة الرهن أو أقل منها، أمَّا إذا كان أكثرَ من قيمة الرهن؛ فيجب على المرتهن الدفعُ بمقدار قيمة الرهن؛ لأنَّه يقعُ الاستيفاءُ بهذا القدر تقديرًا، وكذا إن لم يكن سمَّى قدرَه، فيعطيه المرتهنُ ما شاء، ولا يصدَّقُ في أقل من درهمٍ. والثالثُ كما إذا اشترى عبدًا، ورهن بالثمن، فهلك الرهنُ، ثم ظهر أنَّ العبدَ حرِّ، يجب على البائع أن يضمن الأقلُّ من قيمة الرهن ومن ثمن العبد، ويجوز الرهنُ ببدل الكتابة وإن لم يجز الكفالةُ به. كذا في «التبيين».

(أو الأعيانُ المضمونةُ بأنفسها) وهي ما يجب مثلُها إذا هلكتْ إن كانت مثليّةً، أو قيمَتُها إن كانت قيميّةً، كالمغصوب وبدل الخُلع والمهر وبدل الصلح عن دم العمد، فيصحُّ الرهنُ بها.

فإن قلتَ: يخالفُ هذا ما قاله القدوريُّ في «مختصره»: ولا يصحُّ الرهنُ إلا بدين.

قلت: الموجبُ الأصليُّ في الأعيان المضمونة القيمةُ على ما عليه الجمهور، وردُّ العين مخلصٌ عنه، وهو دينٌ، ولهذا يصحُّ الكفالةُ به، والإبراءُ عن الضمان حال قيام العين، مع أنَّهما غيرُ جائزين عن العين كالوديعة بالإجماع، فيكون الرهنُ بالأعيان رهنًا بالدين. وأما توجيهُ صحة الرهن بالأعيان المضمونة على ما عليه بعضُ المشايخ من أنَّ الموجب الأصليَّ فيها ردُّ العين وردّ القيمة مخلصٌ؛ فهو أنَّ الأعيانَ تكونُ مضمونةً عند الهلاك بالقبض السابق، ولهذا يعتبرُ قيمَتُها يوم القبض، فيكون رهنًا بعد وجود سبب وجوب الدين، فيصحُ.

قيَّد بالمضمونة؛ لأن الأعيانَ الغيرَ المضمونة كالودائع والعواري لا يجوز الرهنُ بها؛ لعدم وجوبها في الذمَّة بالقبض. وقيَّد بقوله: «بنفسها3»؛ لأن المضمونَ بغيرها كالمبيع في يد البائع لا يجوز الرهنُ به؛ لأن البيعَ يبطلُ بهلاكه، ويسقط الثمنُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – ولو قال فيما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يكون.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: بأنفسها.

(ونجعل حكمَ الرهن حبسه بالدين) في يد المرتهن (بإثبات يد الاستيفاء عليه) أي: على المرتهن من وجه، هذا هو الأصلُ عندنا. (لا تعلُقُ الدين به) يعنى: حكمُ الرهن عند الشافعيّ تعلُقُ الدين به (استيفاءً من عينه بالبيع) هذا هو الأصلُ عنده.

له: إنَّ الرهنَ شُرِعَ لاستيثاق الدين كالكفالة، وهو إنَّما يتحقَّقُ إذا استوفى المرتهنُ الدينَ من ثمنه، كاستبقاء الدين من ذمَّة الكفيل.

ولنا: إنَّ الرهنَ هو حبسُ الشيء بحقٍّ، فيملك المرتهنُ حبسَه فحسب، ليكون الراهنُ عاجزًا عن انتفاعه، فيتسارعُ إلى قضاء الدين.

ثم ذكر المصنف مسائل تفريعًا على هذين الأصلين:

منها: قوله: (فنجعلُه مضمونًا) يعني: الرهنُ عندنا مضمونٌ، وعند الشافعيّ: أمانةٌ.

لنا: إنَّه محبوسٌ للدين ومقبوضٌ لأجله، فلو كان الدينُ مقبوضًا كان مضمونًا؛ لأن الدائنَ إذا أخذ ما على المديون من الدراهم يجب عليه ردُّ مثل ما أخذه، فيتقاصًان، هذا هو الطريقُ في قبض الديون، فإذا كان قبضُ الدين مضمونًا؛ يلحقُّ به ما هو مقبوضٌ لأجله، كما جُعِلَ المقبوضُ على سوم الشرى كالمقبوض بعد البيع دفعًا للضرر عن مالك العين.

وله: إنَّ الرهنَ للاستيثاق، فإذا صار مضمونًا وسقط الدينُ بهلاكه؛ فات معنى التوتُّق عنه.

(فإن ساوتْ قيمتُه) أي: قيمةُ الرهن (الدينَ) هذا تفريعٌ على كون الرهن مضمونًا. (صار) المرتهنُ (مستوفيًا حكمًا، أو زادتْ كان الفضلُ) أي: ما فضل من الدَّين (أمانة) في يد المرتهن لا يضمنُ ما لم يتعدَّ في هلاكه. (أو نقصت) أي: كانت قيمتُه أقلَّ من الدين (سقط بقدره) أي: الدين بقدر الرهن، (ورجع بالفضل) أي: طلب المرتهنُ من الراهن الزائدَ على قيمة الرهن.

وفي «الأجناس»: لو شرطا أن لا يسقطَ الدينُ إن هلك الرهنُ كان شرطًا باطلًا، والرهنُ جائزًا، وكذا لو نقص الرهنُ من حيثُ العينُ يسقطُ الدين بقدره، ولو نقص من حيثُ السعرُ لا يسقطُ.

ومنها: قوله: (ونعدّي حكمه إلى الزّوائد كالولد) فيكون رهنًا مع الأصل عندنا؛ لأن حُكمَ الرهن لمَّا كان هو الحبسَ بالدين سرى إلى الفروع. وقال الشافعيُّ: لا يتعدَّى؛ لأن تَعيُّن عَين الرهن للبيع لا يستدعي تعيُّنَ عين آخر.

وفي قوله: «كالولد» إشارةٌ إلى أنَّ الخلافَ في الزَّوائد التي هي أعيانٌ منفصلةٌ متولِّدةٌ من الرهن؛ لأنَّها لو لم يكن كذلك كأجرة الرهن وكسبه وغلَّةِ الأرض؛ لا يكون رهنًا مع الأصل اتفاقًا، ولو كانت متَّصلةً كالسِّمَن والكبر يكون في حكم الأصل اتفاقًا.

(وأضافوا الثِّمارَ) الحاصلةَ من الأشجار المرهونة إليها، وجعلوها رهنًا معها (أيضًا) أي: كما جعلوا الولدَ رهناً مع أصله. وقال مالكّ: لا يضافُ الثمارُ؛ لأنَّها نماءٌ مخالفٌ لأصولها في الصورة، فيصيرُ ككسب الرهن.

ولنا: إنَّها متولِّدةٌ حالَ كون أصولها رهنًا، فيسرى حكمُها إليها.

(فإن هلكت) الزوائدُ (فبغير شيءٍ) أي: فلا يسقطُ بمقابلتها شيءٌ من الدين، سواءٌ هلكتْ مع الأصل أو بدونه؛ لأن الأتباعَ لم يكن موجودةً وقت الرهن. هذا إذا هلكت بآفةٍ، ولو استهلكها المرتهنُ بإذن الراهن، ثم هلك الأصلُ؛ يكون لها حصّةٌ من الدين، فينقسمُ على قيمة الزَّائدة التي أتلفها المرتهنُ وعلى قيمة الأصل، فما أصاب الأصلُ يسقطُ، وما أصاب الزَّائدة أخذها المرتهن من الراهن؛ لأنَّها تلفتْ بتسليط الراهن، فصار كأنَّه أخذها وأتلفها. كذا في «المحيط».

(أو الأصل) يعني: إن هلك الأصلُ وبقي النماءُ (افتك النماءُ) وفي «الصحاح»: يُقال: فكَّ الرهنَ فكًا وفكوكًا وافتكّه، أي: خلصَّه الراهنُ. (بحصّته بتقويم الرهن يوم قبضه)؛ لأنه كان مضمونًا بقبضه، فاعتبر قيمةُ يومه. (والنماء) بالجرّ، أي: بتقويم النماء (يوم فكاكه)؛ لأن النماءَ إنَّما صار مقصودًا ومقابلًا بشيءٍ من الدين وقتَ الفكّ، ولهذا لو هلك الولدُ بعد هلاك أمّه قبْل الفكاك هلك بغير شيءٍ.

وفي «الصحاح»: فكاك الرهن بالفتح: ما يفكّ به، والكسر لغةٌ.

(فيسقط ما أصاب الأصل) يعني: بعد قسمة الدين على قيمة الرَّهن، والنماءُ يسقطُ ما أصاب الأصلَ؛ لأنَّه كان مقابلًا بالدين ومقصودًا، ويَفتَكَ الراهنُ ما أصاب النماءَ، مثلًا: إذا كان قيمةُ الأصل ألفًا، وقيمةُ الولد ألفًا؛ فالدينُ بينهما نصفان، فإن مات الولدُ؛ ذهب بغير شيءٍ، وبقيت الأمُّ بجميع الدين، وإن ماتت الأمُّ وبقى الولدُ، فإن افتكَّه بنصف الدين، وإن هلك الولدُ بعد موت الأمُّ؛ ذهب

بغير شيءٍ، فذهب كلُّ الدين بموت الأم. ولو لم يمت<sup>1</sup> واحدٌ منهما، ولكن نقصتْ قيمةُ الأمّ، فصارت خمسمائةٍ، أو زادت، فصارت ألفين، والولدُ على حاله؛ فالدينُ بينهما نصفان، ولا يتغيَّرُ عما كان، وإن كانت الأمُّ على حالها، وانتقصت قيمةُ الولد، فصارت خمسمائة؛ فالدينُ بينهما أثلاثٌ: ثلثان في الأمّ، وثلثٌ في الولد. ولو زادت قيمةُ الولد، فصارت ألفين؛ فثلثا الدين في الولد، والثلثُ في الأم، حتى لو هلكت الأمُّ بقى الولد بثلثى الدين. كذا في «المحيط».

(ويجيز) أبو يوسف (الزيادة في الدين) كما إذا حدث للمرتهن على الراهن دينٌ آخرُ، فاتفقا على أن يكون الرهنُ رهنًا بالدينين. وقالا: لا يجوز، أي: لا يكون الرهنُ رهنًا بالزيادة، لا أنَّ نفسَ زيادة الدين غيرُ جائزة؛ لأنَّها صحيحةٌ اتِّفاقًا.

له: القياسُ على جواز الزيادة في الرهن.

ولهما: إنَّ الزيادةَ في الدين تفضي إلى شيوع الرهن؛ لأن بعضَه يصيرُ بمقابلة الدين الأوَّل وبعضَه بالثاني، والشيوعُ فيه غيرُ جائزٍ. (وأجزناها) أي: الزيادة (في الرهن) وقال زفر: لا يجوزُ كما لا يجوز في الدين.

ولنا: إنَّ الرهنَ إذا زيد يصيرُ الشيوعُ في الدين، بأن يصيرَ الرَّائدُ بمقابلة بعض الدين، والشيوعُ فيه لا يبطلُه، ولهذا جاز الرهنُ ببعض الدين، ولا كذلك الزيادةُ في الدين كما بيَّناه. ثم إذا صحَّت الزيادةُ في الرهن؛ قُسّم الدينُ على قيمتها يوم قبضها، وعلى قيمة الأوَّل يوم قبضه؛ لأن كلَّا منهما دخل في الضمان يوم قبضه.

ومنها: قوله: (ونمنعُ انتفاعَ الراهن به) أي: بالرهن (مطلقًا) أي: سواءٌ أضرَّ ذلك المرتهن، كلبس الثوب إذا نقص به، أو لا يضرُّ كسكني الدار.

وقال الشافعيُّ: يجوز للراهن أن ينتفع بالرهن إذا لم يضرَّ بالمرتهن؛ لأن تعيُّنه للبيع لا يمنعُ انتفاعَ المالك به.

**ولنا**: إنَّ حكمَ الرهن هو الحبسُ لتعجيز<sup>2</sup> الرَّاهن، فلا<sup>3</sup> يملك الانتفاعَ به؛ لأنَّه ينافيه.

قيَّد بالراهن؛ إذ ليس للمرتهن ذلك اتِّفاقًا.

وانتفاعُ الراهن بالوطء ممنوعٌ اتفاقًا. من «الحقائق».

(وضمّنوه بدعواه الهلاك) يعني: إذا ادَّعى المرتهنُ هلاكَ الرهن، ولم يُقِم البينةَ عليه؛ ضَمِنه عندنا (مطلقًا) أي: سواءٌ كان الرهنُ من الأموال الظاهرة كالحيوان، أو الباطنة كالنقدين والعروض. (لا في الأموال الباطنة) أي: قال مالكُ: يضمنُ في الباطنة؛ لأنَّه متَّهمٌ فيه، وقولُ المتهم غيرُ مقبولٍ.

ولنا: ما قدمناه من الدليل في قوله: «فنجعله مضمونًا».

(ولو أبق) الرهنُ، (فجعلَ بالدين) أي: جعله القاضي مستوفياً بالدين، وأسقطه به، (ثم عاد) الآبقُ؛ (أعدناه رهنًا)؛ لأن قبض الرهن إنَّما يكون استيفاءً حقيقةً إذا هَلَكَ، ولَمَّا عُلِمَ أنَّه لم يهلك؛ بقي محبوسًا على الرهنية. (لا ملكًا للمرتهن) يعني: قال زفر: عاد ملكًا للمرتهن؛ لأن القاضى ملَّكه إياه، فصار كالمغصوب إذا ضمنه الغاصبُ بعد إباقه، ثم عاد.

(ولو هلك) الرهنُ (في يد المرتهن بعد إبرائه) أي: إبراء المرتهن (الراهنَ من الدين أهدرناه) أي: الإبراءَ، فلا يضمن المرتهن شيئًا من الرهن. وقال زفر: يضمنُ قدرَ الدين إذا كان قيمةُ الرهن قدرَ الدين أو أكثرَ منه، فأمًا إذا كان القيمةُ أقلَ من الدين؛ لا يجب عليه إلا قدرُ قيمة الرهن. كذا في «المصفى».

وكان عليه أن يبيّنَ كيفيَّةَ الضمان.

له: إنَّ قبضَ المرتهن استيفاءٌ من وجهٍ، فلَمَّا هلك الرهنُ بعد الإبراء تمَّ ذلك القبضُ، فصار مستوفياً حقيقةً من حين القبض، فيردُّ مثلَ ما استوفى كماكان يردُّه لو هلك الرهنُ بعد استيفاء الدين.

ولنا: إنَّ الدينَ صار بالإبراء كأنْ لم يكنْ، وإذا بطل الدينُ بطل الرهنُ، فلم يكن قبضُه قبضَ استيفاءٍ، بل كان أمانةً، بخلاف ما إذا هلك الرهنُ بعد استيفاءُ، فانتقضَ الاستيفاءُ الثاني، فإذا هلك الرهنُ تقرَّرَ ذلك الاستيفاءُ، فانتقضَ الاستيفاءُ الثاني، فيضمن ما استوفاه.

<sup>1</sup> د: تمت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ليعجز.

<sup>3</sup> د: ولا.

(أو بعد تبرُّع آخر بالدين) يعني: لو هلك الرهنُ بعد أداء رجلٍ دينَ المرتهن متبرِّعًا، (أو بثمنِ عبدٍ، ثم ردّ بعيبٍ) يعني: لو تبرَّع آخرُ بثمن عبدٍ اشتراه، ثم وجد به عيبًا، فردَّه، (أو بمهرٍ، ثمَّ طُلِقت قبل الدخول) يعني: لو هلك الرهن بعد أ تبرَّع آخر بأداء مهرِ امرأته، فطلقها زوجُها قبل الدخول بها، (جعلنا الدينَ) في المسألة الأولى (والثمنَ) في المسألة الثانية (ونصفَه) أي: نصفَ المهر في المسألة الثالثة (للمتبرع لا للراهن والمشتري والزوج). يعني: قال زفرُ: الدينُ في الأولى للراهن، والثمنُ في الثانية للمشتري، ونصفُ المهر في الثالثة للزوج، فيرجعُ عنها؛ لأن المتبرّع لَمًا قضى عن هؤلاء صار ما أدَّاه لهؤلاء، كما لو قضى بأمر هؤلاء.

ولنا: إنَّ الدينَ لَمَّا سقط بهلاك الرهن تبيَّن أنَّ المتبرعَ أدَّى دينًا غيرَ واجبٍ، فيجب الردُّ إليه، بخلاف القضاء بأمرهم؛ لأنَّه يرجعُ عليهم، فملكوه بالضمان.

أقول: قوله: «أو بثمن» معطوف على قوله: «بالدين»، فيكون التقديرُ: لو هلك الرهنُ بعد تبرُّعِ آخرَ بثمنِ عبدٍ أو بمهرٍ، والمعنى ليس كذلك؛ إذ الرهنُ ليس بموجودٍ في الأخيرين، يشعرُ به شروحُ «المنظومة» و «شرح المصنف»، ولو قال: وكذا لو أدَّى بثمنِ عبدٍ... إلى آخره؛ لكان المتنُ موافقًا للشرح².

(ويجعله) أي: أبو يوسف ما أعطاه المديونُ دائنه (وديعةً بقوله: أمسكُهُ حتى أوفيك) أي: أعطيك حقك. وقالا: هو رهنٌ لا وديعةٌ.

له: إنَّ إعطاءه يحتمل الإيداعَ والرهنَ، فيثبت أدناهما، وهو الإيداعُ.

ولهما: إنَّ مقصودَه وجودُ الحبس منه إلى وقت الإعطاء، وهو معنى الرهن، فيكون رهنًا؛ إذ العبرةُ للمعاني.

(ويطالب المرتهنُ) الراهنَ (بالدَّيْن) وإن كان الرهنُ في يده؛ لأنَّه للاستيثاق، فلا يمنع مطالبةَ الدين.

(ويحبس به) أي: المرتهنُ الراهنَ بدينه؛ لأنَّه جزاءٌ لظلم مَطْلِه، ثم إذا طالب المرتهنُ يؤمرُ بإحضار الرَّهْن وإن كان في غير بلد العقد ليعلم أنَّه باقٍ؛ إذ لو كان هالكًا يصيرُ مستوفياً مرتين إذا قبض الدينَ. هذا إذا كان الرهنُ في يده، وأمَّا إذا في يد عدلٍ؛ لا يؤمرُ العقد ليعلم أنَّه باقٍ؛ إذ لو كان هالكًا يصيرُ مستوفياً مرتين إذا قبض الدينَ. هذا إذا كان الرهنَ لم يأتمنْ عليه ووضعه في يد غيره، وإن كان له حملٌ ومؤنةٌ لا يؤمرُ المرتهنُ بإحضاره؛ لأنَّه عاجزٌ عنه، بل التخليةُ فيه كافيةٌ.

(وليس عليه التمكينُ من البيع) أي: ليس يجب على المرتهن أن يمكِّنَ الراهنَ من بيع الرهن (للإيفاء) أي: لإيفاء الدين من ثمنه؛ لأن حكمَ الرهن: الحبسُ إلى أن يقبض تمام الدين. (لكن إذا قضاه) أي: الراهنُ الدينَ (سلَّمه إليه) أي: الرهنَ إلى الراهن لوصول حقِّه إليه، ولو هلك الرهنُ بعد قضاء الدين قبل تسليمه إلى الراهن استردَّ الراهنُ ما قضاه؛ لصيرورة المرتهن مستوفياً عند هلاك الرهن بقبضه السَّابق، ولكون الثاني استيفاءً بعد استيفاءٍ، وهذا؛ لأن الرهنَ ما دام في يد المرتهن يكون مضمونًا عليه وإن استوفى الدينَ، وكذا لو هلك بعدما فسخا الرهنَ ما دام في يده.

(ويحفظه) أي: المرتهنُ الرهنَ (بنفسه وزوجته وولده وخادمه)؛ لأنه كالوديعة في يده، (وهما في عياله) أي: حال كون ولده وخادمه في عياله، فلا 3 يشترطُ في المرأة أن تكون في عياله ولا في الابن الصغير، والمعتبرُ فيه المساكنةُ، ولا عبرةَ بالنفقة، حتى إنَّ المرأة لو دفعته إلى زوجها لا تضمنُ، وأجيرُه الخاصُ كولده الذي في عياله.

(فإن حَفِظَه بغير من في عياله أو أودعه يَضْمَنُ) المرتهنُ؛ لأن المالكَ ما أَذِنَ في ذلك.

(ولو ارتهنا ما يُقسمُ، فدفعه أحدُهما إلى الآخر؛ فهو ضامنٌ) عند أبي حنيفة (النصفَ) أي: نصفَ الرهن إذا هلكَ. وقالا: لا يضمنُ.

قيَّد بما يقسمُ؛ لأنَّه لو دفعه ما لا يقسمُ لا يضمنُ اتِّفاقًا.

لهما: قياس ما يقسم على ما لا يقسم.

وله: إنَّه دفع الأمانةَ إلى من لم يرضَ المالكُ بحفظه، فيضمنُ كما لو دفعه إلى أجنبيٍّ، بخلاف ما لا يقسمُ؛ لأن المالكَ قد رَضِيَ بحفظ أحدهما كلَّ الرهن؛ لأنَّه يعلم أنَّهما لا يجتمعان على حفظه دائمًا.

<sup>-</sup> ملك الرهن بعد.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  أقول: قوله.

<sup>3</sup> د: ولا.

(ولا ينتفعُ) المرتهنُ من الرهن (بركوبٍ، ولا لبسٍ، ولا استخدامٍ، ولا سكنى)؛ لأن حقَّ المرتهن إنَّما هو في الحبس، لا في الانتفاع. (إلا بإذنٍ) أي: بإذن الراهن. ولو هلك الرهنُ حالةً استعماله بإذنه؛ يهلك أمانةً، ولو هلك بعده يهلك بالدَّين، بخلاف الغاصب إذا انتفع بإذن المالك، فهلك المغصوبُ؛ لا يضمنُ، سواءٌ هلك حالةً العمل أو بعده. كذا في «الجامع الكبير».

(ولا يبيع) المرتهنُ الرهنَ (إلا بتسليطٍ) من الراهن، فيكون وكيلًا عنه في البيع، (ولا يؤجرُ، ولا يعيرُ) لعدم ولايته على تسليطِ غيره عليه. (فإن فعل) ما ليس له أن يفعله (كان متعديًا) حتى لو ارتهنه خاتمًا، فجعله في خنصره؛ يضمنُ؛ لأنَّه استعمالٌ عادةً، وإن فعله في غيره من الأصابع لا يضمنُ؛ لأنَّه من باب الحفظ. وإن لَبِسَتْه مرتهنةٌ في أصبعها؛ تضمنُ أيَّةَ أصبع كانت؛ لأن النساءَ يلبسن كذلك. ولو رهن سيفين، فتقلَّدهما المرتهنُ؛ ضمن، وفي الثَّلاثة لا يضمنُ؛ لأن العادةَ جرتْ بين الشجعان بتقلد السيفين في الحرب دون الثَّلاثة.

(فيضمنُ<sup>4</sup>) المرتهنُ إذا هلك الرهنُ بعد التعدِّي (جميعَ قيمته) أمَّا في مقدار الدين؛ فلأنَّه مضمونٌ عليه ضمانَ الرهن، وأما في الزَّائد عليه؛ فلوجود التعدِّي.

ثم إن قضى القاضي القيمة من خلاف جنسِ الدين؛ يكون رهنًا مكانَه، وإن قضى من جنسه وقد حلَّ الدينُ؛ يكون قصاصًا بمجرد القضاء، وإن كان الدين مؤجلًا؛ يكون رهنًا مكانه إلى حلول الأجل.

(وإن استعاره الراهن) ليخدمه، (وقبضه؛ خرج من ضمان المرتهن) حتى إذا هلك في يد الراهن هلك بغير شيءٍ؛ لفوات القبض عنه، لكنَّ المرتهنَ أحقُّ به من سائر الغرماء إذا مات الراهنُ والرهنُ في يده؛ لأن المرتهنَ كان بسبيلٍ من استرداده في حياته، فكذا بعد وفاته. كذا في «الخانية».

(ويعود) الضمانُ إلى المرتهن (لاسترجاعه) أي: لرجوعه وأخذه الرهنَ من الرَّاهن؛ لأن حقَّ الرجوع لم يكن فاتتًا عن المرتهن، فمتى رجع عاد الرَّهنُ بصفته، فيُعتبرُ قيمتُه وقت الرهن الأوَّل. ولو كان مكانَه غصبٌ، فرجع المغصوبُ منه المغصوب، ثم غصبه الغاصب؛ فعلى الغاصب قيمتُه حين غصب ثانيًا. كذا في «الفصول».

(ويؤدّي) المرتهنُ (أجرةَ بيت الحفظ) أي: حفظ الرهن، وإن كان في قيمة الرهن فضلٌ؛ لأن أجرةَ البيت بسبب الحبس، وحقُ الحبس في الكلّ ثابتٌ له. (والحافظ)؛ لأن حبسَ الرهن حقُّه، فما يحتاج إليه في حفظه يكون له.

(وجعلَ الآبق) أي: يؤدّي جعلَه؛ لأنَّه هو المحتاجُ إلى إعادة يد الاستيفاء، فمؤنتُه يكون له، حتى إذا كان قيمةُ الرهن زائداً على الدَّين؛ فجُعلُ قدر الزائد يكون على الرَّاهن، وكذا المداواةُ والفداءُ من الجناية، فينقسمُ على المضمون والأمانة.

(وينفقُ الراهنُ عليه) أي: على الرهن؛ لأنَّه ملكُه، فما يحتاج إليه في بقائه من الكسوة وغيرها يكون عليه، وكذا عليه أجرةُ سقى البستان وتلقيحِ النخلة والقيامِ بمصالحه، ولو أبى الراهنُ عن الإنفاق؛ أمر القاضي المرتهنَ بأن ينفقَ عليه، ثم يرجع على الراهن، وإن هلك الرهنُ؛ لأنَّه لا يكون رهنًا بالنفقة. كذا في «الخلاصة».

(ويؤدِّي أجرةَ الراعي)؛ لأن المواشي إنَّما يبقى بالرعى، (والخراجَ)؛ لأنه من مؤن الملك.

### (فصل) فيما يجوز رهنه والارتهان به وما لا يجوز

(ولا نُجيزُ رهنَ المشاع) سواءٌ احتمل القسمة أو لا. وقال الشافعيُّ: يجوز.

وهذا الخلافُ بناءً على اختلاف الأصلين في حكم الرهن، فعندنا: لَمّا كان حكمُه دوامَ الحبس، وهو غيرُ متصوَّرِ في المشاع؛ إذ لا بُدَّ فيه من المهايأة، فلم يجزُ رهنُه، وأما هبةُ المشاع فيما لم يقسمْ؛ فإنَّما جازتْ عندنا؛ لأن حكمَ الهبة الملك، والمشاعُ يقبله، وجاز رهنُ المشاع عنده؛ لأن حكمَه تعيُّنَه للبيع، وبيعُ المشاع جائزٌ.

(فلو طرأ عليه) أي: الشّيوع على الرهن، بأن تفاسخا العقدَ في نصف الرهن المقبوض، أو بيع $^{5}$  نصفه بإذن المرتهن (يحكم بيقائه) أي: أبو يوسف ببقاء حكم الرّمُن في الباقي. (وأفسداه).

<sup>1</sup> ح: جامع.

<sup>2</sup> ح: وإن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: تلبس.

<sup>4</sup> ح + أي.

<sup>5</sup> ح: ببيع.

له: إنَّ البقاءَ أسهلُ من الابتداء فلا يفسد، كالشيوع الطارئ على الهبة.

ولهما: إنَّ المشاع ليس بمحلِّ للرهن، فالابتداءُ والبقاءُ فيما يرجع بمحلٍّ سواءٌ، كالمحرمية في النكاح، بخلاف الهبة، فإنَّ المشاعَ قابل لحكمها، وهو الملكُ، ولهذا صحَّ الرجوعُ في بعض الهبة.

(ولا ترهنُ تمرةً للدون نخلها، ولا نخلٌ وزرعٌ بدون الأرض، والأرضُ بدونهما، ولا نخلٌ بدون تمرة 2)؛ لأن المرهونَ متَّصلٌ بما ليس بمرهونٍ خلقةً، ولا يمكن قبضُ المرهون وحده، فأشبه الشائعَ. وهذه الأحكامُ كانت مفهومةً مما سبق من شرط قيد المحرز والمفرغ في تمام عقد الرهن، لكن صرَّحها توضيحًا.

ولو رهن نخلًا بلا ذكر تمره <sup>3</sup> يصحُّ، ويكون التَّمرُ<sup>4</sup> رهنًا تبعًا، وكذا الزرعُ والبناءُ يدخل في رهن الأرض تبعًا. ولو رهن دارًا لا يدخل المتاعُ في رهنها إلا بالذكر؛ لأنَّه ليس بتابع.

(ولا بالأمانات) أي: لا يصحُّ الرهنُ بها؛ لأن قبضَها غيرُ مضمونٍ، فلا يكون في حكم الدين.

(والدرك) أي: لا يصحُّ أن يأخذ المشتري من البائع رهنًا بالثمن الذي أعطاه خوفًا من استحقاق المبيع، فإنَّه باطلٌ حتى لا يملك حبسَ الرهن؛ لأن الرهنَ للاستيفاء، ولا استيفاءَ قبل الوجوب.

(وأجزناه) أي: الرهن (برأس مال السلم، وثمن الصرف، والمسلم فيه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنَّه لو صحَّ؛ صار مستوفياً بهلاكه في مجلس العقد، وهو استبدال؛ لعدم المجانسة، وهو غيرُ جائز.

ولنا: إنَّه إنَّما يصير مستوفياً باعتبار ماليَّته، والمجانسةُ ثابتةٌ بذلك الاعتبار، فلا يكون استبدالًا، فيجوز الرهنُ بها كسائر الديون. (فإن هلك) الرهنُ (في المجلس؛ تمَّ الصرفُ والسلمُ، وصار) المرتهن (مستوفيًا) ثمنَ الصرف ورأسَ المال حكماً؛ لأنَّهما لم يفترقا إلا عن قبض حكميّ.

(وإن افترقا قبل الهلاك) أي: هلاك الرهن (بطلا) أي: الصرفُ والسلمُ؛ لفوات شرط صحّتهما، وهو القبضُ في المجلس. (وإن هلك) الرهن (وهو بالمسلم فيه؛ بطل السلمُ بهلاكه) يعني: صار مستوفياً للمسلم فيه، فإذا استوفاه بطل السلمُ، وإطلاقُ البطلان عليه تسامخ.

ولو تفاسخا السلمَ وبالمسلم فيه رهنُّ؛ يكون ذلك رهنًا برأس المال استحسانًا؛ لأنَّه بدلُ المسلم فيه، فقام مقامه.

ولو هلك الرهنُ بعد التفاسخ؛ يهلك بالمسلم فيه؛ لأنّه كان رهنًا به وإن صار محبوسًا برأس المال، فيجب على ربّ السلم أن يدفعَ مثلَ المسلم فيه إلى المسلم إليه، ويأخذَ رأسَ المال؛ لأن حكمَ الرهن باقٍ إلى أن يهلكَ، فلما هلك صار ربُّ السلم مستوفياً للمسلم فيه حكمًا، ولو استوفاه حقيقةً ثم تقايلا؛ لَزِمه ردُّ المستوفى، واستردادُ رأس المال، فكذا هذا.

(ولا يصحُّ) رهنُ البائع عند المشتري شيئًا (بالمبيع)؛ لأنه غيرُ مضمونٍ كما سبق بيانهُ في قوله: «ولا يصحُّ إلا بالديون والأعيان المضمونة». (فلو هلك) رهنُ المبيع؛ (فبغيرِ شيءٍ)؛ لأنه أمانةٌ في يد المشتري.

(ولا رهنُ الحرِّ) المصدرُ مضاف إلى مفعوله، (والمدبّر والمكاتب وأمّ الولد)؛ لأن حكمَ الرهن ثبوتُ يد الاستيفاء حكمًا، فلا يصلحُ هؤلاء للاستيفاء حقيقةً، فلا يصلحُ للاستيفاء حكمًاً.

(ويجوز رهنُ النقدين والمكيل والموزون)؛ لأنها محلُ الاستيفاء، (فإن رهنتْ بجنسها؛ كان هلاكُها بمثلها، وتسقطُ<sup>5</sup> الجودةُ) أي: اعتبارها؛ لأنَّها لا قيمةَ لها عند المقابلة بجنسها في الأموال الربويَّة.

أورد المسألةَ على صورة الوفاق، لكنَّ هذا قولُ أبي حنيفة، دلَّ عليه المسألةُ التي بعدها، وكأنه ترك التَّنبية على الخلاف اعتمادًا على ما يأتي بعدُ، فيجوز أن يراد من الجودة: جودةُ الرهن، وهو الظاهرُ<sup>6</sup>.

 <sup>1</sup> ح: يرهن ثمرة.

<sup>2</sup> ح: ثمره.

<sup>3</sup> ح: ثمره.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: الثمر.

<sup>5</sup> ح: ويسقط.

 $<sup>^{6}</sup>$  ح  $^{-}$  فيجوز أن يراد من الجودة جودة الرهن، وهو الظاهر.

(ولو رهن قلبَ فضّةٍ وزنُه عشرة) دراهم، (وقيمته ثمانيةُ) دراهم، (بعشرةٍ، فهلك، فهو بها) يعني: يصير دينُ العشرة مستوفياً بالقلب الهالك عند أبى حنيفة. (وقالا: يضمن قيمته ذهبًا، فيكون رهنًا مكانه) أي: مكانَ القلب.

قيَّد بأن يكون قيمةُ القلب أقاَّ؛ لأنَّها لو كانت مساويةً للدين أو أزيدَ منه؛ يسقطُ به الدين اتِّفاقًا.

وأراد بقوله بـ«عشرة»: عشرةَ دراهم؛ لأن الدينَ لو كان عشرة دنانير يعتبرُ قيمتُه اتِّفاقًا.

وقيَّد بهلاك القلب؛ لأنَّه لو انكسرَ؛ فهو على التفاصيل كما سيجيء.

لهما: إنَّه لو اعتبر الوزنُ يبطلُ حقُّ المرتهن في الجودة، فيتضرَّرُ به المرتهن، ولو اعتبر القيمةُ؛ تصير العشرةُ مستوفاةً بثمانيةٍ، وهي رباً، فيضمنُ قيمته من خلاف جنسه، فيجعل مكانه، كالمقبوض على سوم الشِّري والمغصوب.

وله: إنَّ ضمانَ الرهن ضمانُ استيفاءٍ، والاستيفاءُ يكون بالوزن، والجودةُ غيرُ معتبرةٍ في الأموال الربوية، ولهذا لو أخذ الدائنُ زيوفًا مكانَ الجياد يصير مستوفياً حقَّه.

(ولو ساوت القيمةُ الوزنَ) كما إذا رهن إبريقَ فضَّةٍ قيمته عشرة دراهم ووزنُه كذلك، (فانكسر) القلبُ عند المرتهن، (فانتقضتْ قيمته؛ خَيَّر) محمدٌ (الراهنَ بين فكِّه بالدين أو جعلِه به) بالجرّ عطفٌ على «فكه»، يعني: قال: إن شاء افتكَّ الرهنَ ناقصًا بكل الدين، وإن شاء جعله مضمونًا بالدين.

إنَّما أردنا من الدين كلَّه؛ لأن فكُّه ببعض الدين لذهاب الجودة غيرُ جائزٍ اتِّفاقًا؛ إذ الجودةُ على الانفراد لا قيمةَ لها.

(وضمَّناه قيمته ذهبًا) وجعلاه (رهنًا مكانه، ويملك) المرتهنُ (المكسورَ بالضمان).

أقول: لو قال: وجعله به؛ لكان أُولى؛ لأن «بين» يقتضي شيئين، ولو جُعِلَ «أو» بمعنى الواو لا تلوح أ في نقله من الواو إلى «أو» فائدةٌ، وكان المناسب لما قبله أن يقول: وخيَّراه بين فكِّه وتضمين قيمته؛ لأن التخيير ثابتٌ عندهما أيضًا؛ إذ جبرُ الراهن على الفكاك بكل الدين أو منعه عنه غيرُ جائزٍ اتفاقًا؛ لتضرُّره بفوات حقِّه في الجودة، أو يحذف من البين التَّخيير لظهوره، ويقول: وجعله به وضمَّناه قيمته.

اعلم أنَّ قوله: «ذهبًا» قيدٌ اتفاقيٌّ؛ لأن تضمينَ قيمته من جنسه جائزٌ أيضًا.

له: إنَّه لو كان هالكًا حقيقةً؛ لصار مضمونًا بالدين، ولم يضمنْ قيمته اتِّفاقًا، فكذا إذا انكسرَ؛ لأنَّه هالكٌ حكما.

ولهما: إنَّ الرهنَ إنَّما جعل بالدين إذا هلك، ووجب عليه قيمتُه، فيقع المقاصّةُ بين الدينين، وههنا عينُ الرهن قائمةٌ، فكيف يجعل بالدين؛ فتعيَّن أن يضمن قيمته.

(أو كانت القيمةُ) أي: قيمةُ القلب الذي كان رهناً بعشرةٍ ووزنه عشرةٌ (اثني عشر) درهمًا لجودته وصياغته، (وانتقص) أي: القلبُ في القيمة (بالكسر سدسًا؛ فعليه) أي: على المرتهن (ضمانُ قيمته ذهبًا، ويكون رهنًا مكانه) عند أبي حنيفة، مثلًا: إذا كان مثقالُ ذهبٍ مشترىً بعشرة دراهم؛ يضمن المرتهنُ قيمةً جميع القلب مثقالًا وخمسَ مثقالٍ، فيكون رهنًا مكانه، ويملك المكسورُ بالضمان، فإذا أدّى الراهنُ الدينَ يأخذ هذا الذهبَ مكانَ القلب، إلا أن يرضى الراهنُ بقبول المكسور مع النقصان.

(ويضمِنُه) أبو يوسف (قيمةَ خمسةِ أسداسه) وهي ثمانيةُ دراهم وثلث درهم (ذهبًا، ويجعله) أي: المضمون (مع سدس القلب) وهو درهمٌ وثلثا درهم (رهنًا) وطريقُ معرفته: أن يقدر كلُّ درهمٍ ستّة أجزاء، فأسداس عشرة دراهم يكون عشرةَ أسداسٍ، فستّةٌ منها تكون درهمًا، فبقي أربعةُ أسداسٍ، وهي ثلثا درهمٍ، فمتى نقصت من العشرة درهمًا وثلثي درهم تبقى 2 ثمانيةُ دراهم وثلثُ درهم، وهو خمسةُ أسداس القلب.

فإن قلت: إذا كان سدسُ القلب رهنًا، وخمسةُ أسداسه ملكًا للمرتهن بالضمان؛ يلزم رهنُ المشاع، وهو غيرُ جائز.

قلنا: يفرزُ ذلك السدسُ حتى لا يبقى الرهنُ مشاعا؛ لأن الشيوعَ الطارئَ في ظاهر الرواية كالشيوع المقارن. وعن أبي يوسف: إنَّ الشيوعَ الطارئَ لا يمنع الرهن عنده، فلا يحتاج إلى الإفراز.

(وقال) محمدٌ: (إن نقصه الكسرُ) من قيمته (سدسًا) وهو درهمًان، (أو أقلَّ) من السدس؛ (أجبر) الراهنُ (على الفكاك) بجميع الدين؛ لأن الجودة والصياغة تابعةٌ للأصل، والأمانةُ في الرهن تابعةٌ له، فيصرف النقصانُ أوَّلًا إلى الجودة التي هي أمانةٌ؛ لأن

<sup>2</sup> ح: يبقى.

<sup>1</sup> ح: يلوح.

الاستيفاءَ يقع بالمضمون لا بالأمانة، فتعيَّنَ التبعُ أن يكون مصرفًا للهلاك، كالربح في المضاربة، فيجبر الراهنُ على الفكاك؛ لأنَّه لم ينتقص من الأصل شيءٌ.

(أو زاد) النقصانُ على السدس بأن ينقص أكثرَ من درهمين؛ (افتكَّه به، أو جعله بالدين) يعني: الراهنُ مخيَّرٌ، إن شاء افتكَّ الرهنَ بنقصانه؛ لأن استيفاءَ جزءٍ من الدين حصل معنىً بنقصان الأصل، فيعتبرُ ذلك الاستيفاءُ، فيجعلُ المكسورُ بباقي الدين أ، وإن شاء جعله بالدين كله اعتبارًا لحال الكسر بحال الهلاك²، لا يلتفت إلى ذلك الاستيفاء أ، ولا يجبرُ على الفكاك؛ لأن الأصلَ انتقصَ، فلو أُجْيرَ على الفكاك لتضرَّرَ.

ولأبي حنيفة: إنَّ المضمونَ هو الوزنُ بقدر الدين، ويتبعُه عجودةُ ذلك الوزن المضمون؛ إذ لا قيمةَ للجودة على انفرادها، فإذا صار الأصلُ مضمونًا؛ استحال أن يكون التابعُ أمانةً، فيكون القيمةُ مضمونةً تبعًا للوزن.

ولأبي يوسف: إنَّ الجودة أو الصياغة متقومةٌ في ذاتها، ولهذا يُعتبرُ في تصرف المريض والوصيّ، حتى لو باع المريضُ إبريق فضّةٍ وزنه مائةٌ وقيمته مائتان بمائةٍ؛ يُعتبرُ من الثلث كما لو تبرع بعين المائة، فيجعل كمالٍ عينٍ، وزيادتها كزيادةٍ وزنٍ، فصار كأنَّه رهن اثني عشر درهمًا بعشرة دراهم، فيكون خمسة أسداس القلب مضمونةً فقط؛ لأنَّها بقيمتها تبلغُ قدر الدين، والباقي من الوزن والجودة يكون أمانةً، فينقسمُ نقصان القيمة. وهو درهمان. على العشرة، فيصيبُ كلّ درهم خمسٌ، فيصير حصّةُ خمسةِ أسداس القلب ثمانية أخماسٍ وثلث خمسٍ، فخمسةُ أخماسٍ منها يكون درهمًا، والخمسان ونصفُ خمسٍ يكون نصفَ درهم، فبقي 7 من الأخماس نصفُ خمسٍ وثلث خمسٍ، ونصفُ الخمس مع ثلثه يكون سدسه، مثلًا: خمسُ خمسةً عشر ثلاثةٌ، ونصفُ ذلك الخمس مع ثلثه يكون اثنين ونصفًا، وهو سدسُ خمسةً عشر ثلاثةٌ، ونصفُ ذلك الحمس مع ثلثه يكون النين ونصفًا، وهو سدسُ خمسةً عشر ثلاثةً، ونصفُ ذلك الحمس مع ثلثه يكون الشَّت إلى النصف يكون الثَّلثين، فصار حصّةُ الجودة الدرهمَ والثلثين، فإذا ضُمَّت إلى الأصل يكون المحموعُ عشرةَ دراهم، فيضمنه بدينارٍ فقط، ويكون مع سدس القلب رهنًا.

اعلم أنَّ التفاوتَ بين القولين: أنَّ أبا يوسفَ جعل سدسَ القلب للراهن، وهو في المعنى سدس دينارٍ؛ لأن كلَّا من النقدين في معنى الآخر في التّعيُّن للثمنية، فصار القلبُ في المعنى مضمونًا عنده بدينارٍ وسدس دينارٍ. وعند الإمام: بدينارٍ وخمس دينارٍ، وسدسُ الشيء أقلُّ من خمسه.

أمًّا توضيحُ كونه في معنى سدس دينارٍ؛ وهو أنَّ كلَّ دينارٍ إذا بيع بعشرة دراهم؛ كان درهمٌ مضمونًا بعشر دينارٍ، وثلثا درهمٍ مضمونًا بثلثي عشر دينارٍ، والعشرُ مع ثلثي العشر يكون سدسًا، مثلًا: العشرُ من ثلاثين ثلاثةٌ، وثلثا العشر اثنان، فإذا ضمَّ ثلاثةٌ إلى اثنين يكون خمسةً، والخمسةُ سدسُ الثلثين، وهذا التفاوتُ نشأ من أنَّ حصَّةَ الأمانة من الجودة . وهي ثلثُ درهم . لم يضمن عند أبي يوسف؛ لأن حصَّتَها من الأخماس كانت خمسًا وثلثاً قصم، وخمسُ الشيء مع ثلثي خمسه يكون ثلثه.

(ولو كان وزنُه اثني عشر ديناراً وقيمَتُه ثلاثة عشر) ديناراً، وكان رهنا (بعشرة) دنانيرَ، (فانكسر) القلبُ، (فله) أي: للراهن عند أبي حنيفة (فكُه بالدين، أو تضمينُه خمسة أسداسه فضّةً، وجعلُها مع سدسه) أي: للراهن أن يجعل تلك القيمة مع سدس القلب (رهناً)؛ لأن الجودة عنده لا يُعتبرُ على الانفراد، وإنَّما يضمنُ في ضمن الموزون، وإذا قسم الجودة . وهي دينارٌ . على الأصل . وهو اثني عشر دينارٌ . يصلُ إلى كلّ دينارٍ نصفُ سدس دينارٍ، فيصل إلى الأمانة سدسُ دينارٍ، وإلى المضمون خمسةُ أسداسه، فقيمةُ خمسة أسداس القلب مائةُ درهم؛ إذا بيع كلّ دينار بعشرة دراهم، وقيمةُ خمسة أسداس الجودة . وهي دينارٌ . ثمانيةُ دراهم وثلثُ درهم، وبعد طرح خمسة أسداس ستّةِ دراهم خمسةُ أسداسٍ، وإذا ضُمَّ الثلاثةُ منها . وهي نصفُ درهم . إلى المجموع يكون ثمانيةَ دراهم، ويكون السدس من الدرهم الباقي يبقى خمسةُ أسداسٍ، وإذا ضُمَّ الثلاثةُ منها . وهي نصفُ درهم . إلى المجموع يكون ثمانيةَ دراهم، ويكون السدسان الباقيان ثلثَ درهم، فحصل مجموعُ المضمون مائةُ درهم وثمانيةُ دراهم وثلثُ درهم، فيكون رهنا مع سدس القلب، وهو ديناران.

أ ح: بنقصانه بكل الدين، ولا يلتفت إلى استيفاء من الدين.

<sup>2</sup> د - اعتبارًا لحال الكسر بحال الهلاك.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح  $^{-}$  ولا يلتفت إلى ذلك الاستيفاء.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: وتتبعه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتجعل.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: تكون.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فيبقى.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: وثلثا.

(ويغرِّمُه) أي: يحكمُ أبو يوسف بغرامة المرتهن وضمانه (عشرة أجزاءٍ من ثلاثة عشر)؛ لأن الجودة عنده كالوزن القائم، فكانّه رهن قلبًا وزنُه ثلاثة عشر، فيجعل كلُّ دينارٍ من القلب ثلاثة عشر أمانة، فإذا اعتبر كلُّ ثلاثة عشر منها دينارًا؛ يصيرُ مجموع المضمون تسعة منها مائة وعشرون، وباقيها أمانة؛ لأن كلَّ ثلاثة عشر أمانة، فإذا اعتبر كلُّ ثلاثة عشر منها دينارًا؛ يصيرُ مجموع المضمون تسعة دنانير وثلاثة أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءًا من دينارٍ؛ لأن مائةً وأربعة منها ثمانيةُ دنانير، فيبقى ستة عشر، فثلاثةُ عشر منها دينارٌ، فحصل مجموعُ المضمون تسعةُ دنانير وثلاثة أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءًا، ولَمّا ثبت أنَّ الأصل لا يضمن بدون الجودة؛ جُعل الجودةُ. وهي دينارٌ . ثلاثة عشر جزءًا كالأصل، فضمَّ عشرةُ أجزاءٍ منها إلى المضمون، فكان جميعُه عشرةَ دنانير، فقيمتها مائةُ درهمٍ.

فاعلم أنَّ التفاوتَ بين قوليهما في الصورة ظاهرٌ؛ لأن الأمانة عند الإمام ديناران فقط، وعند أبي يوسف ديناران وعشرة أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءًا؛ لِمَا سبق أنَّ الأمانة عنده كانت ستّةً وثلاثين جزءًا، فإذا قُدِرَ كُلُّ ثلاثة عشر دينارًا يصيرُ كذلك، ولكن التفاوتَ في المعنى قليلٌ؛ لأن قيمة مجموع المضمون والأمانة عند الإمام مائةٌ وعشرون وثمانيةُ دراهم وثلثُ درهم، وعند أبي يوسف مائةٌ وعشرون وثمانيةُ دراهم إلا قريبًا من ثلثِ درهم، بيانهُ: أنَّ الأجزاءَ العشرة التي هي أمانةٌ لو فُرضتْ ثلاثة عشر؛ لكان دينارًا، وصار قيمتها عشرة دراهم، فإذا جعلنا كلَّ درهمٍ منها ثلاثة عشر جزءًا؛ صار مائةً وثلاثين، فيصيب إلى الأجزاء العشرة منها مائة جزءٍ، وإذا قُدِرَ كلُّ ثلاثة عشر جزءًا من عشر جزءًا درهمًا يكون أحدٌ وتسعون جزءًا سبعة دراهم، والباقي . وهو تسعةُ أجزاء . يكون ناقصًا أربعةَ أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءًا من درهمٍ، وأربعةُ أجزاء أنقص من ثلث درهمٍ؛ لأن الأربعة من اثني عشر ثلثٌ، ومن ثلاثة عشر أنقصُ من الثلث بجزءٍ قليلٍ، فالتفاوثُ بين الضّمانين لا يصلُ إلى ثلثي درهمٍ، وهذا التفاوثُ نشأ من عدم تضمين أبي يوسف حصَّةَ الأمانة من الوصف، وهو ثلثُ درهمٍ كما في المسألة السابقة. هذا ضبطُ الكلام في هذا المقام، بعون الله 1 الملك العلام.

(واعتبر) محمدٌ (النقصانَ، فإن لم يزد) النقصان (على دينارٍ؛ أجبر) الراهنُ (على الفكاك)؛ لأن الجودةَ كلَّها أمانةٌ عنده، فيصرف النقصانُ إليها أوَّلًا. (وإن زاد افتكَّه) بنقصانه إن رضي به، (أو جعل خمسةَ أسداسه فقط رهناً) بدينه، وأخذ السدسَ منه اعتباراً لحالة الانكسار بحالة الهلاك.

(ولو باعه عبدًا على أن يرهنه بالثمن شيئًا بعينه جاز) البيع استحسانًا؛ لأنَّه للتأكيد، وهو ملائمٌ لمقتضى العقد.

قيَّد بقوله: «بعينه»؛ لأن الرهنَ لو كان مجهولًا؛ لا يجوز للجهالة، ولو عيّنا الرهن في المجلس؛ يرتفعُ الفسادُ.

(فلو امتنع) المشتري (عن التسليم) أي: تسليم الرهن (خيَّرنا البائع بين ترك الرهن) ورضائه البيع بلا رهن، (وبين الفسخ) أي: فسخ العقد؛ لأنَّه فات الوصفُ المرغوبُ فيه، ولم يكن راضيًا إلا به. (إلا أن ينقد) المشتري (الثمن، أو يجعل قيمته) أي: قيمة الشيء المعيَّن (رهنًا) فحينئذٍ لم يتخيَّر؛ لحصول المقصود، وهو الثمنُ، أو استيثاقُه. وقال زفرُ: يجبر المشتري على التسليم؛ لأنَّه مشروطٌ في البيع، فصار من حقوقه، كالوكالة المشروطة في الرهن.

ولنا: إنَّ الرهنَ تبرّعُ من الراهن، ولا جَبْرَ في التبرع.

(ولو رهن عبدين بألفٍ، فقضى حصَّةَ أحدهما) أي: ما يخصُّه إذا قسم الدين على قيمتهما، (لم يقبضْهُ حتى يؤدي الألف) بتمامه؛ لأن الرهنَ محبوسٌ بمجموع الدين، فيكون محبوسًا بكلِّ جزءٍ من أجزائه حثًا له على قضاء الدين، فإن هلك عنده بعدما قضى دينه؛ يستردُ ما أعطاه كما لوكان واحدًا.

وفي «القنية»: لو رهن ثوبًا قيمتُه خمسةٌ بخمسةٍ، فقضى دينارين، ثم قال: يكون الرهنُ رهنًا بما بقي من الدين؛ فهو رهنٌ بالخمسة، حتى لو هلك يرجع على<sup>3</sup> الراهن بدينارين.

(ولو سمَّى لكل) أي: لكلِّ واحدٍ من العبدين (قسطًا من المال) أي: من الدين، (فأدَّى قسطًا) أي: قضى حصّةَ أحدهما 4، (أجاز) محمدٌ (قبضَ ما قابله) لتفرُّقِ عقد الرهن بتفرُّق التسمية. وقالا: لا يجوز حتى يؤدِّيَ الدينَ كلَّه؛ لأن العقدَ متَّحدٌ، ولا يتفرَّقُ بالتسمية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: عشرة.

 $<sup>^{2}</sup>$  د – الله.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح – على.

<sup>4</sup> د: إحداهما.

اعلم أنَّ أبا يوسف كان مع محمدٍ في هذا الأصل، وهو أنَّ عقدَ البيع في شيئين يتفرَّقُ بتفصيل الثمن، لكن خالف أصلَه في الرهن؛ لأنَّه للاستيثاق، وهو إنَّما يكون أوثقَ<sup>1</sup> إذا اتَّحد عقدُ الرهن فيهما، واحتبس بكلّ منهما ليكون أدعى للقضاء.

ولك أن تعرفَ أنَّ المذكورَ في المتن هو روايةُ الأصل، وأما روايةُ الزيادات؛ فهي أنَّ أبا يوسف مع محمدٍ، وهذه الروايةُ أصحُّ. كذا في «التبيين».

(ويجوز<sup>2</sup> رهنية عينٍ) واحدة (عند رجلين بدينٍ لكلٍّ منهما) على الراهن، سواءٌ كانا شريكين فيه أو لا. (فإذا قضى أحدُهما دينه؛ كانت رهناً عند الآخر)؛ لأن الرهنَ أضيفَ إلى كلِّ العين بمجموع الدين في صفقةٍ واحدةٍ، واستحقاقُ الحبس لهما واحدٌ غيرُ متجرٍّ، ثم ينظرُ، إن كان العينُ مما لا يتجزَّأ تهايآا في حبسهما، فكلُّ واحدٍ منهما في نوبته كالعدل في حقِّ الآخر، وإن كانت مما يتجزَّأ؛ وجب أن يحبس كلٌّ منهما النصف، فإن دفع أحدُهما كلَّه إلى الآخر؛ يضمن الدافعُ عند أبي حنيفة خلافًا لهما، كما إذا كان المودعُ اثنين والوديعةُ مما يقبل القسمةَ.

ذكر الصدرُ الشهيدُ: هذا إذا أجمل، أما<sup>3</sup> إذا فصَّل، وقال: النصفُ يكون رهنًا لهذا والنصفُ لذلك؛ لا يجوز الدفعُ اتِّفاقًا.

(ويضمنُ كلِّ منهما حصَّته منها) أي: من العين، يعني: إنَّ الواجبَ على كلِّ واحدٍ منهما أن يضمنَ حصَّته إذا هلكتْ، فيصيرُ 4 كلِّ منهما مستوفياً حقَّه؛ لأن الاستيفاءَ متجرِّ.

(ولو رهنا عينًا عند رجلٍ بدينٍ)كان له (عليهما جاز) فصارتْ رهنًا بكلِّ الدين، وتفرُّقُ المالكين لا يوجب شيوعًا في الرَّهن؛ لأنَّه يجوز أن يكون ملكُ الغير مرهونًا بدين الغير، كما لو استعار فرهن.

(ولو برهن) أي: أقام رجل بينةً (على أنَّه وفلانًا ارتهنا هذا الشيءَ) من فلانٍ بكذا، (فكذَّبه فلانٌ، وجحد المُدَّعَى عليه) وهو الراهنُ كونه رهنًا؛ (يحكم) أبو يوسف (بردِّه عليه) أي: بردِّ ذلك الشيء على المُدَّعَى عليه؛ لأن دعواه إنَّما يسمعُ في حقِّ نفسه، لا في حقّ فلانٍ، فيكون مشاعًا، فلا يصحُّ رهنه. (وجعله في يد المُدَّعِي مع عدلٍ) يعني: قال محمدٌ: صحَّ رهنُ ذلك الشيء، ويقضى به للمدَّعِي، ويوضع في يده ويد عدلٍ (إلى استيفاء نصيبه) أي: إلى أن يقضيَ المُدَّعَى عليه وقي من الدين، فإذا قضاه أخذ ذلك الشيء؛ لأن البينة أثبتت دعواه في حقِّه وفي حقّ فلان، وإنكارُ فلانٍ إنَّما يُعتبرُ في حقه لا في حقّ المُدَّعِي، فيثبت حقُّ المُدَّعِي فيثبت حقَّ المُدَّعِي فيثبت عليه على كلّ الرهن، فلا يكون مشاعًا.

(ولو برهنا) أي: أقام كلُّ من الرجلين 6 بينةً (على ارتهانه) أي: على أنَّه ارتهن هذا الشيءَ من فلان، (والراهنُ ميِّتٌ) أي: حال كون ذلك الفلان ميتًا، (يبطله) أي: أبو يوسف كون ذلك الشيء رهناً؛ لأن القضاءَ به قضاءٌ بالرهن 7 المشاع، فيبطلُ، كما لو برهنا عليه حال حياة الراهن. هذا إذا لم يؤرِّخا، فإن أرَّخا؛ كان صاحبُ التاريخ الأقدم أَوْلى، وكذا إذا كان الرهنُ في يد أحدهما؛ كان صاحبُ اليد أَوْلى؛ لأن قبضَه دليلٌ على سبقه. (وجعلاه رهنًا بينهما) وهو الاستحسانُ، ووجهُهُ: أنَّ مقصودَ كلٍّ منهما بعد موت الراهن هو الاستيفاءُ من الرهن بأن يباعَ لدينه، وهو قابلٌ للشركة، وأمَّا في حال حياة الراهن؛ فمقصودُ كلٍّ منهما حبسُ الرهن، والشيوعُ مانعٌ منه، وهو نظيرُ ما إذا برهنا بعد موتها قبلتُ؛ لأن مقصودَهما المالُ، فيقضى لكلٍّ نصفُ ميراث زوج.

(ولو ارتهنا أرضًا بما تصادقوا عليه من الدين) وهو بيانٌ لـ«ما»، أي: بدينٍ تصادق المرتهنان والراهن عليه، (فقال أحدهما) أي: أحدُ المرتهنين: (لا دينَ لنا عليه، وأنكر الآخرُ) أي: قال المرتهنُ الآخرُ: لنا دينٌ عليه، (يبطله) أي: أبو يوسف الرهنَ. (وأجازه) محمدٌ (في حصَّة المنكر) دليلُ كلّ منهما يعرفُ من تقرير<sup>8</sup> المسألة السابقة، وهي قولُه: «ولو برهن على أنَّه وفلانًا ارتهنا».

<sup>1</sup> د: أوفر.

<sup>2</sup> د: وتجوز.

<sup>. .</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وأما.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فتصير. <sup>5</sup> د + من.

<sup>6</sup> د: رجلين.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: الرهن.

<sup>8</sup> د: تقدير.

(ولو رهن مستأمن عند مسلم ثوبًا، ثم عاد) إلى دار الحرب، (فسُبِيَ) أي: استولى عليه المسلمون فسبوه، (يحكم) أبو يوسف (بتمليك المرهون بالدَّيْن) أي: بصيرورة المرهون ملكًا للمرتهن. (وقال) محمدٌ: (هو رهن يباع للوفاء) أي: لوفاء دين الراهن، (وما فضل للغانم) يعني: إن فضل من ثمنه شيءٌ؛ فهو للذي أسره.

لمحمد: إنَّ الأسرَ كالموت، وبه لا يبطل الرهنُ، فكذا بالأسر، فكان كوديعة المستأمن.

ولأبي يوسف: إنَّ استيلاءَ المرتهن سابقٌ على استيلاء الغزاة، فكان أَوْلى؛ لأن السبقَ من أسباب التَّرجيح، بخلاف المودع فإنَّه أمينٌ لا مستولٍ.

# (فصل) في الرهن يوضع على يد العدل، وفي التصرُّف فيه، والجناية منه وعليه

(إذا اتَّفقا) أي: الراهن والمرتهن (على وضع الرهن عند عدلٍ جاز) فيكون يدُه في حقِّ الحفظ كيد الراهن؛ لكونه أمانةً عنده، وفي حقِّ المالية كيد المرتهن حتى يتمّ الرهن بقبضه، ويجوز أن يجعل اليدُ الواحدةُ في حكم اليدين، كيد الساعي، فإنَّها جعلتْ كيد المالك حتى إذا قدّم الزكاة، فانتقص النصاب، فصار عند آخر الحول يتمُّ بما في يد الساعي تجب عليه الزكاة، وجعلتْ كيد الفقير حتى لا يملك استرداده.

(وليس لأحدهما أخذه) من يد العدل لتعلُّق الحقين به، أمَّا حقُّ المرتهن؛ فظاهرٌ، وأمَّا حقُّ الراهن؛ فكونُ ماله محفوظًا بيده، فليس لأحدهما إبطالُ حقِّ الآخر. ولو دفعه العدلُ إلى الراهن أو إلى المرتهن ضَمِنَ؛ لأنَّه مودعُ الراهن في حقِّ العين، ومودعُ المرتهن في حق الماليَّة، وكلٌّ منهما أجنبيٌّ عن الآخر، والمودعُ يضمنُ بالدفع إلى الأجنبيِّ، فإذا ضمنه باللَّقْع إلى المرتهن؛ يملك العدلُ الرهنَ، فلا يضمن المرتهنُ إذا هلك في يده ما لم يتعدَّ فيه.

(فإن هلك) الرهنُ في يد العدل؛ (فمن المرتهن) يعني: يعتبر ذلك الهلاكُ منه، فيكون كالهلاك عنده؛ لأن يدَه كيد المرتهن، فيكون مضمونًا عليه.

(وإذا وكُل الراهنُ المرتهنَ، أو العدلُ، أو غيرَهما بالبيع عند الحلول) أي: حلول الأجل؛ لقضاء الدين (جازت) وكالته؛ لأن المرهونَ ملكُه، فيملك التوكيلُ ببيعه، فإذا باعه الوكيلُ يكون الثمنُ رهنًا مكانَه ما لم يقضَ به الدينُ؛ لقيامه مقام الرهن المقبوض، فإذا هلك من مال المرتهن.

(ولو شرطت في العقد) أي: الوكالة في عقد الرهن؛ (لم ينعزل) الوكيلُ (بعزله)؛ لأنه تعلَّقَ به حقُّ المرتهن، وفي العزل إبطالُه، ولهذا يجبره القاضي على بيعه كما يجبر الوكيلُ بالخصومة بطلب الخصم إذا امتنع عن الجواب، فإن أبي الوكيلُ عن بيعه القاضي. ويلحقُ قيَّد بقوله: «في العقد»؛ لأن التوكيلُ لو وُجِدَ بعده لا يتعلَّقُ به حقُّ المرتهن، فينعزلُ بعزله. وقيل: يتعلَّقُ به حقُّ المرتهن، ويلحقُ بأصل العقد، فصار كالمشروط فيه. قال فخرُ الإسلام: وهذا أصحُّ، ولهذا أطلق الجوابَ في «الجامع الصغير»، ولم يفصِّلُ بين كونه مشروط.

(ولا بموته) أي: لا ينعزل بموت الراهن، (ولا بموت المرتهن)؛ لأن التوكيل صار تبعًا للرهن ولازمًا له، والرهن لا يبطل بموتهما، فكذا ما لزمه.

(وإن مات الوكيلُ بطلت) الوكالةُ، ولا يبطل الرهنُ، (فيتراضيان على بيعه) يعني: لا يباع المرهونُ إلا برضاء الراهن والمرتهن؛ لأن كلًا منهما ذو حقّ.

(وإن مات الراهن) وكان له وصيٌّ؛ (باع وصيُّه الرهنَ للوفاء) أي: لأداء الدين، (فإن لم يكن) له وصيٌّ؛ (نصب له وصيّ ببيعه) أي: نصب القاضي له وصيًا، وأمره ببيعه إحياءً للحقين.

(ولو باع الراهنُ بغير إذن المرتهن؛ توقَّفَ) البيعُ (على إجازته) فمتى أجازه صار ثمنه رهنًا؛ لأن حقَّهُ كان في ماليَّته، فمتى لم يُحِرُّه؛ فولايةُ فسخ البيع إلى القاضى لا إليه.

اعلم أنَّ المصيِّفَ ذكر هذه المسألةَ في فصل البيع الفاسد، وقيَّد التوقُّفَ بالأصحيَّة، وههنا ترك القيدَ.

(أو وفاء الدين) يعني: إذا أدَّى الراهنُ دينه جاز البيعُ أيضًا؛ لأن المانعَ. وهو تعلُّقُ حقِّ المرتهن به. قد ارتفعَ.

(وإن أعتقه) أي: الراهنُ الرهنَ موسرًا كان أو معسرًا (ننفذه) أي: ينفذُ إعتاقُه عندنا؛ لأنَّه تصرُّفٌ في ملكه، (ويطالب) الراهنُ (بالدين إن كان حالًا، وإلا؛ أخذتْ قيمتُه) من الراهن إن كان موسرًا، (فجعلت رهنًا مكانه) إلى أن يحلَّ الدينُ دفعًا للضرر عن المرتهن. (وإن كان) الراهنُ (معسرًا؛ استسعى) العبدُ (في قيمته للوفاء)؛ لأنَّه محارً تلف حقّه.

وفي قوله: «في قيمته» إشارةٌ إلى أنَّه لا يسعى لجميع الدين.

وفي قوله: «للوفاء» إشارةٌ إلى أنَّه لا يسعى أكثر من قدر الدين، لكنَّه يرجع على مولاه بما أدَّاه إذا أيسر؛ لأنَّه قضاه بإلزام الشَّرْع.

ومن قضى دينَ غيره وهو مضطرٌ فيه؛ يرجعُ عليه، كمن أعار ثوبه ليرهن بدين كذا، فإذا قضاه المعيرُ يرجعُ على الراهن بما أدَّاه لكونه مضطرًا فيه، بخلاف العبد المستسعى إذا أعتقه أحدُ الشريكين فيه، حيثُ لا يرجع على مولاه؛ لأنَّه سعى في دينِ نفسه لتحصيل العتق له عند أبى حنيفة، أو لتكميله عندهما.

وقال الشافعيُّ: لا ينفدُ إعتاقُه لتعلُّقِ حقِّ المرتهن، هذا هو المفهومُ من المتن، لكنَّ الأظهرَ من أقواله المذكورة في كتبهم: أنَّه ينفد إن كان موسرًا لإمكان تضمينه أ، ولا ينفذ إن كان معسرًا.

قيَّد بالإعتاق؛ لأنَّه لو دبَّر الرهنَ ينفذُ اتِّفاقًا، أما عندنا؛ فظاهرٌ، وأما عنده؛ فلأنَّ التدبيرَ لا يمنع البيعَ، فلا يبطل به حقِّ المرتهن، وكذا الاستيلادُ، لكنَّهما يؤدِّيان الدين عن كسبهما، وهو مالٌ للمولى. كذا في «الخانية».

(وإن استهلكه الراهنُ؛ اتَّحد الحكمُ) يعني: حكمُه كحكم إعتاقه يطالب الراهنُ بالدين إن كان حالًا، وإلا؛ أخذتْ قيمته، فتجعل رهنًا، إلا أنَّه لا سعايةَ هنا؛ لاستحالة وجوبها على الهالك.

قيَّد بـ«الراهن»؛ لأنَّه لو استهلكه المرتهنُ والدينُ حالٌّ؛ يكون مستوفياً، وإلا؛ تؤخذُ<sup>2</sup> قيمته منه، فيُجعل رهنًا.

(أو أجنبيٌّ) أي: إن استهلكه أجنبيٌّ؛ (كان المرتهنُ خصمَه)؛ لأنه كان أحقَّ بالرهن، فكذا باسترداد بدله. (يضمِّنُه) أي: المرتهنُ الأجنبيُّ (القيمة، ويقيمها مقامه) ويكون رهنًا في يده.

اعلم أنَّ الواجبَ على المستهلك قيمتُه يومَ هلك، حتى إذا كان قيمتُه يومَ الرهن ألفًا، ويومَ استهلكه خمسمائةٍ؛ غُرِّم المستهلكُ خمسمائةٍ، وكانت رهنًا، وسقط خمسمائةٍ من الدين، فصارتْ كأنَّها هلكتْ بآفةٍ، والمعتبرُ في ضمان الرهن قيمتُه يومَ القبض.

(وجنايةُ الرهن على الراهن والمرتهن ومالهما) أي: على مالهما (هدرٌ) عند أبي حنيفة لا يلزم فيها شيءٌ عليهما. (واعتبراها) إذا وردتْ (على المرتهن) ثم إن شاء الراهنُ دفعه بالجناية إلى المرتهن فبطل الرهن³، وإن قال المرتهن: لا أطلب الجناية، يكون⁴ رهنًا على حاله.

أراد بالجناية: ما لا يوجب<sup>5</sup> القصاصَ؛ لأنَّها لو كانت موجبةً له؛ فهي معتبرةٌ اتِّفاقًا، يقتصُّ الرهنُ إذا حضر الراهنُ، ويسقط الدينُ؛ لأن ماليَّتَه تلفتْ بسببِ باشره في ضمان المرتهن.

وقيَّد بقوله: «على المرتهن»؛ لأن الجناية على ماله غيرُ معتبرةٍ اتِّفاقًا إذا ساوت قيمتُه الدينَ؛ لأن تلك الجناية غيرُ موجبةٍ للدفع، فلا يملكُ 6 المرتهنُ بها العبد، ولا فائدة في اعتبارها في إيجاب المال للمرتهن؛ لأن الجناية حصلتْ في ضمانه، فعليه تخليصُه منها، فلا يفيدُ وجوبُ الضمان مع وجوب التَّخليص عليه، وأمَّا إذا كانت قيمته أكثرَ؛ فعن أبي حنيفة: أنَّها تعتبرُ بقدر الأمانة؛ لأن ذلك الفضل ليس في ضمانه، وعنه: أنَّها لا تعتبرُ؛ لأن الفضل وإن لم يكن مضمونًا، لكن حكمُ الرهن ثابتٌ فيه، وهو الحبسُ بالدين، فصار بمنزلة المضمون. كذا في «الإيضاح» و«الهداية».

وفي «الحقائق»: أجمعوا أنَّ العبدَ إذا كان نصفُه مضمونًا ونصفُه أمانةً بأن كانت قيمتُه ضعفَ الدين؛ فجنايتُه على المرتهن معتبرةٌ، فيقال للرَّاهن: إن شئتَ فادفعه، وإن شئت فافْدِه، فإن دفعه وقَبِل المرتهن؛ بطل الرهنُ، وصار العبدُ كلّه للمرتهن، وإن اختار فداءه؛ فنصفُ الفداء على الراهن ونصفُه على المرتهن، فما كان حصَّة المرتهن، وما كان حصَّة الراهن يفدي، والعبدُ رهنٌ على حاله<sup>7</sup>.

لهما: إنَّ في اعتبار الجناية على المرتهن فائدةً، وهي أنَّ المرتهنَ قد يختار تملُّكَ رقبة العبد، ويدفعه الراهن.

<sup>1</sup> د: تغصينه.

<sup>2</sup> ح: يؤخذ.

<sup>3</sup> د: فله أن يطالب الراهن بموجب الجناية دفعًا أو فداءً.

<sup>4</sup> د: وإن شاء المرتهن لم يطالب بالجناية، فيبقى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: توجب.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يتملك.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د – وفي الحقائق.

وله: إنَّ العبدَ كلَّه مشغولٌ بدين المرتهن، وهو كالمالك في حكم الجناية، حتى صار حاصلُ الضمان عليه والجنايةُ على المالك هدرٌ، فكذا هذا، ولا فائدةَ في اعتبار جنايته؛ لأن في اعتبارها سقوطَ الدين<sup>1</sup>.

(وتضمنُ) الجنايةُ (من الراهن عليه) أي: على الرهن؛ لتعلَّق حقِّ المرتهن به، فجعل المالكُ كالأجنبيِّ، (ومن المرتهن) أي: تضمنُّ من المرتهن جنايتُه على الرهن؛ لأن عينَه ملكُ الراهن، (ويسقطُ من دينه بقدرها) أي: بقدر الجناية؛ لأن المرتهنَ تعدَّى في ملك الراهن بالجناية عليه، فيضمنُه، فيسقطُ من دينه ذلك القدرُ قصاصًا.

(ولو قتل) العبدُ المرهونُ رجلًا خطأً، (وقيمتُه ضعفُ الدين، ففداه المرتهنُ والراهنُ غائبٌ؛ فله) أي: للمرتهن (الرجوعُ بالنصف) أي: بنصف ما فداه على الراهن عند أبي حنيفة. وقالا: لا يرجع.

قيدُ الضعف اتِّفاقيُّ؛ لأن المرتهنَ يرجع بما فضل على الدين من قيمته عنده وإن كان ما دون الضعف، ولا يرجع عندهما. قيَّد بفضل القيمة؛ لأنَّها لو لم تفضلُ؛ فضمانُ الجناية كلِّه على المرتهن اتفاقًا.

وقيَّد بالفداء؛ لأن المرتهنَ ليس له دفعُ الرهن إلى وليِّ الجناية عند غيبة الراهن اتِّفاقًا، وإن اتَّفقا على الدفع، فدفعاه بالجناية؛ يبطل الرهنُ، ويسقط الدينُ.

وضع المسألة في فداء المرتهن؛ لأن الراهنَ لو فداه يرجعُ على المرتهن بحصَّته حاضرًا كان أو غائبًا اتِّفاقًا؛ لأن سقوطَ الدين لازم، فدى الراهنُ أو دفع؛ لكون الرهنِ في حكم الهالك، فإذا فداه كأنَّه حصَّله بالفداء، فلم يجعل الراهنُ متبرعًا في أداء حصَّة المرتهن، فيرجع عليه، وإن اتفقا على أن يفدياه؛ فالفداء؛ فالفداء؛ فالقولُ لمن اختار الفداء.

وقيَّد بغيبة الراهن؛ لأنَّه لو كان حاضرًا وفداه المرتهنُ؛ يبقى رهنًا، وكان متبرِّعًا، ولا يرجع اتفاقًا، ولو كان المرتهنُ غائبًا، ففداه الراهنُ؛ لا يكون متبرعًا اتفاقًا. من «الحقائق»2.

لهما: إنَّ المرتهنَ متبرِّعٌ في فداء نصيب الراهن، فلا يرجعُ عليه، كما لو كان الراهنُ حاضرًا.

وله: إنَّ المرتهنَ محتاجٌ إلى فداء المضمون، ولا يمكنه ذلك إلا بفداء الأمانة؛ لأنَّها متَّصلةٌ بالرهن، وهو محتاجٌ إلى حبسه، فلا يكون متبرعًا؛ لأنَّه مضطرٌ فيه، بخلاف الراهن إذا كان حاضرًا؛ لأن القاضي يجبره على الفداء إذا رفع الأمرُ إليه، فلا يكون المرتهنُ مضطرًا، ولا يرجعُ.

(ولو كان العبدُ مرهونًا بألفٍ، وقيمته ألفٌ، فقتله آخرُ) أي: عبدٌ آخر (قيمته مائةٌ، فدفع به) أي: دفع العبدُ الجاني إلى المرتهن بسبب قتله، (خيّر) محمد (الراهن بين فكِّه بالألف، وتركه بالدين. وأوجبا فكاكه بالألف<sup>3</sup>).

له: إنَّ المرهونَ تغيَّرَ في ضمان المرتهن، فصار هالكًا من وجهٍ قائمًا من وجهٍ، فيتخيَّرُ نظرًا إلى الجهتين، كالمبيع إذا تغيَّرُ في يد البائع أو قتله عبدٌ قيمته أقلُّ من قيمة المبيع، ودفع به المشتري؛ يخيَّرُ، فكذا هذا.

ولهما: إنَّ العبدَ الثانيَ قام مقام الأول دمًا ولحمًا في كونه رهنًا، فصار كأنَّ الأولَ موجودٌ، فانتقصتْ قيمتُه بالسعر، ولو كان كذلك؛ لأمر الراهنُ على الفكاك، فكذا هذا.

#### (كتاب الحجر)

وهو في الشُّرْع: المنعُ من التصرف حكمًا.

قيّد به؛ لأن الفعلَ الحسيَّ لا يمكن ردُّه إذا وقع، فلا يتصوَّرُ الحجرُ عنه.

(نجيز تصرُّفَ الصبيِّ بإذن الولي) وهو القاضي ومن له ولايةُ التجارة في مال الصغير، كالأب والجد والوصيّ، فلا يجوز بإذن الأمّ والأخ والعمّ. وقال الشافعي: لا يجوز.

أراد بالصبيّ: الذي يعقل البيع؛ لأنّه لو لم يعقلُه لا يجوز تصرُّفُه اتفاقًا، وأراد بالتصرُّف: ما هو متردّدٌ بين النفع والضرر؛ لأن ما هو ضررٌ محضٌ كالطلاق لا يجوز بالإذن اتِّفاقًا، وما هو نفعٌ محضٌ كقبول الهبة يجوز بدونه اتِّفاقًا.

د: وله: إن المرتهن لا يستبدُّ بأخذه بدون رضا الراهن، فلا يكون فائدة، فلا تعتبرُ تلك الجناية، كما لو جنى على مال المرتهن. أقول: محلُّ الخلاف جنايةُ الرهن
 على المرتهن فقط؛ لأن جنايته على ماله وعلى الراهن، وماله هدرٌ اتفاقاً، فلو قال: «وجنايةُ الرهن على المرتهن هدرٌ» لكان أخصر.

<sup>2</sup> د: لو كان حاضرًا لا يرجع اتفاقًا، كذا في المحيط.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: بالدين.

له: إنَّ عقله ناقصٌ لا يكملُ بالإذن.

ولنا: إنَّه قادرٌ على التصرُّف، ونقصانُه ينجبرُ بالإذن.

(ويصحُّ من العبد بإذن المولى)؛ لأن حجره كان لحقِّ المولى ليختصّ بمنافعه، فإذا أذن؛ فقد رضى بإبطال حقِّه.

(ولا يصحُّ) التصرف (من المجنون) وهو الذي لا يفيق أصلًا، (بحالٍ) أي: بإذن الولي وبغيره؛ لأنَّه لا أهليَّة له أصلًا؛ لفقدان عقله. وأمَّا المجنونُ الذي يكون قليلَ الفهم مختلطَ الكلام إلا أنَّه لا يضربُ ولا يشتمُ؛ فتصرُّفُه صحيح بالإجازة، ويقال له: معتوهٌ.

(ومن قصد من هؤلاء) أي: من أفراد الصبيّ والعبد، أو ذكر الجمعَ وأراد منه التَّثنية، كما في قوله تعالى: ﴿فَقَدْ صَعَتْ قُلُوبُكُمَا﴾ [التحريم، 4/66]. (بيعًا أو شراءً) أي: ثبوت حكمه، وهو التملُّك، (أجيز للمصلحة) أي: أجازه المولى أو الوليُّ إذا رأى فيه مصلحةً. (وإلا) أي: إن لم يَرَ فيه مصلحةً (فسخ).

قيَّد بقوله: «قصد<sup>2</sup>» احترازًا عن الهزل؛ لأنَّه لا يُقصدُ به الحكمُ، وإشارةً إلى أنَّ كلَّا منهم إنَّما يجوز تصرُّفُه إذا عقل البيعَ بأنَّه جالبٌ للثمن، وسالبٌ للمبيع، والشراءَ بعكسه، وبأنَّ الغبنَ الفاحشَ فيه متميِّزْ من اليسير.

(ولو باع صبيٌّ محجورٌ، ثم بلغ، فأجازه) أي: أجاز بيعه (أجزناه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن بيعَه كان موقوفًا على إجازة وليه، فلا ينفد بإجازة نفسه.

ولنا: إنَّه لَمَّا بلغ صار قادرًا على إيجاب العقد، فقدرتُه على تنفيذه أَوْلى.

(ولا يصحُّ إقرارُ الصبي والمجنون) لثبوت نقصانٍ في عقلهما، (ولا يقع طلاقُهما) لقوله صلى الله عليه وسلم: «كل طلاقٍ واقعٌ إلا طلاقَ الصبي والمعتوه»<sup>3</sup>. (ولا إعتاقهما)؛ لأنه مضرَّةٌ محضةٌ في حقِّهما، فلا تؤثِّرُ <sup>4</sup> فيه الإجازةُ.

(ويلزمهما ضمانُ ما أتلفاه)؛ لأن اعتبارَ الفعل لا يتوقَّفُ على القصد، كالنائم إذا انقلب على مال إنسانٍ، فأتلفه؛ يضمنُ. وفي «الخانية»: إذا استقرض الصبيُّ مالًا، فأتلفه؛ لا يؤاخذُ به في الحال، ولا بعد البلوغ؛ لأنَّه ليس من أهل الالتزام. (ويقع طلاقُ العبد) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يملك العبدُ والمكاتبُ شيئًا إلا الطلاق»<sup>5</sup>.

(وينفذُ إقراره على نفسه) وكذا يعتبرُ استقراضه؛ لقيام أهليَّته، وكونه مكلفًا. (دون مولاه) أي: لا ينفذ إقرارُه على مولاه؛ لأن إقرارَ الإنسان على غيره غيرُ مقبولٍ إلا بولايةٍ، ولا ولايةً للعبد على المولى، حتى لو أقرَّ المولى على عبده الغير المديون صحَّ إقرارُه، وصار كإقرار العبد نفسه، إلا أنَّ غريمَ إقرار العبد متقدِّمٌ على غريم إقرار المولى عليه.

(ويلزمه المال بعد العتق)؛ لأن المانع عنَ أدائه ارتفع بعده.

(والحدُّ والقصاصُ في الحال) يعني: إذا أقرَّ بما يوجب الحدَّ أو القصاصَ؛ لزماه في الحال، ولم يؤخِّر إلى ما بعد العتق؛ لأنَّه مبقَّىً على أصل الحريَّة في حقِّهما؛ لأنَّهما من خواصِّ الإنسانية، وهو ليس بمملوكٍ من حيثُ إنَّه آدميٌّ، إلا أنَّ حضرةَ المولى ليس بشرطٍ في إقراره، ولو لم يقرَّ، ولكن أقيمت عليه البينةُ، فحضرةُ المولى شرطٌ عند أبي حنيفة ومحمدٍ. ولو استهلك مالًا يؤاخذُ به في الحال، ولا يصحُ إقرارُ المولى بهما عليه، فينفذُ إقرارُ العبد فيهما، ولا يعتبرُ بطلانُ حقّ المولى؛ لأنَّه ضمنيٌّ.

(ولا نحجرُ على الفاسق المصلح لماله مطلقًا) أي: سواءٌ كان فسقُه طاريًّا أو أصليًّا. وقال الشافعيُّ: يحجر عليه زجرا له عن الفسق، كما مُنِعَ عن الشهادة والولاية للزجر.

ولنا: إنَّه إذا كان مصلحًا لماله يكون الرشدُ مأنوساً منه، فيُدفعُ ماله إليه؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمْ﴾ [النساء، 6/4]، المرادُ منه: الرشدُ في المال إجماعًا، فلا يكون الرشدُ في الدين مرادًا؛ لأن المشروطَ رشدٌ واحدٌ.

 $<sup>^{1}</sup>$  د  $^{-}$  أو ذكر الجمع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: قصدًا.

<sup>3</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في الهداية للمرغناني، 277/3. وقال الزيلعي في نصب الراية 161/4: غريب بهذا اللفظ. وقد وري بلفظ: «كل طلاق جائز، إلا طلاق المعتوه المغلوب على عقله» انظر: سنن الترمذي، الطلاق 15. وقال الترمذي: هذا حديث لا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث عطاء بن عجلان وضعيف ذاهب الحديث. وقد روي عن على قوله في مصنف عبد الرزاق، 409/6، مصنف ابن أبي شيبة، 547/9.

<sup>+</sup> ح: يۇثر.

<sup>5</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في بدائع الصنائع للكاساني، 234/2؛ والهداية للمرغناني، 278/3. وقال الزيلعي في نصب الراية 165/4: غريب.

(والحرُّ العاقلُ البالغُ لا يُحجرُ عليه) عند أبي حنيفة (للسَّفَه) أي: لصيرورته سفيهاً بعد البلوغ، والسفهُ أ هو أ العملُ بخلاف موجب الشرع.

(والتبذير) وهو أن يتلفَ ماله لا لغرضٍ، أو لغرضٍ لا يعدُّه العقلاءُ من أهل الديانة غرضًا، كشراء الحَمَام الطَّيَّارة بثمنٍ غالٍ ونحوه.

(وتصرُفُه جائزٌ وإن خلاعن مصلحةٍ) عند أبي حنيفة؛ لأن السفية مكلَّفٌ عاقلٌ، وفي حجره إهدارٌ لآدميته، وهو أضرُّ له من تبذير ماله، فلا يُحجرُ عليه إلا أن يكون ضررُه عامًا، كالطبيب الجاهل والمفتي الماجن، وهو الذي يفتي عن جهلٍ، أو يعلِّمُ الناسَ الحيلَ، والمكاري المفلس<sup>3</sup>.

(وقالا: يُحجرُ عليه) نظرًا له كالصبيّ، أراد به تصرُّفًا يحتمل الفسخَ كالبيع والشراء، وأمَّا ما لا يحتمله كالنكاح؛ فحجرُه غيرُ جائزٍ اتفاقًا، أمَّا عنده؛ فظاهرٌ، وأما عندهما؛ فلأنَّ كلامَ السفيه كالهازل من جهة خروجه على غير نهج العقلاء، فما لا يؤثِّرُ فيه الهزل لا يؤثِّر فيه الحجرُ.

(ويتوقَّفُ تصرُّفُه على إجازة الحاكم)؛ لأنه نُصِبَ ناظرًا 4، فإن رأى فيه مصلحةً أجازه، وإلا فلا. وأمَّا لو تصرَّفَ في ماله قبل الحجر؛ لا يجوز عند محمد؛ لأن السفة كالصبا عنده، ويحوز عند أبي يوسف؛ لأنَّه كالمديون لا يحجر إلا بقضاء القاضي.

أقول: لو قال: وقالا: يتوقَّفُ تصرُّفُه على إجازة الحاكم، ولم يردفْ قولهما في المسألة الأولى؛ لكان أَوْلى وأوجزَ<sup>5</sup>؛ لأن قولهما كان في طرف الإثبات عن قول أبي حنيفة.

(وينفذُ عتقُه، ويستسعَى العبدُ)؛ لأن الحجرَ عليه كان للنَّظر له، فلما لم يمكن ردُّ إعتاقه؛ وجب على العبد ردُّ قيمته نظرًا له. (ويجوزُ نكاحُه) وإن تزوَّج أربع نسوةٍ، أو تزوج كل يومٍ واحدةً، فطلقها؛ لأنَّه من حوائجه الأصليَّة. (وتسميةُ المهر) أي: مهرُ مثلها؛ لأنَّه من ضرورات النكاح. (ويبطل الفضلُ عن مهر المثل)؛ لأنه لا ضرورة فيه، ولا مصلحةً، فيبطاهُ6.

(وتخرجُ زكاتُه) أي: زكاةُ السفيه، إلا أنَّ القاضي يدفعها إليه، ويبعث معه أمينًا ليصرفها في مصرفها؛ لأن الزكاةَ عبادةٌ، ومن ضرورتها النية.

(وينفقُ على أولاده وزوجته وذوي أرحامه)؛ لأن السفة غيرُ مانع من إحياء حقوق الناس.

(ولا يُمنعُ عن فرض الحج)؛ لأنه واجبٌ بإيجاب الله تعالى لا بصنعه، حتى لو حلف وحنث، أو ظاهَرَ امرأته؛ لا يكفر بالمال، بل الصوم؛ لأنَّه مما يجب بفعله. (ومن عمرةٍ واحدةٍ) لاختلاف العلماء في وجوبها.

(وينفقُ عليه في الطريق ثقةٌ) يعني: يصرفُ القاضي نفقةَ السفيه إلى أمينٍ ينفقها عليه حذرًا عن إسرافها، ويعطي ما يلزمه مما لا تهمةَ فيه، ككفارة الأذى ودم الإحصار، ولا يعطي ما يلزمه بجنايته في إحرامه.

(وينفذُ وصاياه في القرب) جمع قربة، وهي ما يتقرَّبُ به إلى الله (من الثُّلُث)؛ لأن في تنفيذها نظرًا له من تحصيل الثَّواب في الآخرة، والثناء في الدنيا.

قيَّد بالقرب؛ لأنَّها في غير القرب لا ينفذُ.

(والبالغُ) حالَ كونه (غيرَ رشيدٍ) أي: سفيهًا (يسلَّمُ إليه مالُه) عند أبي حنيفة (بخمسٍ وعشرين سنةً) يعني: يحجره القاضي عن ماله، فإذا بلغ ذلك السنَّ يسلِّمُه إليه، (وإن لم يؤنس رشدَهُ)؛ لأن المنعَ كان لرجاء التأديب، فإذا بلغ ذلك السنَّ، ولم يتأدَّبُ؛ انقطع عنه الرجاءُ غالبًا، فلا معنى للحجر بعده. (وقالا: يمنع أبداً) أي: لا يسلّم إليه ماله (حتى يؤنس رشده، ولا يصحُّ تصرُّفُه فيه) أبدًا؛ لأن علَّتُهما هو السفهُ، فلا بُدَّ أن يبقيا ما بقي السفه كالصبا.

<sup>1</sup> د – أي: لصيرورته سفيهًا بعد البلوغ، والسفه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وهو.

 $<sup>^{2}</sup>$ د – لأن السفيه مكلف.

<sup>4</sup> د – لأنه نصب ناظرًا.

<sup>5</sup> د: لا حاجة إلى قوله: وقالا: يحجر عليه.

<sup>6</sup> د + وله: إن السفيه مكلف كامل العقل، وفي حجره إهدار لآدميته، وهو أضر له من تبذير ماله، فلا يحجر عليه، إلا أن يكون ضرره عاماً كالطبيب الجاهل والمفتن الماجن، وهو الذي يفتى عن جهل أو يعلم الناس الحيل، والمكاري المفلس.

<sup>7</sup> د – أي: سفيهًا.

(ويبلغُ الغلام باحتلامٍ وإحبالٍ) أي: بجعله امرأةً حبلى، (وإنزالٍ، وإلا) أي: إن لم يظهرُ من هذه العلامات شيءٌ؛ (فهو) أي: بلوغُ الغلام (بتمام ثماني عشرة سنةً) عند أبي حنيفة؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبُلُغَ أَشُدَهُ للعامِ (بتمام ثماني عشرة سنة الإناع، 25/15؛ الإسراء، 34/17]، فسره ابن عباس بثماني عشرة سنة. (والجارية) أي: تبلغُ الجارية (بحيضٍ واحتلامٍ وحبلٍ، وإلا؛ فهو) أي: إن لم يظهرُ من هذه العلامات؛ فبلوغُ الجارية (بتمام سبع عشرة سنة)؛ لأن نشءَ الإناث وبلوغهنَّ أسرعُ، فنقص عن ذلك بسنةٍ. (وقدراه بخمس عشرة فيهما) أي: في بلوغ الغلام والجارية، (وهو) أي: قولهما (روايةٌ) عن أبي حنيفة، وعليه الفتوى؛ لأن العادة جاريةٌ على أنَّ البلوغ لا يتأخَّرُ عن هذه المدة.

(وإذا ادَّعى المراهقُ منهما) أي: من قَرُبَ الاحتلامَ من الغلام والجارية، وهو من سنَّه اثنا عشر سنةً في الغلام، وتسعُ سنين في الجارية (البلوغَ صُدِّقَ)؛ لأنه أمرٌ لا يعرف إلا من جهته، ولا يكذِّبُه الظاهر.

(ويباع أحدُ النقدين بالآخر) يعني: إن كان له<sup>3</sup> دنانير ودينُه دراهم، أو بالعكس؛ باع القاضي أحدَهما بالآخر لإيفاء دينه اتِّفاقًا، أما عندهما؛ فظاهرٌ، وأما عنده؛ فعمله (استحسانًا) وكان القياسُ أن لا يجوز له ذلك كما في العروض.

وجهُ الاستحسان: إنَّ النقدينَ جنسان صورةً، وجنسٌ واحدٌ معنىً من حيثُ إنَّ كلَّا منهما وسيلةٌ، فالاعتبار الأول لم يجزُ للدائن أن يأخذ أحدَهما مكان الآخر جبرًا، وبالاعتبار الثاني جاز للقاضي أن يقضيَ به دينَه عملًا بالشبهين، بخلاف العروض؛ لأن الأغراضَ متعلّقةٌ بأعيانها.

(وقالا: يُحجرُ عليه بطلب الغرماء، فيمنغُ من التصرُّفِ)؛ لأن في حجره نظرًا للغرماء، (ويباع مالُه لامتناعه) أي: يبيع القاضي مالَ المديون الحاضر لأداء دينه إن امتنعَ عن البيع، كما إذا أسلم عبدُ ذميٍّ، وامتنع الذميُّ عن بيعه؛ باعه القاضي، فيبدأُ ببيع نقود المديون؛ لأنَّها معدَّةٌ للتقلُّب، ثم بعقاره.

قيَّدنا المديون بالحاضر؛ لأنَّه لو كان غائبًا لا يبيع القاضي ماله اتِّفاقًا.

أقول: في كلامه سوءُ ترتيب<sup>4</sup>؛ لأن أداءَ الدين عند التجانس وبيعَ أحد النقدين بالآخر اتِّفاقيٌّ، ذكرهما بين قول أبي حنيفة، وإرداف قولهما عنه، ولو قال المصنِّفُ: والمديون يُحبسُ ولا يحجر عليه بطلب الغرماء ولا يباع ماله لامتناعه؛ لكان الكلامُ أخصرَ وأسنى، وعن إرداف قولهما أغنى.

(ويقسمُ) ثمنه بين الغرماء (بالحِصَص) إذا باعه المولى أو<sup>5</sup> القاضى اتِّفاقًا.

(وإن أقرَّ) المديونُ بدينٍ لرجلٍ (وهو محجورٌ؛ لزمه) ما أقرَّ به (بعد قضاء الدين)؛ لأن المديونَ لَمَّا حجر للغرماء تعلَّقَ حقَّهم بما في يده، فلا يملك إبطالَه بالإقرار لغيرهم، لكن ينفذ إقراره على نفسه.

اعلم أنَّ إقرارَه في حالة الحجر من الصور الخلافية، ذكر في «المحيط»: يصعُّ إقرارُ المحجور عند أبي حنيفة، ولا يصعُ عندهما في المال الذي في يده، وأنت ترى أنَّ المصيِّفَ أورده بصيغة الوفاق. وفيه إشارةٌ إلى أنَّه لو استفاد مالًا آخرَ بعد الحجر نفذَ إقرارُه وتبرُّعاته فيه؛ لأن حقَّهم تعلَّق بالمال القائم لا بالمستفاد.

قيَّد بالإقرار؛ لأنَّه لو استهلك مالًا لغيرهم؛ فله أن يشارِكَهم فيما في يده؛ لأن الحجرَ إنَّما يثبت في القول لا في الفعل، وكذا لو تزوَّجَ امرأةً بمهر مثلها، فلها أن تشاركهم فيه؛ لأن النكاحَ من حوائجه.

(وينفقُ على المفلس) المديون المحجور من ماله (وأولاده وزوجته وذوي أرحامه)؛ لأن حقوقَهم متقدِّمةٌ على حقوق الغرماء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: عشر.

<sup>2</sup> ح: بيع.

<sup>3</sup> ح - له.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: الترتيب.

 $<sup>^{5}</sup>$  ح $^{-}$  المولى أو.

(ويحبسُ لطلب الغريم) حبسَه (وإنكارِه المالُ فيما التزمه) أي: في كلّ دين لزمه (بعقدٍ) كالمهر والكفالة، (أو لزمه بدلَ **مالِ)** أي: لزمه عن مالٍ حصل في يده، كثمن المبيع وبدل القرض، يعني: الحاكمُ يحبسه في هاتين الصُّورتين، ولا يلتفت إلى إنكاره، وقوله: لا مال لي؛ لظهور مطله. أمَّا في الأولى؛ فلأنَّ إقدامَه على العقد باختياره يدلُّ على غناه، وأمَّا في الثانية؛ فلأنَّ ما في يده من المال يدلُّ على غناه.

(وفي غيرهما) أي: في غير هذين الدَّينين، كدين عِوَض المغصوب وأرش الجناية إذا أنكر المديونُ المالَ إنَّما يحبسه الحاكمُ (بالبيّنة) يعنى: بعدما يقيم الغريمُ البينة بأن له مالًا، ولا يحبسُه قبله؛ لعدم الدَّليل على يساره، (حتى يظهر إفلاسُه) وهو متعلِّقٌ بقوله: «يحبس». (ببينةٍ) أي: بأن يقول الشهودُ: إنَّه فقيرٌ لا نعلمُ له مالًا سوى كسوته، ولفظُ الشهادة ليس بشرطٍ فيه، وقيل: شرطٌ.

(أو بمضيّ شهرين أو ثلاثةٍ) على اختلاف القولين، (أو ما يراه الحاكمُ في الصحيح) يعني: ظهورُ إفلاسه برأي القاضي أصحُّ الأقوال؛ لاختلاف أحوال الناس في الهيئة وتحمُّل الشِّدة، وإذا ظهر إفلاسُه والدائنُ غائبٌ؛ يأخذ منه القاضي كفيلًا، ويخرجه من الحبس، ولو قام بينةٌ على إفلاسه قبل الحبس؛ لا يقبل في أظهر الرواية.

(وللغرماء) أي: لغرماء المديون بعد خروجه من الحبس (ملازمتُه) عند أبي حنيفة؛ لأن ظاهرَ الحال يصلحُ أن يدفع الإلزامَ، ولا يبطل الحقَّ في الملازمة؛ لقوله صلى الله عليه سلم: «لصاحب الحق يدِّ» أي: ملازمةٌ، لكن إذا دخل دارَه لحاجته لا يتبعه، بل يجلس على بابه، فإذا خاف أن يهربَ من جانبِ آخرَ؛ فله أن يمنعه من الدخول، أو يدخل معه. (من غير أن يمنعوه عن التصرُّفِ في السفر) ليتمكَّنَ من الاكتساب وقضاء الدين. (**واقتسامُ فاضل كسبه**) أي: للغرماء أن يقتسموا بينهم ما فضل من كسبه عن حوائجه (**بالحِصَص**. ومنعا منه) أي: من ملازمته؛ لأن القضاءَ بالإفلاس صحيحٌ عندهما، فإذا ثبت العسرة يمنع غرماؤه عنه (إلى بينة يساره) فإذا أقام الغرماءُ البينةَ على يساره؛ ترجّح<sup>2</sup> على بينة الإعسار؛ لأن الأصلَ هو العسرةُ، وبينةُ اليسار صارَ أكثر إثباتًا. ولو قدّم المديونُ بعضَ الغرماء في القضاء جاز؛ لأنَّه تصرُّفٌ في ملكه، ولو زاد على حصَّته؛ فلغيره 3 من الغرماء أن يأخذه.

# (كتابُ المأذون)

الإذنُ في الشرع: فكُّ الحجر، وفائدتُه: اهتداءُ العبد والصبي إلى اكتساب الأموال.

(إذا أذن له 4 المولى إذنًا عامًا) في التجارات؛ (جاز تصرُّفُه مطلقًا) أي: في جميع أنواعها.

ثم الإذنُ إن كان خاصًا، كما إذا قال: أذنت لعبدي فلانٍ، ولم يشهر بين الناس، فعلمُ العبد به شرطٌ لصيرورته مأذونًا، وإن كان عامًا، كما إذا قال المولى لأهل السوق: بايعوا عبدي فلانًا؛ يصير مأذونًا قبل العلم. ولو أذن لعبده الآبق؛ لا يصير مأذونًا، ولعبده المغصوب يكون مأذونًا؛ لأن بيعَ الآبق غيرُ جائزٍ، وبيعَ المغصوب جائزٌ، فكذا إذنُه. كذا في «الخانية».

(وأثبتناه) أي: الإذن (بالدلالة) كما إذا رأى المولى عبده أو الوصىّ الصبيّ يبيع ويشتري، وسكت عن النهي، سواءٌ كان المبيع مملوكًا لهما أو لا، لكن فيما عاينه المولى إن كان شراءً ينفذُ عليه؛ لأن المبيعَ يدخلُ في ملكه، فلا يتضرَّرُ، وإن كان بيعًا لا ينفذُ عليه؛ لأن المبيعَ يزولُ عن ملكه، فلم يُجعلُ سكوته إذنًا في ذلك البيع، وإنَّما جعل إذنًا بعده (كالصريح) أي: كثبوته بالإذن الصريح. وقال زفر: لا يكون سكوته إذنًا؛ لاحتمال أن يكون عن سخطه، كما لا يثبت إذا رأى عبده يتزوَّجُ فسكت، فكما إذا رأى المرتهنَ يبيع<sup>5</sup> الرهنَ،

**ولنا**: إنَّ العادةَ جرتْ بأنَّ من لا يرضى ببيع عبده ينهي عنه، ولو لم يُجعلْ سكوته إذنًا؛ لأدَّى ذلك إلى إضرار الناس لغرورهم به ومعاملتهم معه، فجعل سكوتُه رضًا عرفًا.

وفي «الحقائق»: إنَّما يُجعلُ سكوتُ المولى إذنًا إذا لم يسبقْ منه ما يوجب نفيَ الإذن حالةَ السكوت؛ إذ لو سبق منه ذلك لا يكون منه إذنًا اتِّفاقًا، كما إذا قال المولى: إذا رأيتم عبدي يتَّجر، فسكتُّ؛ فلا إذنَ له في التجارة، ثم رآه يتَّجر فسكتَ؛ لا يصير مأذونًا. وفي «المحيط»: لو رأى القاضي صبيًا أو معتوهًا يبيعُ ويشتري، فسكت؛ لا يكون إذنًا.

2 ح: يرجح.

<sup>3</sup> د: ولغيره.

<sup>4</sup> ح - له.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د + الراهن.

وإذنُ القاضي للصبي <sup>1</sup> جائزٌ، وإن أبي أبوه أو وصيه؛ فإباؤه باطلٌ، وإنَّما يحجر بحجر القاضي الأوَّل أو الثاني؛ لأنَّه مثله في الهلاية.

(ولو سمَّى له) أي: المولى لعبده (نوعًا) كما إذا قال: أذنتُ لك أن تتَّجر بكذا، (أو مدَّة) كما إذا قال: إلى وقت كذا، (أطلقناه في الكلّ) يعنى: يصير مأذونًا عندنا في جميع التجارات وفي جميع الأوقات.

قيَّد بقوله: «نوعًا»؛ لأنَّه لو سمَّى شيئًا معينًا، وأذن له في بيعه أو شرائه؛ لا يكون مأذونًا، إلا أن يقول: بِعْ هذا الثوبَ، واشتر بثمنه ثوبًا، أو يقول: اشترِ هذا الثوبَ فبِعْه، فحينئذٍ يكون مأذونًا؛ لأنَّه أَذِنَ له في عقدٍ مكررٍ.

وقال زفر: يتقيَّدُ بما قيَّدَ به المولى؛ لأن الإذنَ توكيلٌ وإنابةٌ من المولى؛ لأنَّه يتصرَّفُ له، فيختصُّ بما خصَّه به، كما لو أذن القاضى الصبيّ، وقيَّده بنوع؛ يتقيَّدُ به؛ لأنَّه بمنزلة التوكيل.

ولنا: إنَّ الإذنَ إسِّقاطٌ لقيد الحجر، ولهذا جاز تعليقُه بالشرط، ولم يجزْ تعليقُ الحجر، والإسقاطُ متى وقع لا يقبل التَّقييد.

وفي «الحقائق»: هذا إذا صادف الإذنُ بالتصرُّف عبدًا محجورًا، أمَّا إذا صادف عبدًا مأذونًا يتخصَّصُ، كما إذا أذن لعبده في التجارة، ثم دفع إليه مالًا، وقال: اشتر لي به الطعامَ، فاشترى الدقيقَ؛ يصير مشتريًا لنفسه.

(لا بشراء ثياب الكسوة ولا طعام الأكل) يعني: إذا اشترى العبدُ هذه الأشياءَ بإذن مولاه لا يكون مأذونًا؛ لأنَّه استخدامٌ، ولو صار مأذونًا به لانسدَّ بابُ استخدامه.

(ويجوز بيعُه) أي: بيعُ المأذون (وشراؤه بغبن يسير) بالاتفاق؛ لتعذُّرِ الاحتراز عنه، (وكذا بالفاحش) يعني: عند أبي حنيفة يجوز بالغبن الفاحش أيضًا، وهو ما لا يتغابنُ بمثله، وقالا: لا يجوز؛ لأن المقصودَ من الإذن الاسترباحُ، والعقدُ بالفاحش إتلافٌ، فلا يدخل تحت الإذن، فلا يجوز، كما لم يجز العقدُ بالفاحش من الأب والوصيّ والقاضي في مال الصبي.

وله: إنَّ المأذونَ متصرِّفٌ لنفسه كالحرِّ، فيصحُّ عقده بالفاحش، بخلاف ما استشهدا به؛ لأن تصرُّفهم للصَّغير، وهو مقيَّدٌ بالنظر له.

(ولو ابتاع) المأذونُ (بالخيار، فوهب له الثمنُ) أي: أبرأه بائعه عن الثمن في مدة الخيار، (فله الردُّ) أي: للمأذون ردُّ المبيع بالخيار عند أبي حنيفة، (أو اشترى عبداً بألف، فازدادتْ قيمته لسمنه؛ فله الإقالةُ فيه) أي: للمأذون في ذلك العبد عند أبي حنيفة؛ لأن المأذونَ متصرّفٌ لنفسه. وقالا: لا يجوز له الردُّ ولا الإقالةُ؛ لأن الاسترباحَ المقصودَ من الإذن يفوتُ بهما.

(ويجيزها) أي: أبو يوسف الإقالة (لو كان) المأذونُ (مديونًا بعد هبة الثمن) أي: بعد إبراء البائع المأذون عن الدين. هذا إذا قبض المأذونُ المبيعَ؛ لأنّه لو لم يقبضْه لا يجوز إقالته اتِّفاقًا؛ لأن الإقالةَ في المنقول قبل القبض فسخٌ عند أبي يوسف أيضًا؛ لتعذّر البيع، فيبطل.

له: إنَّ الإقالةَ بيعٌ جديدٌ بالثمن الأوَّل عنده، فيجب للمأذون على البائع مثلُ الثمن الأوَّل، فينتقلُ حقُّ الغرماء من المبيع إلى ثمنه، ولا يتضرَّرون.

وقالا: لا تجوز الإقالةُ؛ لأنَّها فسخٌ عندهما، فلا يجب للمأذون على البائع ثمنٌ؛ لأنَّه لم يقبض منه شيئًا، فيقبض البائعُ المبيعَ مجَّانًا، فيتضرَّرُ به الغرماءُ.

اعلم أنَّ الفائدةَ في التَّقييد بكونه مديونًا غيرُ ظاهرةٍ؛ لأن الإقالةَ يصحُّ من المأذون مديونًا كان أو غيره. ذكر في «المحيط». ولهذا لم يذكر هذا القيدَ في «المنظومة» وشروحه.

(ويوكِل) المأذون (ويبضع) أي: يعطي رجلًا قدرًا من المال ليتَّجر به ويكون الربحُ له، (ويضارب، ويعير، ويرهن، ويسترهن، ويوجرُ، ويستأجر)؛ لأن هذه الأشياءَ من توابع التجارة. (ويزارعُ) أي: يدفع الأرضَ مزارعةً ويأخذها؛ لأنَّها مما يطلبُ به الربحُ، وقد قال صلى الله عليه سلم: «المزارعُ يتاجرُ ربه»<sup>2</sup>.

(ونجيز إجارته نفسَه) وقال الشافعيُّ: لا يجوز.

قيَّد بالإجارة؛ لأنَّه لو رهن نفسه أو باعه لا يجوز اتِّفاقًا.

وقيَّد الإجارةَ بنفسه؛ لأنَّه لو آجر كَسْبَه جاز اتِّفاقًا. من «الحقائق».

<sup>2</sup> ولم أجد في المصادر التي بين أيدينا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د - للصبي.

له: إنَّ الإذنَ لم يتناول التصرُّفَ في نفسه، ولهذا لا يملك بيعَ نفسه، فلا يملك بيعَ منافعه؛ لأنَّها تابعةٌ له.

ولنا: إنَّ الإجارةَ نوعُ تجارة، فيملكها، وإنَّما لم يجزْ بيعُ نفسه؛ لاستلزامه بطلانَ الإذن، ولا كذلك بيعُ منافعه.

(ويقرُّ بالدين) أي: يصحّ إقراره به، سواءٌ كان مديونًا أو لا؛ لأنَّه لو لم يصحَّ؛ لامتنع الناس من معاملته.

المرادُ بالدين: ما حصل بالتجارة؛ لأنَّه لو لم يحصلْ به كإقراره بمهرٍ؛ لا يصحُّ، فلا يؤخذُ 1 به قبل العتق.

وفي «المحيط»: هذا إذا أقرَّ قبل أن يباعَ، ولو أقرَّ بعده؛ لا يصدَّقُ على الغرماء؛ لأنَّه بالبيع صار محجورًا، وإقرارُ المحجور لا

صحُّ.

(والغصب) إنَّما صحَّ إقرارُه به؛ لأنَّه ضمانَ الغصب ضمانُ معاوضة تمليكٍ وتملُّكِ، فكان كالتجارة.

(والوديعة)؛ لأنَّها من صنيع التجار.

(والمديونُ لا يصحُّ إقراره لأصوله وفروعه وزوجته) عند أبي حنيفة؛ لأن هذا إقرارٌ صورةً وشهادةٌ معنىً، وشهادتُه لهؤلاء غيرُ جائزةٍ لو كان حرًا، فكذا<sup>2</sup> إقراره. وقالا: يصحُّ؛ لأنَّه أقرَّ لمن لا حقَّ له في أكسابه، فصار كما لو أقرَّ لأجنبيّ.

(ولا يتزوَّج) المأذون، (ولا يزوِّجُ مماليكه)؛ لأن التزوُّجَ والتزويجَ ليس من باب التجارة.

(ويجيز له) أي: أبو يوسف للمأذون (وللمضارب وشريكِ العنان تزويجَ الأمة)؛ لأن فيه تحصيلَ المهر وسقوطَ النفقة، فأشبه إجارتها.

قيَّد بقوله: «له وللمضارب»؛ لأن تزويجَ أَمَة الصغير جائزٌ للأب والوصي اتِّفاقًا؛ لأن تصرُّفَهما غيرُ مقيَّدِ بالتجارة، بل مقيَّدٌ بالأنظر للصَّغير. كذا في عامة الكتب. لكن جعل صاحبُ «الهداية» تزويجَ الأب والوصيّ على هذا الخلاف. والله أعلم.

وقيَّد بتزويج الأمة؛ لأن تزويجَ العبد ليس لهم اتِّفاقًا.

والمكاتبُ يملك تزويج أمته اتفاقًا. من «الحقائق».

(ولا يكاتب) المأذونُ مملوكه، (ولا يعتقُ على مالٍ)؛ لأن كلًا منهما ليس من باب التجارة؛ إذ هي مبادلةُ المال بالمال للاسترباح، ولو فعلهما المأذونُ ولم يكن مديونًا فأجازه المولى؛ يجوزُ؛ لأن الامتناعَ كان لحقِّه، فإذا أجازه زال المانعُ، ولكن ليس للمأذون أن يقبضَ البدل؛ لأنّه نائبٌ من المولى وسفيرٌ عنه، فلا يتعلَقُ به حقوقُ العقد كالنكاح. وما ذكره صاحب «النهاية» من أنّه إذا كان على المأذون دينٌ قليلٌ أو كثيرٌ؛ لا يجوز كتابتُه وإن أجازه المولى؛ فمشكلٌ؛ لأن الدينَ إذا لم يكن مستغرقًا لا يمنعُ أن يكون ما في يده ملكًا للمولى اتّفاقًا، وأما المستغرقُ؛ فإنّما يمنع عند أبى حنيفة، فكيف يستقيم هذا القولُ؟

(ولا يقرض ولا يهب مطلقًا) أي: بعوضٍ أو بغيره؛ لأن القرضَ تبرُّعٌ محضٌ، وكذا الهبةُ، وأمَّا الهبةُ بعوضٍ؛ فتبرُّعٌ أيضًا في الابتداء، فلا ينتظمها الإذنُ بالتجارة.

(ويُهدي اليسير من الطعام) وهو بضمّ حرف المضارعة، أي: يجعله هديَّةً.

قيَّد باليسير . وهو قدرُ ما يتَّخذ به للضيافة اليسيرة .؛ لأنَّه لا يملك إهداء الكثير منه.

وقيَّد بـ«الطعام»؛ لأن إهداءَ قدر اليسير من الدراهم غيرُ جائزٍ. وقيل: يملكُ التبرُّعُ بما دون درهمٍ.

(ويضيف معاملةً) أراد بها: الضيافة اليسيرة، وهي ما لا يعدُّها التجار إسرافًا، وهو الصحيحُ. وإنَّما جاز ضيافة 3 من يعامله؛ لأن التاجرَ يحتاجُ إليها لاستجلاب قلوب الأغنياء.

(ويباع كسبه) الحاصلُ قبل الدين أو بعده (في الدين) أي: في أداء دينه اتفاقًا.

(ونأمرُ ببيع رقبته فيه) يعني: يجب على القاضي أن يبيعَ رقبة المأذون في أداء دينه إذا لم يفِ كسبُه بحقوق الغرماء، ولكن لا يعجّل ببيعه، بل ينتظر مدَّةً؛ لاحتمال أن يكون له دين يقتضيه. وقال الشافعيُّ: لا يباع.

هذا إذا كان دينًا بسبب التجارة، وإن كان دينَ استهلاكٍ؛ يباع رقبته فيه اتِّفاقًا؛ لأنَّه دينٌ متعلِّقٌ بالجناية لا بالإذن.

له: إنَّ الإذنَ إنَّما تعلَّقَ بكسبه، فلا يباع رقبته في دينه كسائر أموال المولى.

ولنا: إنَّ هذا دينٌ ظهر وجوبُه في حق المولى بإذنه، فيتعلَّقُ برقبته، كما إذا تزوج بإذن مولاه يتعلَّقُ بها دينُ نفقة زوجته.

<sup>1</sup> د: يؤاخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وكذا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ضيافته.

قيَّدنا ببيع القاضي؛ لأن المولى محجورٌ عن بيعه لتعلُّق حقوق الغرماء به.

وفي «المحيط»: حضورُ المولى شرطٌ في بيع رقبته؛ لأنَّه هو الخصمُ في رقبة عبده، كما إذا ادَّعى رقبته إنسانٌ، وحضورُ المأذون شرطٌ في بيع كسبه؛ لأنَّه هو الخصمُ فيه، كما إذا ادَّعى كسبَه إنسان.

(إلا أن يفديه المولى) بقضاء دينه، وهو استثناءٌ من قوله: «نأمر»، وذلك أن يؤدِّي عنه جميع الديون، لا أداء قيمته. كذا في «الكفاية».

(ويقسم) ثمنه (بين الغرماء بالحصص).

(وإن أعتقه) المولى موسرًا كان أو معسرًا أ (نفذ، وضمن لهم قيمته)؛ لأنه أتلفَ ما تعلَّقَ به حقُّهم، ولا وجهَ لردِّ العتق؛ لأنَّه لا يقبل الفسخَ، فالغرماءُ بالخيار: إن شاؤوا ضمَّنوه قيمةَ العبد موسرًا كان أو معسرًا، ويأخذوا بقيَّة دينهم من العبد<sup>2</sup>، وإن شاؤوا استسعوا العبدَ بجميع دينهم؛ لأنَّه صار حرًا، ودينُ الحرِّ متعلِّقٌ برقبته تعلُّقَ الوجوب، لا تعلُّقَ الاستيفاء. هذا إذا كان المأذونُ قنًا، وإن كان مدبرًا، فأعتقه المولى؛ لا يضمنُ؛ لأن حقَّهم لم يتعلَّقُ برقبته؛ لأن بيعَه غيرُ جائز.

وفي «المحيط»: إن أعتقه بإذن الغرماء لا يسقطُ الضمانُ عن المولى، وليس هذا كعتق الراهن بإذن المرتهن وهو معسرٌ حيثُ لا يضمنُ؛ لأنَّه قد خرج الرهن بإذنه، والمأذونُ لا يبرأُ من الدين بإذن الغريم بعتقه.

(فإن فضل شيءٌ) من الدين (طولب به) المأذون (بعد العتق فيهما) أي: في بيع المأذون وإعتاقه، ولا يباعُ ثانيًا، كما في نفقة الزوجة؛ لأن النَّفقةَ تتجدَّدُ، فيكون دينًا حادثًا بعد البيع، ولا كذلك ديونُ الغرماء.

قيَّد بالإعتاق؛ لأن المولى لو باعه بغير إذن القاضي لا ينفذُ، فلهم حق الفسخ عند حضور المتعاقدين إذا كان العبدُ قائمًا، وإن كان هالكًا، فإن شاؤوا ضمَّنوا المولى، وإن شاؤوا ضمَّنوا المشتري قيمته، فيستردُّ الثمنَ من المولى.

وهذا إذا كان الدينُ معجَّلًا، فإن كان مؤجلًا، فباعه مولاه؛ جاز بيعُه؛ لأن الدينَ المؤجَّلُ لا يحجر المولى عن بيعه، فإذا حلَّ الأجلُ ليس للغريم أن ينقضَ البيعَ، بل يضمن المولى قيمتَه. كذا في «الخانية».

(ولو كان له) أي: للمأذون (موليان) أذنا له بالتجارة، (فادّانه أحدهما) أي: جعله أحدُ الموليين مديونًا لنفسه، الإدانةُ: بيعُ العين نسيئةً. (مائةً وأجنبيّ مثلها) أي: ادّانه أجنبيّ مائةً أخرى، (فبيع) المأذونُ (بمائةٍ، أو مات، فتركها) أي: مائة، (فالثلثُ للمدين) أي: ثلث المائة للمولى الذي ادّانه، والثلثان للأجنبيّ عند أبي حنيفة. (وقالا: الربع) أي: ربع المائة للمدين، (والباقي للأجنبي).

قيَّد بأن يكون له موليان؛ لأنَّه لو كان له مولى واحدٌ، فادَّانه؛ لا يُعتبرُ دينُ المولى اتِّفاقًا.

وقيَّد بأن يكون مع دين المولى دينٌ أجنبيٌّ؛ لأنَّه لو كان لكلِّ واحدٍ من الموليين عليه مائةٌ والمسألةُ بحالها؛ فنصفُ المائة يكون للأجنبيّ، ونصفُها للموليين اتفاقًا. من «الحقائق»<sup>3</sup>.

لهما: إنَّ المولى الذي ادَّانه لا شيءَ له في نصيب نفسه، فيسلمُ ذلك للأجنبيِّ، ونصيبُ المولى الآخر بينهما لاستوائهما، فصار الربعُ له، وباقيه للأجنبيّ.

وله: إنَّ نصفَ دين المولى بطل لملاقاته ملكه؛ إذ المولى لا يستوجبُ على عبده دينًا، وبقي النصفُ الآخرُ، وهو خمسون، وللأجنبي مائةً كاملةً، فيكون المائةُ أثلاثًا بينهما.

(وجعلنا الغرماء أحقَّ من المولى بالولد والموهوب له) يعني: إذا ولدت المأذونةُ بعد لحوق الدين ولدأً أو وهب للمأذون شيءٌ؛ فالغرماءُ أحقُّ به من المولى عندنا. وقال زفر: المولى أحقُّ به منهم؛ لأنَّه ليس من مال التجارة، فصار كالولد المولود قبل الدين.

ولنا: إنَّ الهبةَ كسبُه، فيقضى بها دينه، سواءٌ حصلت قبل الدين أو بعده، وأما الولدُ إذا حدث بعد الدين؛ فالدينُ متعلق بالأمِّ، فيسري إلى الوالد؛ لأنَّه متَّصلٌ، وإن حدث قبل الدين لا يسري إليه؛ لأنَّه منفصلٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – موسرًا كان أو معسرًا.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: فإذا ضمن المولى قيمته إن شاؤوا اتبعوا العبد ببقية دينهم.

 $<sup>^{3}</sup>$  د: لأن الدين لو كان للموليين يكون المائة بينهما بالحصص بطريق المقاصة اتفاقًا، كذا في الكافي.

<sup>4</sup> ح: وكذا.

<sup>5</sup> د: ولنا: إن في صرف الحاصل إلى الغرماء دفعًا لحاجتهما، وهي تفريغُ ذمتهما، فيكون ذلك أولى من صرفه إلى المولى.

(ولو بيع) المأذونُ (وعليه ألفٌ معجلةٌ وأخرى) أي: ألفٌ أخرى (مؤجلةٌ بألفين) وهو متعلِقٌ بربيع». (فقضي المعجل) أي: الدينُ المعجل؛ (أمرنا بتأخير المؤجل إلى وقته) يعني: يدفع الألفُ الأخرى إلى المولى عندنا، فإذا حلَّ الأجلُ أعطاها المولى إلى الغريم. (لا بتعجيله) يعني: قال زفرُ: يعطى الألفُ الباقيةُ إلى صاحب الدين المؤجَّل في الحال؛ لأن الدينَ انتقل من الذمة إلى الثمن بالبيع، فصار كتحوُّله إلى التركة بالموت، وهناك يحلُّ الدينُ، فكذا هذا.

ولنا: إنَّ الدينَ كان في الذمة، ولم يتحوَّلْ إلى الثمن، بدليل أنَّه لو هلك الثمنُ قبل الدفع؛ كان كلُّ الدين على العبد، فلا يطالبُ به في الحال، فينتفعُ المولى به إلى الأجل.

(وإعتاق المولى عبد مأذونه المستغرق بالدين) أي: المحيط بماله ورقبته (لا يصحُّ) عند أبي حنيفة. وقالا: يصحُّ.

(وقوله له) أي: قولُ المولى لعبدِ مأذونه الذي لم يولدْ عنده: (هذا ابني وهو ممكنٌ) أي: والحالُ أنَّ العبدَ صالحٌ أن يولد منه (مجهولٌ) أي: مجهولُ النسب (غيرُ ملحقٍ) خبرٌ للمبتدأ، وهو قوله: «وهو»، بكسر الحاء، أي: لا يلحق ذلك القولُ نسبه به عنده، فلا يعتقُ، ويُلجِقُ عندهما، فيعتقُ، فيضمن قيمتَه للغرماء إن كان موسرًا، ويسعى العبدُ إن كان معسرًا، فيرجع على المولى.

إنَّما قيَّدنا بقولنا: «الذي لم يولد<sup>1</sup> عنده»؛ لأنَّه لو وُلِدَ العبدُ عند العبد المأذون، وادَّعاه المولى؛ يصحُّ اتفاقًا؛ لأنَّه دعوةُ الاستيلاد، وإنَّها صحيحةٌ، أمَّا عندهما؛ فلأنَّه صادف حقي الملك، فيكفي لصحَّة الاستيلاد، كما في جارية المكاتب. ذكره في «المحيط».

(وضمانُ قتله إيّاه) أي: قتل المولى عبدَ مأذونه (ضمانُ جنايةٍ) عنده. (وقالا: ضمانُ إتلافٍ).

قيَّد بعبد المأذون؛ لأنَّه لو أعتق المأذونَ جاز إعتاقُه اتفاقًا، فيضمن للغرماء ما هو أقلِّ من قيمته ومن الدين.

وقيَّد بالمستغرق؛ لأن الدين لو لم يكن مستغرقًا؛ صحَّ إعتاقه اتفاقًا، ويضمن قيمتَه من أعتق للغرماء. كذا في «المصفي».

وهذه المسائل الثلاث مبنية على أصلٍ مختلفٍ فيه، وهو أنّ المولى يملك أكسابَ مأذونه المستغرق بالدين عندهما؛ لأن رقبته وهو الأصل ملكه، فيكون الفرغ وهو الأكساب له، ولا يملك عنده؛ لأن العبد متصرّف لنفسه بأهليته الأصلية، فيكون أكسابه له، وإنّما يقع للمولى بطريق الخلافة إذا فضلت عن حاجته، وهنا لم يفضل؛ لأنّه محتاج إلى تفريغ ذمته بها؛ وإنّما لم يصحّ إعتاقه في المسألة الأولى، ولا دعوتُه في المسألة الثانية عند أبي حنيفة؛ لأنّه صادف غير ملكه، وصحّ عندهما؛ لأنّه صادف ملكه وأمّا في المسألة الثالثة؛ فعنده لَمّا لم يملكه المولى صار قتله كقتل أجنبي خطأً، فعليه قيمتُه ثلاث سنين، وعندهما لمّا ملكه صار قتله كقتل عبده المأذون، فيضمن قيمته للغرماء في الحال.

(وإذا باع) المأذونُ المديونُ المستغرقُ (من المولى بمثل القيمة أو أكثر جاز)؛ لأن المأذون بعد كونه مديونًا صار كالأجنبيّ عن مولاه في ماله الذي في يده، حتى لو أخذ مولاه منه شيئًا يؤمرُ بردِّه عليه، فيجوز أن يأخذ منه، لكن لَمَّا كان المولى متَّهماً في حقِّه؛ اعتبر أن يكون ذلك البدلُ مثلَ قيمته أو أكثر.

فإن قلت: كيف أجاز أبو حنيفة هذا البيعَ ولم يجوِّزْ بيعَ المريض من وراثه شيئًا بمثل القيمة لحقِّ سائر الورثة؟

قلت: حقُّ الورثة متعلِّقٌ بعين التركة، وحقُّ الغرماء في المالية دون العين، حتى جاز للمولى أن يستخلصَ أكسابه بقضاء الدين. قيَّد بالمولى وبمثل القيمة؛ لأنه لو باع من أجنبيٍّ بغبنٍ فاحشٍ يجوز عند أبي حنيفة خلافًا لهما كما سبق. ولو باع من المولى بغبن يسير لا يجوز عنده خلافًا لهما كما سيجيءُ.

(أو باعه المولى بالمثل) أي: باع المولى من عبده المأذون المستغرق بالدين شيئًا بمثل القيمة (أو أقل جاز) لارتفاع التُهمة. قيَّد بالمثل أو بالأقلِّ؛ لأنَّه لو باع بالأكثر لا يجوز عند أبي حنيفة، ويجوز عندهما، فللعبد عندهما أن يعطي مقدارَ قيمته، وإن لم يرضَ به المولى، فله أن ينقضَ البيعَ.

(فإن سلّمه إليه) أي: المولى المبيعَ إلى مأذونه (بطل الثمنُ)؛ لأنه بتسليم المبيع أسقط حقَّه في الحبس، وتعلَّق حقُّ الغرماء؛ لأنَّه صار من كسب العبد، وبقي الثمنُ دينًا في ذمة العبد، فبطل؛ لأن المولى لا يستوجبُ على عبده دينًا، فإذا أخذ الثمن أوَّلًا؛ أعطاه بإزائه عوضًا، وكان استخلاصًا لكسب عبده، فجاز. وقيل: لا يبطل الثمنُ وإن سلّم المبيعَ أوَّلًا؛ لأنَّه يجوز أن ينعقد البيعُ ويتراخى وجوبُ الثمن، كما تأخر في البيع بالخيار إلى وقت سقوطه. قال صاحبُ «المحيط»: هذا القولُ هو الصحيح.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تولد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: مبتنية.

وفي «الهداية»: هذا إذا كان الثمنُ دينًا، وإن كان عَرَضًا لا يبطل؛ لأن حقَّهُ يتعلَّقُ بالعين، ولا يكون دينًا، فللمولى أن يطالِبَه كما لو أودعه مالًا، فيكون المولى أحقَّ به من سائر الغرماء.

(ولو حبسه) أي: المولى المبيعَ (لاستيفائه<sup>1</sup>) أي: لاستيفاء<sup>2</sup> الثمن (جاز)؛ لأن ملكَ اليد لا يزول عن البائع ما لم يصلُ إليه الثمنُ، فله حبسُه لذلك.

(وبيعُه من مأذونه وابتياعُه) أي: شراؤه منه (بغينٍ يسيرٍ فاسدٌ) عند أبي حنيفة دفعًا للضرر عن الغرماء؛ لأن حقوقَهم متعلقة بماليَّة أكسابه. (وخيَّراه) أي: خيَّر صاحباه المولى<sup>3</sup> (بين الفسخ ورفع<sup>4</sup> الغبن) بأن يقال له في بيعه: حطّ الزيادةَ على القيمة أو افسخ العقدَ، ويقال له في شرائه: كمِّل الثمنَ إلى قدر القيمة أو افسخ؛ لأن الضررَ عنهم يندفعُ بهذا.

(ويشترط في الحجر عليه) أي: على المأذون (ظهورُه لأهل سوقه) أي: لأكثره؛ لأن إعلامَ الكلّ متعذّرٌ، فأقيم الأكثرُ مقام الكل. وإنَّما شُرِطَ علمهم؛ لأنَّهم لو لم يعلموا وعاملوه لتضرَّروا؛ لعدم تعلُّقِ حقوقهم بعد الحجر بكسبه ورقبته، فيتأخَّرُ إلى ما بعد العتق. هذا إذا اشتهر كونُه مأذونًا، وأما إذا لم يشتهرُ؛ فعلمُ العبد كافٍ في حجره.

اعلم أنَّ الحجرَ إذا اشتهر يثبتُ في حقِّ أهل السوق، لكنَّ العبدَ يبقى في نفسه مأذونًا إلى أن يعلم بالحجر، كالوكيل لا ينعزلُ إلى أن يعلم بالعزل؛ لأن العبدَ يتضرَّرُ به حيثُ يلزمُه قضاءُ الدين من خالص ماله بعد العتق، وإنَّه ما رَضِيَ به.

فسَّرنا الأهلَ بالأكثر؛ لأنَّه لو علم من أهله رجلٌ أو رجلان لا ينحجرُ، وإن بايعوه جاز، وإن بايعه الذي علم بحجره 5.

(ولو أخبر به) أي: المأذونُ بكونه محجورًا (فعدالةُ المخبر أو العددُ شرطٌ) عند أبي حنيفة. (وأثبتاه بواحدٍ مطلقًا) أي: عدلًا كان أو غيره.

وفي «الحقائق»: هذا إذا كذَّبه العبدُ، أما إذا صدَّقه؛ يصير محجورًا اتِّفاقًا. ولو كان المخبرُ رسولًا ينحجر في الوجهين اتفاقًا؛ لأن عبارةَ الرسول كعبارة المرسل.

قيَّد الإخبارَ بكونه محجورًا؛ لأن كونَه مأذونًا يثبت بخبر واحدٍ اتِّفاقًا، سيأتي البيانُ عليه في عزل الوكيل.

(ويثبتُ) الحجرُ (بموت مولاه وجنونه ولحاقه بدار الحرب مرتدًّا) علمه العبدُ أو لم يعلمُ؛ لأن أهليَّةَ الإذن لَمَّا زالت عن المولى بهذه الأشياء بطل بقاءُ الإذن، أما السببُ في موته وجنونه؛ فظاهرٌ، وأمَّا في لحاقه؛ فلأنَّ الولايةَ منقطعةٌ بين الدارين، وكذا الصبيُّ يحجرُ بموت الأب أو الوصي<sup>6</sup>، وأمَّا المأذونُ من جهة القاضي لا ينعزلُ بموته؛ لأن إذنَ القاضي حكمٌ من وجهٍ، فلا يبطل بموته <sup>7</sup>. كذا في «المحيط».

قال المصنف في «شرحه»: يثبت الحجرُ بلحاقه مرتدًا؛ لأنَّه موتٌ حكميٌّ، ولهذا يعتق مدبَّرُه.

أقول: قد تسامَحَ فيه؛ لأن اللحاقَ بدون القضاء لا يكون كالموت عندنا كما سيجيء في فصل المرتد.

(ونثبته) أي: الحجر (بإباقه) وقال الشافعيُّ: يبقى مأذونًا؛ لأن الإباقَ لا ينافيه، فصار كما لو غصبه غاصبٌ.

ولنا: إنَّ المولى لا يرضى بتصرُّف الآبق المتمرِّد عادةً، فينحجرُ بطريق الدلالة كالتصريح به، فإن عاد من الإباق؛ فالأصحُّ أنَّه لا يعود مأذونًا؛ لانقطاع ولاية المولى عنه، والإذنُ إنَّما يبتني عليها.

(وأثبتناه بولادتها منه) يعني: المأذونةُ إذا ولدتْ من مولاها تحجرُ عندنا خلافًا لزفر.

له: إنَّ الاستيلادَ لا ينافي الإذن، حتى لو أذن أمّ ولده صحّ، فصارت كما لو دبَّرها.

ولنا: إنَّ الإنسان يحصّنُ أم ولده في العادة، ويمنع من خروجها، فصار ذلك حجراً دلالةً.

فإن قلت: الإذنُ كان ثابتًا صريحًا، فكيف بطل بدلالة الحجر؟

<sup>1</sup> د: لاستيفاء.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: استيفاء.

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  c: المأذون.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أو رفع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د —؛ لأن العبد يتضرر به.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: والوصي.

<sup>7</sup> ح - بموته.

قلت: بقاءُ الإذن بدلالة الاستصحاب، فلا يكون ثابتًا بدليلٍ فضلًا عن الصَّريح، والحجرُ يثبت بدليلٍ، فإنَّ العادةَ من أقوى الدَّليل، بخلاف ما إذا أذن لأمِّ ولده؛ لأنَّه تصريحٌ منه بالخروج.

(وإقرارُه بما في يده بعد الحجر) يعني: إقراره بأنَّ ما في يده لمولاه أو لغيره أمانةٌ عنده أو مغصوبٌ منه أو بأنَّ عليه دينًا ليقضى بما في يده (صحيحٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يصحُّ.

قيَّد بقوله: «بما في يده»؛ لأنَّه لو أقرَّ بدينٍ لمولاه لا يجوز اتِّفاقًا، سواءٌ كان عليه دينٌ أو لا؛ لأن المولى لا يستوجبُ على ببده.

وقيَّد بقوله: «بعد الحجر»؛ لأنَّه لو أقرَّ بما في يده لمولاه قبل الحجر، ولم يكن عليه دينٌ؛ يجوز اتِّفاقًا، حتى إذا لَحِقه دينٌ لا يتعلَّقُ حقُّ الغريم به.

لهما: إنَّ مصحِّحَ إقراراه كان كونه مأذونًا، وقد زال، ولهذا لو أقرَّ بدين لا يتعلَّقُ برقبته، فلا يتعلَّقُ بكسبه.

وله: إنَّ المصحِّحَ في حال الإذن كونُ المال في يده، ولهذا لو أخذ منه المالُ لم يصحَّ إقراره فيه لعدم يده، ويدُه باقيةٌ بعد الحجر، فيصحُّ إقرارُه كما قبل الحجر، وإنَّما لم يتعلَّقُ إقراره بالدين برقبته؛ لأنَّها ليستْ من كسبه حتى يبقى يده عليها، بل من كسب مولاه.

(ولو حجر) المأذون (وفي يده ألفّ، ثم أذن له، فأقرَّ بألفٍ؛ لزمته) دينًا (في الإذن الأول، فهو) أي: ما أقرَّ به من الدين (مقضيٌّ بهذه) الألف التي في يده عند أبي حنيفة. (وقالا: هي للمولى يفديه أو يبيعه) يعني: مولاه مخيَّرٌ، إن شاء فدى مأذونه، وإن شاء باعه، فأعطى ثمنه الدين.

قيَّد بالحجر؛ لأنَّه لو لم يحجرْ يقضى الدينُ مما في يده اتِّفاقًا.

وقيَّد بكون الألف في يده؛ لأنَّها لو لم تكن في يده لا يعتبرُ إقرارُه في حقِّ مولاه اتفاقًا.

وقيَّد بالإذن الأوَّل؛ لأنَّه لو أقرَّ بدينِ كان في الإذن الثاني يلزم قضاؤه مما في يده اتفاقًا.

لهما: إنَّ إقراره بالدين السابق فسد بالحجر، لكن لَمَّا وجد في حالة الإذن تعلَّقَ الدينُ برقبته، فيبيعه المولى أو يفديه.

وله: إنَّ مصحِّحَ الإقرار هو اليدُ، وهي باقيةٌ بعد الحجر، فيصحُّ، فيؤدَّى الدينُ مما في يده.

(ولو أقرَّ باقتضاض حرَّةٍ أو أمةٍ) يقال: اقتضَّها بالقاف، أي: أزال بكارتها (بأصبعه يلزمه) أبو يوسف الضمان (للحال) فيدفعه مولاه أو يفديه؛ لأن إقرارَه بضمان المال صحيحٌ. وقالا: لا يؤخذُ<sup>2</sup> به في الحال؛ لأن إقرارَه وإن كان ضمانَ مالٍ، لكنَّه لم يجب عوضًا عن مالٍ، فليس في معنى التجارة، فلا يؤاخذُ به إلا بعد العتق.

قيَّد الاقتضاضَ بأصبعه؛ لأنَّه لو أقرَّ أنَّه كان بذَكره يجب الحدُ، ولا يجب المالُ اتِّفاقًا.

(أو أقرَّ به) أي: باقتضاض حرَّةٍ أو أمةٍ بأصبعه (مكاتبٌ، فعجز) عن أداء بدل الكتابة، (فردٌ) في الرق، (فالضمانُ) أي: ضمان المهر في الحرة، والعقرِ في الأمة، (متأخِّرٌ) عند أبي حنيفة إلى ما بعد العتق؛ لأنَّه أقرَّ بجنايةٍ، وما لزمه من المال ليس من التجارة، فلا يلزم المولى. (ويلزمه) أبو يوسف (للحال)؛ لأنَّه دينٌ ظهر وجوبُه بإقراره حالَ نفاذه، فيعتبر كسائر الديون. (ووافق له) أي: محمدٌ لأبي يوسف (إن قضي به قبل العجز) أي: إن قضى القاضي بوجوبه عليه قبل عجزه، وإن لم يقضِ وافق أبا حنيفة؛ لأن الدينَ بقضاء القاضي صار مقررًا، فسقط في الحال في حقّ المولى، فيلزمه بعد العتق.

### (كتابُ الإقرار)

وهو في الشُّرْع: إخبارٌ بما عليه من الحقوق.

وفي قيد الإخبار دلالة على أنَّه ليس بإنشاء، ولهذا قالوا: لو أقرَّ بمالٍ لغيره، والمقرّ له يعلم أنَّه كاذبٌ؛ لا يحلُّ له في الباطن إلا أن يسلمه بطيبٍ من نفسه، فيكون هبةً مبتدأةً. ولو أقرَّ لإنسانٍ بعينٍ مملوكةٍ لغيره يصحُّ؛ لأن الإخبارَ في ملك الغير صحيحٌ دون الإنشاء، وإذا ملكه ينفد في حق نفسه. ولو أقرَّ بالطلاق مكرهًا لا يصحُّ، ولو كان إنشاءً لصحَّ.

وقيَّد الإخبار بما عليه؛ لأنَّه لو كان لنفسه يكون دعوى، لا إقرارًا.

2 د: يؤاخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ويفديه.

(وإذا أقرَّ حرِّ بالغٌ عاقل) طائعًا (لمعلوم بحقٍ) وصدقه المقرُّ له، (لزمه مطلقًا) أي: معلومًا كان المقرُّ به أو مجهولًا، وكان بدلَ مال أو لم يكن.

احترز بالقيود الأُوَل عن إقرار العبد والصبيّ والمجنون، فإنَّه غيرُ لازمٍ مطلقًا.

قيَّدنا بقولنا: «طائعًا»؛ لأن إقرارَ المكره غيرُ ملزمٍ. وبقولنا: «وصدقه المقر له»؛ لأنَّه لو كذبه لا يلزمه.

وقيَّد بقوله: «لمعلوم»؛ لأنَّه لو كان لمجهولٍ؛ فإنَّه غيرُ لازم، سواةٌ تفاحشتْ جهالته، كما إذا قال لواحد: عليَّ درهمان، أو لم يتفاحشْ، كما إذا قال لأحد هذين: عليَّ درهمان؛ لأن المجهولَ لا يصلحُ للاستحقاق، لكن قال صاحب «الكافي»: إنَّه يجوز لمجهولٍ إذا لم يتفاحشْ؛ لإمكان أن يتَّفق المقرُّ لهما على الأخذ، ويصطلحا بينهما. وكذا لا يجوز الإقرارُ بجهالة المقرِّ عليه، كما إذا قال: لك على أحدٍ منا ألفُ درهم؛ لأن المجهولَ لا يقضى عليه.

(وبيّن المجهول وإن امتنع) المقرّ عن بيان ما أجهله (أجبرَ) على بيانه.

(ولو شرط) المقر (الخيارَ) كما إذا قال: له عليَّ ألف على أني بالخيار ثلاثةَ أيامٍ (بطل الشرطُ)؛ لأن الإقرار لا يحتمل الفسخَ. (وإن أقرَّ بشيءٍ؛ فسَّره بما له قيمةٌ)؛ لأن ما لا قيمةَ له لا يثبتُ في الذمَّة، وإذ فسَّره به يكون رجوعًا عن إقراره، فلا يُسمعُ. (عرفًا) قيَّد به؛ لأنَّه لو فسَّره بحبَّةٍ من حنطة لا يسمعُ؛ لأنَّه لا قيمة لها في العرف، وإن كان لها قيمةٌ في نفس الأمر.

(ويحلفُ) المقرّ (إن عورض بأكثر) أي: إذا ادَّعى المقرُّ له أنَّ المقرَّ به أكثرُ مما بيَّنه ولا بينةَ له، (أو بسهم من الدار، فهو سدسٌ) يعني: إن أقرَّ بسهمٍ من داره يكون إقرارًا بسدسها عند أبي حنيفة. (وأمراه بالبيان)؛ لأن السهمَ مجملٌ كالجزء.

وله: ما روي أنَّ ابن مسعود سئل عمَّن أوصى بسهم من ماله، فقال: له السدسُ.

(أو بعبدٍ) أي: إذا قال: لفلان عبدٌ عليَّ، (يوجب) أبو يوسف عليه (قيمةَ عبدٍ وسطٍ)؛ لأنه أقرَّ بعبد دينٍ، والعبدُ لا يثبت في الذمَّة إلا في عقودٍ مخصوصةٍ أ، كالنكاح والخلع والصلح عن دم العمد، وفي هذه العقود يجب عبدٌ وسطٌ، فيجب عليه قيمتُه. (لا ما شاء) يعني: أوجب محمدٌ على المقرّ ما شاء من قيمة عبدٍ؛ لأنَّه أقرَّ بضمان عبدٍ مجملاً، وذا لا يختصُّ بالوسط، فيكون البيانُ إليه. ولو أتى بعبدٍ وسطٍ يجبر على القبول.

(أو بمال رجع إلى بيانه) فيقبلُ قولُه وإن ذكر قليلًا. وقيل: لا يصدَّقُ في أقلّ من درهم؛ لأنَّه لا يعدُّ في العرف مالًا.

(أو بمالٍ عظيمٍ؛ لم يصدَّقْ في أقلّ من مائتي درهم) أو من عشرين ديناراً؛ لأن المالَ العظيمَ هو النصابُ؛ لكون صاحبه عظيمًا عند الناس. (والعشرةُ روايةٌ) أي: روي عن أبي حنيفة أنَّه إذا أقرَّ بمالٍ عظيمٍ يصدَّقُ في عشرة دراهم؛ لأنَّه نصابٌ عظيمٌ؛ لأنَّه يقطعُ بسرقتها اللهُ المحترمةُ. (أو بدراهمَ؛ كانت ثلاثةً) ولا يصدَّقُ في أقلَّ منها؛ لأنَّها أقلُ الجمع.

(أو كثيرة) يعني: إن أقرَّ بدراهم كثيرةً (فهي عشرةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنَّها أقصى ما ينتهي إليه اسمُ الجمع، وبعدها يذكرُ بالتركيب، ويقال: أحدَ عَشَرَ. (وقالا: نصابٌ)؛ لأنه كثيرٌ، وبه يثبت الغني.

ولو قال: له عليَّ دراهمُ مضاعفةٌ؛ يلزمه ستةً، ولو قال: أضعاف مضاعفةٌ؛ يلزمه ثمانيةَ عَشَرَ. (أو بكذا كذا كانت أحد عشر)؛ لأن كذا كنايةٌ عن عددٍ مجهولٍ، فقد أقرَّ بعددين ليس بينهما حرفُ عطفٍ، وأقلُّ ذلك من العدد المفسّر أحد عشر.

وفي «المحيط»: لو قال: كذا درهمًا فعليه درهمان؛ لأن كذا كنايةٌ عن العدد، وأقالُ العدد اثنان.

(أو بواو) يعني: إذا قال: له عليَّ كذا وكذا؛ (فأحدٌ وعشرين)؛ لأنه ذكر عددين مبهمين بينهما حرفُ عطفٍ، وأقلُ ذلك من العدد المفسَّر أحدٌ وعشرون، فيحمل كلٌّ منهما على نظيره.

ولو قال: كذا وكذا؛ يلزمه <sup>2</sup> مائةٌ وأحدٌ وعشرون؛ لأن الواوين يوجدان فيهما، ولو ذكر ثلاثَ واواتٍ يلزمه ألفٌ ومائةٌ وأحد وعشرون.

(أو بشركٍ في عبدٍ) يعني: إذا قال: له شركٌ في هذا العبد (يجعل له) أي: أبو يوسف للمقرّ له (النصف)؛ لأن الشرك بمعنى الشركة، وهي تنبئ عن التسوية. (وأمره) محمدٌ (بالبيان)؛ لأن الشرك يجيء بمعنى النصيب، وهو مجملٌ، فعليه بيانُه بما شاء.

(أو بمائةٍ ودرهم كانت دراهم)؛ لأن قوله: ودرهم بيانٌ للمائة عادةً؛ لأن الدرهمَ يكثرُ استعماله، واستثقلوا تكراره في كلّ عددٍ، واكتفوا بذكره مرّةً، وكذا لو قال: له عليّ مائةٌ وقفيرٌ.

<sup>2</sup> د: نلزمه.

<sup>1</sup> د: العقود المخصوصة.

(أو وثوب) يعني: إذا قال: له عليَّ مائةٌ وثوبٌ (فسَّر المائة) يعني: يلزمه ثوبٌ، وعليه بيانُ المائة؛ لأن الثوبَ لم يكثر استعمالُه، ولا يذكرُ لبيان المائة، فبقى المائةُ على إبهامها.

(أو بمائة وثلاثة أثواب) يعني: إذا قال: مائةٌ وثلاثة أثواب (كانت أثواباً)؛ لأن الأثوابَ لم يذكرُ بحرف العطف، فانصرف إليهما؛ لاستوائهما في الحاجة إلى التفسير.

(أو بالغصب) يعني: إن قال: غصبتُ هذا الشيءَ (من هذا أو هذا، فادّعياه) أي: ادّعي كلُّ واحدٍ منهما المغصوبَ لنفسه، فأنكر المقرّ، (واستحلفاه) أي: طلبا حلفَ المقرّ، فإن نكل لهما جميعًا؛ قضي بالشيء بينهما وبقيمته أيضًا بينهما، وإن نكل لأحدهما لا يؤمر بالتسليم إليه ما لم يحلّفه الآخرُ، فإن حلف لأحدهما ونكل للآخر؛ قضي به للذي نكل له، فإن حلف لهما؛ فلا شيءَ عليه. من «الحقائق»1.

(وأرادا أن يقتسماه) أي: المغصوب بعد الحلف لهما<sup>2</sup> (بينهما بالصّلح يبطله) أي: أبو يوسف ذلك الصلح؛ لأنَّهما كانا مخيَّرين بين أن يصطلحا أو يحلفاه، فلما اختارا تحليفه أبطلا حقَّهما في الصلح، كما لو اختارا الصلح لم يكن لهما التحليف. (وخالفه) أي: قال محمد: لا يبطل الصلح؛ لأنَّه لما أقرَّ لأحدهما بلا تعيينٍ؛ فقد أثبتَ لهما حقَّ الاصطلاح، وحلقُه لا يبطل إقرارَه لأحدهما، فبقى لهما هذا الحقُّ.

(أو لفلانٍ) أي: إن قال: هذا الشيءُ لفلانٍ، (بل أودعنيه فلانٌ؛ كان) المقرّ به (للأوَّل) بالاتفاق، (ولا يضمنه إن سلَّمه إليه بقضاءٍ) يعني: قال أبو يوسف: لا يضمن المقرّ للمقرّ له الثاني إن سلّم المقرّ به إلى الأول بقضاء القاضي. (وخالفه) أي: قال محمد: يضمنُ.

قيَّد بقوله: «بقضاء»؛ لأنَّه لو سلَّمه إليه بغير قضاءٍ؛ يضمن للثاني اتفاقًا.

وفي «الحقائق»: الخلافُ في الإقرار المقيَّد بالوديعة والعارية؛ إذ في الإقرار المطلق بأن قال: هذا لفلانٌ بل لفلانٍ، ودفع إلى الأول بقضاءٍ؛ لا يضمن للثاني اتِّفاقًا، وفي الإقرار المقيد بالغصب بأن قال: غصبته من فلانٍ، لا بل من فلانٍ؛ يضمن قيمته للثاني اتِّفاقًا، دفع بقضاءٍ أو بغير قضاءٍ.

لمحمد: إنَّه لَمَّا أقرَّ لفلان الثاني كان متلفًا حقَّه بدفعه إلى الأول، فيضمن.

ولأبي يوسف: إنَّه لَمَّا أقرَّ بالوديعة للثاني كان مأذونًا في القبض، ودفعُه إلى الأوَّل كان بأمر القاضي، وهو مضطرٌّ فيه، فلا يضمنُ.

(أو لفلان وإلا لآخر) يعني: إن قال: لزيد عليَّ ألفٌ وإلا لبكر، (يبطله) أي: أبو يوسف هذا الإقرارَ؛ لأن مثلَ هذا التركيب يستعمل للتشكيك، فلا يلزم لكليهما شيءٌ. (وحكم به) أي: محمدٌ بالمال (للأوَّل) ولا شيءَ للثاني؛ لأن مثلَ هذا التركيب يُستعملُ للتأكيد، يقال: إن فعلتُ كذا وإلا فعليَّ حجةٌ، يريد به تأكيدَ الشرك لا التشكيكَ بين وجوده ووجوب الحجّة.

ولو قال: لفلان عليَّ مائةُ درهم وإلا لفلان عليَّ دينارٌ؛ فعلى هذا الخلاف.

ولو قال: لفلان عليَّ مائةُ درهم وإلا فلفلان عليَّ دينارٌ؛ لزمه الدراهم اتِّفاقًا. كذا في «المحيط».

(ومن قال): لفلانٍ (عليَّ أو قِبلي؛ فقد أقرَّ بدينٍ)؛ لأن كلمة «عليَّ» يستعمل للإيجاب، ولفظ «قِبلي» بكسر القاف وفتح الباء يُستعمل في الأمانة، كلفظ: في بيتي ومعي، (فبأمانةٍ) أي: من قال: له عندي ألفٌ (ونحوه) مما يستعمل في الأمانة، كلفظ: في بيتي ومعي، (فبأمانةٍ) أي: فقد أقرَّ بكونها أمانةً.

(ولو قال: لي عليك ألفٌ، فقال) المخاطب: (اتزنها، أو انتقدها، أو أجلني بها، أو قضيتكها، فقد أقرَّ بها)؛ لأن الضميرَ في «اتزنها» راجعٌ إلى الألف، أتّنها باعتبار الدراهم، فكأنَّه قال: اتّزن الألفَ التي لك عليَّ، حتى لو قال: اتّزن بلا ضميرٍ لا يكون إقرارًا؛ لأن الاتزانَ يحتمل أن يكون مصروفًا إلى الألف وإلى غيره، فلا يكون إقرارًا بالشلقِ.

وفي «الخلاصة»: إذا تصادقا على أنَّه قال: اتَّزنها على وجه السخرية لا يكون إقرارًا.

وطلبُ التأجيل ودعوى القضاء كلٌّ منهما يدل على سبق الوجوب.

<sup>1</sup> د: فإن نكل لأحدهما قضي به له، وإن نكل لهما معًا أو متعاقبًا يقضي بقيمة العبد لهما، وإن استحلفاه فحلف.

<sup>.</sup> د - بعد الحلف لهما  $^2$ 

ولو قال: لا تخبرُ فلانًا أنَّ له عليَّ ألفُ درهم، الصحيحُ: أنَّه لا يكون إقرارًا. ولو اشترى أمةً، فلما كشفتْ وجهها قال: هي جاريتي؛ لا يسمع دعواه في الأصحّ؛ لأن شراءها إقرارٌ منه بأنَّها للبائع، وكذا الاستيداعُ ونحوه.

(أو بدينٍ مؤجلٍ، فكُذِّب في التأجيل) أي: كذَّبه المقرّ له في كونه مؤجلًا (كان حالًا) أي: الدين؛ لأنَّه أقرَّ به، وادَّعى حقًا زائدًا عليه، وهو الأجلُ. (ويستحلف المقرُّ له على الأجل) أي: على نفيه؛ لأنَّه ينكرُ ما ادعاه المقرّ من حقّ الأجل.

(وتعدُّدُ المُشهد) بضم الميم: موضعُ الإشهاد (والشاهدين العدلين) يعني: إقرارُه في مجلسٍ بمالٍ عند شاهدين، وإقرارُه في مجلسٍ آخر به عند شاهدين عدلين آخرين (ملزمٌ للمالين) عند أبي حنيفة، تساوى المالان أو تفاوتا. وقالا: عليه مالٌ واحدٌ، (وألزماه بالأكثر) أي: بأكثر المالين (إن تفاوتا) هذا إذا لم يبيِّن السبب، فإن بيَّنه متَّحدًا، بأن قال في المرتين: له عليَّ مائةٌ من ثمن هذا العبد؛ يلزمه مالٌ واحدٌ اتفاقًا، وإن بيَّن في كلّ مرة سببًا مختلفًا؛ يلزمه المالان اتفاقًا.

قيَّد بتعدُّد المشهد والشاهدين؛ لأنَّه إذا اتَّحد أحدهما أو كلاهما يلزمه مالٌ واحدٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالشاهدين؛ لأنَّه لو أشهد شاهدًا في موضع على إقراره، وشاهدًا آخر في موضع آخر؛ يلزمه مالٌ واحدٌ اتِّفاقًا.

وفي «الخلاصة»: لو أقرَّ بألفٍ عند القاضي، وأقرَّ في مجلسٍ آخر بألفٍ، وأشهد عليه شاهدين، أو فعل بالعكس؛ يلزمه مالٌ واحدٌ اتّفاقًا.

لهما: إنَّ الإقرارُ إخبارٌ يحتمل الصدقَ والكذبَ والغلطَ، فإذا تساوى المالان يحملُ على تأكيد جانب الصدق، وإذا اختلفا يحملُ على تدارك الغلط، لكنَّه إذا ذكر أكثرَ المالين أوَّلًا لا يُسمعُ تداركه؛ لثبوت التخفيف فيه، وهو قد يتكرَّرُ تأكيداً لجانب الصدق، فيحمل الثانى على الأوَّل.

وله: إنَّهما إقراران مختلفان بالمجلس والإشهاد، فالظاهرُ أنَّ الثانيَ غيرُ الأول؛ لأن المالَ قد يجب وقتاً بعد وقتٍ.

(وقوله: عليَّ أو على) هذا (الجدار ملزمٌ) عليه ما أقرَّ به عند أبي حنيفة. وقالا: لا شيءَ عليه؛ لأنَّه تردَّدَ في الوجوب بإدخال كلمة «أو»، فلا يجب عليه شيءٌ بالشك.

وله: إنَّه أضاف الوجوبَ إلى ما يصلح وإلى ما لا يصلحُ، فيثبت الوجوبُ فيما يصلحُ، كما لو أوصى بثلثِ ماله لحيِّ وميتٍ، فإنَّه للحيّ، وكلمةُ الشكِّ دخلت فيما وجب عليه، لا في الوجوب.

(ويلزمه بقوله: عليَّ في علمي) يعني: إذا قال: له عليَّ مائةٌ في علمي؛ يلزمه ما أقرَّ به عند أبي يوسف. وقالا: لا يلزمه شيءٌ. قيَّد بقوله: «في علمي»؛ لأنَّه لو قال: في ظني؛ لا يلزمه شيءٌ اتفاقًا، ولو قال: قد علمتُ؛ يلزمه اتفاقًا.

له: إنَّ قوله: «في علمي»؛ يذكر للتأكيد، فصار كما لو قال: قد علمتُ.

ولهما: إنَّ هذه الكلمةَ يذكر للتَّشكيك<sup>1</sup> عرفًا، ولهذا لو قال الشاهدُ: أشهدُ على هذا في علمي؛ لا تقبلُ شهادتُه، بخلاف قوله: قد علمتُ؛ لأنَّه للتحقيق دون الشكِّ.

(والزمناه الفين بقوله): لفلان على (الفّ بل الفان، لا بثلاثة) يعني: قال زفر: يلزمه ثلاثة ألاف؛ لأنَّه أقرَّ بألفٍ، فصحَّ، ثم رجع عنه بلفظ «بل»؛ لأنَّه يذكر للإعراض عمَّا قبله، فأقرَّ بألفين، فصحَّ إقراره الثاني، فبطل رجوعُه عن الأول، كما لو قال: أنت طالقٌ واحدةً بل ثنتين، فيلزمه ثلاثةُ آلافٍ.

ولنا: إنَّ الإقرارَ إخبارٌ يجري فيه الغلطُ، فيذكر «بل» لإثبات ما بعده والإعراض عمَّا قبله، كما يقال: سني ستون بل سبعون، بخلاف الطلاق؛ لأنَّه إنشاءٌ لا يرتفع بعد وقوعه، وبخلاف ما قال: له عليَّ مائةُ درهمٍ بل ألفُ دينارٍ حيثُ يلزمُه كلاهما؛ لأن المذكورَ ثانيًا لم يتضمَّن الأولَ، فلم يمكن حملُه على الاستدراك بإعادة الأوَّل والزيادة عليه.

(وبالكلِّ) أي: ألزمنا المقرّ كلّ الألف (بقوله: غصبناه ألفاً) أي: غصبنا من فلان ألفَ درهم، (وكنا عشرةً، والطالبُ) أي: والحالُ أنَّ المغصوبَ منه (يعينُه) أي: يدَّعي أنَّ غاصبَ الألف هو وحده. (لا بالعشر) يعني: قال زفر: يلزمه عُشْرُ آلاف. وعلى هذا لو قال: أقرضنا؛ لأنَّه أضافَ الإقرارَ إلى نفسه وإلى غيره، فيلزمه بحصَّته، كما إذا قال: غصبناه كلنا.

ولنا: إنَّ هذا الضميرَ يستعملُ في الواحد، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا أُرْسِلْنَا﴾ [هود، 70/11؛ الحجر، 58/15؛ مريم، 83/19؛ الذاريات، 32/51؛ القمر، 19/54، 31، 34؛ نوح، 1/71؛ المزمل، 15/73، فيحمل عليه؛ لأن الظاهرَ أنَّ الإنسانَ يخبرُ عن

 $^{2}$  ح: ثلاث.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: للشك.

فعل نفسه دون غيره، فيكون إقرارًا على نفسه، فيكون قوله: كنا عشرةً رجوعًا عنه، فلا يُسمعُ، بخلاف قوله: غصبنا كلنا؛ لأنَّه لا يُستعملُ في الواحد.

(ولو قال: أوصى أبي لزيد بالثلث) أي: بثلث ماله (بل لعمرو، بل لبكر؛ أهدرنا الآخرين) يعني: يكون الثلثُ لزيد، وليس للأخيرين شيءٌ. (لا الوارثُ) بالنصب، يعني: قال زُفر: لكلٍّ منهم ثلثُ المال، وليس للابن شيءٌ؛ لأن إقراره للأول صحَّ، ولم يصحَّ رجوعُه عنه بكلمة «بل»، وصحَّ إقراره للثاني والثالث أيضًا، فاستحقا الثلثين كما لو أقرَّ هكذا بالدين.

ولنا: إنَّ الوصية إنَّما تنفد من الثلث، ولَمَّا أقرَّ به للأول استحقَّه، ولم يصح إقرارُه للثاني والثالث؛ لأنَّه لاقى حقَّ الأول، فبطل، بخلاف الدين؛ لأنَّه مقدَّمٌ على الوصية، ونفاذُه من جميع التركة.

(ونلزمُ الوارثَ المقرّ على مورثه بدينٍ) يدَّعيه رجلٌ على مورثه (مع جحد الباقي) من الورثة ثبوتَ الدين عليه (بكلِّه) أي: نلزمه بكلِّ الدين، (لا بنصيبه) أي: قال الشافعيُّ: يلزمه قدرُ حصَّته من الدين؛ لأنَّه أقرَّ به في كلِّ التركة، وفي يده بعضها، فعليه أن يؤدِّيَ منه ما يصيبه من التركة، إن كان نصيبُه نصفًا يؤدِّي نصف الدين، وإن كان ثُلثاً فثلثه.

ولنا: إنَّه أقرَّ بالدين، وهو مقدَّمٌ على الإرث، فما لم يُقْضَ جميعُ الدين مما في يده لا يكون له شيءٌ من الميراث، فيلزمُه كلُّ ما أقرَّ به إن كان ما في يده وافيًا به.

(ولو أقرَّ بتمرٍ) أي: بغصبِ تمرٍ (في قوصرَقٍ) وهي بتشديد الراء: وعاءُ التمر يُتَّخذ من قصبٍ، وفي «المُغْرِب»: إنَّما يسُمى بها ما دام فيه تمرَّ، وإلا يقال له: زنبيل. (أو بغصبِ ثوبٍ في منديل؛ لزماه) أي: لزمه الظرف والمظروف؛ لأنَّه أقرَّ بغصبِ شيءٍ موصوفٍ بالمظروفيَّة، وذا لا يتحقَّقُ بدون غصب الظرف. هذا إذا صلح الثاني للظرفية، وإذا لم يصلح، كما إذا قال: غصبتُ درهمًا في درهم؛ لم يلزمه الثاني، بخلاف ما لو قال: غصبتُ تمرًا من قوصرة؛ لأنَّه يكون إقرارًا بغصب المنزوع منها.

(أو بدابةٍ في إصطبل لزمته خاصَّةً)؛ لأن الإصطبلَ عقارٌ لا يتحقَّقُ فيها أ الغصب عندهما، وعند محمدٍ: يتحقَّقُ الغصبُ فيها، فلزمتاه جميعًا. كذا في «التبيين».

أقول: على هذا كان ينبغي أن يقول: أو بدابة في إصطبل ألزمه بهما، وهما بدابة خاصَّةً، وإن ادَّعي أنَّ محمدًا خالف أصله ووافقهما في هذه المسألة؛ فعليه الإثباتُ ووجهُ العدول عن أصله.

(أو بثوبٍ في عشرةٍ) يعني: لو أقرَّ بغصبِ ثوبٍ في عشرة أثوابٍ (يلزمه به) أي: أبو يوسف المقرَّ بثوبٍ واحدٍ؛ لأن الثوبَ الواحدَ لا يصان في عشرة أثوابٍ عادةً، فيحمل على بيان محلِّه، كما لو قال: غصبتُ إكافًا على حمار. (لا بأحد عشر) يعني: عند محمدٍ يلزمه أحد عشر ثوبًا؛ لأن العشرة قد يكون وعاءً للثوب التَّفيس، فصار كقوله: حنطة في جوالق.

وفي «التبيين»: ما قاله محمدٌ منقوضٌ بما إذا قال: غصبتُ كرباسًا في عشرة أثوابِ حريرٍ؛ يلزمه الكلُّ عنده مع أنَّه ممتنعٌ عرفاً. ولو قال: غصبتُ ثوبًا في ثوبٍ؛ لزماه اتفاقًا. من «الحقائق».

(أو بخمسةٍ في خمسةٍ بمعنى مع) يعني: لو قال: له عليَّ خمسةٌ في خمسةٍ، وعنى به: مع خمسةٍ، (لزمته عشرةٌ)؛ لأن «في» تجيء بمعنى «مع»، كما قال تعالى: ﴿فَادْخُلِي فِي عِبَادِي﴾ [الفجر، 29/89] أي: معهم. (وإن أراد) بما قاله (الجِسَاب؛ ألزمناه بخمسةٍ، لا بخمسة وعشرين) أي: قال زفر: يلزمه خمسةٌ وعشرون؛ لأنَّه هو الحاصلُ من ضرب خمسةٍ في خمسةٍ.

ولنا: إنَّ المقر به خمسةٌ مضروبةٌ، والخمسةُ إذا ضربت بخمسةٍ يكثر 2 أجزاؤها، لا أنَّ عينَها يكثرُ ويبلغُ خمسةً وعشرين.

(أو من درهم إلى عشرةٍ) يعني: لو قال: له عليَّ من درهم إلى عشرةٍ، (فهي) أي: ما لزمته من الدراهم (تسعة) عند أبي حنيفة؛ لأن آخرَ العشرة غاية، والغاية قد تدخل وقد لا تدخل، فلا يثبت بالشكِّ. (وقالا: عشرةٌ)؛ لأن العشرةَ مذكورةٌ في الإقرار صريحًا، فلا يشقط جزءٌ مما اشتملتْ عليه.

(أو بخاتمٍ) أي: لو أقرَّ بخاتمٍ (لزمه الحلقةُ والفصُّ، أو بسيفٍ؛ فالنصلُ) أي: لو أقرَّ بسيفٍ، فيلزمه النصلُ، وهو حديدتُه، (والجَفن) وهو غمده، (والحمائلُ) وهو جمعُ الحِمالة بكسر الحاء، وهي علاقتُه. (أو بحجلةٍ) وهي بالتحريك: بيتُ العروس يزيّن<sup>4</sup>

<sup>1</sup> ح: فيه.

<sup>2</sup> د: تكثر.

<sup>3</sup> ح: وهو.

<sup>4</sup> ح: تزين.

بالثياب والسرر؛ (فالعيدان) أي: فيلزمه العيدان، وهو جمع عودٍ، (والكسوة)؛ لأن اسمَ كلٍّ من هذه الأشياء مشتملٌ على أجزائه المذكورة عرفًا.

(أو بحمل جاريةٍ أو شاةٍ صحَّ)؛ لأن له وجهاً، بأن أوصى رجلٌ بالحمل لآخر، ومات، فأقرَّ وارثه بأن هذا الحمل لفلانٍ، (أو للحمل) بأن قال: لحمل فلانةٍ عليَّ ألفُ درهمٍ، (فإن بين سببًا) صحيحًا (كالوصية) بأن قال: أوصى له فلانٌ ومات، (والإرث) بأن قال: ورث الحملُ من أبيه ألفَ درهمٍ، فاستهلكتها (صحَّ) إقرارُه، ولزمه المالُ، ثم إن ولد الحملُ في مدَّةٍ يعلم أنَّه كان قائمًا وقت الإقرار؛ يكون المالُ له، وإن وُلِدَ ميتًا؛ يردُّ المالُ على ورثة الموصى أو المورث، وإن جاءتْ بولدين؛ ففي الوصية يُقَسَّم المال بينهما على السويَّة. كذا في «المحيط». وإن بين سببًا فاسدًا كما إذا قال: أقرضني حملُ فلانٍ؛ لا يصحُّ.

فإن قلت: كان ينبغي أن يصحُّ إقراره في هذه الصورة؛ لأن هذا البيانَ رجوعٌ عن إقراره.

قلت: هذا ليس برجوعٍ، بل بيانُ سببٍ محتملٍ؛ لاحتمال أنَّ أحدًا من أوليائه أقرضه عنه، فظنَّ أنَّه صحيحٌ، فأضافه إلى الحمل مجازًا.

(وإن أبهم) أي: لم يبين سببًا (يبطله) أي: أبو يوسف إقرارَه؛ لأن لجوازه وجهين: الوصيَّة والإرث، ولفساده وجوهاً. (وأجازه) محمدٌ؛ لأنَّه يحتملُ الجوازَ والفسادَ، فيحمل على السبب الصَّالح تصحيحاً لكلامه.

# (فصل) في الاستثناء وما في معناه

(إذا استثنى) مما أقرَّ به (الأكثرَ أو الأقلَّ متصلًا بإقراره؛ صحَّ) استثناؤه، (ولزم الباقي) من المستثنى؛ لأن استثناءَ البعض من الكلّ قلَّ أو كثر صحيحٌ، فيعتبر إن اتَّصل بإقراره؛ لأنَّه بيانُ تغيير، ولو انفصل عنه؛ يكون رجوعًا عن إقراره بعد صحَّته، وذا لا يجوز.

(فإن استثنى الكلَّ) كما إذا قال: له عليَّ قفيزُ برِّ إلا قفيزَ برِّ (بطل الاستثناءُ) وإن ذكره موصولًا؛ لأنَّه لا يكون بيانًا لكلامه، بل يكون رجوعًا عن إقراره، وذا غيرُ جائز.

وفي زيادات صاحب «الهداية»: إنَّ استثناءَ الكل من الكلِّ إنَّما يبطل إذا كان بعين لفظ المستثنى منه، وأمَّا إذا كان بغيره؛ فصحيحٌ، كما لو قال: ثلثُ مالي لزيدٍ إلا ألفًا، وثلثُ ماله ألفٌ، فيصحُّ الاستثناءُ، ولا يكون لزيدٍ شيءٌ، وكما لو قال: نسائي طوالقُ إلا هذه الأربعُ؛ صحَّ استثناؤه، ولا يقع الطلاقُ، ولو قال: نسائى طوالق إلا نسائى لم يصحَّ.

(ولو قال: إن شاء الله متَّصلًا) بإقراره (بطل الإقرارُ) وكذا الحكمُ في كلِّ إقرارٍ عُلِّق بشرطٍ، نحو: له عليَّ ألفٌ إن دخلت الدارَ؛ لأن اللزومَ حكمُ المنجز لا حكمُ المعلق، ولا يمكن جعلُه إقرارًا عند وجود الشَّرْط؛ لأنَّه ليس بموجودٍ في تلك الحالة، بخلاف تعليق الطلاق والعتاق؛ لأنَّه موجودٌ من حيثُ إنَّه يمينٌ، وله حكمٌ في الحال، وهو الحملُ أو المنعُ، فأبقيناه، فوقع عند مجيء الشرط. كذا في «الغاية».

ولو قال: له عليَّ مائةُ درهمٍ إذا متُ أو جاء رأسُ الشهر؛ صحَّ؛ لأنَّه تأجيلٌ لا تعليقٌ، حتى لو أنكر المقرّ له الأجلَ يكون المال حالًا.

(ولو كتب) لفظ: إن شاء الله (في آخر الصكِ) أي: أخر الكتاب الذي كتب فيه: أقرَّ فلانٌ أنَّ لفلانٍ عليَّ كذا درهمًا مؤجلًا إلى سنة، وكتب في أسفله: ومن قام بهذا الذكر فهو وليُّ ما فيه إن شاء الله، أي: من أخرج هذا الصكّ وطلب ما فيه من الحقّ، فله ذلك، وهو وكيل فيه، (فكلّه) أي: كل الصك (باطل) عند أبي حنيفة؛ لأن ما في الصكّ متصل بعضه ببعضٍ، فصار كشيءٍ واحدٍ، فيصرفُ الاستثناءُ إلى الكلّ، فيبطل إقرارُه، حتى قالوا: لو ترك فرجةً في الصكّ لا يلتحق الاستثناءُ بالكلّ، فيصير كالفصل بالسكوت في النطق. كذا في «المصفى». (وأعاداه) أي: صرفا لفظَ إن شاء الله (إلى ما يليه) من الكلام؛ لأن الأصل في الكلام الاستبدادُ، وظاهرٌ أنّه لم يردٌ به الإلحاق بالكلّ؛ لأن الصكَّ يكتب للاستيثاق، فيصرفُ إلى ما يليه.

فإن قلت: ما فائدةُ هذا الكلام في الصكِّ؟

قلت: بيانُ أنَّ المقرّ راضٍ لمن يوكِّله المقرُّ له بالخصومة معه في قدر الدين أو أجله، فإنَّ التوكيلَ بغير رضاء الخصم غيرُ جائزٍ عند أبي حنيفة، وإنَّما صحَّ الرضاءُ بتوكيل مجهولٍ؛ لأنَّه تضمَّنَ إسقاطَ حقِّه في دفع الوكيل كما جاز إسقاطُ الأجل مع الجهالة.

(وأبطل) محمدٌ (استثناءَ قفيزٍ ودينارٍ من دراهم) كما إذا قال: له عليَّ عشرةُ دراهم إلا قفيزاً أو ديناراً أ؛ لأن الدراهمَ لم يتناول المستثنى، فلم يصحَّ إخراجُه منها، كما لم يصح استثناءُ الثياب. (وصحَّحاه بالقيمة) أي: جعلا قدرَ قيمة المستثنى خارجًا مما قبله، وإن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ودينارًا.

كان مساويًا له تصحيحًا لكلامه فيما إذا كان المستثنى من المثليات أو العدديات المتقاربة؛ لأنَّها تجانس المستثنى منه معنى، وهو صلاحيةُ وجوبها في الذمَّة، بخلاف الثياب، فإنَّها لا تثبت في الذمَّة، فلم تجانسها صورةً ومعنى، فبطل.

(ونبطلُ استثناء ثوبٍ وشاقٍ) من الدراهم؛ لأن كلَّا منهما غيرُ مجانسٍ للمستثنى منه كما مرَّ بيانه. وقال الشافعيُّ: يصحُّ باعتبار أنَّه يجانسُ المستثنى منه في المالية.

(ولو قال): لفلانٍ (عليّ كرُّ حنطةٍ وكرّ شعيرٍ إلا كرّ حنطة وقفيز شعيرٍ؛ فالاستثناءُ) أي: استثناءُ كرّ وقفيزٍ (باطلٌ) عند أبي حنيفة. (وأجازاه في القفيز).

قيَّد به؛ لأن الاستثناءَ في الكرّ باطلٌ اتفاقًا؛ لأنَّه استثناءُ الكلّ من الكلِّ.

أقول: على هذا لو قال: فاستثناءُ قفيز باطلٌ؛ لكان أخصرَ، ولو يحتجْ إلى إرداف قولهما.

الكرُّ: اسمٌ لأربعين قفيزًا، والقفيزُ: ثمانيةُ مكاكيك، والمكوكُ: صاعٌ ونصف.

قيَّد بتقديم الكرّ؛ لأنَّه لو قدّم القفيرَ بأن قال: إلا قفير شعيرِ وكرّ حنطةٍ؛ يصحُّ استثناءُ القفير اتِّفاقًا؛ لعدم الفاصل.

لهما: إنَّ قوله: إلا كرّ حنطةٍ لا يكون فاصلًا بين استثناء القفيز والإقرار؛ لأنَّه استثناءٌ لفظًا، فصار كما لو قال: لفلان عليَّ ألف يا فلان إلا مائة.

وله: إنَّه فاصلِّ؛ لأنَّه كلامٌ لغوَّ، فصار كالسكوت بينهما، بخلاف النداء؛ لأنَّه يفيد التنبيه، فيليق بالإقرار.

(ويصح الإقرارُ بالعرصة) واستثناءُ البناء، كما إذا قال: عرصةُ هذه الدار لفلانٍ وبناؤها لي؛ لأن العرصةَ اسمٌ للبقعة الواسعة بين الدور بلا بناءٍ.

قيَّد بالعرصة؛ لأنَّه لو قال مكانها: الأرض، كما إذا قال: أرضُ هذه الدار لفلانٍ وبناؤها لي؛ يبطل استثناؤه؛ لأن الأرضَ أصلٌ، والبناءَ تبعٌ، فيكون الإقرارُ بالأصل إقرارً بالتبع. وأمَّا لو قال: بناءُ هذه الدار لزيدٍ وأرضها لعمرو؛ فيكون لكلٍّ منهما ما أقرَّ به؛ لأن البناءَ لمَّا لزيدٍ بإقراره، فلا يخرج عن ملكه بإقراره لعمرو.

(ويبطل استثناءُ البناء من الدار) كما إذا قال: هذه الدارُ لفلان وبناؤها لي؛ لأن البناءَ تابعٌ للدار ووصف لها؛ إذ الأصلُ فيها أرضها، والبناءُ للقرار عليها، ولهذا يقال: دارٌ معمورةٌ وغيرُ معمورةٍ، فيدخل البناءُ في إقراره بالدار، فلا يصحُ استثناؤه. والطوقُ في الجارية، والفصُّ في الخاتم، والنخلةُ في البستان نظيرُ البناء في الدار.

(ولو قال: له عليَّ ألفٌ من ثمن عبدٍ) اشتريته منه (لم أقبضْه، فإن عينه) أي: إن ذكر عبدًا بعينه، وصدَّقه المقرّ له في شرائه وعدم قبضه، (سلّم) المقرّ الثمنَ إلى المقرّ له، (وتسلّم) أي: أخذ العبد منه اتّفاقًا؛ لأن ما ثبت بتصادقهما صار كالثابت عيانًا.

قيَّدنا بتصديقه؛ لأنَّه إن كذّبه في شرائه المعيّن، وقال: هذا لي ما بعتكه؛ لا يلزم المقرّ شيءٌ، أو قال: هذا لك وإنَّما بعتك عبدًا غيره؛ لزم المالُ على المقرّ لسلامة العبد له بإقرارِ ذي اليد، فلا يُعتبرُ الاختلافُ في السبب بعد اتفاقهما على وجوب أصل المال. وإن قال: هذا لي إنَّما بعتك غيره؛ يتحالفان؛ لأن كلَّا منهما مدع ومنكرٌ، وإذا تحالفا بطل المالُ.

(وإلا) أي: إن لم يعين عبدًا، ولم يصدِّقُه المقرّ له في عدم قبضه؛ (فعليه الألفُ، ولا يصدَّقُ) المقرّ (في عدم القبض مطلقًا) وصل كلامَه أو فصل عند أبي حنيفة. (وصدقاه إن وصل) ولم يلزماه شيئًا.

أقول: لا يصدقُ منفيّ مجهولٌ، فلا يدلُّ على الخلاف، مع أنَّ المصنفَ أردف قولهما عنه، فعلى هذا كان المناسبُ لإيجاز كلامه أن يقول: فهو لا يصدّق، ولم يحتج إلى قوله: «فعليه الألف»؛ لأنَّه إذا لم يصدّق في قوله: لم أقبضه؛ يعلم لزومُ الألف عليه، أو يقول: فعليه الألفُ مطلقًا، ولم يلزماه إن وَصَل، ولم يحتج إلى قوله: «ولا يصدق»؛ لأن الألفَ إذا لزم عليه يعرفُ أنَّه غيرُ مصدّقٍ في عدم قبضه.

قيَّد وضعَ المسالة فيما سبق بإقرار وجوب الثمن؛ لأنَّه إذا لم يقرَّ به، وقال: اشتريتُ مبيعًا من فلانٍ إلا أني لم أقبضُه؛ كان القولُ قولَه اتِّفاقًا؛ لأنَّه أقرَّ بوجود الشراء، وبه لا يجب الثمنُ؛ لاحتمال أن يشتريَ بشرط الخيار، فلا يجب عليه الثمنُ إلا بالقبض.

لهما: إنَّ المالَ لزمه في الحال بإقراره، وقوله: لم أقبضْه بيانٌ مغيِّرٌ لكلامه، فيصحُّ موصولًا لا مفصولًا.

وله: إنَّ الثمنَ في غير المعين لا يجب عليه إلا بعد قبض المبيع؛ لأن البائعَ متى أتى بعبدٍ؛ فللمشتري أن يقول: المبيعُ غير هذا، فلا يلزمه المالُ، فيكون إقرارُه بلزوم المال في غير المعيَّن إقرارًا بالقبض، وإنكارُه القبضَ يكون رجوعًا عنه، فلا يصحُّ مطلقًا.

(أو من ثمن خمرٍ لغا وعليه الألفُ) يعني: إذا قال: له عليَّ ألفٌ من ثمن خمرٍ؛ يلزمه الألفُ عند أبي حنيفة، ولم يقبل تفسيرَه وصل أو فَصَلَ؛ لأن ثمنه لا يجب على المسلم، فيكون رجوعًا عن إقراره. وقالا: إذا وصل صدّق، ولم يلزمه شيءٌ؛ لأنَّه بيَّن بآخر كلامه أنَّه لم يُردُ به الإيجاب، وهو بيانُ مغيّرٌ، فيقبل إذا وصل.

لم يردف المصبِّفُ قولهما؛ لانفهامه مما سبق أنَّ عدمَ لزوم الألف ليس على الإطلاق؛ بل إذا وَصَلَ.

(أو من ثمنِ متاعٍ) يعني: لو قال: له عليَّ ألفٌ من ثمن متاعٍ، (أو قرضٍ، وهي زيوفٌ) وهي ما ردَّها بيتُ المال، ولكنها تروجُ بين التجار، (أو نبهرجة) وهي التي يكون اثنان منها فضَةً وواحدٌ نحاساً، قيل: أخذها العربُ من سه تا، (أو رصاص أو) قال: (إلا أنَّها زيوف) أو نبهرجة أو نحوهما، وقال المقرّ له: هي جيادٌ، (فالجيادُ لازمةٌ) عند أبي حنيفة وَصَلَ أو فَصَلَ. (وصدقاه إن وصل).

قيّد بقوله: «من ثمن متاعٍ»؛ لأنّه لو قال: من غصبٍ أو وديعةٍ وهي زيوفٌ أو نبهرجة صدّق وإن فصل اتّفاقًا، ولو قال: وهي ستوقةٌ أو رصاصٌ لا يصدّق إذا فصل اتّفاقًا، وإن لم يذكر السبب، وقال: له عليّ ألفُ درهم زيوفٌ، قيل: يصدق اتفاقًا إذا وصل؛ لأنّه لم يصرّح بالعقد، واستحقاقُ الجودة كان به. وقيل: لا يصدّقُ أيضًا عند أبي حنيفة؛ لأن مطلقَ الإقرار ينصرفُ إلى العقود؛ إذ هي مشروعةٌ، لا إلى الاستهلاك أو الغصب المحرَّم.

لهما: إنَّ الدراهمَ عند إطلاقها ينصرفُ إلى الجياد لوقوع التعامل بها، ويكون هذا بيانَ تغيير، فيصحُّ موصولًا.

وله: إنَّ العقدَ يقتضي سلامة الثمن، فمطلقُ الدراهم لم يتناول الزيوفَ وأخواتها؛ لأنَّها معيبةٌ، ودعواها يكون رجوعًا عن مقتضى ما أقرَّ به، فلا يصدَّقُ وإن وصل.

(أو بغصبِ ثوبٍ، وجاء به معيبًا؛ كان القولُ له)؛ لأنه هو القابضُ، والغصبُ لا يقتضي سلامةَ المغصوب.

(ويلزمه) أي: أبو يوسف ما أقرَّ به (بقوله: دفع) فلان (إليَّ ألقًا، فلم أقبض متصلًا) أي: حال اتصال قوله: لم أقبضهما قبله. (وخالفه) محمدٌ؛ لأن الدفعَ كما يُستعملُ في الإقباض؛ يُستعملُ في التخلية، فيصدق في قوله: لم أقبض، كما يصدق فيما إذا قال: أقرضنى أو أعطانى أو أودعنى، فلم أقبضْ.

ولأبي يوسف: إنَّ الدفعَ فعلٌ يتمُّ بالقبض والقابض، فيكون قولُه: لم أقبض رجوعاً عنه، فلا يسمعُ، بخلاف الإقراض وأخواته؛ لأنَّها لا يقتضي القبضَ.

(ولو أقرَّ له بزيوفٍ) أي: بمائةٍ زيوفٍ، (فقال) المقرُّ له: (بل هي جيادٌ، أو) أقرَّ بألف (من ثمن عبدٍ، فقال) المقرُّ له: (بل) من ثمن (جاريةٍ، أو قرض) أي: من قرض، (أو لك) أي: قال المقرُّ: لك عليَّ ألفٌ، (فقال) المقر له: (بل لفلان؛ حكمنا بإقراره، لا ببطلانه) يعني: قال زفر: يبطل إقرارُه بتكذيب المقرّ له.

ولنا: إنَّ التكذيبَ حصل في الوصف، ولا يلزم من بطلان الوصف بطلانُ الأصل، وفي صورة تكذيب المقرّ له أنّ الألف له يأخذها ويدفعها إلى فلانٍ.

(ولو قال هو لك ابتعته منك متَّصلًا) قوله: ابتعته بما قبله، (وبرهن) أي: أقام البينة على شرائه منه، (قبلناه) أي: قبلنا برهانَه وقضينا به. وقال زفر: لا يُقبل؛ لأنَّه أقرَّ له بالملك في الحال، ثم ادَّعي الشراءَ منه قبله، وهو تناقضٌ.

ولنا: إنَّ الكلامَ يتوقَّفُ على آخره إذا كان فيه ما يغيّر أوّله، ويحملُ قوله: هو لك عليَّ أنَّه كان لك تحرِّيًا للصحة، إلا أنَّه خلافُ الظاهر، فلا يصدَّقُ فيه إلا بالبينة.

#### (فصل)

(ولو ادَّعى التركة ديناً) أي: قال هذه التركةُ لي؛ لأن لي دينًا على مورثك، (وآخرُ وديعةً) أي: ادَّعى آخرُ أنَّ هذه التركةَ لي وديعةٌ عند مورثك، (فصدَّقهما الوارثُ؛ فهما يقتسمانها) عند أبي حنيفة، فيكون التركةُ بينهما نصفين. (ورجحا الوديعةَ) أي: قالا: صاحبُ الوديعة أحقُّ بالتركة؛ لأن حقَّه ثبت في عينها، والدينُ يثبت في ذمَّة الميت، ثم ينتقل إلى تركته، فيكون صاحبُ الوديعة أحقَّ، كما لو كان المورث حيّاً وصدّقهما.

وله: إنَّ ذمَّة الميت خربتْ، فتعلق الدينُ والوديعةُ إلى التركة بإقرار الوارث، فيقتسمان، بخلاف المورث؛ لأن له ذمَّةً.

(ولو ترك عبدًا قيمته ألف يدَّعي إعتاقًا) أي: يقول العبدُ للوارث: أعتقني مورَثك في الصحَّة، (وآخرُ دينًا مستغرقًا) للتركة، أي: يدَّعي رجلٌ آخرُ بأنَّ له على مورثه ألف درهم، فصدّقهما الوارث، (فالدينُ أَوْلي) عند أبي حنيفة، (والعبدُ يسعى) في قيمته، فيصرفُ في الدين. (وأسقطاه) أي: الدين، (وأطلقاه) أي: الإعتاق، يعني: قالا: يعتقُ العبدُ ولا يسعى، ولا شيءَ لصاحب الدين؛ لأن العتقَ والدينَ ظهرا بإقرار الوارث، فصار كما لو وُجِدا معًا في الصحَّة، والعتقُ في الصحة لا يوجب السعاية وإن كان المولى مديونًا.

**وله**: إنَّ الإقرارَ بالدين يُعتبرُ في المرض من جميع المال، والإقرارُ بالعتق يعتبرُ من الثلث، فالأقوى يدفع الأدنى، إلا أنَّ العتقَ لَمَّا لم يحتمل الدفعَ صورةً؛ دُفِعَ معنىً بإيجاب السعاية.

(أو قال: أسكنته داري، ثم أخذتها، أو وضعتُ ثوبي عنده، ثم أخذته منه) فأنكر المقرّ له ذلك، (فقال: بل هما) أي: الدار والثوب (لي؛ فالقولُ للمقر) عند أبي حنيفة. (وقالا: له) أي: القول للمقر له.

وفي «النهاية» هذا إذا كان الدارُ أو الثوبُ غيرَ معروفةٍ للمقرّ، ولو كانت أ معروفةً له؛ فالقولُ قولُه اتِّفاقًا.

فإن قلت: كيف سمَّاه مقراً مع أنَّه يدَّعي الملكَ، والمقرُّ من يدَّعي على نفسه لغيره؟

قلت: لأنَّه أقرَّ باليد عنده، وبالملك عندهما.

(وعلى هذا) الخلاف (الإجارةُ والعاريةُ) كما إذا قال: خاط ثوبي فلانٌ بدرهم، ثم أخذته منه أو أعرته إياه، ثم قبضته، فقال فلانٌ: الثوبُ لي.

لهما: إنَّه أقرَّ بالملك له؛ لأن اليدَ دليلُ الملك، ثم ادَّعي عليه الاستحقاق، وفلانٌ ينكره، والقولُ قولُ المنكر، كما لو قال له: هذه الألفُ كانت وديعةً لي عندك، فأخذتها، فقال فلانٌ: بل غصبتها.

وله: إنَّ المقرّ أقرَّ بيدٍ ثابتةٍ من جهته، فيكون القولُ له في كيفيتها، وأمَّا في مسألة الوديعة؛ فلم يقرَّ بإثبات اليد منه، بل قال: كانت وديعةً لي، وقد تثبت الوديعةُ بلا صنعه، كما إذا هبت الريخ وألقتها في داره، حتى لو قال: أودعتها؛ كان على هذا الخلاف. قال المصنف في «شرحه»: والإشارةُ إلى الإجارة والإعارة من الزَّوائد.

أقول<sup>2</sup>: هذا مسلَّمٌ في الإجارة؛ لأنَّها غيرُ مذكورةٍ في «المنظومة»، وممنوعٌ في الإعارة؛ لأنَّه ذُكِرَ فيها بعد مسألة: أسكنته، وهكذا كال العواري مجملة.

(ولو تواضعا) أي: اتَّفقا (سرًا على البيع تلجئةً) وهي العقدُ الذي يباشره الإنسانُ عن ضرورةٍ، ويصير كالمدفوع إليه، صورتها في البيع أن يقول الرجلُ لغيره: أبيعُ داري منك بكذا في الظاهر، ولا يكون بيعًا في الحقيقة، ويشهدُ على ذلك، وهي نوعٌ من الهزل. (ثم أطلقاه) أي: قال البائعُ في مجلسِ آخر: بعتكه بكذا، وقبل الآخرُ، (واختلفا في البناء والابتداء) أي: قال أحدهما: بنينا على تلك التلجئة، وقال الآخرُ: ابتدأنا البيعَ، (فالقولُ لمدعي الجواز) عند أبي حنيفة؛ لأنَّهما اختلفا في صحَّة البيع وفساده، والظاهرُ يشهدُ لمدعي الصحَّة؛ لأن العاقلُ لا يرتكب المحرَّمَ. (وأبطلاه ما لم يتَّفقا على الصحَّة)؛ لأن المواضعة تثبت 3 باتِّفاقهما، فكان الحكمُ لها ظهرًا ما لم يتفقا على الابتداء والإعراض عنها.

قيَّد بالاختلاف فيهما؛ لأنَّهما لو اتَّفقا على الابتداء يصحُّ العقدُ اتِّفاقًا، ولو اتفقا على البناء؛ يفسد العقدُ اتفاقًا، لكنه لا يفيد الملكَ وإن اتصل به القبضُ؛ لأن الرضا بحكم العقد. وهو الملك. كان موجودًا في سائر البيوع الفاسدة، ولم يوجد في التلجئة؛ لأنَّها هزلٌ.

أقول: لقائلٍ أن يقول: ههنا صورةٌ أخرى، وهي أن يتَّفقا على أنَّه لم يحضرهما شيءٌ من البناء أو الابتداء، فالعقدُ فيها جائزٌ عنده خلافًا لهما. ثم إن كان غرضُ المصنف بيانَ الخلاف في صورة اختلافهما فقط؛ كان يكفي أن يقول: إذا اختلفا في البناء والابتداء فالعقدُ جائزٍ، ولم يحتج إلى إرداف قولهما؛ لأنَّه في طرف النفي، وإن كان غرضُه بيانَ الخلاف في الصورتين من الصور الأربع؛ كان ينبغي أن يبيِّنَ مذهبه في تلك<sup>4</sup> الصورة التي لم يحضرُهما شيء كما بيّن مذهبهما فيها بقوله: «وأبطلاه ما لم يتفقا على الصحة». ولا يمكن<sup>5</sup> أن يُتكلَّفَ في جوابه بأنَّ غرضَه بيانُ الخلاف في الصورتين، لكن حكمُ تلك الصورة كان معلومًا من عبارته؛ لأن ترجيحَ الإمام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: كان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وأقول.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ثبتت.

 $<sup>^{4}</sup>$  ح – تلك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ويمكن.

مدّعي الجواز إذا اختلفا يدلُّ على أنَّ الصحَّة أصلٌ عنده في كلِّ عقدٍ؛ إذ هو الظاهرُ، والمواضعةُ ينفسخُ أن به ما لم يتَّفقا على الفساد، وهو البناءُ، فلم يحتجُ إلى تصريح تلك الصُّورة، واكتفى بإرداف قولهما. نعم، لو قال: واختلفا في البناء والابتداء، أو اتَّفقا على أنَّ شيئًا منهما لم يحضرهما؛ فالعقدُ جائزٌ؛ كان أظهرَ وأجملَ وأخصرَ.

(أو على ألفٍ) أي: لو تواضعا على البيع بألفٍ (سرًا، وألفين جهرًا، وعقدا بهما) أي: بألفين في العلانية، وتصادقا على أن الألف الأخرى هزلٌ، (فالثمنُ هما) أي: ألفان عند أبي حنيفة. (وقالا: هي) أي: ألفٌ.

قيَّده بأن يكون التواضعُ في قدر الثمن؛ لأنَّه لو كان في جنسه كما إذا تواضعا على البيع بمائةِ دينارٍ على أن يكون البيعُ بمائةِ درهم؛ فالثمنُ هو الدينارُ اتِّفاقًا؛ لأن الثمنَ ما هو مذكورٌ في العقد، والدراهمُ غيرُ مذكورة، فلا تكون<sup>3</sup> ثمناً.

لهما: إنَّ الألفَ الزائدةَ هزلٌ، فلا تعتبرُ 4، كما في النكاح إذا تواضعا سرًا أن يكون المهرُ ألفًا وعقدا على ألفين جهرًا، فالزائدةُ غيرُ لازمةِ اتفاقًا.

وله: إنَّ الثمنَ مقصودٌ في البيع حتى لا يصحّ بدونه، والثمنُ المذكورُ ألفان، فيتعلَّقُ البيعُ بهما، بخلاف النكاح؛ لأن المهرَ تابعٌ فيه حتى يصحّ بدونه ومع جهالته، فلم يجب<sup>5</sup> بالهزل؛ إذ لو وجب لزم جعلُه مقصودًا، وليس كذلك.

(ولو ادَّعى صبيِّ في يد رجلٍ أنَّه ابن) رجل (آخر، وأمه أمُّ ولدٍ له، فصدَّقه) أي: الرجلُ ذلك الصبيّ، (وادعاهما ذو اليد) وقال: بل أنت عبدي وأمّك أمتي، (فهما له) أي: الصبيُّ مع أمه يكون لذي اليد عند أبي حنيفة. (وجعلا القولَ للصبيِّ)؛ لأنه ادَّعى أنَّه انعلق حرًا، والأصلُ في بني آدم الحرية، فلم يكن مقراً بالرقِّ.

وله: إنَّه أقرَّ بالرقِّ حيثُ أقرَّ برقَ أمِّه؛ لأن الولدَ يتبعُ الأمّ في الرقية، ودعواه أنَّه حر بعد إقراره يكون دعوى حريةٍ عارضيّةٍ ينكرها ذو اليد، فيكون القولُ له.

(ويجعله لها) أي: أبو يوسف القولَ لأمةٍ في يد رجلٍ (لو ادَّعت أموميَّةَ ولد فلانٍ) أو كونها مدبّرته، أو معتقته، (فصدّقها) فلانٌ، (وكذبها ذو اليد) وقال: بل أنت أمتى. وقالا: القول لذي اليد.

له: إنَّها ادَّعت العتاق أو شعبةً من شعبه، فصارت كأنَّه ادّعت حرية الأصل، فيكون القولُ لها.

ولهما: إنَّها في يد ذي اليد حقيقةً، فقصدتْ أن تخرجَ نفسها من يده، ويثبت كسبها لغيره، فلا تصدَّقُ؛ لأن الأصلَ أن يكون الأملاكُ في يد الملاك.

(ولو أقرَّتْ بنكاح لرجل، فماتتْ، فصدَّقها؛ فهو) أي: إقرارها (باطل ) عند أبي حنيفة. وقالا: جائزٌ.

قيَّد بإقرار المرأة؛ لأن المقرَّ لو كان رجلًا، فصدقته بعد موته؛ صحَّ إقراره اتِّفاقًا، فلها الميراثُ والمهرُ.

وقيَّد بتصديق الزوج بعد موتها؛ لأنَّه لو صدَّقها في حال حياتها يثبت النكاحُ اتفاقًا.

لهما: إنَّ الإقرارَ بالنكاح لا يبطل بالموت؛ لِمَا سبق أنَّ المقرّ لو كان زوجًا صح بعد موته.

وله: إنَّ النكاحَ يزول بموتها بالكليَّة، حتى يجوز له أن يتزوَّجَ بأختها، فيبطل إقرارها بالنكاح بالموت.

(وقيل: الخلافُ في العكس) أي: في عكس هذه الصورة، وهو ما إذا أقرَّ الزوجُ بنكاحها، ثم مات، فصدَّقته في العدة؛ يبطل إقراره عند أبي حنيفة. وقالا: يجوز، فيجب لها المهرُ؛ لأن المرأة محلُّ النكاح، فأمكن أن يبقى النكاحُ ببقائها، ولهذا يجوز لها غسله، بخلاف ما إذا ماتت هي لفوات المحلّ، ولهذا لا يحلُّ له غسلها.

وله: إنَّ المقرَّ به هو النكاحُ، وثبوته بعد موته محالٌ، فلا يُتصوَّرُ إبقاؤه.

وبهذا ظهر أنَّ الحقَّ هذا القولُ، ولهذا قال: (على الأصحّ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ينفسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أو اختلفا.

<sup>3</sup> ح: يكون.

<sup>4</sup> ح: يعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تجب.

(أو كان في يده) أي: في 1 يد الزوج (مالٌ، فقال لآخر: ماتتْ أختك زوجتي، وهذا ميراثها) يعني: بيني وبينك، (فنفى) الآخرُ (زوجيته: يحكم) أبو يوسف (بقسمته بينهما)؛ لأن المالَ في يده، ولم يقر للأخ إلا بالنصف، والأخُ يدَّعي الزيادةَ على النصف، وذو اليد ينكر. (وقالا: هو للأخ)؛ لأن الأخوة تثبتُ بتصادقهما، وزوجيته لم يثبتْ، فيستحقُ الأخُ الكلَّ لا الزوجُ. (إلا أن يثبت) الزوجُ بالبينة (ما نفاه) الأخ، وهو الزوجيةُ، فيكون المالُ بينهما نصفين.

(أو هذه الألفُ مضاربةُ زيدٍ) يعني: لو أقرَّ بأنَّ هذه الألفَ التي في يده دفعها إليه زيدٌ مضاربةً بالنصف، ثم قال: (بل عمرو) أي: بل هي مضاربةُ عمرو، (وادَّعي كلِّ منهما أنَّه دفعها إليه مضاربةً بالنصف، ثم ربح) المضاربُ (ألفًا؛ يجعل) أبو يوسف (الممالَ) كله (ونصفَ الربح لزيد، ويغرمه) أبو يوسف (لعمرو ألفاً)؛ لأنه لَمَّا أقرَّ المالَ لزيدٍ؛ نفذ، فظهر المضاربةُ بينهما، وإقرارُه بعده لعمرو لم يصحَّ في عين المال، فكان إقرارًا على نفسه بالضمان (لا غير) أي: لا شيءَ لعمرو من الربح؛ لأن المالَ مضمونٌ على المضارب في حق عمرو. (وضمّنه) أي: محمدٌ المضارب (لكلّ منهما ألفاً) فيبقى ما في يده له؛ لأنَّه أقرَّ المالَ لزيدٍ، وقبل نفاذه بتصديق المقرّ له أقرَّ لعمرو، فكان متلفًا بإقراره لكلّ منهما ألفاً، (وأمره) محمدٌ (بالتصدق بالربح) لتوهمه أنَّه حصل لا من ملكه.

(وجعلنا القولَ للمضارب إذا أتى بألفين، وقال: هما أصلٌ وربحٌ) وقال رب المال: بل هما رأسُ المال ولا ربحَ. (لا لرب المال) أي: قال زفر: القولُ لرب المال (في أنَّهما أصلٌ)؛ لأن المضارب يدَّعي لنفسه في المال شيئًا، وهو نصيبُه من الربح، ورب المال ينكره.

ولنا: إنَّ ربَّ المال يدَّعي أنَّ المقبوضَ منه ألفا درهمٌ، والمضارب ينكره.

(ولو قال: هذا المالُ لي ولهذا أخي ميراثٌ، فقال) أخوه المشارُ إليه: (أنا ابنه) أي: ابن الميت (دونك) أي: لستَ ابنه والمال كله لي، (قسمناه بينهما) نصفين. (ولا ينفرد به المقرُ له) أي: قال زفر: المال كله للمقر له؛ لأن بنوةَ المقرّ له يثبت بتصادقهما، ولم تثبت بنوة ذي اليد.

ولنا: إنَّ هذا الإقرارَ إقرارٌ بالنسب على الغير، فلا يصحُّ، لكنَّه صحيح<sup>4</sup> في حقِّ المال، فيتنصَّفُ بينهما لاستوائهما في الاستحقاق.

فإن **قلت**: قال أبو حنيفة ومحمدٌ في المسألة السابقة، وهي قوله لآخر: ماتت أختك زوجتي، وهذا ميراث بيني وبينك: إنَّ الأحَ يستحق كلَّ المال، وقالا في هذه المسألة: إنَّ الأحَ يستحق النصفَ، فما الفرقُ بينهما؟

قلت: الفرقُ أنَّه أقرَّ في المسألة السابقة بسبب أصليٍّ، وادَّعى لنفسه سببًا طاريًا، فلا يصدَّقُ إلا ببينةٍ أو تصديقٍ، فيستردّ الكلّ، وفي هذه المسألة كلاهما في النسب، فهما سواءٌ.

(ولو أقرَّ حربيِّ أسلم بأخذِ مالٍ) من مسلمٍ أو ذميٍّ (قبل الإسلام) أي: إسلام المقر، (أو بإتلاف خمر) كافر (بعده) أي: بعد إسلام المقر له، (أو مسلمٌ) أي: لو أقرَّ مسلم (بمالِ حربيٍّ) أي: بأخذ ماله (في الحرب) أي: في دار الحرب، (أو بقطع) أي: لو أقرَّ المولى بقطع (يد معتقه قبل العتق، فكذبوه في الإسناد) أي: في إسناد الأفعال إلى ما ذكره من الزمان، بأن قال: أخذت مالي بعد إسلامك، وقال آخرُ: أتلفت خمري قبل إسلامي، وقال آخر: أخذت مالي بعد إسلامي، وقال المعتقُ: قطعتَ يدي بعد عتقي، (أقتى) محمد (بعدم الضمان في الكلّ) أي: في كل هذه الأقارير المذكورة. وقالا: يضمن.

له: إنَّه أسند الفعلَ إلى حالةٍ منافيةٍ للضمان، فلا يؤاخذ به، كما لو أقرَّ بالقذف مسنداً إلى حالة الصبا.

ولهما: إنَّه أقرَّ بسبب الضمان، وهو الأخذُ والقطعُ، وأسنده إلى حالةٍ لا ينافيها بالكلية، بل قد يجامعها 5؛ لأن إتلاف مال الحربيِّ يكون سببًا للضمان في الجملة، كما إذا كان مستأمنًا وأودع ماله عند مسلمٍ وعاد، فأتلفه المسلمُ يضمنُ، وقطع المولى يد عبده قد يكون مضمونًا إذا كان مديونًا أو مرهونًا، ولا كذلك حالة الصبا؛ لأنَّها منافيةٌ للإقرار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – فی.

<sup>2</sup> د - الكل.

<sup>3</sup> ح: يثبت.

<sup>4</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – بل قد يجامعها.

قيّد بالضمان؛ لأن المأخوذَ لو كان قائمًا في يد المقرّ يؤمر بالردِّ إلى المقرّ له اتِّفاقًا؛ لأنَّه أقرَّ أنّه مالُه، ويدّعي تملكه عليه، وهو منكرٌ، فالقولُ قولُ المنكر.

وقيَّد بقطع يد معتقه؛ لأن العبدَ بعد العتق لو أقرَّ أنَّه قطع يد مولاه حال كونه عبدًا، وقال المولى: بل قطعتهما بعد العتق؛ لا يضمن اتفاقًا، فالقولُ قولُ العبد.

(أو أحد الشريكين) أي: لو أقرَّ أحدهما (في دارٍ ببيتٍ معينٍ) فيها (لآخر قدره) أي: والحالُ أن قدرَ البيت (عشرة أذرعٍ، والحالُ مائة) ذراعٍ، فأنكره شريكُه، فطلب المقرّ له القسمة ليستوفي حقَّه من نصيب المقرّ، (ثم اقتسماه والبيتُ مع شريكه) أي: والحالُ أنَّ البيتَ واقعٌ في نصيب الشريك، (جعل له سهمًا من عشرةٍ من نصيبه) يعني: جعل محمدٌ نصيب المقرّ بينه وبين المقرّ له على عشرة أسهمٍ: سهمًا للمقر له، وتسعة أسهمٍ للمقر. (وهما سهمين من أحد عشر) يعني: جعلا نصيب المقر. وهو خمسون ـ أحد عشر سهمًا: سهمان للمقرّ له، وتسعة للمقر.

قيَّد بقوله: «والبيت مع شريكه»؛ لأن البيتَ لو وقع في نصيب المقرّ؛ وجب دفعُه إلى المقرّ له اتِّفاقًا.

له: إنَّه أقرَّ بالبيت، وهو عشرٌ من جميع الدار، وإقرارُه ينصرفُ إلى ملكه دون ملك شريكه، فيكون عشرُ نصيبه للمقر له.

ولهما: إنَّ الإقرارَ بملك الغير صحيحٌ، حتى إنَّ من أقرَّ بما لا يملكُ يؤمر بالتسليم إليه إذا ملكه، فيصحُ إقراره بالبيت، وإنَّه عشرةُ أذرعٍ، وهي متى ارتفعتْ من مائةٍ يبقى تسعون، فيفرض كلُّ خمسةٍ سهمًا، فكأنَّه أقرَّ أنَّ له سهمين ولي تسعةٌ ولشريكي تسعةٌ، فإذا كذَّبه شريكه؛ وجب أن يكون نصيبُ المقرّ له على ما أقرَّ به من أنَّ له سهمين.

وإنَّما وضع في الدار؛ لأن الخلاف في شيءٍ يحتمل القسمةَ، أمَّا فيما لا يحتملها بأن أقرَّ ببيتٍ معينٍ من الحمام والمسألةُ بحالها؛ يلزم نصفُ قيمته؛ لأن القسمةَ ههنا غيرُ ممكنٍ، والإقرارُ بعينٍ تعذَّرَ تسليمُه إقرارٌ ببدله، وهو القيمةُ، وكذلك لو أقرَّ بجذعٍ في الدار في قسمته. من «الحقائق»².

(ولو ترك) ميت (ثلاث بنين وثلاثة آلاف) درهم، فاقتسموها، وأخذ كلُ واحدٍ ألفًا، (فادّعيتْ) أي: ادّعى رجلٌ أنَّ له على أبيهم ثلاثةُ آلاف درهم، (فصدَّقه الأكبرُ فيها) أي: في ثلاثة آلاف، (والأوسط) أي: صدقه الأوسط (في ألفين، والأصغرُ في ألفٍ؟ دفع الأكبرُ ألفه، والأصغرُ ثلثها) أي: ثلثُ الألف اتفاقًا؛ لأن الأكبرُ مقرِّ أن لا ميراث له، والأصغرُ يزعم أن دعواه في الألف حقِّ. (ويأمر) أبو يوسف (الأوسط بخمسة أسداسها) أي: بدفع خمسة أسداس ألفه، (لا بكلها) أي: أمر محمدٌ بدفع كلِّ ألفه؛ لأن الأوسط يزعم أنَّ دعوى المُدَّعِي في الألفين حقِّ، وفي الألف بغير حقٍّ، فلما أخذ من الأكبر ألفًا؛ فقد أخذ ثلثها بحقٍّ وثلثَها بغير حقٍّ، فبقي من دعواه ألف وثلث، والأصغرُ على بقاء ثلثي دعواه ألف وألف في الألف حقٌ فقط، فبقي من دعواه ألف نقد تصادق الأوسط والأصغرُ على بقاء ثلثي الألف، فقد تصادق الأوسط والأصغرُ على بقاء ثلثي الألف، فيؤخذُ من كل منهما نصفُ ما اتفقا عليه، وذلك ثلث الألف، بقى من إقرار الأوسط ثلثا الألف، وفي يده ذلك، فله أن يأخذه.

ولأبي يوسف: إنَّ الكلَّ اتفقوا على ألفٍ واحدٍ، فيلزم كلَّ واحدٍ منهم ثلثه، ثم اتفق الأوسطُ والأكبرُ على ألفٍ أخرى، فلزم كلَّ واحدٍ منهما نصفه، فبقي في يد الأوسط سدسُ الألف، وفي يد الأكبر كذلك، فلما انفرد الأكبرُ بألفٍ أخرى؛ أخذ ما في يده، وهو سدسُ الألف.

(أو أكبر أخوين) أي: لو أقرَّ أكبرهما (بشركةِ زيدٍ في دارهما) بأن قال: زيدٌ مشتركٌ معنا في هذه الدار أثلاثاً، (والأصغرُ لعمرو أيضًا) أي: أقرَّ الأصغرُ بأن عمراً وزيداً مشتركان معنا في هذه الدار أرباعاً، (يحكم) أبو يوسف (لزيدٍ بربع سهم الأصغر) أي: بأخذه . (وحكم) محمدٌ (بخمسه) أي: بأخذ خمس ما في يد الأصغر، (ثم يقاسم الأكبر نصفين) يعني: يضمّ زيد ما أخذه من الربع أو الخمس إلى ما في يد الأكبر، ويقاسمه 3 نصفين اتفاقًا. (وتقاسم الأصغرُ) ما بقي في يده (عمرًا نصفين. والقولان روايتان) عن أبي حنفة رحمه الله.

لأبي يوسف: إنَّ الأصغرَ أقرَّ أنَّ الدارَ بين أربعة أنفسٍ، وزيدٌ رابعهم، ولو كان كلُّ الدار في يده دفع إليه ربعَها، فإذا كان نصفُها في يده دفع إليه ربعَه، فيجعل جميعُ الدار ثمانيةً، لكلّ من الأخوين أربعةً، فيأخذ زيدٌ ربعَ ما في يد الأصغر، فيضمّ إلى ما في يد الأكبر،

<sup>1</sup> ح - أن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – وإنما وضع في الدار.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: وتقاسمه.

فيصير خمسةً، وبقي في يد الأصغر ثلاثةً، وكلٌ منهما لا يستقيمُ على اثنين، فيضرب أننان في كلّ الدار التي هي ثمانية، فيصير عسمة عشر، فلكلٍّ من الأخوين ثمانية، فيأخذ زيدٌ ربعَ ما في يد الأصغر، وهما سهمان، فيضمُّ إلى ما في يد الأكبر، فيصير عشرةً: خمسةٌ للأكبر وخمسةٌ لزيد، ويبقى في يد الأصغر ستةٌ: ثلاثةٌ للأصغر وثلاثةٌ لعمرو.

ولمحمد: إنَّ للأصغر أنَّ يقول لزيدٍ: لو كذّبني الأكبرُ فيك لكان لك مما في يدي سهمٌ ولي سهمٌ ولعمرو سهمٌ، فلما صدَّقني الأكبر فيك خاصّةً؛ فقد رفع نصفَ مؤنتك عني، فبقي لي سهمٌ ولعمرو سهمٌ ولك نصفُ سهمٍ، فذلك سهمان ونصفٌ، وفيه كسرٌ، فيضعف، فيصير خمسةً، فمجموع الدار يكون عشرةَ أسهمٍ، لكلٍّ من الأكبر والأصغر خمسةٌ، فيأخذ زيدٌ سهمًا من الأصغر، ويضمُّ إلى ما في يد الأكبر، فيصير ستةً، لكلٍّ منهما ثلاثةٌ، ويبقى في يد الأصغر أربعةٌ: سهمان له وسهمان لعمرو.

## (فصل) في إقرار المريض

(إذا أقرَّ مريضٌ بدينٍ) في مرض موته وعليه ديونٌ في صحَّته وديونٌ لزمته في مرضه بأسبابٍ معلومةٍ كالشراء ونحوه؛ (قلبّم دينُ الصحة ومعلومُ السبب) في القضاء على الدين المقرّ به في المرض.

وفي «الخلاصة»: لو أقرَّ في المرض باستيفاء بعضِ ديون الصحة يصحُّ، ولو أقرَّ باستيفاء دينٍ ادَّانه في المرض؛ لا يصحُّ إن كان عليه دينُ الصحَّة.

(ولا نسوي) وقال الشافعيُّ: الدينُ المقرُّ به في المرض وغيره سواءٌ؛ لأنَّه إقرارٌ صادرٌ من أهله، فيكون حجَّةً كما في الصحة، بل مرضُه أدعى إلى رجحان صدقه.

ولنا: إنَّ حقوقَ غرماء 3 الصحَّة تعلَّقتْ بماله في أوَّل مرضه لعجزه عن الاكتساب، فلا ينفذُ إقرارُه في حقِّهم، بل ينفذُ في حقِّه بعد قضاء ديونهم، ولهذا ينفذُ من جميع ماله، وكان القياسُ أن لا ينفذ إلا من الثُّلَث؛ لأن حقوقَ الورثة تعلَّقَ بالثلثين، ولكن تُرِكَ ذلك بالأثر، وهو ما روي عن ابن عمر أنَّه قال: إذا أقرَّ المريضُ بدينٍ جاز ذلك عليه في جميع تركته. وإنَّما قدّم معلومُ السبب؛ لأن سببه معاينٌ، فصار كالدين الثابت بالبينة.

(وإن فضل شيءٌ) من أداء دين الصحَّة (صُرفَ فيما أقرَّ به) من دين المرض؛ لأن الدينَ مقدَّمٌ على الإرث.

(ونبطل إقراره) أي: إقرارَ المريض بدينٍ أو عينٍ (لوارث) أي: لوارثه، (إلا أن يصدّقه الباقون) من الورثة؛ لأن المنعَ كان لحقِّهم، فإذا صدَّقوه زال المانعُ. وقال الشافعيُّ: يصحُّ إقراره لوارثٍ كما صحَّ لأجنبيّ.

ولنا: قولُ ابن عمر رضي الله عنهما: إقرارُ المريض لغير وارثٍ جائزٌ وإن أحاط بماله، وإن أقرَّ لوارثٍ؛ فغيرُ جائزٍ إلا أن يصدِّقَه الورثةُ.

(ويصحُّ) إقراره (للأجنبيّ وإن استغرق المالَ) لِمَا سبق من قول ابن عمر رضي الله عنهما.

(ولو أقرَّ ببنوّةِ غلامٍ ممكنٍ منه) أي: من المقرّ بأن يولد مثلُه لمثله 4 (مجهولٍ) أي: ليس لذلك الغلام نسبٌ معروفٌ، (فصدَّقه) الغلامُ الذي يعبِّرُ عن نفسه، فلا بُدَّ من تصديقه؛ لأنَّه في يد نفسه، وأمَّا إذا كان صغيراً؛ فلا احتاج إلى تصديقه. (لَحِقَ) أي: ثبت نسبه منه، (وشارك) الورثةَ في الميراث إن لم يكن فيه مانعٌ عن الإرث؛ لأن النسبَ من الحوائج الأصلية، وهو غيرُ مستلزمٍ لإقراره بالمال؛ لأنَّه يجوزُ أن يثبت نسبُه منه، ولا يرثه.

قيَّد بقوله: «ممكن»؛ لأنَّه لو لم يمكن يكون مكذّباً ظاهرًا.

وقيَّد بـ(مجهول)؛ لأنَّه لو كان معروفَ النسب لا يثبتُ نسبُه من المقرّ لثبوته من غيره.

(أو لأجنبي) أي: لو أقرَّ المريضُ بمالٍ لأجنبي، (ثم ادَّعى أنَّه ابنه) وصدَّقه الأجنبي، (يثبت نسبه منه، وبطل إقرارُه له)؛ لأنه تبيَّن أنَّه أقرَّ للوارث؛ لأن النسب يثبت من وقت العلوق.

(وحكمنا بصحّته لو تزوّجَها بعده) يعني: لو أقرَّ المريضُ لأجنبية بمالٍ، ثم تزوَّجَها، فمات؛ لم يبطل الإقرارُ عندنا. وقال زفر: يبطل؛ لأنَّه طرى على إقراره ما يمنع صحَّته، فصار كما لو أوصى لها، أو وهب لها، ثم تزوَّجَها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فنضرب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فتصير.

<sup>3</sup> د: غرام.

<sup>4</sup> د - لمثله.

ولنا: إنَّ الزوجيةَ ثبتت مقتصرةً على زمانها، لا مستندةً كالبنوّة، فتبيَّنَ أنَّه أقرَّ لأجنبيَّةٍ، بخلاف الوصية؛ لأنَّه تمليكٌ بعد الموت، والزوجيَّةُ قائمةٌ عنده، والهبةُ في المرض كالوصية.

اعلم أنَّ الضبطَ في هذا المقام أن يقال: المقرُّ له للمريض إن لم يكن وارثًا وقتَ الإقرار، ثم صار وارثًا قبل الموت، فإن كان الإرثُ بالنسب؛ لا يجوز اتفاقًا كالمسألة السابقة، وإن كان بالسبب؛ فمختلفٌ فيه كهذه المسألة، وإن كان وارثًا وقت الإقرار دون الموت، كما إذا أقرَّ لأخيه، ثم وُلِدَ له ابنٌ؛ يصحُّ إقراره، وإن كان بالعكس، كما إذا أقرَّ لأخيه الكافر، فأسلم قبل موته؛ لا يصحُّ، وإن كان وارثًا فيهما لا فيما بينهما؛ كما إذا والى رجلًا، فأقرَّ له أ، ثم فسخ الموالاة، ثم عقدها ثانيًا؛ لا يجوز عند أبي يوسف؛ لأنَّه متَّهمٌ في الفسخ، ويجوز عند محمدٍ؛ لأنَّه لَمَّا صار أجنبيًا نفذ إقرارُه. هذا خلاصة ما في «النبيين».

(ولو طلَّقها) أي: المريض زوجتَه (ثلاثًا، ثم أقرَّ لها بدينٍ؛ كان لها الأقلُ منه) أي: مما أقرَّ به (ومن ميراثها) لقيام التُّهمة ببقاء العدَّة، فربَّما اتَّفقا على الطلاق ليصحَّ إقرارُه لها زيادةً على ميراثها، فيثبثُ أقلُهما نفيًا للتهمة. هذا إذا طلَقها بسؤالها؛ لأنَّها لا تَرِثُ، فبقيا متَّهمين في ذلك، وأما إذا طلقها بلا سؤالها؛ فلها الميراثُ بالغًا ما بلغ، ولا يصحُّ الإقرارُ لها؛ لأنَّها وارثةٌ؛ إذ هو فارٌ.

(أو لوارثٍ مع أجنبيٍّ) أي: لو أقرَّ مريضٌ <sup>2</sup> لرجلين بألفٍ وأحدهما وارثُه، (فتكاذبا في الشركة) بأن قالا: هذا الدينُ لم يكن مشتركاً بيننا، بل كان نصفُه وجب لي بسبب على حدةٍ، ونصفُه للأجنبيّ بسبب على حدةٍ.

قيَّد بالتكذيب؛ لأنَّهما لو صدّقا المقرَّ لهما بطل الإقرارُ في الكلِّ اتِّفاقًا، أمَّا إذا كذب الوارثُ المقرّ في الشركة وصدّقه الأجنبيُّ، قيل: هو على الخلاف أيضًا، لكن الصحيحَ أن يقال: لا يجوز الإقرارُ اتفاقًا. من «مبسوط شيخ الإسلام»3.

(صحَّحه) أي: جعل محمدٌ إقرارَه صحيحًا (في الأجنبيّ) خلافًا لهما.

له: إنَّ شركة الوارث للأجنبيِّ كان مانعًا من صحَّة إقراره لتضمُّنه الإقرارَ للوارث، فلما ارتفع المانعُ بالتكذيب؛ يكون نصفُ ما أقرَّ به للأجنبيّ، كما لو أوصى لأجنبيّ مع وارثه، وردَّه الوارث؛ ينفذُ في حق الأجنبيّ.

ولهما: إنَّ الإقرارَ إخبارٌ، فتنفيذُه على وجه ثبوت الشركة غيرُ جائزٍ، وعلى وجهِ عدم الشركة أيضًا؛ لأنَّه تنفيذٌ لِمَا لم يقرَّ به، فلا يصحُّ، بخلاف الإيصاء؛ لأنَّه إنشاءُ تصرُّفِ، فيحتال في تصحيحه.

(أو أنَّ هذه الألفَ لُقَطةٌ) أي: لو أقرَّ المريضُ بها، (وهي المال) أي: والحالُ أن لا مالَ له غير تلك الألف، (فكذَّبه الورثةُ؛ يأمرهم) أي: أبو يوسف الورثة (أن يتصدَّقوا بالثلث) أي: بثلث الألف. (وأعطاهم الكلَّ) أي قال محمدٌ: كلها ميراثٌ لهم.

قيَّد بتكذيب الورثة؛ لأنَّهم لو صدَّقوه يتصدَّق كلّها اتفاقًا.

له: إنّ قوله: إنَّها لقطةٌ بمنزلة قوله: ليستْ لي، ولو قال ذلك لم يبطل الميراثُ، فكذا هذا.

ولأبي يوسف: إنَّ قوله: إنَّها لقطةٌ إيصاءٌ بالتصدُّق؛ لأن حكمها ذلك، والوصيةُ بالتصدق تبرُّعٌ، فيصح في الثلث، بخلاف قوله: ليس لي؛ لأنَّه لا يقتضي التصدُّقَ.

(أو أقرَّتْ مزوَّجةٌ مجهولةٌ) يعني: إذا تزوج رجل امرأةً مجهولةَ الرقِّ، فأقرَّتْ (بأنَّها أمة) فلانٍ، (فصُدِّقت) أي: صدقها فلان، (وكذَّبها زوجها؛ صحَّ) إقرارها على نفسها (مع قيام النكاح).

أقول: فستر المصنّف في «شرحه» المجهولة بمجهولة النسب، وكذا في «الكافي شرح المنظومة»، ولم يبيّنْ كلُّ واحد منهما فائدةَ التَّقييد، وأرى فيه اشتباهاً؛ لأنَّا لو فرضنا في المسألة أنَّها معلومةُ النسب، ولم يعلم رقيَّتُها، فأقرَّتْ؛ أرى أن يجوز إقرارها، ولو فسَّرها بمجهولة الرقِّ؛ لكان أظهرَ، وصار احترازًا عما إذا عُلِمَ رقيَّتُها، فأقرت لأخر بكذا لا يصحُّ إقرارها.

(ويجعل) أبو يوسف (ولدها بعده) أي: بعد إقرارها (لأكثر من ستّةِ أشهرٍ رقيقًا)؛ لأن الشرعَ لَمَّا حكم برقيَّتِها؛ لزم منه كونُ ولدها رقاً، ولا غرورَ فيه؛ لأن إمساكها بعد إقرارها يدلُّ على رضاه برقية ولده منها. (وخالفه) أي: جعل محمدٌ ولدها حرًا؛ لأنَّه تزوَّجها على زعم حريَّةِ أولاده منها، فلا تصدَّقُ المزوجةُ في إبطال هذا الحقِّ الثابت لزوجها، كما لو أعتقها هذا المولى لم يكن لها اختيارُ نفسها؛ لأن النكاحَ لم ينعقدُ على أنَّها رقُّ.

قيَّد بقوله: «فصدقت»؛ لأن فلانًا لو كذَّبها لا يصحُّ إقرارها اتفاقًا.

<sup>2</sup> د - مريض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: به.

 $<sup>^{3}</sup>$  د - بأن قالا: هذا الدين.

وقيَّد بقوله: «وكذبها»؛ لأن الزوجَ لو صدَّقها يصحُّ إقرارها، ويكون ولدها رقًّا اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعده»؛ لأن الولدَ الذي عرف علوقُه قبل الإقرار حرُّ اتفاقًا؛ لأنَّه إقرارٌ على الغير، فلا تصدَّقُ في حقه.

أقول: لو قال: لستّةِ أشهرٍ أو أكثر؛ لكان أَوْلى؛ لأن خلافهما باقٍ إذا ولدت لستة أشهر بعد الإقرار، وإذا ولدتْ لأقلَّ منها يكون الولدُ حرًا اتفاقًا؛ لأن إقرارها لا ينفذُ في حقِّ غيرها، وهو الولدُ. المسألةُ هكذا مذكورةٌ في «الكافي».

(ويصحُ إقرارُ المريض بالوالدين والولد والزوجة) يعني: إذا أقرَّ رجلٌ بأنَّ هذا والده أو ولده أو هذه أمه، أو زوجته؛ صحَّ إقراره، لكن في الزوجة أ يُشترطُ أن لا يكون منكوحة الغير أو معتدَّته أو أن لا تكون تحت المقرّ أختها ولا أربعٌ سواها، (والمولى) يعني: يصحُ إقراره بأنَّ هذا مولاه، سواءٌ أن يكون الأسفل أو الأعلى (إذا صدَّقوه) قيَّد به؛ لأن لهم ولايةً على أنفسهم، فيتوقَّفُ الإقرارُ على تصديقهم، سواءٌ وجد قبل موت المقرّ أو بعده اتفاقًا.

وإنَّما صحَّ هذه الأقارير؛ لانعدام تحميل النسب على الغير فيها.

(وإقرارُها بهؤلاء) يعني: إذا أقرَّت امرأةٌ بالوالدين والولد والزوج يصحُّ إذا صدَّقوها، وجاز تصديقهم قبل موت المقرّة أو بعده اتِّفاقًا، إلا في المرأة إذا أقرّتْ بنكاح رجلٍ، وماتت، فصدقها؛ لم يصحَّ عنده خلافًا لهما كما سبق.

(إلا بالولد) يعني: إذا أقرَّتْ بالولد من زوجها القائم لا يصحُّ؛ لأن فيه تحميلَ النسب على الغير؛ لأن النسبَ منه، قال تعالى: ﴿ الْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ ﴾ [الأحزاب، 5/33]. (حتى يصدِّقها الزوجُ)؛ لأن الحقَّ له.

(أو تشهد بالولادة قابلةٌ)؛ لأن شهادتها في هذا مقبولةٌ، وكذا لو ادَّعى أنَّه ولده من امرأته لا يصدَّقُ في حقها إلا بتصديقها. كذا في «التبيين».

(لا كَأْخٍ وَعَمٍّ) أي: لا يصحُّ الإقرارُ بأنَّه أخوه أو عمُّه؛ لأن فيه حملَ النسب على الغير؛ لأن الأخوَّةَ إنَّما يثبت بثبوت نسب المقرّ له من الأب، والعمومةَ تثبثُ<sup>3</sup> بثبوت نسبه من الجدّ، والمقرّ لا يملك ذلك.

(ويرثُ) المقرّ له (لعدم وارثٍ) قريبٍ أو بعيدٍ؛ لأن قوله وإن لم يُقبلُ في ثبوت النسب؛ قُبل في ماله؛ لأن له ولايةً فيه.

(أو بعد موت أبيه) أي: لو أقرَّ بعد موت أبيه (بأخ لم نُفْتِته) أي: النسب من أبيه، وقال الشافعيُّ رحمه الله: يثبت. (وشاركه) أي: المقرّ له المقرّ في الإرث بالاتفاق، أمَّا عند الشافعيِّ؛ فلثبوت النسب من أبيه، وأمَّا عندنا؛ فلأنَّ المقرّ لا ولايةً له على غيره حتى يثبت النسب منه، ولكن له ولايةً على نفسه فيما في يده من المال، فيصحُّ إقراره في استحقاق غيره فيه.

اعلم أنَّ المفهومَ من «المنظومة» أن الشافعيَّ قال: لا يثبت النسبُ ولا يشاركه في الإرث؛ لأنَّه مبتنِ على النَّسب، قال المصنِّفُ في «شرحه»: تركتُ هذا الخلاف وأثبته في النسب؛ لأن صاحبَ «الوجيز» قال فيه: إذا أقرَّ بأخوة غيره؛ فهو إقرارٌ بالنسب على الغير لا يُقبلُ إلا من وارثٍ مستغرقٍ، كمن مات وخلف ابنًا واحدًا، فأقرَّ بأخ ثبت نسبه وميراثه.

أقول: على هذا كان ينبغي أن يبيِّن قولَ الشافعي؛ لأن المسألةَ مذكورةٌ في المتن على الإطلاق، والمذكورُ في «الوجيز» مقيَّدٌ بأن يكون له ابنٌ واحدٌ.

(أو أحد ابنين بأخٍ لأبٍ) يعني: إذا أقرَّ أحدُ ابني ميتٍ لرجلٍ أنَّه أخوه لأبٍ، (وكذَّبه الآخرُ؛ أمروه بدفع نصف نصيبه)؛ لأنه أقرَّ باستوائهما في استحقاق الإرث. (لا ثلثِه) يعني: قال مالكُّ: يعطيه المقرّ ثلثَ ما في يده؛ لأنَّه أقرَّ أنّ المقرّ له استحقَّ ثلثَ تركة أبيه، فيعطيه ثلثَ ما في يده؛ لعدم نفاذ إقراره على أخيه.

(أو بأختٍ لأبٍ) يعني: إذا أقرَّ أحدُ الابنين لامرأةٍ أنَّها أخته لأبيه، وأنكره أخوه، (فبثلثه) أي: فأمروه بأن يعطيها ثلثَ ما في يده من تركة أبيه؛ لأنَّه أقرَّ أنَّها ابنةُ الميت، فكان حقُّها في التركة مثلَ نصف حقه. (لا خمسه) يعني: قال مالكُّ: يعطيها خمسَ ما في يده. يده؛ لأنَّه أقرَّ باستحقاقها الخمس؛ لكون أبيه خلَّف ابنين وبنتاً، وهي هذه، فيعطيها للمحمن ما في يده.

(أو ابن وبنت من ابنين وبنتين بأخٍ لأبٍ) يعني: إذا كان لميتٍ ابنان وبنتان، فأقرَّ ابنٌ وبنتٌ منهم لرجلٍ أنَّه أخوهم لأبيهم، وجحد الآخران، (فبخمسي نصيبهما) يعنى: فأمروا المقرين بأن يعطياه سهمين من خمسةٍ مما في أيديهما؛ لأن في زعمهما أنَّ حقَّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د + بأن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ومعتدته.

<sup>3</sup> ح: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فيعطها.

المقرّ له مثلُ حق الابن، وحقُّ البنت مثلُ نصفه، فلما لم ينفذُ إقرارهما على الآخرين؛ قسم نصفُ التركة بينهما وبين المقرّ له للذكر مثلُ حط الأنثيين، على خمسة أسهم: للمقرّ له سهمان، وللمقرّ سهمان، وللمقرّة سهماً، وهذه الخمسةُ مستقيمةٌ عليهم، فقدر النصف الآخر خمسة أيضًا، لكنّها لا يستقيم على المنكرين، وهما ثلاثةٌ في التقدير، فيضرب ثلاثةٌ في مجموع التركة، وهو عشرةٌ، فيكون المبلغُ ثلاثين، فمن كان له شيءٌ من عشرةٍ يضرب في ثلاثةٍ، وكان للمنكرين خمسةٌ، فإذا ضربتْ في ثلاثةٍ يصيرُ خمسة عشر: عشرةٌ للابن وخمسةٌ للبنت، وكان للمقرّ له سهمان، فإذا ضربتْ في ثلاثةٍ يكون ستةً، وكان للمقرّ سهمان، فإذا ضربتْ فيها يكون ستةً، وللمقرّة سهم، فيالضرب فيها يكون ثلاثةً. (لا ربعه) يعني: قال مالكّ: يعطيه المقرّان ربعَ ما في يدهما؛ لأن المقرّ له على إقرارهما يستحقُّ ربعَ التركة؛ لأنّهما أقرا أنَّ أباهم مات عن ثلاثةٍ بنين وبنتين، فيقسم نصيب المقرين على أربعةٍ، فيعطى للمقرّ سهمان، وللمقرّ له سهمّ، وللبنت سهم» فلما انقسم نصيبهما على أربعةٍ؛ صار النصفُ الآخرُ أربعة أيضًا، لكن المكذّبين ثلاثةٌ تقديرًا؛ لأن الابن يجعل كبنتين، والأربعةُ لا يستقيمُ عليهم، فيضرب ثلاثةٌ في ثمانيةٍ، فيصير أربعةً وعشرين: اثنا عشر للمكذبين: ثمانيةٌ للابن وأربعةٌ للبنت، واثنا عشر للمقرين مع المقرّ له. فستمّ المقرّ به وثلاثةٌ للمقر، وثلاثةٌ للمقر، وثلاثةٌ للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقر، وثلاثةً للمقرة له.

# (كتابُ الإجارة)

(وتنعقد<sup>2</sup> على منفعةٍ) يعني: الإجارةُ بيعُ منفعةٍ مقصودةٍ، ولهذا شرط في صيغتها المضيُّ كما في البيع، وكان القياسُ أن لا يجفَّ يجوز بيعها؛ لأنَّها معدومةٌ، والعقدُ إنَّما يردُ على الموجود، لكنَّه جاز بالسُّنَّة؛ لقوله عليه السلام: «أعطوا الأجيرَ أجره قبل أن يجفَّ عرقُه»<sup>3</sup>، وهذا يدل على جوازه، واجتمع الأمةُ عليه.

قيَّد ب(منفعة)؛ لأنَّه لو استأجر شاةً مدةً معلومةً ليحلبَ لبنها لا يجوزُ؛ لأن اللبنَ عينٌ لا منفعةٌ، بخلاف استئجار الظِّئر؛ لأن المستحقَّ ثمة فعلُ الحضانة، واللبنُ آلةً. كذا في «المحيط».

وقيَّدنا المنفعةَ بالمقصودة؛ لأنَّه لو استأجر دابّةً ليظنَّ الناسُ أنَّها له، أو نخلاً ليبسط ثوبه عليها؛ لا يجوزُ؛ لأن تلك المنافعَ غيرُ مقصودةٍ منهما.

وفي «الخلاصة»: لو اشترى رطبةً، ثم استأجر الأرضَ لإبقائها؛ لا يجوز، فلو اشتراها بأصلها، ثم استأجر الأرضَ لأجله؛ يجوز. (معلومة) قيَّد بها؛ لأن جهالتَها يُفضي إلى المنازعة كجهالة المبيع.

وفي «المحيط»: لو استأجرَ خياطًا ليخيطَ له قميصًا، ولم يعيّن الكرباسَ؛ لم يجزْ؛ لكون محلّ العمل مجهولًا.

(**بذكر مدّةٍ**) هذا مع ما عُطِفَ عليه بيانٌ لطريق كونها معلومةً، كاستئجار دارٍ لسكنى شهرٍ. وإنَّما نكّر المدَّةَ ليشمل<sup>4</sup> الطويلةَ والقصيرةَ إذاكانت معلومةً، إلا أنَّ في الأوقاف لا يُزادُ على ثلاث سنين؛ كيلا يدَّعي المستأجرُ ملكها.

(أو بتسميةٍ) كما إذا استأجر دابّةً ليركبها مسافةً معلومةً، (أو إشارةٍ) كمن استأجر رجلًا ليحمل له هذا الطعام إلى موضع كذا. (بعوض ماليّ معلومٍ)؛ لأن الأجرة كالثمن.

(ولا نلحقها بالأعيان) أي: المنافعُ في الإجارة ليستُ كأعيان المبيع في حكم الملك والقبض عندنا. وقال الشافعيُ: المنافعُ في الإجارة ملحقةٌ بالأعيان؛ لأنَّه عقدُ تمليكٍ يستدعي محلًّا يضاف العقدُ إليه، ولو لم يجعل المنافعُ المعدومةُ كالأعيان المقدورة التسليم؛ لَمَا صحَّ هذا العقد.

ولنا: إنَّ العينَ كالدار مثلًا جُعلتْ خلفًا عن المنفعة في حقِّ إضافة العقد، ولهذا لو أضافاه إلى العين جاز، ولو أضافاه إلى المنفعة، المنفعة لم يجزْ، فأقيم السببُ مقام المسبَّب، كإقامة السفر مقام المشقَّة، ثم يظهرُ أثرُ العقد المنعقد ساعةً فساعةً عند حدوث المنفعة، فيملكها ويستحقُّها.

(فلا نملّكُ الأجرةَ بالعقد) ذكرُ الفاء يدلُّ على أنَّ هذه المسألةَ وما عُطِفَ عليها من المسائل الخلافية متفرّعةٌ على الأصل السابق المختلف فيه، يعني: يملك المؤجِّرُ الأجرةَ بنفس العقد عند الشافعيّ؛ لأنَّه جعل المنفعة كالعين، فيكون الأجرةُ كالمثل. وعندنا:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وللمقرة سهم وللمقر سهمان.

<sup>2</sup> ح: وينعقد.

<sup>3</sup> سنن ابن ماجه، الرهون 4؛ المعجم الصغير للطبراني، 43/1.

<sup>4</sup> ح: ليشتمل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: السب.

لا يملك، سواءٌ كان الأجرةُ عينًا أو دينًا، وفي روايةٍ: إن كانت دينًا يملك بنفس العقد، فيكون بمنزلة الدَّين المؤجَّل . (بل) يملكها بأحد هذه الثلاثة (بالتَّعجيل) أي: بتعجيل دفع² الأجرة من غير اشتراطٍ، (أو اشتراطه) أي: اشتراط التعجيل في العقد، (أو استيفاء المنفعة)؛ لأنه عقدُ معاوضةٍ، فإذا استوفى المستأجرُ المنفعةَ يملك المؤجِّرُ الأجرَ تحقيقًا للتَّساوي، وأمَّا إذا عجَّل أو شرط التَّعجيل؛ فقد أبطل حقُّه في المساواة.

(ونأمره) أي: المستأجرَ، هذا تفريعٌ آخرُ، (أن يتصدق بالفضل) أي: فضل الأجر (إذا آجر ما استأجره بأكثر) من الأجر الأوَّل، كمن استأجر ثوبًا سنةً بعشرة، فأخذه بعد يوم، فآجره سنةً إلا يومًا بعشرين؛ يتصدَّقُ بعشرة عندنا؛ لأنَّه ربح مما لم يقبضه، وعند الشافعيّ: يطيب له العشرةُ؛ لأن المنفعةَ مقبوضةٌ حكمًا، فصارت ربحَ ما قبض.

هذا إذا كانت الأجرةُ الثانيةُ من جنس الأوَّل؛ إذ لو لم يكن من جنسها طاب الفضلُ اتِّفاقًا. كذا ذكره الطحاويُّ.

(ولا نجيز الإجارة بالإجارة) كمن استأجر دارًا، وجعل أجرتها إجارة دار له ليسكنها المؤجّرُ، هذا فرعٌ آخرُ، فإنّه غيرُ جائز عندنا؛ لأن المنفعةَ معدومةٌ، فيكون كبيع الجنس بالجنس نسيئةً، وجائزٌ عنده؛ لأنَّها موجودةٌ، فيكون كبيع الجنس بالجنس يدًا بيدٍ. كذا

ولكنَّه مُشكلٌ؛ لأنَّه لو كان كذلك؛ لَمَا جاز بخلاف جنس المنفعة أيضًا، مع أنَّهم قالوا بجوازه، ولأنَّ<sup>3</sup> العقد على المنافع ينعقدُ ساعةً فساعةً على ما قالوا، فقبلَ وجودِ المنفعة لا ينعقدُ العقدُ، وبعد وجودها لم يبقَ دينًا، فكيف يُتصوَّرُ فيه النسيئةُ؟ فالأولى أن يُقال: الإجارةُ إنَّما أجيزتْ للحاجة، ولا حاجة إلى استئجار المنفعة بجنسها؛ لاستغنائه بما عنده منها، فلم يَجُزْ على الأصل، ولا كذلك عند اختلاف الجنس.

(ونحكم بانفساخها) هذا فرعٌ آخرُ، يعنى: ينفسخُ الإجارةُ عندنا (بموت المتعاقدين أو أحدهما)؛ لأنها ينعقد ساعةً فساعةً، وبالموت انتقل المنفعةُ أو الأجرةُ إلى الورثة، فتبطل 4 الإجارةُ؛ لأن العقدَ لم يوجدْ منهم. وعند الشافعيّ: لا ينفسخُ؛ لأنَّها كبيع العين، والبيعُ لا ينفسخ بموت العاقدين أو أحدهما، فكذا هذا.

(إذا عقد لنفسه) قيَّد به؛ لأنَّها لا تنفسخ<sup>5</sup> بموتِ من عقدها لغيره؛ لعدم الانتقال إلى الورثة، كالأب والواقف والوكيل بالإجارة، وأما الوكيلُ بالاستئجار إذا مات تبطل<sup>6</sup> الإجارةُ؛ لأن التوكيلَ بالاستئجار توكيلٌ بشراء المنافع، فصار كالتَّوكيل بشراء الأعيان، فيصير مستأجرًا لنفسه، ثم يصيرُ مؤجرًا من الموكل. كذا في «الذخيرة».

(كما ينفسخُ 7) عقدُ الإجارة (بفوت المنفعة، كخراب الدار، وانقطاع شرب الضبيعة، وماء الرحي)؛ لأن المنفعة هي المعقودُ عليها، فإذا فاتتْ لم يُتصوَّرْ بقاءُ العقد حكمًا.

وبعضُ مشايخنا قالوا: لا ينفسخُ العقدُ بهذه الأشياء؛ لأن المنافعَ فاتتْ<sup>8</sup> على وجهٍ يمكن عودُها، فأشبه الإباقَ، حتى لو انهدم، فبناه المؤجر، وأراد المستأجرُ أن يسكنه في بقية المدة؛ ليس له أن يمنعه، ولو انقطع ماءُ الرحى والبيثُ مما ينتفعُ به لغير الطحن؛ فعليه من الأجرة بحصته. كذا في «التبيين».

(ونفسخها بالعذر)؛ لأنها تنعقدُ ساعة فساعةً، فصلح العذرُ أن يمنعه، (كالعيب) أي: كما ينفسخ الإجارةُ بالعيب، كمن استأجر دارًا، فوجد بها عيبًا يضرُّ بالسكني، فله أن يفسخ. (مثل من استأجر حانوتًا ليتَّجر) فيه، فافتقر، أو دابّة ليسافرَ، ثم بدا له) أي: ظهر للمستأجر رأيُ ترك السَّفر؛ إذ ربما قصد الحجَّ، ففات وقتُه، أو سافر لإحضار الغريم، وقد حَضَرَ، ولو جرى على موجب العقد يلزمه ضررٌ زائدٌ لم يلزمه بالعقد. (لا للمؤجّر) يعنى: إذا بدا للمكاري رأي ترك السفر لا يكون عذرًا؛ لأنَّه يمكنُه أن يبعث دابته على يد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – وفي رواية: إن كان دينًا.

<sup>2</sup> ح: رفع.

<sup>3</sup> ح: لأن.

<sup>4</sup> ح: فيبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ينفسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تنفسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: فايت.

وفي «التجريد»: لو آجر نفسَه في عمل وهو ممن يعاب به؛ فله الفسخُ.

وفي «النوازل»: لو استأجر إبلًا، ثم اشترى بغلًا؛ لا يكون عذرًا في الفسخ، ولو اشترى إبلًا؛ يكون عذرًا.

(وكمن أجر دكانًا، ثم لزمه دينٌ، ولا مالَ له سواه) يفسخه ويبيعه لقضاء دينه، وهذا مثالٌ آخرُ للعذر، قال الفقيهُ أبو الليث: هذا إذا كان الدينُ ظاهرًا، فإن لم يكن، ولكنَّه أقرَّ بالدين وكذَّبه المستأجرُ؛ جاز إقرارُه، ويكون عذرًا عند أبي حنيفة، خلافًا لهما.

ثم الفسخُ بهذه الأعذار إنَّما يكون بقضاء القاضي على رواية «الرِّيادات»، حتى لو باع المؤجرُ المذكورُ دكانه قبل القضاء لا يجوزُ، وعلى رواية الأصل يكون الفسخُ بدونه، فيجوز بيعُه، وأصحُهما الأُولى؛ لأن الفسخَ مختلفٌ فيه، فيتوقَّفُ على القضاء كالرجوع في الهبة.

ومن المشايخ من وفَق بينهما: بأنَّ العذرَ إن كان ظاهرًا لم يحتج إلى القضاء، وإن كان غيرَ ظاهرٍ كالدين الثابت بإقراره؛ يحتاج إلى القضاء؛ ليصير العذرُ بالقضاء ظاهرًا. كذا في «التجريد».

(ونسقطهما بالضمان المتعدِّي¹) هذا فرعٌ آخرُ، يعني: إذا تعدَّى المستأجرُ على الدابة المستأجرة مثلًا، فهلكت، وضمنها²؛ يسقط عنه الأجرةُ عندنا؛ لأنَّه ملكها بالضمان، وهي معه لا يجتمعان³، ولا تسقطُ عند الشافعيّ؛ لأن المبيعَ هي المنافعُ، والعينُ غيرها، فلا تسقطُ<sup>4</sup> الأجرةُ بهلاك العين كما لا يسقطُ<sup>5</sup> الثمنُ عن المشتري إذا جني على مالِ آخر للبائع وضمنه.

(ونجيز إضافتها إلى المستقبل) هذا فرعٌ آخرُ، مثل أن يقول في شعبان: آجرتُ داري في أوّل يومٍ من رمضان، وهي جائزةٌ عندنا؛ لِمَا مرَّ من أنَّ العقدَ يتجدَّدُ بحسب حدوث المنافع، فجازت الإضافةُ، خلافًا للشافعي؛ لأنَّها بيعُ المنافعُ عنده، فلا يجوز إضافَتُها إلى وقتٍ كبيع العين<sup>7</sup>.

قيَّد بالإضافة؛ لأن تعليقَ الإجارة غيرُ جائز اتِّفاقًا.

(فنحكم بصحَّة خيار الشرط فيها) أدخل فيه الفاءَ ليدلَّ على أنَّ هذه المسألةَ فرعُ الخلاف في جواز الإضافة، فلما جاز إضافتها عندنا جاز خيارُ الشَّرْط فيها؛ لأنه تعذَّر نفاذُ العقد في مدة الخيار، وكذا بعد انقضائها لا يمكن القولُ بالاستناد؛ لأن شرط الاستناد قيام المحلّ في الحال، والمنافعُ غير موجودةٍ في فيكون في المعنى إضافةُ الإجارة إلى وقتِ 10 سقوط الخيار، فيعتبر أوّلُ المدة من ذلك الوقت 11. ولم يجز خيار الشرط عند الشافعيّ؛ لعدم جواز الإضافة في الإجارة عنده.

(ومن استأجر دارًا أسكنها من شاء، وضع فيها ما شاء) من الصَّنائع والعمل؛ لانعدام التفاوت في السكنى والعمل، حتى لو قيّد بأن يُسكن واحدًا بعينه؛ فله أن يُسكنَ غيره، وكذا في الصنائع. (إلا القصارة والطحن والحدادة)؛ لأن هذه الثلاثة يوهن البناء، وفيه إضرارٌ. ولو استأجرها ليُعقدَ قصارًا؛ فله أن يعقد حدّادًا إذا كان مضرَّتُهما واحدةً. ثم لو استأجرها للسكنى، وفعل فيها القصارة، وانهدمت؛ فعليه الضمانُ، ولا أجرَ عليه؛ لأنَّه لا يجتمع مع الضمان، وإن لم ينهدم؛ وجب عليه الأجرُ استحسانًا؛ لأن المعقودَ عليه هو السُّكنى، وفي القصارة وُجِدَ السكنى وزيادةٌ، فيجب عليه الأجرُ بشرط السلامة.

(ويجب) تسليمُ الأجرة (بنفس القبض) أي: قبض المعقود عليه كالدار (وإن لم يسكُنْها)؛ لأن تسليمَ عين المنفعة غيرُ متصوَّرٍ، فأقيم التمكينُ من الانتفاع مقامه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: للتعدي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فضمنها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وامتنع استيفاء المنافع المستحقة عنها بالإجارة، فلا يجب بدلها.

<sup>4</sup> د: سقط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: سقط.

<sup>6</sup> ح: كبيع الأعيان.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: إضافتها كإضافة البيع.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: الإضافة.

<sup>9</sup> ح – لأنه تعذر.

<sup>10</sup> د: زمان.

<sup>11</sup> د - فيعتبر أول المدة من ذلك الوقت.

(وتسقطُ) الأجرةُ (بالغصب) أي: بغصب العين المستأجرة، سواءٌ كانت عقارًا أو لا؛ لعدم تمكُّنِ المستأجر من استيفاء المنافع عنها. المرادُ بالغصب هنا: إثباثُ اليد<sup>1</sup> المبطلة مطلقًا، فيتناول العقارَ؛ لأن حقيقةَ الغصب غيرُ متحقِّقةٍ في العقار عند أبي حنيفة وأبي يوسف كما سيجيء في الغصب.

(أو أرضًا) أي: من استأجر أرضًا للزراعة (عين المزروع)؛ لأن بعضَ أفراده يضرُّ بالأرض، فبتعيينه يرتفعُ الجهالةُ المفضيةُ إلى المنازعة. (أو على أن يزرعَ ما شاء) أي: أو قال: استأجرتها على أن أزرعَ فيها ما أشاء؛ لأن بتفويض الأمر إليه يرتفعُ النزاعُ. (ويدخل الطريقُ فيها) أي: في إجارة الأرض للزراعة وفيه، احترازٌ عن البيع حيثُ لا يدخل الطريقُ والشربُ فيه (تبعًا) أي: بغير تسميةٍ؛ لأن عقدَ الإجارة للتمكُّن من الانتفاع، والشربُ والطريقُ مما يتوقّفُ عليه الانتفاعُ، فيدخلان بمطلق العقد.

(أو ساحةً) أي: استأجر أرضًا خالية (للبناء والغرس، فانقضت المدَّةُ) أي: مدة الإجارة (وجب تسليمها) أي: تسليمُ الأرض (فارغةً) عن البناء والغرس.

(فإن نقصت الأرضُ) أي: إن عرفت أنَّ الأرضَ تنقص<sup>2</sup> (بالقلع غرم الآجر) وهو على وزن فاعل بمعنى المؤجر، وفي «الأساس»: لا يقال: هو آجر على وزن فاعل، فإنَّه خطأ، بل يقال: هو مؤجر، وذكر في «الصحاح»: العامّةُ تقول: أجّرته بلا مدِّ. (قيمة ذلك) أي: البناء والغرس (مقلوعًا) أي: مأمورًا بقلعه، ومعرفةُ قيمته كذلك: أن تقوّم الأرضُ مع الشجر المأمور مالكُه بقلعه، وتقوّم وليس فيها هذا الشجر، ففضلُ ما بينهما هو قيمةُ الشجر، وإنَّما فسَّرناه بكذا؛ لأن قيمةَ المقلوع أزيدُ من قيمة المأمور بقلعه؛ لكون المؤنةِ مصروفةً للقلع. كذا في «الكفاية».

(ويملكه) بغير رضاه؛ لأن الغرسَ مستحقُّ القلع، فصاحبُ 4 الأرض يتضرَّرُ به، فيضمنه قيمته كذا رعايةً للجانبين.

(وإن لم تنقص الأرضُ) بقلعه (يتوقف) تملُّكُه (على رضاه، أو تراضيا) على أن يبقى الغرسُ مكانه، ويترك الإجارةُ على حالها، (فتكون الأرضُ لهذا والغرسُ لذاك، فإن زرع فانقضت) أي: تمّتْ مدّةُ الإجارة (ترك) الزرع (بأجر المثل إلى نهايته)؛ لأن له نهايةً، بخلاف الشجر؛ إذ لا غاية لبقائه.

وفي «التتمة»: إذا انقضت الإجارةُ وفي الأرض رطابٌ؛ تركتْ فيها بأجر مثلها حتى تجرَّ، وهو على أوَّل جرِّ يدركُ بعد انقضاء الإجارة.

(أو دابّة) أي: من استأجر دابة (أو ثوبًا، أو ما يختلف) أي: الذي يختلف (باختلاف المستعملين) كالفأس والقوس ونحوهما، وهذا بعمومه متناولٌ للثوب والدابة، فيكون تعميمًا بعد التَّخصيص. (فإن أطلق) العقد (أركب وألبس من شاء) أو ركب أو لبس بنفسه، أراد<sup>5</sup> بالإطلاق أن يعمّم المفعول، ويقول: استأجرتها على أن أركبها من أشاء، أو ألبسه من أشاء، ولم يرد به ترك التقييد، حتى لو لم يقيده فسد الإجارةُ للجهالة، وكان القياسُ أن يجب أجرُ المثل في عدم تقييده، لكن وجب المسمّى استحسانًا؛ لارتفاع الفساد، وهو الجهالةُ بركوبه أو إركابه.

(فإن ركب أو أركب واحدًا تعينَ) أن يكون مرادًا من الإطلاق، فصار كأنَّه نصَّ عليه. (وإن خصّ) أي: عيّن الراكب، (فأركب غيره، فعطبت) أي: هلكت الدابة (ضمن)؛ لأن الناسَ متفاوتون في اللبس، فإنَّ لبسَ القصّاب ليس كلبس البزاز، وكذا في الركوب، فإذا خالفه صار متعديًا، وكذا إذا عيّن اللابس.

(فإن سمّى نوعًا وقدرًا يحمله) الجملةُ حالٌ مقدرةٌ، أي: إن سمى نوعًا حالَ كونه مقدرًا حمله (كقفيزِ حنطةٍ؛ جاز إبدالهُ بمثله) أي: بما يساويه في الضرر من غيره، كما إذا استأجر ليحمل عليها عشرةَ أقفزةٍ من الحنطة الحمراء، فحمل عليها حنطةً أخرى، (أو أخفّ) أي: إبداله بما هو أخفّ من الحنطة (كالشعير والسمسم) فإذا سمى حنطةً، فحمل عليها شعيرًا أو سمسمًا؛ جاز، وإنّما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ید.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ينقص.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ويقوم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: وصاحب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: وأراد.

<sup>6</sup> ح: يعم.

لم يصرُ مخالفًا بإبداله في هاتين الصورتين؛ لأن المعتبرَ هو الضررُ، فلا يكون التَّقييدُ مفيدًا، حتى لو سلمت الدابَّةُ يجب الأجرُ المسمى، ولا يكون مخالفًا ويكون مخالفًا قياسًا ، فإن عطبت الدابّةُ من ذلك يضمنُ قيمتها، ولا يجب الأجرُ. كذا قاله قاضي خان.

(لا بأضر) أي: لا يجوز إبدالُ الحنطة بما هو أضرُّ منه في الحمل (كالملح).

(أو قدراً) أي: إن سمّى قدرًا (من القطن لم يجز إبدالُه بحديدٍ مثل وزنه)؛ لأن القطنَ ينبسط على ظهر الدابة، والحديدُ يجتمع في مكانٍ، فيؤذيها، فلا يرضى صاحبها إلا بالإذن.

(ولو عطبتْ برديفٍ) أي: بسبب راكبٍ خلف الراكب، سواءٌ كان الرديفُ مستأجراً أو غيره (ضمن النصفَ) أي: نصف قيمتها، وعليه الأجرُ كاملاً إن عطبتْ بعد بلوغ مقصده، ثم المالكُ إن شاء ضمَّن المستأجرَ، وإن شاء ضمَّن الرديف.

(ولا اعتبار فيه بالثقل) أي: بثقل الرديف؛ لأن الآدميَّ غيرُ موزونٍ، فاعتبر فيه العددُ، كما اعتبر في جُنَاة الجناة. هذا إذا كانت الدابةُ تطيق حمل الاثنين، وإن لم تُطِقَّ؛ ضمن جميعَ قيمتها. كذا في «الكافي».

قالوا: هذا إذا كان الرديفُ يستمسكُ بنفسه، وإن كان صغيرًا لا يستمسكُ؛ يضمنُ بقدر ثقله.

وفي ذكر الرديف احترازٌ عمَّا إذا حمله الراكبُ على عاتقه، فإنَّه يضمنُ جميعَ القيمة وإن كانت الدابةُ تطيق حملها؛ لأن ثقلَ الراكب مع الذي حمله على عاتقه يجتمعان في مكانٍ واحدٍ، فيكون أشقَّ عليه الدابة. كذا في «النهاية».

(ولو زاد على المسمى) أي: على ما سمّاه من مقدارٍ معلومٍ في الحمل، فعطبت (ضمن بقدر الزيادة) مثلًا: إذا زاد عُشْر المسمى؛ يضمن عشرَ الدابة. هذا إذا حمل عليها من جنس المسمّى، ولو حملًها من خلاف جنسه؛ وجب جميعُ القيمة، وهذا إذا حمّلها الزيادة وحدها، فعطبت؛ ضمن جميعَ القيمة. وهذا إذا كان الزيادة في الحمل، ولو كان في غيره، كما إذا استأجر بقرةً ليطحن بها حنطةً مقدّرةً، فزاد؛ وجب جميعُ القيمة. وهذا إذا كان الدابَّةُ تطيق حمل الزيادة، وإن كانتُ لا تطيقه؛ يضمن كلَّ قيمتها؛ لأنَّه خارجٌ عن العادة. كذا في «التبيين».

(والكبح) وهو جذب الدابة بلجامها (والضرب مضمِّنٌ) كلٌّ منهما قيمتها إذا عطبتْ عند أبي حنيفة متعارفًا كان فعله أو لا. (وقالا: غير المعتاد) يعنى: إذا كان كبحُه وضربُه خارجًا عن العادة يضمنُ، وإلا فلا.

أراد بالضرب: ضربَ الدابة لتسير بقرينة الكبح؛ لأنَّه لو ضرب العبدَ المستأجرَ للعمل يضمنُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه يفهم، فلا حاجةَ إلى الضرب.

وفي «الحقائق»: موضعُ الخلاف الضربُ في موضعٍ معتادٍ بغير أمر صاحبها؛ إذ في غير المعتاد يضمنُ اتِّفاقًا ضَرَبَها بأمره أو بغيره، وفي الضرب المعتاد بأمره لا يضمنُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الضربَ اليسيرَ لا بُدَّ للسير في العرف، والمتعارفُ يكون مأذونًا، كما إذا فصد الفصّاد، ولم يتجاوزْ عن الموضع<sup>3</sup> المعتاد.

وله: إنَّ فعلَه وإن كان مأذونًا فيه شرعًا، لكنَّه مشروطٌ بوصف السلامة، فإذا عطبت به الدابّةُ يضمن، كما يضمن القصارُ إذا تلف الثوبُ من دقِّه.

وعلى هذا الخلاف ضربُ الأب والوصيّ الصغير للتّأديب إذا لم يتجاوّزْ عن المعتاد، فيجب الديةُ عنده، ولا تجب عندهما، كما لا يجب<sup>4</sup> إذا ضربه المعلمُ بإذن الأب.

وله: إنَّ الأَبَ يضربه لنفسه؛ لأن منفعتَه عائدةٌ إليه، والمعلمُ ليس كذلك، وإنَّما يضربه إعانةً للأَب، والمعينُ لا ضمانَ عليه.

(ولو أنكر) من استأجر الدابّةَ ليركبها إلى موضعٍ (الإجارةَ في بعض الطريق) فركبها بعد الإنكار إلى ذلك المكان، (يوجبها)
أي<sup>5</sup>: أبو يوسف الأجرةَ (عن ركوبها من قبلُ) أي: قبل الإنكار؛ لأنَّه بجحوده صار غاصبًا، ولزمه الضمانُ، فلا يجتمعُ الأجر معه. (لا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د - استحسانًا، ويكون مخالفًا قياسًا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وإن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: موضع.

<sup>4</sup> د: تجب.

 $<sup>\</sup>frac{5}{5}$  ح – أي.

عن الكلِّ) يعني: قال محمدٌ: يجب الأجرُ عن كلِّ ركوبه؛ لأنَّه لَمَّا فرغ عن 1 استعمالها وسلَّمها إلى صاحبها سقط عنه الضمانُ، والعقدُ لم ينفسخ بإنكاره، فيجب الأجرُ.

(ولو ادَّعاها بعشرةٍ إلى كذا، (فقال المؤجرُ: بل) المستأجرُ أنَّه استأجرها بعشرة دراهمَ ليركبها إلى موضع كذا، (فقال المؤجرُ: بل) استأجرتها بعشرة (إلى نصفه، ولم يركب) المستأجرُ بعد النزاع، ولا بينةً لهما، (تحالفا وترادا).

قيَّد بقوله: «ولم يركب»؛ لأنَّه لو ركبها لم يتحالفا، والقولُ للمستأجر مع اليمين.

(وإن برهنا) أي: أقاما البينة؛ (قضينا للمستأجر) بأن يركبها (إلى مقصده بعشرةٍ، لا بخمسةَ عشر) أي: قال زفر: يقضى له بذلك بخمسة عشر؛ لأن المؤجرَ أثبت ببيّنته أنَّ الأجرةَ عشرةٌ إلى نصفه، وأنكرَ الإجارةَ فيما وراء النصف، والمستأجرُ يدَّعيها، وببينته أثبتتها بخمسة، فتقبل 1 البينتان، فتصير 3 خمسة عشر.

ولنا: إنَّهما اتَّفقا على أنَّه ما جرى بينهما إلا عقدٌ واحدٌ، والاختلافُ وقع في زيادة المسافة، وبينةُ المستأجر أثبتها، فيقبل بينتُه؛ لأنَّها أكثرُ إثباتًا.

(ولو تعدى المسمى) أي: مما سمَّاه من المكان للركوب (فهلكت ضمن) قيمتها؛ لأنَّه صار غاصبًا، وكذا لو عيّن طريقًا، فسلك طريقًا آخرَ لا يكون مثله.

(ولم يخيروه بينه) أي: بين التضمين (وبين فضل الأجرة) يعني: قال مالك: المؤجرُ مخيَّرٌ، إن شاء ضمّنه، وإن شاء أخذ فضل الأجرة، ولم يضمنه؛ لأنَّه اتَّجه له وجهان في تضمين دابته أو منفعتها الزائدة على المسمى، فيختار أيّهما شاء.

ولنا: إنَّ المنافعَ لا تضمنُ بالإتلاف، فله أن يأخذَ قيمتها فقط.

(ولو عاد) المستأجرُ إلى المكان المسمى (ألزمناه به) أي: المستأجر بالضمان. وقال زفر: لا يضمنُ؛ لأنَّه لَمَّا عاد إلى الوفاق بَرئَ عن الضمان كالمودع.

ولنا: إنَّ يدَ المستأجر ليست يدَ المالك، ولا بُدَّ من الردِّ إليه بعد التعدي، وبالعود لا يكون رادًا لها إليه، بخلاف المودع، فإنَّ يدَه يدُ المالك في الحفظ، فإذا عاد المودَعُ إلى الوفاق عاد إلى يد المالك حكمًا.

(ولو بدّل سرجها بإكافٍ) يعني: لو اكترى دابّةً بسرجها، فنزع السرج، وأوكفها بإكافٍ (توكفُ بمثله) الحمرُ، فهلكتْ، (فهو ضامنٌ) عند أبي حنيفة كلَّ قيمتها. (وقالا: بقدر الزيادة) يعني: يضمنُ ما زاد ثقلُ الإكاف على السرج وزنًا، حتى لو كان السرج أربعة أمناء والإكاف ثمانيةً؛ يضمن نصف قيمتها. وقيل: يعتبر 4 زيادتُه من حيثُ المساحة، حتى لو كان السرج ثلاثةً أشبارٍ والإكاف أربعةً؛ يضمن ربعها.

قيَّد بالتبديل؛ لأنَّه لو استأجرها عُرياناً ليركب إلى خارج المصر، فأسرجها؛ لا يضمنُ اتفاقًا، وإن استأجرها ليركب في المصر، فإن كان من الأشراف لا يضمن أيضًا؛ لأن مثلَه لا يركب من غير سرج، فيكون إذنًا به دلالةً، وإن كان من الأسافل يضمنُ.

وقيَّد بتبديل سرجها بإكاف؛ لأنَّها لو كانتْ مركفةً، فبدّل إكافها بالسرج؛ لا يضمنُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه أخفُّ من الإكاف، ولو بدّل سرجها بسرج تسرجُ مثله فهلكتْ؛ لا يضمن اتفاقًا؛ وإن كانت لا تسرج<sup>5</sup> بمثله يضمنُ اتفاقًا. من «الحقائق»<sup>6</sup>.

لهما: إنَّ الإكافَ من جنس السرج، فيكون مأذونًا فيه، إلا أنَّ فيه زيادةً على السرج، فيضمن قدر الزيادة.

وله: إنَّ الإكافَ ليس من جنس السرج؛ لأن الإكافَ للحمل، وينبسطُ على ظهر الدابة، والسرجُ للركوب، ولا ينبسط كذلك<sup>7</sup>، فكان مخالفًا باستعماله، فيضمنُ.

<sup>1</sup> ح: من.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فيقبل.

<sup>3</sup> ح: فيصير.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يسرج.

<sup>6</sup> د – من الحقائق.

<sup>7</sup> د: کذا.

(ولو استأجر فسطاطًا) وهو الخيمةُ العظيمةُ، (فدفعه إلى آخر) إجارةً أو إعارةً، فنصبه وسكن فيه، فهلك (يضمّنه) أي: أبو يوسف الدافع؛ لأن الناسَ متفاوتون في نصبه وضرب أوتاده، فصار كاللبس إذا دفعه إلى آخرَ فهلك. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: لا يضمنُ؛ لأنَّه للسكنى، والناسُ لا يتفاوتون فيه، فلا يضمنُ، كالدار المستأجرة للسكنى إذا دفعها إلى غيره.

(وأجزنا للجمَّال وربّ الدار المطالبةَ بكلّ مرحلةٍ ويومٍ) يعني: إذا وقعت الإجارةُ على قطع المسافة كالجمال؛ يجوز له أن يطالب حصّةَ بعض المسافة إذا قطعها كمرحلةٍ، أو على المدّةِ، كما في إجارة الدار إلى شهرٍ، فللمؤجر أن يطالب أجرةَ بعض الماضية كيومٍ.

قيَّد بمرحلةٍ ويومٍ؛ لأن حصَّةَ ما دونهما لا يعرف إلا بحرج، فلم يُعتبرْ.

(إلا لتوقيتٍ) يعني: إذا ذكر في العقد وقتًا لطلبه، كنصف الطريق أو نصف الشهر؛ لم يكن له أن يطالب قبله. وقال زفر: لا يجوز لهما طلبُ الأجر إلا بعد انتهاء السفر وانقضاء المدة.

قيَّد بالجمَّال ورب الدار؛ لأنَّه ليس لسائر العمَّال كالخياط والقصّار طلبُ أجر إلا بعد الفراغ من العمل اتفاقًا.

له: إنَّ المعقودَ عليه جملةُ المنافع، فلا يطالبُ بدلها حتى يسلِّمَ إليه جميعها كسائر العمال.

ولنا: إنَّه استوفى بعضَ المنافع، فيجب بقدره من البدل تسويةً بين العاقدين، كما لو قبض بعضَ المبيع واستهلكه.

(ويطالب القصار ونحوه بالفراغ) من العمل الذي استؤجر له، ولا يطالب قبله، (إلا بشرط التعجيل)؛ لأن بعضَ العمل غيرُ مننفع به، ولا يصير مسلّمًا إلى صاحبه وإن عمل في بيت المستأجر. هذا هو المفهومُ من «الهداية». وفي «الذخيرة»: إذا خاط البعضَ في بيت المستأجر يحصل التَّسليمُ، كما لو استأجر إنسانًا ليبني له حائطًا، في بيت المستأجر يحصل التَّسليمُ، كما لو استأجر إنسانًا ليبني له حائطًا، فبني بعضه، ثم انهدم، فله أجرُ ما بني.

(ويفرغ الخباز) هذا شروعٌ لبيان فراغ الأجير في الأعمال الذي يستحقُّ به المالَ، (في بيت المستأجر بإخراجه) أي: بإخراج الخبر (من التنور)؛ لأن المستأجرَ ينتفعُ به بعد الإخراج، (وفي بيته) أي: في بيت الخباز (بالتسليم)؛ لأن نفسَ الإخراج من التنور لا يكون تسليمًا.

وفي «القنية»: لو لم يسلّم الطحانُ الدقيقَ بعد الطحن مع القدرة عليه، فسُرِق منه؛ يضمن بعد أخذ الأجرة، طلبه المالكُ منه أو لم يطلب، وقبله لا.

(والطباخ) أي: يفرغ الطباخ (للوليمة) وهي طعام العرس (بالغَرْف) بفتح الغين المعجمة مصدرٌ، أي: بإخراج الطعام من القدور إلى القصاع؛ لأن الانتفاعَ بطبخه إنَّما يحصلُ بالغرف عرفًا.

قيَّد بالوليمة؛ لأنَّه لو استؤجر لطبخ قدرِ خاصٍّ؛ فغرفُه ليس عليه. كذا في «المحيط».

والمرجعُ في الجميع العرفُ.

(والفراغُ) أي: فراغ الأجير لضرب اللبن (من ضرب اللبن) وهو بكسر اللام وفتحها وبسكون الباء فيهما. كذا في «البدرية». (بإقامته) أي: بإقامة اللبن عن محلّه عند أبي حنيفة، حتى لو فسد بالمطر قبلها فلا أجرَ له. (وقال: بتشريجه) أي: بنقل اللبن من مكانه، حتى لو فسد بعد الإقامة وقبل النقل فلا أجرَ؛ لأن عملَه إنَّما يتمُّ بالنقل؛ إذ ربما يفسدُ بدونه، والعرفُ شاهدٌ عليه.

وله: إنَّ نفسَ الفراغ يحصلُ بإقامته، ولهذا ينتفعُ به بعدها، والتشريخُ عملٌ زائدٌ، فلا يجبُ عليه؛ كالنقل إلى بيته.

هذا إذا ضرب اللبنَ في ملك المستأجر، فإن ضربه في ملك نفسه؛ لا يجب الأجرُ عنده إلا بالعلِّ عليه بعد إقامته، وعندهما: بالعدّ عليه بعد التشريج. كذا في «النظم».

(ويحبس العينَ على الأجرة من له فيها تأثيرٌ) أي: الصانعُ الذي له أثرٌ في العين كالقصار والصباغ يجوز له حبسُ العين لاستيفاء الأجرة؛ لأن المعقودَ عليه . وهو الصبغُ مثلًا . وصفٌ قائمٌ بالثوب، فله أن يحبسه للبدل كالمبيع.

وفي «النهاية»: هذا إذا استعمل القصارُ النشاءَ، وأما إذا أزال الدرنَ فقط؛ فليس له حقُّ الحبس عند بعض المشايخ. وفي «الجامع الصغير» لقاضيخان: الأصحُّ: أنَّ له حق الحبس على كل حالٍ؛ لأن البياض كان هالكًا بالاستتار، فإنَّما ظهر بعمله.

وفي «الخلاصة»: هذا إذا عمل في دكَّانه، أمَّا إذا عمل في بيت المستأجر؛ فليس له حقُّ الحبس.

احترز بقوله: «من له فيها تأثير» عمَّن لا أثر له فيها كالحمال، فإنَّه لا يحبس العينُ للأجرة؛ لأن أثرَ عمله غيرُ قائمٍ بالعين، فانتفت ولايته عنها 1.

ثم إن حبس، فضاعت؛ فلا ضمانَ عليه عند أبي حنيفة؛ لأنَّه أمانةٌ، ولا أجرَ له؛ لهلاك المعقود عليه قبل التسليم، وعندهما: يضمنُ قيمتها غيرَ معمولةٍ، فلا أجرَ له، أو يضمن قيمتها معمولةً، فله الأجرُ.

(ولا يستعمل) الصانع (غيره إن شرط عمل نفسه)؛ لأن عمله يكون هو المعقودَ عليه. (فإن أطلق) العقدَ، ولم يقيد بعمله (جاز) استعمالُ غيره؛ لأن المعقودَ عليه يكون عملاً في الذمة، فيمكنُ إيفاؤه 2 بنفسه وبغيره.

(ولا يضمنُ الأجيرُ الخاصُّ المستحقُّ للأجرة) وهذه صفةٌ كاشفةٌ، يعني: الأجيرُ الخاصُّ: هو الذي يستحقّ الأجرة (بتسليم نفسه) في المدة، عمل أو لم يعمل؛ لأن العقدَ فيه واقعٌ على المدة ولو ذكر معها العملُ، وقال: استأجرتك شهراً لرعي الغنم؛ يكون ذكرُه لبيان غرضه، لا لكونه مقصودًا. سمّي خاصًا؛ لأنَّه في تلك المدة لا يجوز عملُه لغيره، وأمَّا لو<sup>3</sup> قال: استأجرتك لرعي الغنم شهرًا، فلا يكون أجيرًا خاصًا؛ لأنَّه أوقع العقدَ على العمل، إلا أن يشترط أن لا يرعى غنمَ غيره. كذا في «المحيط».

وذكر في «الخانية»: رجل أعطى رجلًا درهمين ليعمل له يومين، ولم يذكر العمل؛ لم يصعَّ الإجارةُ، فإن عمل يومًا وامتنع عن العمل في اليوم الثاني؛ لا يُجبرُ على العمل لفساد الإجارة، وإن سمّى له عملًا معلومًا جازتْ، ويجبر على العمل، وإن فسخ الإجارة؛ فعليه أجرُ مثل ما مضي 4، وبعدما مضى يومان لا يطلبُ منه العملُ لانتهاء الإجارة.

(مطلقًا) أي: لا يضمنُ سواءٌ تلف العينُ بعمله أو بغيره؛ لأن يده يدُ أمانةٍ، ومنافعه مملوكةٌ له، فصار هو نائبًا منابه في الفعل، فلا يضمنه إلا إذا تعمَّد الفسادَ.

(والمشتركُ المستحقُّ بالعمل) يعني: الأجيرُ المشتركُ: هو الذي لا يستحقُّ الأجرَ حتى يعمل كالقصار. سمي مشتركًا؛ لأن له أن يعمل للعامة (أمينٌ في السلعة) يعني: إذا هلك المتاعُ في يده أو في يد تلميذه بلا تعدِّ وعملٍ فيه لا يضمنه عند أبي حنيفة. وقالا: يضمنه، لكن إذا ضمن أستاذه لا يرجع على تلميذه بما ضمن؛ لأنَّه أجيرٌ خاصٌّ في حقه.

وفي «المحيط»: الخلافُ فيما إذا كان الإجارةُ صحيحةً، وإن كانت فاسدةً؛ لا يضمنه اتِّفاقًا؛ لأن العينَ حينئذٍ تكون 5 أمانةً؛ لكون المعقود عليه. وهو المنفعة. مضمونةً بأجر المثل.

إنَّما لم يضمنْ عنده إذا لم يشرط عليه الضمان، وإن شرط أن يضمنَ لو هلك عنده يضمن اتِّفاقًا. كذا في «الجامع الصغير<sup>6</sup>». وذكر في «الخانية» و«التتمة»: الفتوى على أنَّه لا يضمنُ، سواءٌ شرط الضمان أو لم يشرط.

وفي «الظهيرية»: اختار المتأخرون الصلحَ على نصف القيمة.

لهما: إنَّ الحفظَ مستحقٌ عليه كالعمل؛ إذ لا يمكنه العملُ إلا به، فإذا هلك بسببٍ يمكنه الاحترازُ عنه يضمنه كالمودع بأجرٍ، وبه يفتى.

وله: إنَّ المقبوضَ أمانةٌ عنده لقبضه بإذن المالك، فلا يضمنه بلا تعدِّ فيه، والحفظُ مستحقٌّ عليه تبعًا؛ لأن المذكورَ في العقد العملُ لا الحفظُ، بخلاف المودع بأجر؛ لأن الحفظَ صار مقصودًا لكون الأجر يقابله.

وفي «الفتاوى الصغرى»: لو خلط الراعي المشترك الغنمَ بغنم غيره؛ فالقولُ له في التعيين مع يمينه، وإن جهل؛ فهو استهلاكُ يضمن قيمةَ الكلّ. ولو ندّ غنمٌ، فخاف أن يضيع الباقي إن طلبه؛ لا يضمنُ، ولو ذبح غنمًا لا يرجى حياتُه لا يضمنُ، وكذا الأجنبيُّ في الصحيح. ولو كان بقّارًا، فأدخل البقور في السكك، فضاع إحداها قبل أن تصل إلى منزل صاحبها، وكان المتعارفُ ذلك لا يضمنُ، وإن قال صاحبُ البقرة: ما جئت بها إلى السكك؛ يحلف البقارُ، ولا 8 يضمنُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: عينها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: إبقاؤه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ولو.

 $<sup>^{4}</sup>$  د $^{-}$  فعليه أجر مثل ما مضى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ج: يكون.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د - الصغير.

<sup>7</sup> د + له.

<sup>8</sup> د: وإلا.

(وضمّناه) أي: الأجير المشترك (ما أتلفه بعمله) كما إذا دقّ القصارُ الثوبَ، فخرق، أو زلق 1 الحمالُ، ففسد المحمولُ ونحوهما. وقال زفر: لا ضمان عليه.

أقول: لو قال: تلف بعمله؛ لكان أَوْلى وأخصرَ؛ لأن صيغةَ «أتلف» يجيءُ متعديًا غالبًا ودالًا على العمد. وزفر معنا في تضمينه، تدلُّ عليه المسألةُ الآتيةُ.

قيَّد بالأجير المشترك؛ لأن الأجيرَ الخاصَّ لا يضمن اتفاقًا.

وقيَّد بعمله؛ لأنَّه لو تلف بلا صنعه؛ فهو مختلفٌ فيه كما سبق.

(إلا ما غرق من آدميّ بمده) أي: بمدّ الملاح حبل السفينة، (أو سقط من دابّةٍ) يعني: لو كان في السفينة أو على الدابة عبدٌ، فمات العبدُ بعمل الأجير المشترك؛ لا يضمن العبدُ اتفاقًا؛ لأن ضمانَ الآدميّ لا يجب بالعقد، بل بالجناية، ألا يرى أنَّه يجب على العاقلة؟ وضمانُ العقد لا يجب عليهم.

وفي «المحيط»: لو كان على الدابة عبدٌ ومتاعٌ، فهلكا؛ إنَّما يضمن المتاعَ عندنا إذا لم يكن العبدُ صالحاً لحفظ المتاع، وإن كان صالحاً لا يضمن المتاعَ أيضًا؛ لأنَّه يكون في يد العبد، ويدُه كيد المولى، فصار كما لو كان وكيلُ المولى مع المتاع.

لزفر: إنَّه عمل بإذن المالك، فلا يضمن ما تلف به.

ولنا: إن المأذونَ فيه العملُ المصلحُ دون المفسد، فيضمنُ؛ لأنَّه أتلف مالَ الغير بغير إذنه.

هذا إذا لم يكن صاحبُ المتاع في السفينة، وإن كان هو أو وكيله فيها لا يضمن؛ لأنَّه لم يسلِّم المتاعَ إلى الملَّاح، وكذا لو كان صاحبُ المتاع واكبًا على الدابَّة، وصاحبُ الدابة يسوقها، فسقطت الدابةُ، وفسد شيءٌ من المتاع؛ فلا ضمانَ على صاحب الدابة اتِّفاقًا. من «الحقائق»2.

(ولو كسر الحمالُ عمدًا ما حمله في بعض الطريق) قيَّد بقوله: «عمدًا»؛ لأنَّه لو كان خطأً لا ضمان عليه عند زفر لما مرَّ. (أو انكسر لوقوعه) أي: لوقوع الحمال عن زلقٍ في بعض الطريق، أو لوقوع المحمول من غاربه بانقطاع الحبل؛ يضمن؛ لأن كلَّ ذلك من قلَّة اهتمامه، فكان من صنعه<sup>3</sup>، فصار في معنى العمد، وينبغي أن يحمل الوقوعُ على هذا، وإلا؛ لا يصحّ قولُه: «خيرنا»؛ لأنَّه لو وقع من الازدحام بلا تفريطٍ منه؛ فلا يضمن عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

وفي «الخلاصة»: وكذا يضمن إذا ساق المكاري دابته، فعثرتْ، فسقطت الحمولةُ.

(خيرنا المالك إن شاء ضمَّنه قيمته غيرَ محمولٍ) أي: ضمن الحمالَ قيمته في المكان الذي حمل منه، (ولا أجرَ له، أو في موضع الكسر) أي: إن شاء ضمّنه قيمته في مكان كسره، (وله أجرُ ما حمل) بحسابه، حتى لو كان حمل إلى نصف الطريق أعطاه نصفَ أجره. (لا هذا فقط<sup>4</sup>) يعنى: قال زفر رحمه الله: يُضمنه قيمته في مكان كسره بلا خيار، وله أجرُ ما حمل<sup>5</sup>.

قيَّد بقوله: «في بعض الطريق»؛ لأنَّه لو زلق رجلُه بعدما انتهى إلى المكان المشروط، ثم انكسر الدنُّ؛ فله الأجرُ، ولا ضمانَ عليه. كذا في «الفصول».

**له**: إنَّه أتلفه في هذا المكان، فيضمن قيمته فيه، إلا أنَّه أوفي بعض العمل، فيستحقُّ الأجر بقدره 6.

ولنا<sup>7</sup>: إنَّ الحمالَ وافق المالكَ من وجهٍ؛ لأنَّه حمل بأمره، وخالفه من وجهٍ؛ لأنَّه أمره بالحمل إلى مكانٍ معينٍ، ولم يأتِ به، فيتخير <sup>8</sup> المالكُ إن شاء مال إلى جهة وفاقه، وضمّنه قيمته موضعَ إتلافه، وأعطاه الأجرَ بحسب ذلك، وإن شاء مال إلى جهة خلافه، وضمنه قيمته في المكان الذي حمل منه، ولا أجرَ له؛ لأنَّه لم يسلِّم العملَ إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لزق.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  هذا إذا لم يكن صاحب.

<sup>0 ...</sup> 

<sup>3</sup> د: صنيعه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – فقط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د - وله أجر ما حمل.

<sup>6</sup> د: له: إنه أتلفه، ويعطيه حصة ما حمل من الأجر؛ لأنه استوفى بعض منافعه، فقط يعني: لا يضمنه إذا انكسر لوقوعه لانعدام تفريط منه.

<sup>7</sup> د: لنا.

<sup>8</sup> د: فتخير.

(ولا يضمن الفصَّادُ) إذا هلك المفصودُ بالسراية؛ لأن منشأها ضعفُ المزاج، وذا خفيٌ عنه، بخلاف دقِّ الثوب؛ لأن قوته ورقّته يعرف بالحسّ. (إلا أن يتجاوز المعتاد) لأنَّه إذا تجاوز ظهر منه التَّقصيرُ.

(والمستأجَرُ) بفتح الجيم (لإيصال كتابٍ) إلى فلان، (وردِّ جوابٍ) أي: لإتيان جوابه منه، (يعود به) أي: حال كونه يعود بالكتاب إلى من استأجره (لكونه ميتًا) أي: لوجدانه ذلك الحي<sup>1</sup> ميتًا، الجارُ والمجرورُ متعلقٌ ب«يعود».

وفي «المصفي»: لو كان الفلانُ غائبًا أو حاضرًا، ولم يدفع إليه الكتاب؛ فالحكمُ فيه كما وجده ميتًا.

(لا أجر له) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: أجر ذهابه وأجر إيابه. (وقالا: عن العود) أي: لا أجرَ له عن عوده، بل له أجرُ ذهابه.

قيَّد بإيصال كتابٍ؛ لأنَّه لو استأجره لإيصال طعامٍ إلى فلانٍ، فوجده ميتًا، فردَّه إلى المستأجر، أو نسي الكتابَ في موضعه، ولم يوصله؛ لا<sup>2</sup> أجرَ له اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ورد جواب»؛ لأنَّه لو لم يكن مشروطًا في العقد وترك الكتابَ ثمة ليوصَلَ إليه؛ يستحق تمامَ الأجر اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «يعود به»؛ لأنَّه لو ترك الكتابَ في يد وارثه أو وصيه يستحقُّ أجرةَ الذهاب اتفاقًا؛ لأن عمله لم ينتقضْ بإعادته.

لهما: إنَّ نقلَ الكتاب ليس بعملٍ ذي مشقةٍ، فلم يقابل الأجر به، وإنَّما قوبل بقطع المسافة، وهو حاصلٌ له في الذهاب، بخلاف نقل الطعام؛ لأنَّه عملٌ ذو مشقةٍ مقابلٌ بالأجر، وقد نقضه بالردِّ.

وله: إنَّ المقصودَ من الكتاب حصولُ العلم بما فيه، فإذا عاد بالكتاب؛ فقد نقضه، فلا يستحقُّ الأجرَ، بخلاف ما لو ترك الكتاب؛ لأن الحمل لم ينتقض فيه بالعود.

وفي «الذخيرة»: إن قال: استأجرتك من المصر لتحمل الحنطة من القرية، فذهب، ولم يجد فيها حنطةً؛ يجب أجرُ الذهاب، وإن قال: استأجرتك لتحمل من القرية؛ لا يجب شيءٌ؛ لأن العقدَ في الأول على الذهاب والحمل، وفي الثاني على الحمل فقط.

(أو طعام) يعني: المستأجَرُ لإيصال طعامٍ إلى موضع كذا إذا حمله إليه، (فردَّه) أي: أعاده إلى المكان الأوَّل، (اسقطناها) أي: الأجرةَ لنقضه عمله بالرِدّ. وقال زفر: له الأجرُ؛ لأنَّه أتى بما التزمه بالعقد.

(ولا يسافرُ بعبدِ استأجره للخدمة)؛ لأن خدمة السفر أشقُ، فلا يتناولها إطلاقُ الخدمة؛ لأن المتعارف فيه خدمةُ الحضر، ولو سافر به ضَمِنَ؛ لأنَّه صار غاصبًا. (إلا بشرط) يعنى: إنما<sup>3</sup> يجوز السفرُ ثُ به إذا شرط خدمتَه للسفر في عقد الإجارة.

(ولو غصبه) أي: عبدًا، (فآجّر العبدُ نفسه) أي<sup>4</sup>: وقبض الأجر، (فأتلف الغاصبُ أجرته؛ فهو) أي: الغاصب (بريءٌ) عن ضمانها للمالك عند أبي حنيفة. وقالا: عليه ضمانها.

قيَّد بإجارة العبد؛ لأنَّه لو آجره للغاصب لا يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالإتلاف؛ لأن أجرتَه لو تلفتْ لا يضمن الغاصبُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّه أتلف ملكَ الغير بغير إذنه، فعليه أن يضمن.

و له: إنَّ وجوبَ الضمان يعتمدُ التقوُّم، والتقوُّمُ يعتمدُ الإحراز، وهذا غيرُ محرزٍ في حقِّ الغاصب؛ لأن العبدَ لا يحرز نفسه عنه، فكيف يحرزُ ما في يده؟ ولا في حق المالك؛ لأن يد الغاصب مانعةٌ عنه.

### (فصل) فيما يجوز من الإجارة وما يفسد منها

(ويفسد بالشروط) التي لا يقتضيها العقدُ ولا يلائمها كما يفسد البيعُ. (ويجب أجرُ المثل) إذا فسدتْ.

وفي «المحيط»: ما أخذته الزانيةُ، إن كان بعقد الإجارة؛ فحلالٌ عند أبي حنيفة؛ لأن أجرَ المثل في الإجارة الفاسدة طيبٌ وإن كان السبب حرًاما، وحرامٌ عندهما، وإن كان بغير عقدٍ؛ فحرامٌ اتفاقًا؛ لأنَّها أخذته بغير حقٍّ.

(ولا نتجاوز به المسمَّى) أي: أجرُ المثل لا يتجاوز من الأجر المذكور في العقد عندنا. وقال الشافعيُّ: يتجاوز بالغًا ما بلغ، كما تجب القيمةُ بكمالها في بيع الأعيان إذا فَسَدَ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الفلان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فلا.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح – إنما.

<sup>4</sup> د - أي.

ولنا: إنَّ المنافعَ غيرُ متقومةٍ لكونها غيرَ محرزةٍ، وإنَّما اعتبر قيمتها في العقد بما سمّياه لضرورة تجويزه، فإذا فسد اعتبر قيمتها في قدر المسمّى كالصحيح، وفيما وراءه كأنَّها تلفتْ بغير عقدٍ، وتقوَّمُ الأعيان أصليِّ لا ضروريٌّ، فلا يقاسُ عليه.

وفي «الخلاصة»: هذا إذا كان الفسادُ لجهالة الوقت، وكان المسمّى معلومًا، وأمَّا لو كان الفسادُ لجهالة المسمى، كما إذا جعل الأجرةَ ثوبًا؛ يجب أجرُ المثل بالغًا ما بلغ.

وفي «المحيط»: لو استأجر دارًا كلّ شهرٍ بعشرةٍ على أن يعمرها؛ فهو فاسدٌ يجب فيه الأجرُ بالغًا ما بلغ؛ لأنَّه رضي هنا ببذل الزيادة على المسمى، بخلاف غيرها من الإجارة الفاسدة؛ لأنَّه لم يَرْضَ بالزيادة عليه.

(وإجارةُ المشاع) سواءٌ كان يحتمل القسمةَ أو لا، بأن يؤجر نصيبه من دارٍ مشتركةٍ من غير الشريك، (فاسدةٌ) عند أبي حنيفة، والفتوى على قوله، وحيلةُ جوازها عنده: أن يلحقها حكمُ حاكم. من «الحقائق» 1.

(إلا من الشريك) أي: شريك المؤجر في العين المستأجرة، فإنَّ أجارتها منه جائزةٌ اتفاقًا إن بيّن نصيبه، وإن لم يبين لا يجوز في الصَّحيح<sup>2</sup>.

اعلم أنَّ الخلافَ فيماكان مشاعًا وقت العقد، وأمَّا إذاكان شيوعُه طاريًا،كما لو آجر دارًا، ثم تفاسحًا في النصف؛ لا يبطلُ في النصف الآخر اتِّفاقًا في ظاهر الرواية، وعن أبي حنيفة: إنَّ الطارئَ والمقارنَ سواءٌ. ولو كان البناءُ لرجلٍ والعرصةُ وقفًا لآخر أو ملكًا، فآجر صاحبُ البناء بناءه، قيل: لا يجوز؛ لأنَّه في معنى المشاع، والفتوى على أنَّه يجوز.

(وأطلقا جوازها) فيتهايآان، ويجبران على ذلك، ويجب المسمى3.

أقول: لو قال: وإجارةُ المشاع من غير الشريك فاسدةٌ؛ لكان أخصرَ، ولم يحتجُ إلى إرداف قولهما.

لهما: إنَّ للمشاع منفعةً، وتسليمُه ممكنٌ بالتخلية، والانتفاعُ به بالتهايؤ، فيجوز كبيع المشاع، وكما لو آجر من شريكه4.

وله: إنَّ الإجارةَ للانتفاع بالعين المستأجرة، وذلك لا يتصوَّرُ في المشاع، بخلاف بيع المشاع؛ لأن المقصودَ فيه ملكُ الرقبة، وبخلاف ما لو آجر من شريكه؛ لأن كلَّ المنفعة يحدث على ملكه بلا شيوع<sup>5</sup>، ولا يعتبرُ اختلافُ السبب عند اتحاد الحاجة.

(ولو مات أحد مؤجرين<sup>6</sup> أو مستأجرين أبقيناها في الحيّ) وقال زفر: يفسدُ في كليهما؛ لأنَّه صار إجارةَ المشاع.

ولنا: إنَّ هذا الشيوعَ طارٍ، وهو غيرُ مفسدٍ؛ لأنَّه إنَّما كان يفسدُ لكونه مانعاً من القبض، وإذا حصل له لا يضرُّه، والشيوعُ الثابث قبل العقد إنَّما كان يفسده؛ لأن الانتفاع بالجزء الشائع غيرُ ممكنٍ إلا بتسليم الباقي، فكأنَّ العقد شرط به تقديراً، وهذا المعنى غيرُ موجودٍ في الطاري، فلا يفسده.

(وإجارةُ طريق غير محدودةٍ للمرور فاسدةٌ) يعني: من استأجر طريقاً ليمرَّ فيه في ملك رجلٍ سنةً بكذا لا يجوز ذلك عند أبي حنيفة، فعليه أجرُ المثل إن مرَّ سنةٌ. وقالا: يجوز، فعليه المسمى. وفي «العيون»: المختارُ قولهما.

قيَّد بقوله: «غير محدودة»؛ لأنَّه لو حدَّها وبيَّن موضعَ المرور وقت العقد يجوز اتِّفاقًا.

وهذا الخلافُ مبنيٌ على الخلاف في إجارة المشاع.

(وإذا استأجر دارًا كلّ شهرٍ بكذا صحَّ في شهرٍ)؛ لأن كلمة «كلّ» إذا دخلتْ فيما لا نهاية له؛ ينصرف إلى الواحد لتعذَّر العمل بعمومها؛ إذ الشهورُ لا نهاية لها، والواحدُ معيِّن، فيصحُّ العقدُ فيه، فإذا تم الشهرُ؛ فلكلٍّ منهما نقضُ الإجارة بشرط أن يكون الآخرُ حاضرًا. كذا في «التبيين».

(إلا أن يعين شهورًا معلومةً) فيصحُّ العقدُ فيها للعلم بالمدّة، (فإن سكن ساعةً من الثاني؛ صحَّ فيه) أي: العقد في الشهر الثانى؛ لحصول رضاهما بذلك، وهذا هو القياسُ، وإليه مال بعضُ مشايخنا. (وظاهرُ الرواية) أي: ظاهر المذهب (بقاءُ الخيار في

<sup>1</sup> د – والفتوى على قوله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الصلح.

<sup>3</sup> د - فيتهايئان ويجبران على ذلك ويجب المسمى.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: لشريكه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بالشيوع.

<sup>6</sup> ح: المؤجرين.

الليلة الأولى ويومها) من الشهر الثاني، وبه يفتى، وفي لفظ البقاء إشارةٌ إلى أنَّ خيارَ الفسخ كان ثابتًا لكلٍّ منهما عند تمام الشهر الأوَّل، وإنَّما اعتبر اليومُ والليلةُ؛ لأن رأسَ الشهر عبارةٌ عنهما عرفًا، وفي اعتبار الساعات حرجٌ.

(أو سنةً) أي: إذا استأجر دارًا سنةً أو شهوراً معلومةً؛ (صعَّ) العقدُ (من غير بيان قسط الشهور) أي: حصة كلِّ شهرٍ من الأجرة؛ لأن العلم بالمدة كافٍ، وتقسيمُ الأجرة إلى أجزائها غيرُ لازم، وابتداءُ المدَّة يكون من وقت العقد إن لم يبيناه.

(وكانت) السنة (بالأهلَّة إن كان العقدُ حين الهلال، وإن كان في أثناء شهرٍ؛ فكلها) أي: كلّ الشهور تعتبر (بالأيام) عند أبي حنيفة. (وقالا: يتم الأوّلُ بها) أي: الشهر الأول بالأيام، (والباقي بالأهلة)؛ لأن الأصلَ أن تعتبر 2 الشهورُ بالأهلة، وقد تعذَّر ذلك في الشهر الأول، فيكمل بأيام الشهر الأخير، ويعمل في الشهور المتخلِّلة بينهما بالأصل.

وله: إنَّ الشهرَ الأوَّلَ لَمَّا وجب تتميمه بأيام الشهر الذي يليه يبدأ الثاني بالأيام أيضًا، فيعتبرُ هكذا إلى آخر المدَّة، فعلى هذا الطريق العدة وأجل البيع ونحوهما.

(ومن استأجر جملًا لمحمل، وراكبين إلى مكّة جاز) وكان القياسُ أن لا يجوز لجهالة المحمل، لكن جوّز استحسانًا. (وتعيّن المعتادُ) من المحمل؛ لأن المقصودَ هو الركوبُ، والمحملُ من توابعه، فيصرفُ إلى المتعارف. (ولو شوهد) أي: شاهد الجمال المحمل (كان أجود)؛ لأنه أقرب لحصول الرضا.

(أو لزادٍ) أي: إذا استأجر جملًا لحمل زادٍ (معلومٍ) مقدارُه، فأكل منه في الطريق، (فنقص؛ ردَّ مثله) أي: جاز له أن يردَّ عوض ما نقص؛ لأن عليه أن يحمل ذلك المقدارَ في جميع الطريق.

(أو ذميّ) أي: إذا استأجر ذميّ (مسلمًا لحملِ خمرٍ، أو دارَه ليبيعها فيها) أي: إذا استأجر ذميٌّ دارَ مسلم ليبيع خمراً فيها، (فهو) أي: العقد (مكروهٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: فاسدٌ).

قيَّد بالذميِّ؛ لأن المسلمَ لو استأجر مسلمًا لحمل المغصوب أو المسروق لم يجز اتِّفاقًا؛ لأن نقلَ مال الغير بغير إذنه معصيةٌ، ولأنَّ المجوسيَّ إذا استأجر مسلمًا ليوقد النارَ يجوز اتِّفاقًا؛ لأن التصرُّفُ في النار مباحٌ.

وقيَّد بالخمر؛ لأنَّه لو استأجر مسلمًا لحمل ميتةٍ يجوز اتِّفاقًا؛ لأن الميتةَ تؤذي الناسَ، والظاهرُ أن حملَه يكون لإماطة الأذى، فيكون مباحًا.

وقَيد بقوله: «ليبيعها»؛ لأنَّه لو استأجر ذميٌّ دارَ مسلمٍ ليتّخذ فيها مصلّىً لنفسه لم يمنع اتِّفاقًا؛ لأنَّه ليس فيه إحداثُ بيعةٍ. كذا في «المحيط».

لهما: إنَّ حملها للشرب معصيةٌ عند الأجير، فيكون استئجاراً على المعصية، كاستئجار المغنية والنائحة، وقد ثبت أنَّه صلى الله عليه وسلم لعن حامل الخمر<sup>3</sup>.

وله: إنَّ حملها للذميِّ، والتحريمُ غيرُ نازلٍ في حقِّه، ولهذا لو أتلف المسلمُ عليه الخمر يضمنُ، فيُحمل لعنُ حاملها على أن يكون المحمولُ إليه المسلمَ.

(وأجاز الإجارة لاستيفاء القصاص) يعني: من له القصاص على آخرَ إذا استأجر رجلًا ليستوفيه منه؛ جاز عند محمدٍ خلافًا هما.

المرادُ به: قصاصُ النفس؛ لأن الاستئجارَ لقصاصٍ في الطرف جائزٌ اتِّفاقًا؛ لأن الأطرافَ لها حكمُ الأموال، حتى جاز القضاءُ بالنكول فيها.

له: إنَّه إجارةٌ على عملٍ معلومٍ مشروع، فجاز كذبح الشاة.

**ولهما:** إنَّ الإجارةَ جوّزتْ على خلاف القياس للتعارف باعتبار الحاجة، ولا<sup>4</sup> تعارفَ هنا، فبقي على عدم الجواز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يعتبر.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الأشربة  $^{2}$  سنن الترمذي، البيوع  $^{3}$ 

<sup>4</sup> ح: فلا.

وفي «المحيط»: لو استأجره القاضي للقصاص؛ فله أجرُ المثل، ولو استأجره من له القصاص؛ فلا أجرَ له؛ لأن الاقتصاص في حقّ القاضي يصلح أن يكون معقودًا عليه من وجهٍ تبعًا للإجارة على القيام في مجلسه، ولا كذلك غيرُ القاضي، فإنَّه لو استأجره ليقوم في بيته ليس له ذلك، فليس له أن يأمره باستيفاء القصاص، فلم ينعقدْ أصلًا.

(ولو قال) لخياطٍ: (إن خطته فارسيًا فبدرهمٍ) أي: فلك درهم، الباءُ زائدةٌ، أو معناه: فخطّ بدرهمٍ، (أو روميًا) أي: قال إن خطته روميًا (فبدرهمين، أو اليوم) أي: إن قال: إن خطته اليوم (فبدرهمٍ، أو غداً) أي: إن خطته غدًا (فبنصفٍ) أي: نصف درهمٍ، (أجزناه) واستحقّ ما سماه المستأجر بأيِّ العملين عمل. وقال زفر: لا يجوز مثلُ هذا العقد؛ لجهالة المعقود عليه في المسألة الأولى، وجهالةِ الأجرة في الثانية.

ولنا: إنَّ هذه الجهالة لا يفضي إلى المنازعة؛ لأن بالعمل يتعيَّنُ المعقودُ عليه والأجرُ أيضًا، وصار كبيع أحد هذين الثوبين على أنَّه بالخيار في تعيين أحدهما.

(لكنَّ شرطَ اليوم صحيحٌ) عند أبي حنيفة، فإن خاطه اليومَ فله درهمٌ، وشرطُ الغد غيرُ صحيحٍ، (فيجب بالخياطة غدًا أجرُ مثله لا يتجاوزُ المسمّى) كما هو العادةُ عندنا في الإجارة الفاسدة. (وأجازاهما) أي: أجازا شرطَ اليوم والغد؛ لأن ذكرَ اليوم للتأقيت، وذكرَ الغد للتعليق، فوجد في كل واحدٍ من الوقتين تسميةٌ مقصودةٌ، فصارا عقدين.

وله: إنَّ ذكرَ اليوم للتأقيت حقيقةً، لكنَّ زيادةَ الأجر في خياطة اليوم دلَّتْ على أن المراد منه: التعجيلُ مجازاً، وأمَّا ذكرُ الغد؛ فللتعليق حقيقةً لا للتَّرفيه مجازاً؛ إذ لو كان كذلك لَمَا نقص الأجرُ فيه، ولَمَا صار ذكرُ اليوم للتعجيل، وذكرُ الغد للتعليق، اجتمع في الغد تسميتا درهم ونصف درهم، ففسد العقدُ فيه لجهالة الأجر، فوجب أجرُ المثل.

أقول: لو قال: ذكرُ الغد فاسدٌ؛ لكان أُوْلي وأخصرَ، ولإنجاز وعده أوفرَ؛ لأنَّه هو محلُ الخلاف، وشرطُ اليوم صحيحٌ اتِّفاقًا.

(أو إن سكنت) أي: إن قال: إن سكنت هذه الدار (عطّارًا) أي: حال أن تكون عطارًا (فبدرهم، أو حداداً فبدرهمين، فهو) أي: العقد (جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز.

له: إن سكناه فيها حدادًا غيرُ سكناه عطارًا، فصار مخيّراً بين عقدين مختلفين، فصحّ اعتبارًا بالرومية والفارسية.

ولهما: إنَّ المعقودَ عليه . وهو السكني . شيءٌ واحدٌ، وقد ذكر في مقابلته بدلان، فيفسد العقد بخلاف الرومية والفارسية؛ لأن كلَّا منهما عملٌ مخالفٌ للآخر .

وإن لم يقع السكني في الصورة المذكورة حتى انقضت المدّةُ وجب الأقل للتيقن، وقيل: يجب من كلّ مسمى نصفه.

(ولو استأجره ليخيط له ثوبه اليوم بدرهمٍ؛ فهو) أي: العقدُ (فاسدٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: جائز؛ لأن ذكرَ اليوم للتعجيل، كما في قوله: إن خطته اليوم فلك درهمٌ، فيكون المعقودُ عليه هو العمل، حتى لو عمل بعد اليوم؛ فله ما سماه من الأجر.

وله: إنَّ اليومَ إن كان ظرفًا لاستأجرت يكون أجيرًا خاصًا يستحقّ الأجرة بتسليم نفسه، عمل أو لم يعملْ، وإن كان ظرفًا ليخيط؛ يكون المعقودُ عليه العمل لا يستحقّ الأجرَ<sup>1</sup> ما لم يعمل، والجمعُ بينهما متعنِّرٌ، فيفسد للجهالة، بخلاف قوله: إن خطته اليوم؛ لأن المذكورَ فيه فعلٌ واحدٌ، وهو الخياطةُ، فيكون معقودًا عليه، وذكرُ اليوم للاستعجال.

قيل: الخلافُ فيما إذا قال: اليوم، وأمَّا إذا قال: في اليوم؛ تعيَّن للاستعجال؛ لأنَّه لا يكون مستوعبًا، وأمَّا اليوم؛ فصالحٌ أن يكون ظرفًا مستوعبًا تعيينًا للمدَّة.

(ولو قال: أمرتك أن تخيطه قباءً، فقال الخياط): أمرتني أن أخيطه (قميصًا؛ كان القولُ للمالك مع اليمين)؛ لأنَّه لو أنكر أصلَ الأذن كان القولُ قوله، فكذا أ إذا أنكر وصفّه، (ويضمِّنُ) المالكُ (الخياطَ)؛ لأن المالكَ إذا حلف كان الخياطُ متصرفًا بغير إذنه، فيلزمه الضمانُ، إن شاء ضمَّنه، وإن شاء أخذه وأعطاه أجرَ مثله.

(ولو ادَّعى) الصانعُ (العملَ بالأجر) وقال له المالكُ: عملته لي بغير أجرٍ، (فالقولُ للمالك) مع يمينه عند أبي حنيفة؛ لأن الصانعَ يدَّعى الأمرَ الحادثَ، وهو العقدُ، وربّ المتاع ينكره. (ويجعله) أي: أبو يوسف القولَ (للصانع إن كان حِريفًا) أي: خليطًا له

<sup>1</sup> ح: الأجرة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: وكذا.

بأن كان بين الصانع والمستأجر أخذٌ وإعطاءٌ؛ لأن عادته إذا سبقت بالعمل له بأجرٍ يكون كالمنطوق. (وحكم به) أي: محمدٌ بكون القول للصانع (إن صدّقه العرفُ) أي: إذا كانت تلك الصنعةُ معمولةً بالأجرة في العادة؛ لشهادة الظاهر لدعواه.

(ولو استأجره لحملِ طعامٍ مشتركٍ بينهما) أي: بين المؤجر والمستأجر (نفسده، ولا نوجبُ شيئًا) من الأجر وأجر المثل. وقال الشافعيُّ: يجوز، ويجب المسمّى؛ لأنَّه استأجره على عملِ معلومٍ في نصيبه، فيجوز كما لو كان جميعُ الطعام له.

ولنا: إنَّ كلَّ جزءٍ يحمله يعمله لنفسه، فلا يتحقَّقُ تسليمُ المعقود عليه ممتازًا، فلا يستوجبُ به شيئًا.

وفي «المبسوط»: وكذا لو استأجر دابةً شريكةً لحملِ طعامٍ مشتركٍ فيه، وعن هذا قالوا: لو دفع أرضه ليغرس شجرًا على أن يكون الأرضُ والشجرُ بينهما نصفان، أو دفع ابنه إلى رجلٍ ليعلّمه² حرفة كذا حتى يعمل له الصبي سنتين، أو دفع بقرته ليرعاها، ويكون اللبنُ والسمنُ بينهما نصفين، أو دفع مدًّا إلى الطحان ليطحن، ويكون الأجرُ قفيرًا من دقيقه؛ يفسد العقدُ؛ لأن الأجيرَ في هذه الأشياء يكون عاملًا في شيءٍ هو شريكٌ فيه.

(ويجيز) أبو يوسف (للأم إجارة ابنها وهو) أي: حالَ كون ذلك الابن الصغير (في عيال عمّه. ومنعها) محمد؛ لأنَّه لا ولاية لها حال قيام العم، فإذا لم يحزُ له أن يؤجره؛ فلأن لا يجوز لأمّه أُولي<sup>3</sup>.

ولأبي يوسف: إنَّ الأمَّ تملكُ إتلافَ منافع ولدها باستخدامه بغير عوضٍ، فبالأولى أن تملكَ إتلافَ منافعه بعوضٍ، بخلاف العمّ؛ لأنَّه كان لا يملكُ استخدامه، فلا يملك إيجاره.

قيَّد بالأمّ؛ لأن الأب لو4 آجر ابنه جاز اتِّفاقًا.

وقيَّد بالإجارة؛ لأنَّها لو استأجرت ابنها للخدمة جاز اتِّفاقًا، لكن لا يلزمها الأجرُ؛ لأن خدمةَ الأمّ مستحقَّة على الابن، إلا إذا كان الابنُ عبدًا أو مكاتبًا لغيرها، فعليها أللجرُ.

وقيَّد بقوله: «وهو في عيال عمه»؛ لأنَّه لو كان في عيالها يجوز اتِّفاقًا.

ولو استأجر الابنُ أمه لم يجزْ حرّةً كانت أو أمةً؛ لأن في استخدامها تركَ التَّعظيم، ولو عملت؛ فلها الأجرُ. ولو استأجر جدّه جاز. ولو استأجرتْ زوجها للخدمة يجوز في ظاهر الرواية، ولكن له أن يفسخا ولا يخدمها، ولو استأجرها زوجُها للخدمة لا يجوز؛ لأن خدمتَه مستحقّةٌ عليها. كذا في «المحيط».

وفي «النوازل» لو استأجر امرأته لتخبزَ، إن أراد أن يبيع الخبزَ؛ فلها الأجرُ، وإن أراد ليأكلوا؛ فلا يجب الأجر<sup>6</sup>.

(ولو كانت له) أي: للمؤجر (أجرةٌ في الذمّة) أي: دراهم في ذمة المستأجر، (فصارفه بها) أي: باع الدنانيرَ بالدراهم بيع الصرف، (ولم يكن) أي: والحالُ أن المؤجرَ لم يكن (شرط التعجيلَ، ولم تنقض المدّةُ) أي: لم تتمّ مدةُ الإجارة، (لا يجيزه) أي: أبو يوسف الصرف. (وخالفه) محمدٌ.

قيَّد بالصرف؛ لأنَّه إذا اشترى المؤجرُ من المستأجر متاعًا بالأجر يجوز اتِّفاقًا؛ لأن الأجرَ كان دينًا، والشرى يتعلَّقُ بمثله، فيقع المقاصَّةُ بينهما، حتى إن تعذَّرَ إيفاءُ العمل رجع بالدراهم دون المتاع؛ لأن المؤجرَ ملكَ المتاع بالشرى، فيعتبر بما لو أوفاه حقيقةً.

وقيَّد بعدم اشتراط التعجيل وعدم مضيّ المدة؛ لأن الصرفَ بعد مضيّ المدة واشتراط التعجيل يجوز اتفاقًا.

وفي «المحيط»: إن كانت الأجرةُ نقرةً بعينها لا يجوز المصارفةُ اتِّفاقًا؛ لأن الأجرةَ بمنزلة المبيع، فالاستبدال بالمبيع قبل القبض لا يجوز.

لمحمد: إنَّ إقدامهما على بيع الصرف يدلُّ على أنَّهما رضيا بتعجيل الأجرة، ثم تصارفا، كمن صارف بالدين المؤجل، فإنَّه يجوز، ويصير كأنَّهما رضيا بإسقاط الأجل، ثم تصارفا.

ولأبي يوسف: إنَّ الأجرةَ قبل مضيِّ المدة أو شرط التعجيل لم يكن واجبةً، والصرفُ بدينٍ سيجب غيرُ جائزٍ؛ لعدم التقابض، ولا يمكن أن يكون اشتراطُ التعجيل مقتضىً للمصارفة سابقًا عليه؛ لأن المصارفة بدين جائزٌ إذا نقده في المجلس.

 $<sup>^{1}</sup>$  د  $^{-}$  أي: إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ليعلم.

<sup>-</sup> د - أولى.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د + کان.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فعليه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح - الأجر.

(ويجوز استئجارُ الظئر بأجرةٍ معلومةٍ) لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ﴾ [الطلاق، 6/6]. (وهو) أي: استئجارُ الظئر (بطعامها وكسوتها جائزٌ) عند أبي حنيفة استحسانًا، ولها الوسطُ. وقالا: لا يجوز ما لم يبيّن قدرُ الطعام ونوعُه وصفتُه، ولم يبيّن نوعُ الثوب وصفتُه وذرعانُه، ويضرب لذلك أجلًا. كذا في «الحقائق».

لهما: إنَّ الأجرةَ مجهولةٌ.

وله: إنَّ هذه الجهالة لا يفضي إلى المنازعة؛ لجريان العادة بالتوسعة على الظِّئر، والجرئ على مرادها شفقةٌ على الولد.

(ولا يمنع الزوجُ من الوطء) أي: زوج الظئر من وطئها؛ لأنَّه حقُّه، فله نقضُ الإجارة إن لم يرضَ بها. هذا إذا كان النكاحُ بينهما ظاهرًا بأن يشتهر بين الناس، وأمَّا إذا ثبت النكاحُ بالإقرار؛ فليس له نقضُ الإجارة.

(فإن حبلتْ وخيف على الرضيع) من لبنها؛ لأن لبنَ الحامل يضرُّه (جاز الفسخُ) كما لو مرضت الظئرُ، (وتصلح غذاءه) أي: الظئر غذاء الصبي، وتغسل ثيابه عن البول والغائط، لا عن الوسخ وغير ذلك مما هو متعارفٌ على الظئر.

(فإن أرضعته في المدة بلبن شاةٍ؛ فلا أجر لها)؛ لأن هذا إطعامٌ، وليس بإرضاع.

وفي «المحيط»: لو كان إرضاعها مشروطًا، فاستأجرت ظئرًا، فأرضعته؛ لا تستحقُّ الأجرَ؛ لأن لبنَها ربَّما يكون أجودَ، وقيل: تستحقُّ؛ لأن التفاوت بين اللبنين يسيرٌ.

(ولو آجرت المكاتبةُ نفسها، ثم عجزتْ، فردت) إلى الرقِّ؛ (يحكم) أبو يوسف (ببقاء العقد. وأبطله) محمدٌ. ولو آجر المكاتبُ أمته ظئراً، ثم عجز؛ فعلى هذا الخلاف.

وضع المسألة في «المنظومة» في المكاتبة وأمتها، والمصيِّفُ أهملَ الأمة.

له: إنَّ العقدَ كان لها لكونها كالحرّة يداً، فلما عجزت انتقل العقدُ إلى المولى، فيبطل، كما لو مات المؤجرُ، وانتقل العقدُ إلى الوارث.

ولأبي يوسف: إنَّ منافعها كانت مملوكةً لها من وجهٍ لحريتها، ولو عتقتْ وصارتْ منافعها مملوكةً لها من كلِّ وجهٍ لا تنفسخ الإجارةُ، فكذا إذا صارتْ مملوكةً للمولى من كل وجهٍ.

(ويجوز أجرةُ الحمَّام) مع جهالة قدر المنفعة للعرف وإجماعِ المسلمين عليه. (والحجام) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم احتجم، وأعطى الأجرةً<sup>1</sup>.

(لا عسبِ التيس) بالجرِّ عطف على «الحمام»، العسبُ: ضِراب الفحل، ويجيء العسب بمعنى أجرة ضراب الفحل، فعلى هذا «عسب» مرفوعٌ معطوفٌ على الأجرة، أي: لا يجوز عسبُ ضراب التيس؛ لنهيه صلى الله عليه وسلم عن ذلك².

(ولا تجوز) الإجارة (على المعاصي كالغناء والنوح)؛ لأن المعصية لا يستحق بالعقد، وإن قبض الأجر يجب عليه ردُّه على صاحبه.

وفي «المحيط»: إذا أخذ المالَ من غير شرطٍ يباحُ له؛ لأنَّه أعطى المال عن طوع بغير عقدٍ.

(ولا على الطاعات كالحج) والصلاة ونحوهما، (والأذان) لقوله صلى الله عليه وسلم لعثمان بن أبي العاص: «لا تأخذ على الأذان أجراً» ، فيعرف بدلالة هذا النصِّ عدمُ جواز أخذ الأجر على الحج ونحوه. (والإمامة، وتعليم القرآن) لقوله صلى الله عليه وسلم: «اقرؤوا القرآن ولا تأكلوا<sup>4</sup> به» . (والفقه) عرف ذلك بدلالة النصّ المذكور.

(وقيل: يفتى بجوازه) أي: بجواز الاستئجار (على التعليم) حتى لو امتنع الوالدُ عن دفع أجرته للمعلّم يحبس فيه، وإن لم يكن بينهما شرطٌ يؤمرُ بإرضائه. وأمّا استئجارُ المصحف وكتاب الفقه؛ فغيرُ جائز لعدم التعارف.

2 صحيح مسلم، المساقات 35 بلفظ: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع ضراب الجمل». وقد أخرج عبد الرزاق في مصنفه 106/8 بلفظ: «نهى عن شبر الجمل». وقال: يعني بذلك أجر ضرابه. وروي عن البراء بن عازب أنه قال: «لا يحل عسب الفحل.» انظر: مصنف عبد الرزاق، 107/8. وروي عن أبى هريرة: «من السحت ضراب الفحل»، انظر: مصنف ابن أبى شيبة، 517/11.

5 مصنف ابن أبي شيبة، 239/5؛ مسند أبي يعلى، 88/3.

 $<sup>^{1}</sup>$  صحيح البخاري، الإجارة 18؛ صحيح مسلم، المساقات  $^{6}$ 

<sup>3</sup> سنن أبي داود، الصلاة 39؛ سنن الترمذي، الصلاة 155؛ سنن النسائي، الأذان 32.

<sup>4</sup> د: يأكلوا.

(والإمامة والفقه) وبه أخذ الشافعيُّ والمتأخرون من أصحابنا.

أقول: لَمَّا رأوا ظهورَ التواني في الأمور الدينية في ذلك الأوان، وفتورَ هِمَم الأمراء والأقيال، في إعطاء وظائف العلماء من المال، جوَّزوا استئجارهم نظرًا لهم في المآل، وحذرًا عن إقلال أهل العلم والإخلال، فكيف يكون في حقبتنا حالٌ، ونظرُ المملوك من جملتنا خال، وضاع بالكلية ذلك المنوال، ولم يبق لهم من دون الله من وال.

#### (كتابُ الشفعة)

وهي أن تملُّكُ البقعة بما قام على المشتري بالشركة أو الجوار.

(وتجب للخليط) أي: تثبت<sup>2</sup> الشفعةُ للشريك (في المبيع) وهذا مقدَّمٌ على غيره بلا خلافٍ؛ لأنَّه أقوى لتعلُّقِ شركته بأجزاء الملك.

وفي «التبيين»: الشريكُ في البناء بدون الأرض لا يكون خليطًا في المبيع.

(ثم في حقّه) يعني: إذا سلّم الخليط في المبيع الشفعة يجب للخليط في حقّ المبيع؛ لأنّه شريكٌ في مرافق الملك، ثم لو كان الخليط في المبيع غائبًا يقضى بالشفعة للخليط في حقِّه إذا طلب؛ لأن الغائب يحتمل أن لا يطالب، فلا يؤخّرُ حقُّ الحاضر بالشكِّ، ثم إذا حضر وطلب الشفعة؛ قُضِيَ له بها، وبعد القضاء له لو ترك شفعته ليس للخليط في حقِّه أن يأخذها؛ لأنَّه بالقضاء للشريك انقطع حقَّه وبطل. ولو لم يطلب الخليط في حقِّه حين غيبة الشريك، فإذا حضر وسلّم؛ ليس للخليط أن يأخذها. كذا في «القنية».

وفي «شرح الوقاية» للشيخ المعتمد مولانا علاء الدين الأسود تغمده الله بغفرانه: اعلم أنَّ في كلّ موضعٍ سلّم الشريكُ الشفعة إنَّما يثبت للجار حقُّ الأخذ في الحال، أمَّا إذا لم يطلب الشفعة حين سمع البيع، وإن لم يكن له حقُّ الأخذ في الحال، أمَّا إذا لم يطلب الشفعة حين سمع عين 3 سلَّم الشريكُ الشفعة؛ فلا شفعة له.

(كالشرب والطريق الخاص) قيَّد به؛ لأنَّهما إذا كانا عامين لم يستحقّ بهما الشفعة. الشربُ الخاصُ: نهرٌ لا تجري<sup>4</sup> فيه السفنُ. وقيل: ما نفذ ماؤه إلى آخر الأراضي المسقية منه. والطريقُ الخاصُ: ما يكون غيرَ نافذٍ.

(ثم نثبتها للجار) الملازق خلافًا للشافعي.

وفي «الحقائق»: كذا الخلافُ في الجار المقابل في السكّة الغير النافذة، أمَّا الجارُ المقابلُ في السكة النافذة؛ لا شفعةً له اتّفاقًا.

 $\mathbf{b}$ : قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا قسمت الدارُ وحددت؛ فلا شفعةً $^{5}$ .

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الجارُ أحقُّ بشفعته»6.

(ولو ذميًا) أي: وإن كان الشفيعُ ذميًا. قيَّد به؛ لأن ابنَ أبي ليلي قال: لا شفعةَ للذميّ. كذا في «الكفاية».

وكذا لو كان مأذونًا أو مكاتبًا؛ لأنَّها شُرعتْ لدفع الضرر، والكلُّ في ذلك سواءٌ، وحكمُ الجار مع الخليط في الطَّلب كحكم الخليط مع الشريك.

(ونقسمها على الرؤوس، لا السهام) يعني: الشفعةُ تثبتُ<sup>7</sup> عندنا على قدر رؤوس الشفعاء، وعند الشافعيّ: على قدر سهامهم. مثلًا: إذا كان دارٌ بين ثلاثةٍ: لأحدهم نصفها، وللآخر ثلثها، وللآخر سدسها، فباع صاحبُ النصف نصيبه؛ قضي بالشفعة بين الآخرين أثلاثاً عنده على قدر ملكهما، ونصفين عندنا على قدر رؤوسهما، وإن باع صاحبُ الثلث نصيبه؛ تكون الشفعةُ بينهما أرباعًا عنده، وإن باع صاحبُ السدس نصيبه؛ تكون الشفعةُ بينهما أخماسًا: لصاحب الثلث خمساها، ولصاحب النصف ثلاثة الأخماس. كذا في «المصفى».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: هی.

<sup>2</sup> ح: يثبت.

ے. یس۔

<sup>. . 4</sup> 

ح. يجري.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، البيوع 73؛ سنن ابن ماجه، الشفعة 3. <sup>6</sup> سنن الترمذي، الأحكام 32؛ مصنف عبد الرزاق، 81/8. وبلفظ «أحق بسبقه» انظر: صحيح البخاري، الشفعة 2.

<sup>7</sup> ح: يثبت.

له: إنَّ الشفعة من مرافق الملك، فيثبت بقدره كالربح والكسب.

ولغا: إنَّ سببها اتصالُ الملك، وقليلُ الملك ككثيره، ولهذا لو تفرَّدَ صاحبُ القليل؛ فله كلُّ الشفعة، بخلاف الربح والكسب؛ لأنَّهما من نتائج الملك، فيكونان بقدره.

اعلم أنَّ كلًّا من الشفعاء قبل القضاء بالشفعة لهم مستحقٍّ لمجموع الدَّار المشفوعة، والقسمةُ بينهم للمزاحمة، فينبغي أن يطلبَ كذلك، حتى لو طلب واحدِّ منهم بعضها بطل شفعتُه عند محمد لِمَا سيجيءُ.

(وتجب) الشفعة (بعد البيع الصَّحيح) قيَّد به؛ لأن الفاسدَ مستحقٌّ للفسخ، فلا تثبتُ أ فيه الشفعةُ دفعًا لتقرير فساده. (الخالي عن خيار البائع)؛ لأنه يمنعُ خروجَ المبيع عن ملك البائع، فلا يمكن للشفيع التملُّكُ.

قيّد الخيارَ بالبائع؛ لأنَّه لو كان للمشتري؛ فله الشفعةُ اتفاقًا، أمَّا عندهما؛ فلكونه مالكًا للمبيع وقت الشرى، وأما عنده؛ فلثبوت حقّ التملك له، وهذا كافٍ لثبوت الشفعة، كما جاز للمكاتب الشفعةُ. وكذلك خيار العيب والرؤية لا يمنعان من الشفعة.

(وما في معناه) يعني: تجب الشفعةُ بعد ما في معنى البيع، كالصلح على 2 مال، والهبة بعوض.

(وبسقوط الخيار) يعني: تثبتُ الشفعةُ بعد سقوط الخيار عن البائع، (والفسخ في الفاسد) أي: بسقوط الفسخ في البيع الفاسد؛ لأن حقَّ الفسخ فيه كان للشَّرْع، فإذا تعلَّق به حقُّ المشتري بالبناء أو الغرس؛ سقط الفسخ، وزال المانعُ عن الشفعة.

قال المصنِّف في «شرحه»: إنَّما قال: «وتجب بعد البيع»؛ لأنَّه لو قال: بالبيع؛ لكان موهمًا أنَّ البيعَ سببٌ، وليس كذلك، بل البيعُ شرطٌ، والسببُ الشركةُ بنوعيه أو الجارُ.

أقول: على هذا كان ينبغي أن يقول: وسقوطِ الخيار بلا باءٍ عطفًا على البيع؛ إذ بالباء يوهمُ أنَّ سقوطَ الخيار سببُّ.

(فتستقرُّ بالإشهاد)؛ لأن الشفعة حقُّ ضعيفٌ لا بُدَّ من طلب المواثبة ليثبتَ رغبته في الشفعة، ومن الإشهاد على الطلب ليمكن إثباتُ طلبه عند القاضي.

(وتملك) الدارُ المشفوعةُ (بالأخذ إذا سلِّمتْ إليه) أي: سلّمها المشتري إلى الشفيع؛ لأن الملكَ ثابتٌ للمشتري، حتى لو آجره يطيب له الأجرُ، فينتقل 3 برضاه. (أو حُكِمَ له) وهو بالجرِّ معطوف 4 على الأخذ، يعني: يملك الشفيعُ بأحد الأمرين: إما بالأخذ بالتراضي، أو بحكم الحاكم للشفيع. (بها) أي: بالشفعة، وفائدةُ هذين القدرين: أنَّ الشفيعَ إذا مات بعد الطلبين قبل الأخذ أو الحكم لم يورثُ عنه الدارُ المشفوعةُ، ولو باعها لا يجوز.

(ولا تجب) الشفعة (في غير العقار) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا شفعة إلا في ربعٍ أو حائطٍ»<sup>5</sup>، حتى لو بيع النخلُ وحده أو البناءُ وحده؛ فلا شفعة؛ لأنَّهما لا قرارَ لهما بدون العرصة، فكان في معنى المنقول، بخلاف العلوّ حيثُ يستحقّ به الشفعة في السفل بجواره 6 إذا لم يكن طريقهما مشتركاً؛ لأن له حقَّ القرار، فألحق بالعقار.

وفي «البدرية»: لو باع العقارَ مع العبيد والدوابّ تثبت<sup>7</sup> في الكلِّ تبعًا للعقار.

وفي «التجريد»: لا شفعةَ في الوقف، ولا بجواره.

(ونثبتها فيما لا يقسمُ) كالبئر والرحى والحمام. وقال الشافعيُّ: لا يثبتُ الشفعةُ فيها.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ الشفعة لدفع ضرر القسمة عنده، ولدفع ضرر الجوار على الدوام عندنا.

(والظلّة) وهي التي أحدُ طرفي جذوعها على حائط الدَّار المبيعة وطرفها الآخرُ على حائط الجار (لا تدخلُ) عند أبي حنيفة، فلا يأخذها الشفيعُ، (حتى يقول بكل حقّ) هو لها. وقالا: يدخل.

أراد بالظلَّة: ما يكون مفتوحةً في الدار المبيعة؛ لأنَّها لو كانت مفتوحةً إلى غيرها لا يدخل اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الظلةَ من مرافق الدار ينتفع بها صاحبها، كالكنيف المشروع إلى خارج الدار.

<sup>1</sup> ح: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: عن.

<sup>3</sup> د: فتنتقل.

<sup>4</sup> ح: عطف.

<sup>5</sup> لم نجده في كتب الحديث، وقال الزيلعي: رواه البزار في مسنده ولكن لم أجده فيه ولا في المجمع الزوائد. أخرجه الكاساني في بدائع الصنائع، 12/5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: بجوازه.

<sup>7</sup> ح: تثبت.

وله: إنَّها تبع للدار من وجهٍ وأصلٌ من وجهٍ؛ لأن قرارها بها وبغيرها، فإن قال: بكلٍّ حقٍّ لها؛ دخلتْ، وإلا؛ فلا، بخلاف المقيس عليه؛ لأنَّه لا اتِّصالَ له بملك الغير.

(وإذا ملك العقارَ بعوضٍ هو مال وجّبت) أي: تثبت أنشفعة ، فإن ملكها بلا عِوَضٍ كالهبة المطلقة والصدقة لا يثبث، وكذا إذا ملكها بعوضٍ ليس بمالٍ، وعليه يتفرَّعُ قولُه: (فلا نثبتها) أي: الشفعة (في دارٍ يتزوَّجُ عليها) أي: تكون مهرًا للمنكوحة، وإن قال: جعلتها بمهرك؛ ففيها الشفعة؛ لأنَّها عوضٌ عن المهر. (أو يخالع بها، أو يستأجر بها، أو يصالح بها عن دم عمدٍ، أو يعتق عليها) وقال الشافعيُ: تثبثُ الشفعةُ فيها؛ لأن هذه الأشياءَ متقوِّمةٌ في الشرع، فتكون الدارُ قيمةً للمقوّم.

ولنا: إنَّ قيمةَ الشيء ما يقوم مقامه لاتحادهما في المقصود، ولا اتِّحاد بين المال وهذه الأشياء فيه، فلا يكون المالُ قيمةً لها، إلا أنَّ الشارعَ جعل للبضع قيمةً في النكاح؛ لضرورة تعظيم قدره، سيجيء بيانه في النكاح، وللمنافع قيمةٌ في الإجارة؛ لضرورة حاجةِ الناس إليها، وللدم قيمةٌ؛ لضرورة صيانته عن الهدر، وما ثبت بالضَّرورة لا يتعدَّى عن موضعها، فلا يكون مقوَّمةً في حقّ الشفعة، والإعتاقُ إزالةُ المالية، فكيف يقوم المالُ مقامه؟

(فلو تزوّجها على دارٍ على أن تردَّ إليه ألفًا) يعني: إذا تزوّج امرأة، وأمهرها دارًا على أن تردّ إليه ألف درهم، (فالشفعةُ غيرُ ثابتةٍ) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: في حصّة الألف وفي حصة الصداق. (وأوجباها في حصة الألف)؛ لأنه مبادلةُ مالِ بمالِ.

أقول: لو قال: فالشفعة غير ثابتةٍ في حصة الألف؛ لكان أخصرَ وأَوْلى؛ لأنَّه لم يحتجْ إلى قوله: «مطلقًا وأوجباها»، وعدمُ الشفعة في حصّة الصداق قد كان عرف من المسألة<sup>3</sup> السابقة.

وله: إنَّ البيعَ مشروطٌ في النكاح، والشروطُ أتباعٌ، فيكون معنى المعاوضة تبعًا للصّداق، وإذا لم تثبت الشفعةُ في الأصل لا تثبتُ في تَبَعه.

أورد بعضُ المشايخ هذه المسألةَ في كتاب النكاح، وبعضهم في كتاب الشفعة، والمصنِّفُ أوردها في كليهما، لكن ينافي إيجاز الكتاب.

(ولو صالَحَ عنها بإنكارٍ أو سكوتٍ لم تجبُ) يعني: من ادَّعى دارَ رجلٍ، وأنكره صاحبها، أو سكتَ، ثم صالح عن تلك الدار على مالٍ؛ لا شفعة فيها، أمَّا في صورة الإنكار؛ فلأنَّ زعمَه أنَّ الدارَ لم يزلْ عن ملكه، وأمَّا في السكوت؛ فلزعمه أنَّ ما أعطاه افتداءٌ ليمينه، فلم تثبتُ 4 المبادلةُ الماليَّة.

(أو بإقرارٍ) يعني: لو صالح عنها بعد إقراره بها يثبت الشفعةُ؛ لأن الصلحَ بعد الاعتراف يكون مبادلةَ مالٍ<sup>5</sup> بمالٍ. (أو عليها) أي: لو صالح عن دعوى خصمه على دارٍ (مطلقًا) أي: سواءٌ كان ذلك الصلحُ بإقرارٍ أو سكوتٍ أو إنكار (وجبت) الشفعةُ؛ لأن زعمَ المُدَّعِي أنَّه أخذها عوضًا عن حقِّه، فيؤاخذ بزعمه.

(ولا تجب) الشفعة (بالإرث والوصية)؛ لأن الملك الحاصل بكل منهما حاصل بغير عوض.

(وطردوا ذلك) أي: عدمَ ثبوت الشفعة (في الهبة) إذا عُوِّضَ عنها؛ لأن التعويضَ عنها تبرَّعٌ، ولا شفعة في التبرعات، (إلا بعوضٍ مشروطٍ) يعني: إذا شرط العوضَ في الهبة يثبتُ الشفعةُ فيها عندنا؛ لأن العوضَ يكون واجبًا عليه، وتكون<sup>6</sup> بيعًا انتهاءً. وقال مالكّ: يثبت الشفعةُ في الهبة متى عُوِّضَ عنها وإن لم يكن العوضُ مشروطًا فيها؛ لأنَّها تصيرُ بمنزلة البيع.

ولنا: إنَّه هبةٌ من الجانبين؛ لأنَّه لم يشترط في العقد عوضٌ، ولا شفعةَ في الهبة، بخلاف ما إذا شرط العوضَ حيثُ صارت معاوضةً.

اعلم أنَّ انفهامَ قول مالك من المتن فيه نوعُ خفاءٍ يعرف بالتأمُّل.

<sup>1</sup> د: ثبت.

<sup>2</sup> ح: يثبت.

<sup>3</sup> ح: مسألة.

<sup>4</sup> ح: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – مال.

<sup>6</sup> ح: ويكون.

وفي «المحيط»: الشفعةُ في الهبة المشروطة بعوضٍ <sup>1</sup> إنَّما يثبتُ إذا تقابضا، فإن قبض أحدُهما دون الآخر؛ فلا شفعةَ، خلافًا لزفر، وهذا بناءً على أنَّ الهبةَ المشروطةَ بعوض تنعقد معاوضةً ابتداءً عنده، وعندنا تنعقدُ تبرُّعًا ابتداءً، وتتم معاوضةً إذا تقابضا.

(ولا تثبت<sup>2</sup>) الشفعةُ للجار (باقتسام الشُّركاء) العقارَ؛ لأن في القسمة معنى الإفراز، ولهذا يجري فيها الجبرُ على القسمة إذا كانت في المثليات بطلب أحد الشركاء، والشفعةُ لم تثبتْ إلا في المبادلة المطلقة<sup>3</sup>.

(ولا برة المشتري) أي: لا تثبت 4 الشفعة للجار إذا ردّ المشتري (بشرط، أو برؤية، أو عيبٍ) أي: بسبب خيارِ شرطٍ، أو خيار رؤية، أو خيار عيبٍ (بقضاء) أي: بقضاء القاضي، وهذا قيدٌ للردِّ بالعيب، سواءٌ يكون الردُّ بعد القبض أو قبله (بعد التسليم) أي: تسليم الجار الشفعة وقت الشراء؛ لأن الردَّ فسخٌ من الأصل. (فإن ردَّه بعيبٍ بعد القبض بغير قضاء، أو تقايلا) البيعَ (وجبت) الشفعة؛ لأن ذلك فسخٌ في حقهما، وعقدٌ جديدٌ في حقّ الشفيع؛ إذ لا ولاية لهما على غيرهما، فيكون معاوضةً ماليةً في حقِّه.

قيَّد بقوله: «بعد القبض»؛ لأن الردُّ بالعيب قبل القبض فسخٌ من الأصل.

(ولو استثنى ذراعًا مما يليه) أي: من الجانب الذي يلي الشفيعَ (امتنعت) الشفعةُ؛ لعدم اتصال الملك، وكذا لو وهبه وسلَّمه إليه.

(ولو ابتاع سهمًا) قليلاً من العقار (بثمنٍ) كثيرٍ بحيث لا يرغبُ إليه الجارُ أصلًا، (ثم ابتاع الباقي؛ تثبتُ) الشفعةُ للجار (في الأوّل) أي: في السهم الأول دون بيع الباقي؛ لأن مشتري سهمٍ صار شريكًا للبائع في الباقي، والشفيعُ جارٌ له، والشريكُ مقدَّمٌ عليه، وهذه الحيلةُ لدفع الجار عن الشفعة.

(أو بثمنٍ) أي: لو ابتاع العقارَ الذي قيمته مائةٌ مثلًا بثمنٍ (غالٍ) كألفٍ، (ثم عوصه عنه) أي: المشتري البائع عن ذلك الألف (بثوبٍ) قيمته مائةٌ، (تثبت) الشفعةُ (بالثمن)؛ لأنه هو العوضُ عن العقار، والتّعويضُ بالثوب عقدٌ آخرُ، وهذه حيلةٌ تعمُّ دفعَ الجار والسّريك، إلا أنَّ فيها إضرارًا للبائع عند الاستحقاق؛ لأنَّه باع الثوب من البائع بألفٍ، ووقع المقاصَّةُ بينهما، فإذا استحقّ العقارُ بطل ثمنه، لكن بقي للمشتري على البائع ثمنُ الثوب، وهو ألفّ؛ لأن بيعَ الثوب صحيحٌ، فالأَوْلى أن يُباعَ بالدراهم الثمن دنانيرَ بقدر قيمة العقار، فيكون صرفًا بما في ذمّته، فإذا استحقَّ العقارُ وتبيّن أن لا دين على المشتري؛ يبطل الصرفُ؛ لافتراقٍ قبل القبض، فيجب ردُّ الدنانير لا غير، فلا يتضرّرُ بها البائعُ.

(وكره) محمدٌ (الحيلةَ في إسقاطها) وقالا: لا يكره.

له: إن تبوتها لدفع الضرر، فإذا أبيحت الحيلةُ في إسقاطها يكون إبقاءً لضرر الجار، فيكون حراماً.

ولهما: إن هذه امتناعٌ عن إثبات الحقِّ، وهو مشروعٌ.

قيَّد بقوله: «في إسقاطها»؛ لأن الحيلة في إبطالها مكروهة "تِفاقًا، كما إذا قال المشتري للشفيع بعدما أثبت حقَّه: أنا أبيعها منك بما أخذت، وقال الشفيع: نعم؛ يبطل الشفعة. كذا في «النهاية». لكن قال شمسُ الأثمة: لا بأس بالحيلة لإبطال حقِّ الشفعة إذا كان قصدُه الدفع عن نفسه؛ لأن في أخذ داره بغير رضاه ضرراً عليه، وإضرارُ الغير به ضمنيٌّ، فلا يعتبرُ.

# (فصل) في طلب الشفعة والخصومة فيها

(وإذا علم) الشفيع (بالبيع أشهدَ في مجلس علمه على الطّلَب) يسمّى هذا: طلبَ المواثبة، لا بُدَّ للشفيع منه وإن لم يكن بحضرته من يشهده كيلا يسقط حقُّه فيما بينه وبين الله تعالى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الشفعةُ لمن واثبها» أي: طلبها على المسارعة، وليمكنه الحلفُ إذا استحلف.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د - بعوض.

<sup>2</sup> ح: يثبت

<sup>3</sup> د: معنى الإفراز لا مبادلة المال بالمال.

<sup>4</sup> ح: يثبت.

<sup>5</sup> لم نجده مرفوعًا في كتب الحديث، أخرجه الشيباني في الحجة على أهل المدينة 82/3، وعبد الرزاق في مصنفه 83/8 من قول شريح القاضي، وقال الزيلعي في نصب الراية 176/4: غريب. ورفعه السرخسي في المبسوط، 92/14؛ والكاساني، في بدائع الصنائع، 17/5.

ثم هذا الطلبُ إنَّما يجب عليه إذا أخبره رجلان أو رجلٌ عدلٌ عند أبي حنيفة، وعندهما: يجب إذا أخبره واحدٌ حرًا كان أو عبدًا، صغيرًا كان أو كبيرًا، إذا كان الخبرُ حقًا. ولو أخبره المشتري بنفسه؛ يجب عليه الطلبُ اتِّفاقًا كيف ما كان؛ لأنَّه خصمٌ فيه، والعدالةُ غيرُ معتبرة في الخصوم. كذا في «التبيين».

وعن محمد: إنَّ له خيارًا إلى آخر المجلس ما لم يشتغلُ بما يدلُّ على الإعراض، وهو مختارُ الكرخيِّ؛ لأنَّه تملُّكُ لا بُدَّ فيه من التأمُّل، لكنَّ المشهورَ من أثمتنا: أنَّه على الفور، حتى قالوا: لو سكتَ بعد علمه أو تكلَّمَ بلغوِ بطل شفعته.

وفي «الواقعات»: الصحيحُ: أنَّ الشفعةَ يثبتُ بكلِّ كلامٍ يُفهمُ منه طلبُها اسميَّةً كانت أو فعليَّةً.

(ثم على البائع) أي: ثم يشهد على البائع (أن كان المبيعُ في يده) لكونه خصمًا فيه، نصَّ محمدٌ في «الجامع الكبير»: أنَّه يصحُّ الإشهادُ على البائع بعد تسليم المبيع استحسانًا؛ لأنَّه عاقدٌ، لا قياسًا.

(أو على المشتري)؛ لأنه مالكُ المبيع، (أو عند العقار) لتعلُّق الحقِّ به، ويسمَّى هذا: طلبَ التقرير، صورتُه: أن يقول: إنَّ فلانًا اشترى دارًا أو هذه الدارّ، وأنا شفيعها، وقد كنتُ طلبتُ الشفعة، وأنا طالبها الآن، فاشهدوا على ذلك، قال شيخُ الإسلام: لو علم البيعَ عند أحد هذه الثلاثة، فطلب وأشهد عليه؛ يكفيه، فلا حاجة إلى طلب الإشهاد ثانيًا.

ومدَّةُ هذا الطلب مقدَّرةٌ بالتمكن من الإشهاد مع القدرة على أحد هذه الثَّلاثة، فإن ترك الأقربَ من هؤلاء، وطلب الأبعدَ في مكانٍ آخر؛ بطل شفعتُه، إلا أن يكونوا في مصرٍ. وعن محمدٍ: إنَّها مقدرةٌ بثلاثة أيامٍ، وعن الشافعيّ: إنَّ له الطلبَ في جميع عمره.

(وتأخيرُ الخصومة) ويسمّى: طلبَ التمليك (بعد الإشهاد لا يُسْقِطُها) أي: الشفعة عند أبي حنيفة؛ لأن الحقَّ متى تقرَّرَ لم يسقط إلا بإسقاط صاحبه بلسانه كما في سائر الحقوق، (وعليه الفتوى. ويسقطها) أبو يوسف (بترك المحاكمة) والمرافعة إلى القاضي (مع القدرة) على ذلك؛ لأنَّه دليلُ الإعراض والتسليم، كما في تأخير الطلبين الأولين. (وقدَّره) أي: محمدٌ زمانَ ترك المحاكمة (بشهرٍ)؛ لأن الشهرَ أدنى الآجال، وما دونه عاجلٌ كما سيجيءُ في الأيمان.

(من غير عذرٍ) قيَّد به؛ لأنَّه لو كان بعذرٍ، كمرضٍ أو سفرٍ  $^{1}$  أو عدم قاضٍ يرى الشفعة بالجوار في بلده؛ لا يسقط اتِّفاقًا. وفي «الجامع الخاني»: الفتوى اليوم على قول محمدٍ؛ لتغيُّرِ أحوال الناس في قصد الإضرار.

(وإذا ادَّعى الشراء) أي: ادَّعى الشفيعُ أنَّ المشتري اشترى الدار المشفوعة، (وطلب الشفعة؛ سأل القاضي المشتري) بأن يقول: الدارُ التي يشفع بها الشفيعُ هل هي ملكُه، وإنَّما احتيج إلى هذا السؤال؛ لأنَّه بمجرَّد كونها في يده لا يستحقّ الشفعة. (فإن اعترف بملكه الذي يشفعُ به) ثبت كونُه خصمًا باعترافه، (وإلا؛ كلَّفناه البيّنة) أي: إن لم يعترفْ به كلَّف القاضي الشفيعَ بإقامة البينة على أنَّه مالكٌ لِمَا يشفع به. وقال زفر: يكون خصمًا بلا بيّنةٍ؛ لأن ظاهرَ اليد دليلُ الملك، ولهذا يجوز للشُهود أن يشهدوا بالملك بمشاهدة اليد.

ولنا: إن ظاهرَ الملك يصلح لدفع دعوى الغير، لا للاستحقاق به.

(فإن عجز) أي: الشفيعُ عن البينة (استحلف المشتري ما يعلم به) أي: يحلفُ بأن يقول: بالله ما أعلمُ أنَّ الشفيعَ مالكٌ لِمَا يشفع به، وإنَّما يستحلف على نفي العلم؛ لأنَّها يمينٌ على فعل الغير. هذا إذا قال المشتري: ما أعلمُ، ولو قال: أعلم أنَّه غيرُ مملوكٍ للشفيع؛ يحلف على البتات. من «فصول الأستروشني».

(فإن نكل) أي: المشتري اليمين، (أو برهن الشفيع) أي: أقام بيّنة على مدعاه، (سأل) القاضي (المشتري عن الشراء) ليثبت كونه خصمًا عنده، فإن اعترف يسمعُ دعوى الشفيع، (فإن أنكره) أي: المشتري الشراءَ (طولب الشفيعُ بالبينة) على شرائه؛ لأنّه هو المُدَّعِي. (فإن عجز استحلف المشتري) إن طلب الشفيعُ؛ لأن اليمينَ حقُّه، فلا يحلِّقُه القاضي بدون طلبه (ما اتباعُ) أي: يقول في حلفه: باللهِ ما اشتريتُ الدارَ المشفوعة، وهذا يمينٌ على سبب، وهو قولُ أبي يوسف؛ لأن المُدَّعِي ادَّعى أصلَ الشراء، فينبغي أن يستحلفَ على نفيه؛ لأن اليمينَ إنّما تجب بحسب الدَّعوى، (أو ما يستحقُّ عليه هذه الشفعة) أي: يقول في حلفه: باللهِ ما يستحقُّ الشفعة على، وهذا يمينٌ على الحاصل، وهو قولُ أبي حنيفة ومحمدٍ؛ لأن في الاستحلاف على السبب إضرارًا للمدَّعَى عليه؛ لجواز أن يكون قد فسخ العقد، وإذا استحلف على الحاصل يكون رعايةً لحقِّهما، إلا أن يدَّعِي الشفعة على من لا يراها بالجوار، فيستحلفُ على السبب؛ لأنَّه لو حلف فيه على الحاصل يصدقُ في يمينه في اعتقاده، فيفوت النظرُ في حق المُدَّعِي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وسفر.

<sup>2</sup> ح: البينة.

(فإن نكل) المشتري (قضى بها) أي: بالشفعة.

اعلم أنّه ذكر في هذا الكتاب ومتن «الكنز»: أنَّ القاضيَ يسأل المدَّعَى عليه عن ملك الشفيع أوَّلاً، وليس كذلك، بل يسأل القاضي أولًا المُدَّعِي عن موضع الدار وحدودها؛ لأنّه ادَّعى فيها حقًّا، فلا بُدَّ أن يكون معلومةً، كما لو ادَّعى رقبتها، فإذا بيَّن الشفيعُ ذلك سأله: هل قبض المشتري الدارَ؟ لأنّه لو لم يقبضها لا يصحُّ دعواه على المشتري حتى يحضرَ البائعُ، فإذا بيَّن ذلك سأله عن سبب شفعته؛ لاحتمال أن يزعمَ ما ليس بسبب سببًا، أو يكون هو محجوبًا بغيره، فإذا بيَّن سببًا صالحًا، وأنَّه غيرُ محجوبٍ بغيره؛ سأله: أنّه متى علم، وكيف صنع حين عَلِمَ؛ لأنَّه تبطل أ بطول الزمان وبما يدلُّ على الإعراض، فإذا بيَّن ذلك سأله عن طلب التَّقرير، وكيف كان، وعند من أشهد، وهل كان الذي أشهد عنده أقرب من غيره على ما بيَّناه، فإذا بيَّن ذلك كلَّه؛ أقبل على المُذَّعَى عليه، وسأل عن ملك الشفيع... إلى آخر ما ذكر. كذا في «التبيين».

(ولا يلزم) الشفيع (إحضارُ الثمن) إلى مجلس القاضي وقت خصومته، (إلا بعد القضاء بها) أي: بالشفعة؛ لأن الثمنَ لا يجب عليه قبل القضاء، فلا يجب إحضارُه. (وألزمه) أي<sup>2</sup>: محمدٌ الشفيعَ (به قبله) أي: بإحضار الثمن قبل القضاء، فلا يقضي القاضي بها إذا لم يحضرُه؛ لاحتمال أن يكون الشفيعُ مفلسًا، فيتوي مالُ المشتري. (وهو روايةٌ) أي: قولُ محمدٍ روايةٌ عن أبي حنيفة. ولو حكم القاضي قبل إحضار الثمن؛ فللمشتري أن يحبس العقارَ عنه حتى يدفع الثمنَ إليه؛ لأنّهما بمنزلة البائع والمشتري.

(وإذا كان المبيعُ في يد البائع لم يسمع البيّنة) أي: القاضي بينةَ الشفيع ولم يقضِ له بالشفعة، (حتى يحضرَ المشتري)؛ لأن للبائع يدًا، وللمشتري ملكًا، فلا بُدَّ من اجتماعهما، ولو قضى بها قبل حضوره يكون قضاءً على الغائب، وإنَّه لا يجوز، بخلاف ما بعد القبض، حيثُ لا يُشترطُ حضورُ البائع؛ لأن العقدَ قد انتهى بالتسليم إلى المشتري، فصار البائعُ أجنبيًّا.

(فيفسخ البيعُ بحضرته) أي: بحضرة المشتري، (ويقضى بها) أي: بالشفعة.

(ونجعل العهدة) أي: ضمانَ الثمن عند الاستحقاق (على البائع) إذا أخذ الشفيعُ الدارَ من يده؛ لأنَّه إذا أخذها منه ينفسخُ العقدُ الذي جرى بين البائع والمشتري، فيكون متملِّكاً على البائع، فكأنَّه اشترى منه، فتكون العهدةُ عليه. (لا على المشتري) أي: قال الشافعيُّ: العهدةُ على المشتري، سواءٌ أخذها من يد البائع أو المشتري؛ لأن العقدَ لا ينفسخُ، فيكون متملِّكًا على المشتري، فتكون العهدةُ عليه كما لو أخذها منه.

(ويرد) الشفيعُ الدارَ المشفوعةَ (بخيار الرؤية والعيب)؛ لأن الأخذَ بالشفعة بمنزلة الشراء؛ لأنَّه مبادلةُ المال بالمال (مع شرط المشتري البراءة) عن خيار العيب في عقده؛ لأن الخيارَ حقُّ للشفيع، فلا يسقط بإسقاط المشتري.

(ومن اشترى لغيره كان خصمًا للشفيع)؛ لأن الأخذَ بالشفعة من حقوق العقد، فيتوجَّه إلى الوكيل؛ لأنَّه هو العاقدُ، (إلا بالتسليم إلى الموكّل) يعنى: إذا سلَّم الوكيلُ المبيعَ إلى الموكّل يخرج عن كونه خصمًا؛ لأنَّه لا يَدَ له ولا ملكَ، فيكون الخصمُ هو الموكّل.

(ولو قال المشتري لوكيل الشفيع: قد سلَّم موكِّلُك) الشفعة، (يأمر) أبو يوسف (بتأخير القضاء حتى يحضر) الموكل، (فيحلف) على أنَّه لم يسلِّمْها؛ لأنَّه لو قضى بها في الحال، ثم حضر الشفيع، ونكل عن اليمين؛ لزم نقضُ القضاء، فيجب تأخيرُه صيانةً له عن النقض. (وأمر به) أي: محمدٌ بقضاء الشفعة (للحال)؛ لأن الحقَّ لَمَّا ثبت عند القاضي؛ وجب عليه الحكمُ بما ظهر عنده، فلا يؤخِّرُه لأمر موهوم، فإنَّ الشفيع يحتمل أن لا يحضرَ أصلًا، فإن حضر ونكل ردَّ الدارَ على المشتري.

(ولو باع أو وهب) يعني: من اشترى دارًا، فباعها من غيره، أو وهبها له، (ثم غاب، فادَّعى الشفيعُ على الحاضر) أي: على المشتري الثاني، أو على الموهوب به، (فأنكر) الحاضرُ<sup>3</sup>، فأراد الشفيعُ إقامةَ البينة (يجعله) أي<sup>4</sup>: أبو يوسف الحاضرَ (خصمًا) فيقبل بيّنته. وقالا: لا يكون خصمًا.

له: إنَّ الموهوبَ له أو المشتري الثاني ذو اليد، ومدعٍّ لرقبة الدار لنفسه، فيكون خصمًا لمن ينازعه، كما لو صدَّقه في الدعوى، لكن يؤخذُ منه كفيلٌ بالثمن، أو يوضع الثمنُ عند عدل نظرًا للغائب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يبطل.

<sup>-</sup> اي.

<sup>3</sup> ح + فإذا.

<sup>4</sup> ح - أي.

ولهما: إنَّ القضاءَ على الغائب قصدًا لا يجوزُ، وفي جعله خصمًا إبطالُ حقِّ الغائب قصدًا، فلا يجوزُ، بخلاف ما إذا صدَّقه؛ لأن الإقرارَ حجَّةٌ قاصرةٌ، فلا يعدو عن نفسه، وأمَّا البينةُ؛ فحجَّةٌ مطلقةٌ يظهر بها القضاءُ على الغائب.

# $^{2}$ (فصل) فيما تبطل $^{1}$ به الشفعة وما لا تبطل

(ولو ترك الإشهاد) على طلبه (مع القدرة، أو صالَحَ من شفعته على عوضٍ، أو باع ما يشفع به) بيعًا باتّاً، (قبل القضاء بها مطلقًا) أي: عَلِمَ شراءَ العقار أو لم يعلمْ، (أو ساوَمَ المشتري) أي: طلب الشفيخ أن يشتري منه، (أو استأجره منه) أي: العقار من المشتري (مزارعة، أو معاملةً) أي: مساقاةً، (مع علمه بالشِّراء، أو مات) الشفيخ (قبل القضاء بها؛ بطلت) جواب «لو».

قيّدنا البيعَ بالباتِ؛ لأنَّه لو باع ما يشفعُ به بالخيار لا يبطلُ شفعته ما دام الخيارُ باقيًا<sup>3</sup>؛ لأن الملكَ لم يَزُلْ، ولو رجع إليه عقارُه بخيار أو عيب بقضاءٍ أو بغيره؛ لا يعود إليه حقُّ الشفعة؛ لأنَّه لَمَّا بطل لا يعودُ إلا بسبب جديدٍ.

وقيَّد بقوله: «قبل القضاء»؛ لأنَّه لو باع ما يشفع به بعد القضاء لا يبطل شفعتُه؛ لتأكُّده <sup>4</sup> بالقضاء.

فالآن نشرعُ في بيان عِلَلها على الترتيب:

أمًّا بطلانُ الشفعة في المسألة الأولى؛ فلأنَّ تركه يدلُّ على الإعراض.

وأما في الثَّانية؛ فلأنَّ الشفيعَ ليس له حقٌ في المحلِّ، وإنَّما الثابتُ له حقُّ التملك، وهو فعلُه، والفعلُ لا يتقوّمُ إلا بالعقد، فلم يجز اعتياضُهُ، فتبطل<sup>5</sup> شفعتُه؛ لأنَّه أسقطها.

وأمًا في الثالثة؛ فلزوال سبب الاستحقاق، فلا يتوقَّفُ على العلم. وأما في سومه؛ فلدلالته على الإعراض عن الشفعة، وكذا حكمُ العقود الناقية.

وإنَّما شُرِطَ فيها العلمُ بالشراء؛ لأن دلالتها على الإعراض ليست بصريحةٍ، بخلاف تسليم الشفعة، حيثُ تسقطُ<sup>6</sup> به مع الجهل بالشراء؛ لأنَّه صريحٌ في الإسقاط كالطلاق.

(ولا نورثها) إذا مات الشفيعُ بعد البيع قبل القضاء. وقال الشافعيُّ: تورث 7 الشفعةُ عن الشفيع.

وفي «المصفي»8: وتقسم على ورثته بعدد الرؤوس، والذكر والأنثى فيه سواةً.

قيَّدنا بقولنا: «قبل القضاء»؛ لأنَّه لو مات بعد القضاء بها قبل نقد الثمن وقبضه؛ فالبيعُ لازمٌ لورثته اتِّفاقًا. كذا في «الحقائق». **له**: إنَّه حقٌّ معتبرٌ في الشرع كالقصاص.

ولنا: إنَّ الشفعة هي ولايةُ التملُّك، وهي لا تبقى<sup>10</sup> بعد موت صاحبها، فكيف تورثُ عنه؟ بخلاف القصاص؛ لأن من عليه القصاص صار كالمملوك لمن له القصاص، حتى صحَّ الاعتياضُ عنه، والعينُ المملوكةُ تبقى بعد موت المالك.

وفي «المحيط»: لو باع حقَّ الشفعة من إنسانٍ لا يكون تسليمًا لها؛ لأن البيعَ لم يصادفْ محلَّه. ولو قال أجنبيُّ للشفيع: سلِّم حقَّ الشفعة للمشتري، فقال: سلَّمت لك؛ صحَّ استحسانًا؛ لأن اللامَ للتعليل، فكأنَّه قال: سلَّمتها للمشتري لحرمتك.

(وإن مات المشتري لم تبطل) الشفعة؛ لأن سبب الاستحقاق قائم، حتى لا يُباع في دين المشتري؛ لأن حقَّ الشفيع كان مقدَّمًا على المشتري، فكذا يكون مقدَّمًا على من تلقّى<sup>11</sup> الحق من قِبَله، ولو بيع؛ فللشفيع نقضُه وإن باعه القاضى.

<sup>1</sup> ح: يبطل.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: يبطل.

<sup>3</sup> د – باقباً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: لتأكيده.

د. ته قیاده.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: فيبطل.

<sup>6</sup> ح: يسقط.

<sup>7</sup> ح: يورث. °

 $<sup>^{8}</sup>$  د $^{-}$  وفي المصفى.

<sup>9</sup> ح: يقسم. 10

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ح: يبقى.

<sup>11</sup> د: يلقى.

(ولا شفعة لوكيل البائع) إن كان شفيعًا؛ لأن البائع لو كان شفيعًا لم يكن له الأخذُ بالشفعة؛ لأن البيعَ تمليكٌ، والأخذُ بالشفعة تملُّكٌ، وبينها منافاةٌ، فكذا لوكيله القائم مقامه.

(ولا لمن ضَمِنَ له الدّرك) يعني: من ضمن للمشتري عن البائع الدّرك. وهو تبعةُ الاستحقاق. إن كان شفيعًا؛ فلا شفعة؛ لأن ضمانَ الدرك تقريرٌ للبيع، ففي أخذه بالشفعة إبطالُ ذلك، فلم يصحَّ.

(بخلاف وكيل المشتري) حيثُ له الشفعة؛ لأن المشتري لو كان شفيعًا لم يبطل شفعتُه، فكان له أن يشاركَ سائرَ الشفعاء إن لم يتقدَّموا عليه؛ لأن الأخذَ بالشفعة تملُّكُ كالشراء، فيكون مقرِّرًا له، فكذا وكيلُه. ولو كان الخيارُ للبائع وشرطه لثالثٍ، فأجاز؛ فهو كالمشتري، فله الشفعةُ.

(ولو باع المريضُ) بمرض الموت (من وارثه دارًا بمثل القيمة أو أكثر) وأخذ الآخرُ فيه الشفعة، (فالبيعُ والشفعةُ باطلان) عند أبي حنيفة. وقالا: يجوز بيعُه، وتصحُّ الشفعةُ منه.

وعلى هذا الخلاف إذا باع وصيُّ الميت من الوارث. ذكره في «الفصول».

لهما: إنَّ حقَّ الورثة تعلَّقَ بمالية أمواله لا أعيانها، ولهذا جاز للمورِّث استبدالها بما يشاء، وبهذا البيع لم ينتقضْ ماليَّتُها، فلم يقع تصرُّفُه ملاقيًا لحقّ الورثة.

وله: إنَّ الوصيةَ لم يجز لوارثْ؛ لأن فيها إيثارَ بعض الورثة على الباقين، فيؤدِّي ذلك إلى العداوة عرفًا، والبيعُ من الوارث كالوصية له؛ لأن عينَ بعض المال قد تكون أَوْلى من ماليَّته، فإذا لم يصحَّ البيع لم تصحَّ الشفعةُ لبنائها عليه، إلا أن يجيزه بقيةُ الورثة؛ لأنَّهم رضوا بسقوط حقِّهم.

(أو بأقلّ) يعني: لو باع المريضُ من وارثه دارًا بأقلَّ من قيمتها، كما لو باع داره بألفين وقيمتها ثلاثةُ آلافٍ، ثم مات والأجنبيُّ شفيعها، (ولا مالَ له غيرها؛ فلا شفعةَ له) اتفاقًا.

ذكر في «المحيط»: في هذه المسألة لا شفعة للأجنبيّ عند أبي حنيفة، وله الشفعة بثلاثة آلافٍ عندهما، بناءً على ما مرَّ من أنَّ بيعه لوارثه لا يجوز عنده، ويجوز عندهما، سواءٌ كان للمريض مالٌ غيرها أو لا. انظر كيف أورد المصنِّفَ الخلافيَّة على صيغة الوفاق، وقيَّد بقيدٍ لا احتياج إليه؟

(ولو باعها) أي: المريضُ دارَه (من أجنبيّ بالمثل) أي: بمثل القيمة، أو بأكثرَ، ووارثُه شفيعُها، (فشفعةُ الوارث باطلةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن تلك الصفقة تنتقلُ إلى الوارث بالشفعة، فيصيرُ كأنَّه باعها من وارثه، وذا غيرُ جائزٍ. وقالا: له الشفعةُ؛ لأن هذا البيعَ جائزٌ عندهما.

(أو بأقلّ) يعني: لو باع المريضُ داره من أجنبيّ بأقلّ من قيمتها، (فلا شفعةً له) أي: للشفيع الوارث اتفاقًا.

وفي «المحيط»: مريضٌ باع داره من أجنبيٍّ بألفين وقيمتُه ثلاثةُ آلافٍ، ولا مالَ له غيرها، ثم مات وابنُه شفيعها؛ لا شفعة له اتِّفاقًا، وفي رواية الأصل قالا: يأخذها بقيمتها؛ لأن المريضَ صار بائعًا الدارَ من الشفيع حكمًا، فصار كما لو باع منه حقيقةً بألفين، وقيمته ثلاثةُ آلافٍ، كان للوارث أن يأخذها بثلاثة آلافٍ عندهما.

(في الأصحّ) احترز به عما قيل: يجوز له الأخذُ عندهما بمثل القيمة كما مرَّ<sup>3</sup>، وإنَّما احترز عنه؛ لأن الشفعة إنَّما شُرعتْ بالثمن، وتمامُ القيمة لم يكن منه، فلا يجوز الأخذُ به ولا بالثمن؛ لأن فيه محاباةً للوارث، ولا تعمل 4 إجازةُ الوارث؛ لأنَّه لا تعمل <sup>5</sup> في حقّ المشتري؛ لأن المحاباة يُخرجُ من الثلث، وهنا لا مالَ له غيرها، وإجازةُ الوارث يتضمَّنُ إبطالَ ملك المشتري؛ لأنَّها متى صحَّتْ أخذها الشفيعُ، فبطل ملكه، ولو كان له مالٌ غيرها، فأجازت 6 الورثةُ؛ فله الشفعةُ اتفاقًا.

انظر كيف ترك المصبّف هذا القيد مع أنَّه مفيدٌ؟

<sup>1</sup> د - لا.

<sup>2</sup> ح: يصح.

<sup>3</sup> د – کما مر.

<sup>4</sup> ح: يعمل.

<sup>5</sup> ح: يعمل.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فإجازة.

(وإذا أخبرَ أنَّها) أي: الشفيع بأنَّ الدارَ (بيعت بألفٍ، أو أنَّ المشتري فلانٌ، فسلَّم) الشفيعُ الشراءَ، (ثم علم أنَّه غيرُه) أي: أن المشتريَ غيرُ فلانٍ، (أو أنَّ البيعَ بأقلّ) من ألفٍ، (أو بمكيل) أي: علم أنَّ البيعَ كان بمكيلٍ، (أو موزونٍ قيمتهُ ألفٌ، أو أكثرَ؛ لم تبطلً أ) شفعتُه؛ لأن تسليمَه حين سمع الألفَ كان للاستكثار 2، وإذا ظهر أنَّ الثمنَ أقلُّ منه؛ فله الأخذُ.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان التفاوتُ في الثمن، ولو كان في المبيع فقط، كما إذا سمع أنَّه بيع كلُّ الدار بألفٍ، فسلَّم، ثم علم أنَّه بيع بعضُها بألفٍ؛ بطلتْ شفعتُه؛ لأن من رغب عن شرى الكلّ وليس فيه عيبُ الشركة؛ كان أرغبَ عن شرى النصف وفيه عيبُ الشركة. ولو كان بالعكس؛ لا تبطلُ<sup>3</sup>؛ لأن الرغبةَ عن شرى النصف المعيب لا يكون رغبةً عن الكلّ السليم، وكذا تسليمُه حين سمع أنَّ المشتري فلانٌ كان لرضائه بجواره، وإذا بان غيره؛ فله الأخذُ حذرًا عن إضراره، وكذا تسليمُه في ألفٍ يجوز أن يكون لعجزه عن ذلك، وإذا ظهر أنَّها بيعتْ بجنس آخرَ مما يثبت في الذمَّة كمكيل وموزون وعدديّ متقاربٍ؛ فله أن يرغب في أخذها لقدرته على ذلك.

(أو بمائة قيمتها ألفٌ) يعني: لو أخبر أنَّها بيعتْ بألفِ درهمٍ، فسلَّم، ثمَّ علم أنَّها بيعتْ بمائة دينارٍ قيمتها ألفُ درهمٍ، (أبطلناه) أي: حقّ شفعته، وجعلنا تسليمَه صحيحًا. وقال زفر . وهو القياس .: هو على شفعته.

قيَّد بقوله: «قيمتها ألف»؛ إذ لو كان قيمةُ الدينار أقلَّ؛ فهو على شفعته اتِّفاقًا.

له: إنَّ الدراهمَ والدنانيرَ جنسان مختلفان، ولهذا لو أكره على أحدهما<sup>5</sup>، فأقرَّ بالآخر؛ كان مختارًا، فلا يكون التسليمُ في أحدهما<sup>6</sup> تسليمًا في الآخر.

ولنا: إنَّهما كالجنس في الثمنيَّة، ولهذا يضمَّ في الزكاة وكلامنا، في الثمن، فيكون الاختلافُ راجعًا إلى القدر دون الجنس.

(أو بعرضٍ غير مثلي) يعني: لو أخبر أنَّها بيعتْ بألفٍ، وسلَّم، ثم علم أنَّها بيعت بعرضٍ (قيمته ألفٌ؛ بطلت) شفعته وصح تسليمه؛ لأن الواجبَ في القيميِّ القيمةُ، فلم يظهر فيه اختلافُ الجنس. (أو أقل) يعني: لو كان قيمةُ العرض أقلُّ من الألف (لم تبطل<sup>7</sup>) شفعته؛ لأن تسليمَه حينئذ يكون لاستكثاره الألف.

(ولا يجعلُ قولُه: آخذ نصفها تسليمًا) أي: إذا قال الشفيعُ: آخذُ نصفَ الدار لا يكون تسليمًا للنصف الآخر عند أبي يوسف؛ لأنه لكمًا سلّم في النصف الآخر صار مسلِّمًا في الكلِّ؟ لأنّه لَمّا سلّم في النصف الآخر صار مسلِّمًا في الكلِّ؟ لأنّه غيرُ متجزّ.

وفي «المحيط»: الأصحُّ قولُ أبي يوسف.

(وأبطل) محمدٌ (تسليمَ الأب والوصي شفعةَ الصبيِّ) فيما إذا بيعتْ بمثل قيمتها، فله أن يأخُذَها بعد البلوغ. وقالا: صحَّ تسليمها، فلا يأخذها الصبيُّ بعده.

وعلى هذا الخلاف إذا بلغهما شراءُ دارِ بجوار دار صبيّ، فلم يطلبا.

قيَّد بالتسليم؛ لأنَّه لو لم يكن له وليِّ يوقفُ على بلوغه اتِّفاقًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ينتظرُ للشفيع إذا كان غائبًا»<sup>8</sup>، وكذا إذا كان عاجرًا. كذا في «المحيط».

له: إنَّه حقٌّ ثابتٌ، فلا يملكان إبطاله كالعفو عن القصاص.

ولهما: إنَّ حقَّ الشفعة إنَّما يملك بالثمن، فصار في معنى البيع، وهما يملكان الامتناعَ عنه، بخلاف العفو عن القصاص؛ لأنَّه تبرُّغ، وهما لا يملكانه.

وفي «المحيط»: تثبتُ الشفعةُ للحمل بداره التي ورثها من أبيه، فإن وضعتْ لأقلُّ من ستة أشهرِ منذ البيع؛ فله الشفعةُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يبطل.

<sup>2</sup> د: لاستكثاره.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يبطل.

<sup>4</sup> ح: ثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: إحداهما.

<sup>6</sup> د: إحداهما.

<sup>7</sup> ح: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> مصنف عبد الرزاق، 81/8.

(ولو بيعت) الدارُ التي شفيعها صبيِّ (بثمنٍ يسيرٍ) أي: بأقل من قيمتها، (فتسليمُه) أي: تسليمُ كلٍّ من الأب والوصي (صحيحٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنَّه امتناعٌ عن إدخاله في ملك الصغير، لا إزالةٌ عن ملكه. (وأبطله) محمدٌ؛ لِمَا فيه من ترك النظر للصغير.

قيَّد بقوله: «يسير»؛ لأنَّها لو بيعتْ بأكثرَ من قيمتها مما لا يتغابن الناسُ في مثله؛ جاز التسليمُ اتفاقًا، والأصحُّ: أنَّه لا يجوز اتفاقًا؛ لأنَّه لا يملكُ الأخذَ، فلا يملك التسليمَ كالأجنبيّ.

(ولو اشتراها) أي: الأبُ دارًا (لابنه الصغير؛ أجزنا له أَخْذَها) أي: للأب أخذَ الدار (بالشفعة) قبل بلوغه. وقال زفر: لا يجوز. إنَّما قيَّدنا به؛ لأن الشفعة بعد بلوغه جائزةٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالاشتراء؛ لأن الأبَ لو باع ملكَ نفسه ليس له الشفعةُ لابنه الصغير؛ لأن البائعَ لا شفعةَ له، وللصغير الشفعةُ إذا بلغ اتفاقًا. وقيَّد بالأب؛ لأن الوصيَّ لا يملك أَحْذَها لنفسه اتِّفاقًا؛ لأن ذلك بمنزلة الشراء، ولا يجوز للوصيِّ أن يشتري مالَ اليتيم لنفسه بمثل القيمة.

وقيَّد بقوله: «لابنه»؛ لأنَّه لو اشترى الأبُ لنفسه والصبيُّ شفيعها؛ فليس له 1 الشفعةُ لابنه اتِّفاقًا.

له: إنَّ كونَ الشخص الواحد مطالِباً ومطالَباً ممتنعٌ.

ولنا: إنَّ ولايةَ الأب قامتْ مقامَ شخصين، ولهذا جاز له أن يشتريَ من مال الصغير.

(ومنعناه من أخذ إحدى دارين بيعتا في مصرين بصفقةٍ واحدةٍ) إذا كان شفيعُهما واحدًا. وقال زفر: له ذلك.

وكذا الخلاف لو كان أرضين أو قريتين.

قيَّد برهمرين»؛ لأنَّه لو بيعتْ داران في مصر واحدٍ؛ فقوله كقولنا. كذا في «الحقائق».

وذكر في «المصفى» و «الإيضاح»: أنَّ التقييدَ بالمصرين وقع اتفاقًا.

وقيَّد<sup>3</sup> برهصفقة واحدة»؛ لأنَّهما لو بيعتا بصفقتين؛ كان له أن يأخذَ أيَّتهما شاء اتفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: «إذاكان شفيعهما واحدًا»؛ لأنَّه إن كان شفيعًا لإحداهما يأخذُ التي هو شفيعها اتِّفاقًا؛ لأن الصفقة وإن اتحدتْ، فقد اشتملتْ على ما يثبتُ فيه الشفعةُ وعلى ما لا يثبتُ، فاختصَّ الشفعةُ بالدار المجاورة. كذا في «المصفى».

له: إنَّ تفرُّقَ المكان كتفرُّق الصفقة، ولا ضَرَرَ على المشتري في أخذ إحداهما فقط، فيجوز.

ولنا: إنَّ في أخذ إحداهما دون الأخرى تفريقَ الصفقة على المشتري، فلا يجوز.

(ولو اشترى) رجلٌ دارًا (من اثنين نمنعه) أي: الشفيع (من أخذ نصيب أحدهما<sup>4</sup>) وقال الشافعيُّ: يجوز له ذلك.

(ولو باع من اثنين جاز) للشفيع أن يأخذ نصيبَ أحدهما اتِّفاقًا؛ لوقوع العقد متفرِّقًا في حق المشتري.

له: قياسُ المسألة الأولى على هذه المسألة.

ولنا: إنَّ الجارَ في الأولى واحدٌ، فرضاؤه بجوار المشتري في نصيب أحدهما يكون رضاءً في الآخر؛ لأن جوارَ الواحد لا يتجرَّأ، وأما في الثانية؛ فالجارُ اثنان، فله أن يرضى بأحدهما دون الآخر فافترقا.

#### (فصل)

(وبناءُ المشتري واتخاذُه مسجدًا قاطعٌ لحق البائع في الفسخ) يعني: من اشترى دارًا شراءً فاسدًا، وقبضها، وبني، أو اتخذها مسجدًا؛ ينقطع عنها حقُّ البائع في الفسخ عند أبي حنيفة، وعلى المشتري قيمتها، (وللشفيع الأخذُ بالقيمة في الأول) أي: في البناء عنده. وقالا: لا ينقطعُ عنها حقُّ البائع في المسألتين، فليس له الأخذُ.

قيَّد بقوله: «في الأول»؛ لأن في اتخاذه مسجدًا ليس له الأخذ اتفاقًا، أمَّا عندهما؛ فلعدم انقطاع حقِّ البائع عنها، وأمَّا عنده؛ فلصحَّة كونها مسجدًا، والمسجدُ لا يملك.

ذكر في «مبسوط شيخ الإسلام»: الخلافُ فيما إذا جعله على هيئة المسجد، ولم يأذن للناس بأن يصلُّوا فيه حتى تكون رقبة الأرض والبناء باقيةً على ملكه، أمَّا إذا أذن للناس بأن يصلُّوا فيه؛ ينقطع عنه حقُّ البائع اتفاقًا. فعلم من هذا أنَّ تعليلَ المصنف في

<sup>1</sup> د: فله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: الدارين.

<sup>3</sup> د: قيد.

<sup>4</sup> د: إحداهما.

«شرحه»: بأنَّ المسجدَ لا يملك غيرُ صحيح؛ لأنَّه إن أراد: ما هو مسجدٌ حقيقةً؛ فليس هو محلَّ الخلاف، وإن أراد: ما هو في هيئة المسجد؛ فإنَّه يصحُّ أن يملكَ، ولعله أراد: بأنَّ المشتري بنيّته أن يجعله مسجدًا توجه أن يكون حقًا لله تعالى، ومثلُه لا يملك عادةً، فلو أخذه الشفيعُ يلزم أن يكون مملوكًا.

اعلم أنَّ قيدَ البناء اتفاقيُّ؛ لأن الخلافَ كذا لو أخرجها عن ملكه بالهبة، أو بجعلها مهرًا، أو بالبيع، فللشفيع أن ينقضَ تصرُّفه، ويأخذها بالقيمة عنده، فإن أخذها بالبيع الثاني؛ أَحَذَها بالثمن؛ لأن البيعَ الثانيَ صحيحٌ.

لهما: إنَّ هذا التصرُّفَ لا يُسقطُ حقَّ البائع كما لا يُسقطُ حقَّ المالك إذا وجد في المغصوب، وكذا اتِّخاذه مسجدًا لا يسقطُ حقَّه؛ لأن اللهَ تعالى لا يقبله؛ لكون الفسخ واجبًا عليه، فإذا لم ينقطعْ حقُّ البائع لا تجب الشفعةُ؛ لأن حقَّه أقوى من حقِّ الشفيع، ولهذا يسقط حقُّه بالتأخير دون حقِّ البائع.

وله: إنَّ البناءَ حقِّ المشتري، وحقُّ الفسخ في الفاسد حقُّ الشرع، وحقُّ العبد مقدَّمٌ عليه، وباتخاذها مسجدًا تمَّ قبضُ المشتري، وزال ملكه فيها إلى الله، فانقطع حقُّ البائع، كما لو كان المشتري عبدًا، فقبضه، فأعتقه.

(وإذا بنى) المشتري بالشراء الصَّحيح (أو غرس، ثم قضي بها) أي: بالشفعة للشفيع؛ (أخذه الشفيع بالثمن، وقيمتها) أي: أخذ الشفيع المشتري (قلعهما) أي: قلع بنائه وغرسه. (ويخيِّرُه) أخذ الشفيع المشتري (قلعهما) أي: قلع بنائه وغرسه. (ويخيِّرُه) أي: أبو يوسف الشفيع (بين الأخذ بذلك) أي: أخذ الشفيع بالثمن، والبناءَ والغرسَ بقيمتهما قائمين، (أو الترك) أي: ترك الأخذ، ولا يكلفه بالقلع، كما لو بني الموهوب له في الأرض الموهوبة ليس للواهب أن يقلع بناءه، ويرجع في الأرض؛ لأنَّه بناه في ملكه.

ولهما: إنَّ هذا التصرُّفَ وقع في حقِّ الغير من غير تسليطٍ من جهته، فله أن ينقضَه، كالراهن إذا بني في المرهون، بخلاف ما استشهد به؛ لأن التصرُّفَ فيه حصل بتسليطٍ من جهةِ من له الحقُّ.

(ولو بنى الشفيعُ أو غرس<sup>1</sup>) في الدار المشفوعة، (ثم استُحقَّتْ؛ رجع) الشفيعُ (بالثمن) على من ردَّه من البائع أو المشتري اتِّفاقًا؛ لأنَّه تبيَّن أنَّه أخذه بغير حقٍّ. (لا بقيمتهما) أي: لا يرجع بقيمة البناء والغرس على من أخذ منه الدارَ، يعني: إذا بنى الشفيعُ في الدار المشفوعة أو غرس، فأقلع المستحق الشفيعُ؛ لا يرجع بقيمتهما<sup>2</sup>.

(ويفتي به) أي: أبو يوسف برجوع القيمة (فيهما) أي: في البناء والغرس؛ لأن الشفيعَ مع من أخذ منه صار كالمشتري المغرور من جهة البائع.

ولهما: الفرقُ بأن المشتريَ كان مغرورًا من جهة البائع، ومسلَّطًا على التصرف في المبيع، والشفيعُ غيرُ مغرورٍ؛ لأنَّه متملِّكٌ على صاحب اليد جبرًا من غير اختيارٍ، فلا يرجع على أحدٍ.

(ويتخير) الشفيعُ (بين الأخذ) أي: أخذ العرصة (بجميع الثمن أو الترك إذا أصابت المبيعَ آفةٌ سماويةٌ) كما إذا كان دارًا، فانهدم بناؤها؛ لأن البناءَ تابعٌ للعرصة حتى يدخلُ في بيعها من غير ذكرٍ، فالثمنُ لا يقابلُ الأتباعَ ما لم تكن مقصودةً.

وفي «التبيين»: هذا إذا انهدم البناءُ بالكلية، ولم يَبْقَ له نقضٌ؛ لأنَّه لو بَقِيَ منه شيءٌ، وأخذه المشتري لانفصاله من الأرض حيثُ لم يكن تبعًا للأرض، فلا بُدَّ من سقوط بعض الثمن؛ لأنَّه مالٌ قائمٌ بَقِيَ محتبسًا عند المشتري، فيكون له حصَّةٌ من الثمن، فينقسم الثمنُ على قيمة الداريوم العقد، وعلى قيمة النقض يوم الأخذ.

(وإن نقضها) أي: الدار (المشتري؛ يُخيَرُ<sup>3</sup>) الشفيع (بين أخذ العرصة بالحصَّة) أي: بحصَّتها من الثمن، (أو الترك)؛ لأن التابعَ صار مقصودًا بالإتلاف، فقابَلَه شيءٌ من الثمن، (ولا يأخذ) الشفيعُ (النِّقْض) بكسر النون، وهو المنقوضُ؛ لأنَّه صار مفصولاً، ولم تبق التبعيَّةُ، ولا شفعةَ في المنقول.

(ويأخذ الشفيعُ تمر النخل مع الأرض) إذا ذُكِرَ التمرُ في البيع. إنَّما قيَّدنا به؛ لأن التّمرَ لا يدخل في بيع النخل من غير ذكرٍ، وهذا استحسانٌ، وكان القياسُ أن لا يأخذه 4 الشفيع؛ لأنَّه ليس بتابع، فصار كالمتاع الموضوع في الأرض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وغرس.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  يعنى: إذا بنى الشفيع.

<sup>3</sup> د: تخير.

<sup>4</sup> د: يأخذ.

وجهُ الاستحسان: إنَّه بالاتصال خلقةً صار تبعًا للنخل من وجهٍ، إلا أنَّ اتِّصاله لَمَّا كان للقطع لا للبقاء صار كالزرع لم يدخل في البيع إلا بالذكر.

(وإن حدث عند المشتري) التمرُ، ولم يكن على النخل<sup>1</sup> حين البيع، «إنْ» هذه للوصل، يعني: يأخذ الشفيعُ التمرَ في هذه الصورة أيضًا؛ لأنَّه مبيعٌ تبعًا للنخل<sup>2</sup>.

(فلو جدَّها) أي: قطع المشتري التمرَ (سقط حصَّتُها) أي: حصَّةُ التمر من الثمن (في غير الحادثة) أي: في التمر التي كانت عند البيع، ولم يكن حادثةً عند المشتري؛ لأن شيئًا من الثمن قابلها لكونها مبيعةً.

قيَّد به؛ لأن التمرةَ<sup>3</sup> لو كانت حادثةً عند المشتري وجذَّها لا يسقط حصَّتُها من الثمن؛ لأنَّها لم تكن موجودةً عند العقد، فيأخذ الأرضَ والنخلَ بجميع الثمن.

(ولو انهدم علق، فبيع السفل؛ لا يوجبها) أي: أبو يوسف الشفعة (للعالي) أي: لصاحب العلو، بل تكون الشفعة لمن يجاور السفل. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: الشفعة لصاحب العلو.

(ولو بيعت إلى جانبها دارٌ) الجارُ والمجرورُ حالٌ، أي: بيعت دارٌ منضمَّةٌ إلى جانب عرصة السفل، (فطلباها) أي: صاحب العلو والسفل الشفعة، (فانهدم العلوُ والسفل قبل الأخذ؛ يعيِّنُها) أي: أبو يوسف الشفعة (للسافل) أي: لصاحب السفل. (لا لهما) يعنى: قال محمد: الشفعة لهما.

لأبي يوسف في المسألتين: إنَّ حقَّ الشفعة زال بانعدام العلو.

ولمحمد: إنَّ صاحبَ العلو له إعادةُ علوه إذا بنى صاحبُ السفل، وله أن يرفعَ الأمرَ إلى القاضي ليأمره ببناء السفل، فيبني عليه علوه، وإذا كان حقُّه قائمًا؛ استحقَّ الشفعةَ في السفل وفي الدار المجاورة لهما.

وفي «المحيط»: لو بنى السفل صاحبُ العلو لا يكون متبرعًا، فعلى صاحب السفل أن يعطيه قيمتَه؛ لأنَّه كان مضطرًا في البناء لإحياء حقِّه، فصار مأذونًا شرعًا، ولو بنى أحدُ الشريكين حمّامًا منهدماً لم يرجع على شريكه بشيءٍ؛ لأنَّه غيرُ مضطرٍ في البناء، فإنَّه يمكنه أن يرفع الأمر إلى القاضى حتى يقسم الساحة.

# (فصل) في الاختلاف وما يؤخذ به المشفوغ

(ولو قال المشتري: اشتريتُ البناءَ والأرضَ في صفقتين) يعني: اشتريتُ البناء أوّلاً، ثم اشتريت الأرضَ بدون البناء، (وقال الشفيغ): بل اشتريتهما معًا (في صفقةٍ) واحدةٍ، والدارُ لي ببنائها، ولم يكن لهما بينةٌ، (كان القولُ للشفيع) اتِّفاقًا؛ لأن حقَّ الشفعة قائمٌ، والمشتري يدَّعي إبطالَه بادعاء الصفقتين، والشفيعُ ينكره، فيكون القولُ له مع يمينه على العلم؛ لأنَّه حَلِفٌ على فعل الغير.

(فإن برهنا) أي: أقام كلٌ منهما البينةَ على مدعاه، (ولا تاريخ؛ يرجِّخ) أبو يوسف بينة (المشتري)؛ لأنها تثبتُ أمرًا زائدًا على الشراء، وهو تفرُّقُ الصفقة، فكانت أَوْلى. (لا الشفيع) أي: قال محمدٌ: يقضى ببينة الشفيع؛ لأن البينةَ للإثبات، وببينةُ الشفيع مثبتةٌ للاستحقاق، فكانت أَوْلى.

(ولو اختلفا) أي: المشتري والشفيع (في الثمن؛ كان القولُ للمشتري) مع اليمين؛ لأن الشفيعَ يدَّعي 4 استحقاقَ الدار عليه عند نقد الأقلّ، والمشتري ينكره.

(فإن برهنا يقدِّمُه) أي: أبو يوسف برهانَ المشتري؛ لأنَّه أكثرُ إثباتًا. (وقدَّما) بينة (الشفيع)؛ لأنه مدَّعٍ عما ذكرنا، فكان بينته أوَّلى من بينة المدَّعي عليه.

وفي «المحيط»: لو تصادق المتبايعان بعد طلب الشَّفيع أنَّ البيعَ كان تلجئةً لا يصدَّقان على الشفيع، إلا إذا كان الحالُ يدلُّ عليه، بأن كان المنزلُ كثيرَ القيمة وبيع بثمن قليل، فلا شفعةَ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: النخيل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: للنخيل.

<sup>3</sup> ح: التمر.

<sup>4</sup> د: تدعى.

(ولو ادَّعى المشتري ثمناً، والبائغ أقلَّ منه، ولم يقبض) البائع الثمنَ؛ (أخذ الشفيعُ بقول البائع، وجعل) أي: قول البائع (حطاً) عن المشتري من الثمن. (فإن قبض) البائعُ الثمنَ، (فبقول المشتري) يأخذ الشفيع؛ لأن البائعَ صار كالأجنبيِّ، ولا يُلتفتُ إلى قوله، فبقى الخلافُ بين المشتري والشفيع، وقد سبق بيانه.

(ولو حطًّ) البائعُ (عن المشتري بعضَ الثمن؛ نسقطه عن الشفيع) وقال الشافعيُّ: لا يسقطُ، بل على الشفيع الثمنُ المسمَّى. وهذا الخلافُ فرعُ الخلاف في أنَّ الحطَّ لا يلتحقُ عنده بأصل العقد، بل هو هبةٌ أخرى للمشتري، وعندنا يلتحقُ. مرَّت المسألةُ أَيَّ كتاب البيوع.

(أو الكلّ) أي: لو حطّ البائع كلّ الثمن (لم يسقط) ولا يلتحقُ ذلك بأصل العقد اتِّفاقًا؛ لأنَّه لو التحق صار بيعًا بلا ثمنٍ، وإنَّه باطارٌ.

(أو زاد فيه) أي: في الثمن المشتري (لم يلزم الشفيع) فيأخذه بالثمن الأوّل؛ لأن في اعتبار الزِّيادة إضرارًا للشفيع. (وإن كان الثمنُ عَرَضًا أو عقارًا أخذ بالقيمة) أي: بقيمة الثمن.

وفي «الجامع»: لو وجد البائعُ الثمنَ العرضَ معيبًا، فرضي به؛ يأخذ الشفيعُ بقيمته سليمًا.

(أو مكيلًا، أو موزونًا؛ فبالمثل) أي: فيأخذ بمثله كما في الإتلاف، (أو مؤجلًا) أي: إن كان الثمنُ مؤجلًا، (فإن شاء) الشفيعُ (صبر إلى انقضاء الأجل) ثم يأخذها، وهذا الانتظارُ ليس في طلب الشفعة؛ لأنَّه على الفور، بل في أخذها، (وإلا) أي: إن لم يشأ الصبرَ (أخذ بثمنِ حالِّ) لكن البائعَ يرجع على المشتري بالثمن المؤجَّل؛ لأن شرطَ التأجيل بينهما لم يبطلْ.

وفي «المحيط»: إن استحقّ الثمنُ بعد أخذ الشفيع ينظر، إن كان أَخَذَها بالقضاء؛ يردّ المشفوعة على البائع؛ لأنَّه تبيَّنَ أَنَّه لم يكن له حقُّ الشفعة؛ لكون الشراءِ فاسدًا، فلا ينفذُ قضاؤه بالملك لوقوعه خطأً، وإن كان أخذها بغير قضاءٍ؛ لا يردُّها، بل يردُّ قيمتها للبائع؛ لأنَّه وجد التراضي بالتملُّك والتمليك، فجعل بيعًا مستأنفًا.

(ومنعوه منه مع التأجيل) أي: لا يأخذ الشفيعُ بثمنٍ مؤجلٍ عندنا. وقال مالكّ: يأخذ به؛ لأن الأجل وصفُ الثمن، فيأخذه به كما في الزيوف.

ولنا: إنَّ الأجلَ ليس بوصفِ للثمن، ولهذا لا يثبت<sup>3</sup> بلا شرطٍ.

(أو خمراً، أو خنزيراً) أي: إذا كان الثمنُ خمرًا أو خنزيرًا، (وهما) أي: البائع والمشتري (ذميان؛ فبالمثل فيها) أي: يأخذ الشفيعُ بالمثل في الخمر؛ لأنّها من ذوات الأمثال، (وبالقيمة فيه) أي: في الخنزير. (أو الشفيعُ مسلمٌ) وهو معطوفٌ على مقدَّرٍ بعد قوله: «وهما ذميان»، وهو: والشفيعُ ذميٍّ، (فبالقيمة فيهما) أي: إن كان الشفيعُ مسلمًا يأخذ بالقيمة في الخمر والخنزير؛ لأن تسليم عين الخمر للمسلم ممتنعٌ، فالتحقت في حقِّه بغير المثليّ.

### (كتاب الشركة)

وهي اختلاطُ النصيبين فصاعدًا بحيث لا تميُّز فيه. ثم يطلق اسمُ الشركة على العقد وإن لم يوجد اختلاطُ النصبين؛ لأن العقدَ سببُ الاختلاط.

ثبت جوازها بما روى قيسُ بن أبي السائب: أنَّه كان شريكَ النبي صلى الله عليه وسلم في تجارة البرِّ والأدم<sup>4</sup>، وكان صلى الله عليه وسلم يقول في حقه: «شريكي وخيرُ شريكي لا يماري»<sup>5</sup>.

(وتكون على نوعين: أملاك وعقودٌ. فإذا ورثا عينًا، أو اشترياها، أو اتهباها) أي: قبلا هبةَ رجلٍ عينًا، (أو استوليا عليها) أي: ملكا بالاستيلاء، (أو اختلط مالاهما، أو خلطاهما بحيث يعسرُ<sup>6</sup> التمييزُ) كخلط البرّ بالشعير، يفهم منه: أنَّ ما يتعذر التمييزُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د - والشفيع.

<sup>2</sup> د: ترد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ولم أجد في المصادر التي بين أيدينا.

<sup>5</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 495/20؛ مسند أحمد بن حنبل، 425/3؛ وفيهما كان اسم الصحابة الذي نادى النبي إليه السائب بن أبي السائب. وأخرجه الطحاوي أيضًا في شرح مثكل الآثار، 188/6؛ والطبراني في المعجم الكبير، 363/18، وكان القائل فيه قيس بن السائب. وليس في أيتها ذكر البز والإدم.

<sup>6</sup> ح: تعسر.

أُولى أن يكون شركةً فيه. (كانت شركةً ملكٍ، ويجوز لكلّ منهما) في هذه الشركة (بيعُ حصته من شريكه وغيره) أي: ومن غيره، و «من» متعلِّقٌ بالبيع، (بغير إذنه، إلا في الخلط والاختلاط) هذا استثناءٌ من قوله: «وغيره»، يعنى: لا يجوز بيعُ نصيبه من غير شريكه في هاتين الصورتين إلا بإذن شريكه؛ لأن في الخلط زال ملكُ المخلوط إلى الخالط؛ لوجود التعدِّي منه، وفي الاختلاط شبهةُ زواله إلى شريكه، فصار سببُ الزوال ثابتًا من وجهٍ دون وجهٍ، فصار نصيبُ كلِّ زائلًا إلى الشريك في حقِّ البيع من الأجنبيّ غير زائلِ في حق البيع من الشريك عملًا بالشَّبهين، وهذا أُولى من عكسه؛ لأن التصرُّف مع الشريك أسرعُ نفاذًا من التصرُّف مع الأجنبي، بدليل جواز تمليك معتق البعض من الشريك دون الأجنبيّ. كذا في «الكفاية». فلم يجز بيعُ نصيبه من الأجنبيّ إلا برضا شريكه، وأمَّا فيما عداهما؛ فملكُ كلّ واحدٍ قائمٌ في نصيبه من كلّ وجهٍ، فجاز له التصرُّفُ فيه مطلقًا.

(ولا يتصرَّفُ في نصيب صاحبه إلا بإذنه)؛ لأنه كالأجنبي فيه لشريكه.

(وإذا عقداها) أي: الشركة (بالإيجاب) بأن يقول: شاركتك في كذا، (والقبول فيما يقبل الوكالة) قيَّد به؛ ليكون كلُّ واحدٍ منهما في الشراء والعمل أصيلًا في نصفه ووكيلًا عن صاحبه في النِّصف الآخر، فيكون المشتري مشترًّا بينهما.

واحترز به عن الاحتطاب والاحتشاش، فإنَّ الشركة فيه غيرُ جائزة؛ لعدم جواز التَّوكيل فيه؛ إذ التوكيلُ إثباتُ ولاية التصرُّف فيما كان ثابتًا للموكِّل، ولم يكن ثابتًا للوكيل، والاحتطابُ ثابتٌ للوكيل قبل التَّوكيل، فكان فعلُ الوكيل واقعًا لنفسه، كمن وكَّل بالاتهاب والاستقراض إذا اتَّهب أو استقرض مطلقًا؛ وقع الفعلُ للوكيل دون الموكل. كذا في «المحيط».

فإن قلت: يشكلُ هذا بالتَّوكيل بشراءِ عبدٍ غير معين، فإنَّه يجوز، مع أنَّ الوكيلُ كان يملك الشراءَ لنفسه قبل التوكيل وبعده.

قلت: بالتوكيل يلزم الثمنُ في ذمَّة الموكِّل، ولا يلزم قبله، ولم يكن الوكيلُ قادرًا هناك على إلزام الثَّمن في ذمَّة الموكِّل قبل التوكيل، فصحَّ ما قلنا: إنَّ التوكيلَ إنَّما يصحُّ فيما لا يملكه الوكيلُ قبل التوكيل، فظهر الفرقُ.

علل شمسُ الأثمة عدمَ جواز التوكيل في الاحتطاب: بأنَّه اكتسابٌ في المحلِّ المباح، وهو موجبٌ للملك، فيكون كلُ واحدٍ منهما شَرَطَ لنفسه بعض كسب صاحبه، فيكون كالمفاوض مع صاحبه من غير رأس مالٍ، فلا تكون صحيحةً.

(مفاوضةً) هذا شروعٌ في تعداد أنواع الشركة، وانتصابها على التَّمييز، أي: يكون عقدُ الشَّركة تارةً من جهة أن يفوّضَ كلٌّ منهما التصرُّفَ إلى صاحبه.

(**أو عَنَّانًا)** بفتح العين، أي: تارةً يكون شركةً فيما ظهر لهما من مال الشركة، واشتقاقُه من قولك: عَنَّ لي كذا إذا ظهر.

وفي «الإيضاح»: ظهورُ المال ليس بشرطٍ وقتَ العقد، حتى لو دفع إلى رجلِ ألفًا، وقال له: أخرجْ مثلَها، فبع واشتر بها، ففعل عند الشراء؛ جاز الشركة.

(أو في الصَّنائع) أي: شركةٌ في الأعمال، كالخياطين إذا اشتركا على أن يتقبلا الأعمال، ويعملا على أنَّ ما حصل من العمل فهو بينهما.

(أو بالوجوه) أي: شركةٌ بالوجوه، وهو أن يشتركا بلا مالٍ على أن يشتريا بوجاهتهما ويبيعا، وما ربحا فهو بينهما.

(كانت عقودًا) وهي جوابُ «إذا». (نحكمُ بصحَّتها) أي: الشركة في العقود المذكورة صحيحةٌ عندنا، (ولا نعيِّن العنان) يعنى: قال الشافعيُّ: إنَّما يصحُّ من الشَّركة شركةُ العنان، أما المفاوضةُ؛ فغيرُ جائزة؛ لأنَّها تقتضي المساواةَ بينهما في التصرُّف، وهي غيرُ ممكنةٍ؛ إذ لا بُدَّ لكلّ منهما حصولُ مالِ غائب وغيره، وكذا يتضمَّنُ الكفالة لمجهولٍ، وإنَّها فاسدةٌ، وأمَّا الأخريان؛ فلأنَّ الشركة وضعتْ لتثمير المال، وذا لا يُتصوَّرُ بلا مال.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «فاوضوا، فإنَّها أعظمُ بركةً»<sup>2</sup>، والقياسُ يُتركُ به، وإنَّ الشركةَ غيرُ مختصَّةٍ بتثمير مالِ، بل قد

(ولا تصحُّ المفاوضةُ إلا بين الحرين البالغين العاقلين المسلمين أو الذميين) إنَّما شرط التَّساوي في هذه الأوصاف؛ لأن المفاوضةَ تقتضي 3 المساواةَ في التصرُّف، ولا تساويَ بين الحرِّ والعبد، والبالغ والصبيّ، والعاقل والمجنون، والذميّ والمسلم في التصرُّف.

<sup>1</sup> د: نعتن.

<sup>2</sup> لم نجده في كتب الحديث، وقال الزيلعي في نصب الراية 475/3: غريب. وقال ابن حجر في الدراية 144/2: لم أجده. وأخرجه القدوري في التجريد 3026/6؛ والسرخسي في المبسوط 153/11، بلفظ: «تفاوضوا...».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يقتضى.

يُفهمُ من هذا الحصر: أنَّها لا تصحُ<sup>1</sup> أيضًا بين العبدين، ولا بين الصبيين، ولا بين المكاتبين؛ لعدم صحَّةِ الكفالة من هؤلاء، وهي من مواجب التجارة.

(ويجيزها) أي: أبو يوسف المفاوضة (مع اختلاف الدّين) فيصحُ بين مسلم وكافر؛ لتساويهما في أهليَّة الوكالة والكفالة، وزيادةُ أحدهما في التصرُّفُ في متروك التَّسمية عمداً دون الحنفيّ والشافعيِّ مع أنَّه يتصرَّفُ في متروك التَّسمية عمداً دون الحنفيّ. (مع الكراهة)؛ لأن الذميَّ لا يهتدي إلى العقود² الجائزة³، فربَّما يصيرُ سببًا لوقوع المسلم في الحرام. وقالا: لا يجوز؛ لانعدام التساوي بينهما في التصرُّف، فإنَّ الذميُّ لو اشترى برأس المال خمرًا صحَّ، ولو اشتراها مسلمٌ لم يصحَّ، والشريكُ الشافعيُّ يمكن إلزامُه بالدليل الشرعيّ في متروك التَّسمية؛ لأن ذلك مجتهدٌ فيه، ولا كذلك الذميُّ؛ إذ ليس لنا ولايةُ الإلزام عليه.

(ولا بُدَّ من لفظ المفاوضة)؛ لأن هذا اللفظ مغنٍ عن تعداد شرائطها، (أو بيان جميع مقتضاها) يعني: لو لم يذكرا 4 لفظَ المفاوضة، وبيَّنا جميعَ مقتضاها؛ صَعَّ اعتباراً للمعنى.

(وتنعقدُ<sup>5</sup>) المفاوضةُ (على الكفالة والوكالة)؛ لأنها تقتضي المساواةَ فيما هو من مواجب التجارة.

فإن قلت: كيف جازتا مع جهالة المكفول له والموكل به؟

قلت: لم يكونا جائزتين مع الجهالة مقصودًا، وإنَّما جازتا هنا في ضمن العقد، فكم من شيءٍ يثبت ضمنًا ولا يثبت قصدًا.

(حتى يدخل في الشَّركة كلُ<sup>6</sup> ما يشتريه أحدهما) لقيامه مقامَ الآخر في التصرُّف، (إلا طعامَ أهله) وهو متناولٌ للإدام، (وكسوتهم) وكسوة نفسه أيضًا، فإنَّها تكون خاصَّةً له، وكان القياسُ أن يدخل في الشركة؛ لأنَّها من عقود التجارة، إلا أنَّهم استحسنوا باستثنائها؛ لأن كلَّا منهما هو العالمُ بحاجته الرَّاتبة من الطعام والكسوة، ولا يقصد أن يكون ذلك على شريكه عادةً، والاستثناءُ المعلومُ بدلالة الحال كالاستثناء المشروط بالقال.

(ويطالبُ البائعُ بالثمن أيَّهما شاءَ) من المفاوضين، أمَّا من المشتري؛ فبالأصالة، ومن صاحبه؛ فبالكفالة، ويرجع الكفيلُ على المشتري إن أدَّى من مال الشركة بقدر حصَّته؛ لأن الثمنَ كان عليه خاصَّةً.

(ويضمن كلٌ منهما ما لزم الآخر بدلًا عما يصحُ فيه الشركة) بالتجارة، كالبيع والشراء والإجارة والاستئجار تحقيقًا للمساواة فيما يجب لهما وعليهما.

احترز به عما يكون بدلًا عما لا يصحُّ فيه الشركةُ، كالمهر وبدل الخلع والصُّلح عن دم العمد، فإنَّه لا يضمنُ ما لزم الآخرَ؛ لأنَّها ليستْ من التجارة.

(ولو كَفَلَ) أحدُ المفاوضين (أجنبيًا بمالٍ بإذنه) أي: بإذن المكفول عنه، (فهي لازمةٌ لشريكه) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يلزمه.

قيَّد بالكفالة بالمال؛ لأن كفالتَه بالنفس لا يلزمُ شريكَه اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بإذنه»؛ لأنَّها لو لم تكن بإذنه لا يلزم صاحبه اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الكفالةَ تبرُّعُ، وتبرُّعُ أحد المفاوضين لا يلزم الآخرَ.

وله: إنَّ الكفالةَ تبرُّعٌ ابتداءً، لكنَّها تجارةٌ بقاءً؛ لكونها بأمر المكفول عنه.

(أو غَصَبَ) أحدُ المفاوضين شيئًا، وهلك في يده، (يخصُّه) أي: أبو يوسف الغاصبَ (بضمانه) ولا يلزم شريكه؛ لأنَّه ليس من ضمان التجارة. وقالا: يلزمُ شريكه؛ لأن المضمونَ يكون مملوكًا عند الضمان مستندًا إلى وقت القبض، فيلتحقُ بضمان التجارة.

(وإقرارُه) أي: إقرارُ أحد المفاوضين (للأب) ولمن في معناه ممن لا يقبل شهادتُه له بولادٍ أو زوجيَّةٍ، (بدينٍ غيرُ لازمٍ لشريكه) عند أبي حنيفة. وقالا: لازمٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د - العقود.

<sup>3</sup> د: الجائز.

<sup>4</sup> د: يذكر.

<sup>5</sup> ح: وينعقد.

<sup>6</sup> ح - كل.

قيَّد بالمفاوض؛ لأن أحدَ شريكي العنان لو أقرَّ به لا يلزمُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «للأب»؛ لأن إقرارَه لمن يُقبلُ شهادته له لازمٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «لشريكه»؛ لأنَّه في حقّ نفسه لازمٌ اتفاقًا.

وهذا الخلافٌ بناءً على أنَّ الوكيلَ لا يملك العقدَ مع هؤلاء عنده، ويملك عندهما.

(وهو) أي: أحدُ المفاوضين (لشرائه جاريةً لنفسه من المال) أي: مال الشركة (بإذنٍ) أي: بإذن أ صاحبه (غيرُ ضامنٍ للآخر النصفَ) بل هي له بغيرِ شيءٍ عند أبي حنيفة. وقالا: يرجع عليه بنصف الثمن.

قيَّد بالإذن؛ لأنَّه لو كان بدونه؛ فهي على الشَّركة اتفاقًا.

لهما: إنَّه نقد الثمنَ من مال الشركة، فيضمن لشريكه نصفَهُ، كما لو اشترى لنفسه طعامًا وكسوةً، ونقد تُمَنَها من مال الشركة.

وله: إنَّ الإذنَ بالشراء للوطء صار إذنًا بأداء الثمن من مال الشَّركة، وبه صار واهبًا نصيبَهُ منه؛ لأن الوطءَ لا يحلُ إلا بالملك، ولم يذكر العوض، وكان تمليكًا بغير عوض، وكانَّه قال: اشترِ جاريةً بيننا، وقد وهبتُ لك نصيبي منها، فلا يرجعُ بشيءٍ، بخلاف الطعام والكسوة؛ لأنَّهما من الحوائج اللَّازمة، فهي مستثناةً.

وفي «النوادر»: لو قال أحدُ المفاوضين: أشتري هذه الجارية لنفسي، فسكت شريكُه؛ لا يكون إذنًا، ولو قال الوكيلُ بشراء شيءٍ بعينه: أشتري هذا لنفسي، فسكت الموكِّلُ؛ يكون إذنًا، والفرقُ: أنَّ أحدَ المفاوضين لا يملك تغييرَ موجبِ المفاوضة إلا برضاءِ صاحبه، وفي السكوت احتمالٌ، فلا يثبتُ، والوكيلُ بالشرى يملكُ عزلَ نفسه بعلم الموكِّل، رضي الموكِّلُ أم لا، وقد وجد العلمُ.

(ولو ادَّعى مفاوضةً على آخر) وأنَّ المالَ الذي في يده مالُ الشركة، (فأنكر) الآخرُ، (فبرهن) المُتَّعِي، وأثبت الشركة، (ثم الدَّعى ذو البد ملكيَّةَ عينٍ) من ذلك المال بأنَّها ملكُه بإرثٍ أو هبةٍ، وليست بداخلةٍ في الشركة، فأراد إثباتَها (ببينةٍ؛ يردُّها) أي: أبو يوسف البينة؛ لأن ذا البد بالبينة الأولى صار مقضيًا عليه بأنَّ ما في يده مالُ الشركة، ولو قُبلتْ بينةُ ذي البد على دعواه؛ لزم أن يصير مقضيًا مقضيًا له في تلك الحادثة، وهو غيرُ جائزٍ، إلا بتلقِّي الملك من جهة خصمه. (وقبلها) أي: محمدٌ بينةً ذي البد؛ لأنَّه إنَّما صار مقضيًا عليه بالمفاوضة الماضية، لا بأنَّ ما في يده من المال نصفان بينهما في الحال، وإنَّما يأخذُ نصفَه باستصحاب حال المفاوضة لا بالقضاء، فلا يلزم صيرورةُ المقضيً عليه مقضيًا له في شيءٍ واحدٍ.

هذا إذا لم يذكر تلك العينَ في دعوى المفاوضة، وإن ذَّكرها؛ لا تقبلُ بينةُ ذي اليد اتِّفاقًا. من «المصفي».

(ولو استحقَّ رجلٌ عقارًا) وأثبت دعواه (ببينةٍ، فبرهن ذو اليد على تجديدِ بناءٍ فيه) أي: في ذلك العقار، (اطَّرد الخلافُ) أي: قال أبو يوسف: لا تقبلُ بينته؛ لأن العقارَ اسمٌ للعرصة والبناء جميعًا عرفًا، ولو قُبِلَ بينته؛ لصار ذو اليد مقضيًا عليه ومقضيًا له. وقال محمد: تقبلُ؛ لأن العقارَ اسمٌ للعرصة فقط، فلم يَصِرْ ذو اليد مقضيًا عليه في البناء.

هذا إذا لم يذكر المُدَّعِي البناءَ في دعواه، وإن ذكره؛ لا تُقبلُ بينةُ ذي اليد اتِّفاقًا. وهذه المسألةُ ليستْ من الشركة، لكن ذكرها استطرادًا.

(ولو اشترى) رجل (من أحدهما) أي: أحد المفاوضين شيقًا، (ثم وجد عيبًا، فأنكر) بائعُه وجودَ ذلك العيب فيه، فأراد ردَّه على غير البائع، (يفتي) أبو يوسف (بتحليفه على البتات وحده) أي: لا يستحلف شريكه على العلم؛ لأن النيابة لا تجري في الحلف، وكلُّ واحدٍ منهما كالوكيل والنائب عن الآخر في الخصومة، والوكيلُ والنائبُ لا يُستحلفُ. (وأضاف) محمدٌ إلى حلفه على البتات (يمين الآخر على العلم)؛ لأنه كفيلٌ، والكفيلُ يحلف على العلم إذا أنكر سبب المطالبة، لكنَّه يحلف على العلم<sup>4</sup>؛ لأنَّه استخلافٌ على فعل الغير.

قيَّدنا بقولنا: «فأراد ردَّه على غير البائع»؛ إذ لو ردَّ على البائع يستحلف على البتات اتفاقًا. من «المصفى».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – بإذن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: واستحق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يقبل.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  لكنه يحلف على العلم.

(وإذا ملك) أحدُ المفاوضين (ما تصحُّ فيه الشركةُ) كالدراهم والدنانير بأن وَرِثها، أو وُهبتْ له، وقبضها، (صارت عنانًا) لفوات شرط المفاوضة، وهو المساواةُ فيما يصلح رأسَ المال ابتداءً وبقاءً، ولو ملك ما لا يصحُّ فيه الشركةُ كالعروض والعقار والديون لا يبطل المفاوضةُ.

(ولو فاوضه) أي: شارك مسلمًا شركة مفاوضةٍ (مرتدٌ توقَّفتْ) شركته اتفاقًا؛ لانعدام شرط التساوي، فإن أسلم نفذتْ. (وإن قُتِلَ فهي باطلةٌ) أصلًا عند أبي حنيفة. (وقالا: عنانٌ) أي: تلك الشركةُ صارت عنانًا.

ثمرةُ الخلاف يظهر فيما قبل الموت؛ لأن المفاوضةَ تبطل 2 بعده اتِّفاقًا.

قيَّد بالمفاوضة؛ لأن العنانَ من المرتدِّ جائزٌ اتِّفاقًا. هذا هو المذكورُ في «الكافي» وشرح «المنظومة». ولكن ذكر في «المحيط»: أنَّ عنانَ المرتدِّ على هذا الخلاف؛ لأن تصرُّفَ المرتدِّ موقوفٌ عند أبي حنيفة، فيبطل عنانُه إذا قُتِلَ، وعندهما نافذٌ، فلا يبطل<sup>3</sup> عنانُه، فعلى هذا لا يكون قوله: «لو فاوضه» احترازًا عن العنان.

وقيَّد بالمرتدِّ؛ لأن المرتدة لو فاوضتْ يصير 4 عنانًا اتفاقًا؛ لأنَّها لا تُقتلُ، وتصرُّفاتُها نافذةٌ.

وفي «المحيط»: ينبغي أن تجوز مفاوضةُ المسلم مع المرتدَّة، ويكره، كمفاوضة المسلم مع الذميّ عند أبي يوسف.

لهما: إنَّ تصرفاتِ المرتد نافذةٌ مهما أمكن، وجعلُها عنانًا ممكنٌ هنا.

وله: إنَّ المرتدَّ إذا قتل بطل تصرُّفُه من حين الارتداد؛ لأنَّه هو السببُ لهلاكه.

(ولا تصح المفاوضة والعنان إلا بالنقدين وتبرهما إن جرى به) أي: بالتبر، وهو ما يكون غيرَ مضروبِ (التعامُلُ) قيَّد به؛ لأنَّه ذكر في «المبسوط»: أنَّ التبرَ يصلح أن يكون رأسَ مال الشركة؛ لأنَّها مخلوقةٌ للثمنية، وذكر في «الجامع الصغير»: أنَّه بمنزلة العروض. وقال صاحبُ «الهداية»: هذا هو الأصحُّ؛ لأنَّها وإن خُلقتْ للتجارة، لكن الثمنيَّة يختصُّ بالضَّرب المخصوص، ولهذا قبل الضرب يصرفُ إلى شيءٍ آخر من صياغة الخاتم وغيره، وبعده لا يصرفُ ظاهرًا، فيُعتبرُ فيه العرفُ إن جرى التعاملُ باستعمال البِّبر ثمنًا يكون كالمضروب، وإن لم يَجْرِ يكون كالعروض.

إنَّما لم يصعَّ العروضُ أن يكون رأسَ مال الشركة؛ لأن أوَّلَ تصرفٍ في العروض بعد الشركة يكون بيعًا، فلم يصعَّ أن يبيع أحدٌ ماله على أن يكون الآخرُ شريكًا في الثمن، وفي النقدين أوَّلُ تصرُّفٍ يقع بعدها يكون شراءً، وجاز أن يشتري إنسانٌ بماله شيعًا على أن يكون بينه وبين غيره.

(وأجاز) محمدٌ (الشركة والمضاربة بالفلوس النافقة)؛ لأنها تروجُ كالأثمان، حتى لا يتعيَّنُ بالتعيين عنده. وقالا: لا يجوز؛ لأن الثمنية ليستُ بلازمةٍ لها، وإنَّما ثبت رواجُها بالاصطلاح، وإذا تبدَّلَ ساعةً تصير سلعةً، فلا يصلحُ أن يكون رأسَ المال.

(ويوافقه) أبو يوسف (في رواية، ويخالفه في المضاربة في أخرى) يعني: روي عنه: أنَّ المضاربة بالفلوس النافقة غيرُ جائزةٍ؟ لأنَّها لو كسدتْ في الشركة يأخذان رأسَ المال لأنَّها لو كسدتْ في الشركة يأخذان رأسَ المال عددًا، ولا جهالةً فيها.

(وأجزناها) أي: الشركة (مع اختلاف النقدين ومن دون خلط) أي: بلا خلطِ المالين إذا كانا من جنسٍ واحدٍ. وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن محلً الشركة هو المالُ، والاشتراكُ إنَّما يحصلُ فيه بالخلط، ولهذا لو هَلَكَ مالُ أحدهما قبل الخلط هَلَكَ من نفسه، ومع اختلاف الجنس لا يُتصورُ الخلط؛ لثبوت الامتياز بينهما، فلا تجوزُ معه الشركة.

ولنا: إنَّ معنى عقد الشركة أن يكون كلُّ واحدٍ منهما وكيلًا عن صاحبه في الشِّراء بالمال الذي عيَّنه للشركة، وهذا يحصلُ بدون خلطٍ.

(ولا تجوزُ) الشركةُ (بالمكيل والموزون والمعدود المتقارب قبل الخلط) اتِّفاقًا؛ لأنّه يتعيَّنُ بالتعيين، فينزَّلُ منزلةَ العروض. (ويجيزها بعده) أي: أبو يوسف الشركةَ بعد الخلط، وهو جنسٌ واحدٌ (شركةَ ملكٍ)؛ لأنها تتعيَّنُ بالتَّعيين بعد الخلط كما تتعيَّنُ قبله، وما يتعيَّن بالتعيين لا يصلحُ أن يكون رأسَ مال الشركة. (لا عقلِ) أي: قال محمدٌ: تجوزُ الشركةُ فيها شركةَ عقدٍ.

<sup>1</sup> د: يصح.

<sup>2</sup> د: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تبطل.

<sup>4</sup> د: تصير.

قيَّدنا بقولنا: «وهو جنسٌ واحدٌ»؛ لأنَّهما إذا خلطا جنسين، ثم عقدا الشركة؛ لا ينعقد شركة العقد اتِّفاقًا؛ لأنَّها ثمنٌ من وجهٍ، ولهذا جاز البيغ بها دينًا في الذمَّة، ومبيعٌ من وجهٍ؛ لأنَّها تتعيَّنُ بالتعيين، فعملنا بالشَّبهين، فجعلناها كالعروض قبل الخلط؛ لأن معنى الوكالة لا يتحقَّقُ قبله؛ إذ لا يصحُّ أن يقال: اشتر بحنطتك شيئًا على أن يكون الربحُ بيننا، وكالنقود بعده، فيجوز الشَّركةُ بها.

وثمرةُ الخلاف يظهر فيما إذا تساويا في المالين، واشترطا التفاضل في الربح، فعند أبي يوسف: لا يجوز؛ لأن الربحَ يكون بقدر الملك، وعند محمد: يجوزُ.

(ولا يجوز) الشركة (بالعروض) أي: يكون مالهما عروضًا، وهو جمع عَرْض بسكون الراء، ويجوز تحريكها قليلًا، وفي «الصحاح»: العروضُ: الأمتعةُ التي لا يدخلها كيل ولا وزنّ، ولا يكون حيوانًا ولا عقارًا. (إلا ببيع النّصْف) أي: نصف عرض نفسه (بالنصف) أي: بنصف عرض صاحبه (عند تساوي القيمتين) حتى يصيرَ مالُ كلِّ منهما مشتركًا بينهما شركة ملكٍ، ولو كان بينهما تفاوتٌ في القيمة بأن يكون قيمةُ أحدهما مائةً مثلًا وقيمةُ الآخر أربعمائةً؛ يبيع صاحبُ الأقلِّ أربعة أخماسٍ عرضه بحُمُس عرض الآخر، فيصير المتاعُ كلُه بينهما أخماسًا، ويكون الربحُ بينهما على قدر رؤوس ماليهما.

ثم اختلف في تعيين هذه الشركة، قال صاحبُ «الهداية»: هذه شركةُ ملكِ؛ لأن العروضَ لا يصلحُ رأسَ مال الشركة. ذكر في «شرح الأقطع»: أنّها شركةُ عنانٍ، كما إذا اشتركا بالدراهم، وإنّما تبايعا على هذا الوجه ليكون نصفُ عرضِ كلٍّ منهما مضمونٍ عند صاحبه، فيكون الربحُ من مالهما ربحَ مالٍ مضمونٍ، ولو لم يتبايعا على هذا الوجه لكان عَرَضُ كلٍّ منهما غيرَ مضمونٍ عند صاحبه، فيكون ربحُ مال صاحبه ربحَ ما لم يضمنْ، فلا يجوزُ.

(وينعقد العنانُ على الوكالة)؛ لأن المقصودَ من الشركة . وهو التصرفُ في مال الغير . لا يكون إلا بها عند عدم الولاية (دون الكفالة)؛ لأنها إنَّما يثبتْ في المفاوضة لضرورة المساواة، والعنانُ لا يقتضيها.

(ولو شرطا فَضْلَ الربح مع تساوي المال أو بالعكس) بأن شرطا التساويَ في الربح مع التَّفاضل في المال، (أجزناه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن الربحَ فرعٌ للمال، فيكون بقدر الشركة في الأصل.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الربحُ على ما شرطا، والوضعيةُ على قدر المالين»3.

وفي «الخانية»: شرطُ التفاضل في الربح مع تساوي المالين إنَّما يصحُّ إذا شرط العملُ عليهما أو على من شرط له فضلُ ربحٍ، وإن شرط العملُ على أقلِهما ربحاً؛ لا يجوزُ، فالربحُ لهما على قدر مالهما؛ لأن الربحَ لا يستحقُّ إلا بمالٍ أو بضمانِ عملٍ، وليس لصاحب فضل ربحُ فضل مالٍ ولا ضمانُ عمل.

(أو التفاصُلَ في الوضيعة) أي: لو شرطا أن يكون الخسرانُ بينهما أثلاثا مثلًا، (والمالُ سواعٌ) أي: والحالُ أنَّ مالَيهما متساويان (بطل الشَّرطُ)؛ لأن كلَّا منهما أمينٌ على الآخر، وشرطُ زيادة الوضعية على أحدهما يكون تضمينًا للأمين، وذا لا يجوزُ. وإنَّما لم يؤثِّر هذا الشرطُ في بطلان الشركة؛ لأنَّه شرطٌ تعلَّق المعقودُ عليه، لا العقدُ.

(ويصحُّ) عقدُ العنان (بالبعض) أي: بعض المال من أحدهما (دون البعض) من الآخر؛ لأن تساوي المال ليس بشرطٍ فيه، (ويطالَب) بفتح اللام (المشتري منهما بالثَّمَن) أي: من باع من أحدهما شيئًا يُطلبُ ثمنُه منه لا من شريكه؛ لأن العنانَ تضمن الوكالة دون الكفالة، والوكيلُ أصيلٌ في حقوق العقد، (ويرجعُ) المشتري على شريكه (بحصّته) من الثمن (إن أدَّاه من مال نفسه) قيَّد به؛ لأنَّه لو أدَّاه من مال الشركة لم يرجعُ عليه.

(ولو باع أحدُهما، فأجَّل شريكُه) الثمن من المشتري إلى مدّةٍ معلومةٍ، (فهو باطل) أي: تأجيلُه عند أبي حنيفة مطلقًا. (وأجازاه في نصيبه) ضميرُ «أحدهما» راجعٌ إلى شريكي العنان؛ لأن أحدَ المفاوضين يملكُ التَّأجيل اتِّفاقًا.

قيَّد بقوله: «شريكه»؛ لأن الرجل الذي ولي المبايعة يجوز تأجيلُه في النصيبين عند أبي حنيفة ومحمد. من «الحقائق»5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: عقد.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: رأس.

<sup>3</sup> لم أجده، وقال الزيلعي في نصب الراية 475/3: غريب جدًّا. وأخرجه القدوري في التجريد 3049/6 من قول علي، ورفعه المرغناني في الهداية، 9/3 والموصلي في الاختيار، 16/3.

<sup>4</sup> ح: مالهما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – قيد بقوله: شركة.

لهما: إنَّه تصرَّفَ في نصيب نفسه وغيره، فينفذُ في نصيبه دون نصيب غيره.

وله: إنَّ تأجيلَه لو جاز في نصيبه؛ لزم أ قسمةُ الدين قبل القبض، بأن يتميَّزَ نصيبُ أحدهما عن الآخر في تعجيل المطالبة، وذا لا يجوزُ.

(ويصحُ في الكلِّ) أي: التأجيلُ في كلِّ الثمن (إذا قال) لشريكه: (اعمل برأيك)؛ لأن التأجيلَ في نصفه يكون بالأصالة، وفي الآخر بالنيابة.

(ولو هلك المالان أو أحدُهما قبل الشراء بطلت الشركةُ)؛ لأنها عُقدتْ لاستنماء المال، فلا يُتصوَّرُ بعد هلاكه.

(وإن اشترى) أحدُ الشريكين (بماله، فهلك الآخرُ) أي: المالُ الآخرُ، (كان المشترى مشتركاً) بينهما على ما شرطا؛ لأن عقد الشركة كان قائمًا وقت الشراء، فلا يتغيَّرُ حكمُه بهلاك المال الآخر. (ويرجع بحصَّته) من الثمن على شريكه؛ لأنَّه اشترى نصفَه بالوكالة، ونَقَدَ الثمنَ من مال نفسه.

قيَّد بقوله: «إن اشترى بماله فهلك»؛ لأنَّه إن هلك مالُ أحدهما، ثم اشترى الآخرُ؛ كان ما اشتراه لمن اشتراه خاصَّةً؛ لأن الشركة بطلتْ وبَطَلَ ما في ضمنها من الوكالة، إلا أن يصرِّحا بالوكالة في الشركة بأنَّ ما يشتريه من جهة الوكالة يكون مشتركًا بينهما، فحينه في الشركة بها، ويرجع على شريكه بحصَّته.

(ولا يجوز بشرطِ تسميةِ دراهمَ من الربح لأحدهما)؛ لأن هذا الشرطَ مغيِّرٌ موجبَ الشركة؛ إذ قد لا يربحُ إلا ذلك القدرُ.

(ويبضع) أي: يعطي من مال الشركة رجلًا، ويشترطُ أن يكون كلُ الربح لربِّ المال (كلُّ من شريكي النوعين) وهما العنانُ والمفاوضةُ، (ويودعُ ويضاربُ) أي: يدفع المالَ مضاربةً، وأمَّا لو أخذه مضاربةً، فإن كان ليتصرَّفَ فيما ليس من جنسِ تجارتهما؛ فهو له خاصةً، وإن كان ليتصرَّفَ فيما كان من جنس تجارتهما أو مطلقًا حالَ غيبة شريكه؛ يكون الربحُ مشتركًا بينهما. كذا في «المحيط».

(ويوكّلُ) ويستقرضُ ويستأجرُ؛ لأن كلًّا منها من توابع التجارة، ولكنَّ أحدَ شريكي العنان ليس له أن يرهنَ ويرتهنَ، وكان لأحد المفاوضين ذلك؛ لأنَّه كان يملكُ الإيفاءَ والاستيفاءَ من نصيب شريكه حقيقةً، فيملكُه حكماً، ولا كذلك شريكُ العنان.

وفي «المحيط»: لو اشترى أحدُ شريكي العنان ما هو من جنس تجارتهما، وأشهد عند الشرى أنَّه يشتريه لنفسه؛ فهو مشتركُ بينهما؛ لأن كلَّ واحدٍ منهما فيما كان من جنس تجارتهما في النِّصْف بمنزلة الوكيل بشرى العين، والوكيل بشرى شيءٍ بعينه لا يملكُ أن يشتري لنفسه إذا لم يشترِه بالعروض، أو بخلاف جنس الثمن الذي سمَّاه الموكلُ، فكذا هذا. ولو اشترى شيئًا ليس من جنس تجارتهما؛ فهو له خاصّةً، ولو أقال أحدُهما فيما باعه الآخرُ؛ جاز الإقالةُ؛ لأنَّها بمعنى البيع في تحصيل الرِّبْح؛ لأنَّه يتحقَّقُ بالبيع وبالإقالة أخرى. (ويكون أمينًا) أي: الوكيل؛ لأنَّه قبض المالَ بإذن مالكه.

(وإذا اشترك الصانعان) المتحدان في العمل (على أن يتقبّلا الأعمالُ، ويقتسما الكسبَ؛ جاز) وهذه شركةُ الصنائع، مرّ الخلافُ في جوازها مع الشافعيّ.

(وأجزناها مع اختلاف الصَّنعة) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لعجز كلِّ منهما عن الصنعة التي يتقبّلها شريكُه.

ولنا: إنَّ صحَّة هذه الشركة باعتبار الوكالة، والتوكيلُ بتقبيل العمل صحيحٌ، والعملُ ليس بلازمٍ على الموكِّل، فله أن يقيِّمه بأجرةٍ. (ويجوز التفاضلُ في الربح مع استواء العمل)؛ لأن هذا الربحَ بدلُ العمل، وهو متفاوتٌ في القيمة، فيصحُّ التفاوتُ في بدله.

(ويلزمهما) أي: الشريكين في الصنائع (ما يتقبَّلُه أحدهما)؛ لأنه يقبله لنفسه بالأصالة، ولشريكه بالوكالة، (فيطالَبُ كلِّ منهما بالعمل)؛ لأن العملَ هنا كالثمن في الشركة في المال، فكما يرجعُ على شريكه هناك بالثمن؛ يرجع عليه هنا بالعمل، لكنَّ رجوعَه إنَّما أمكن قبل العمل؛ إذ بعد الفراغ منه امتنع تضمينُه.

(ويطالِبُ) بكسر اللام (بالأجر) أي: لكلّ منهما أن يطلب أجرة العمل، والدافعُ إلى أيِّهما دفع بَرِئَ.

(ولو أقرَّ أحدُ قصّارين أنَّهما قبضا الثوبَ) للقصارة، (وأنكر الآخرُ؛ ينفذه) أي: أبو يوسف الإقرار (عليهما) لأنَّهما مستويان في ضمان الشركة، والعينُ مضمونةٌ في يدهما. (وخصَّه به) أي: محمدٌ الإقرارَ بالمقرّ، كإقرار أحد شريكي العنان بدينِ.

<sup>2</sup> د: ترجع.

<sup>1</sup> د: يلزم.

(وينعقدُ شركةُ الوجوه على الوكالة) لِمَا سبق بيانه في العنان، (ويقتسمان الربحَ على قدر المشترى) أي: إذا شرطا أن يكون المشترى بينهما نصفين أو أثلاثاً؛ فالربحُ يكون كذلك، ولو شرطا أن يكون الربحُ لأحدهما أزيدَ من قدر المشترى؛ فالشرطُ باطلُّ؛ لأن استحقاقَ الرِّبْح في هذه الشركة بالضمان، والضمانُ بقدر الملك في المشترى، فكان الربحُ الزائدُ عليه ربحَ ما لم يضمنْ، وذا غيرُ جائزٍ، بخلاف العنان، فإنَّ استحقاقَ الربح ثمَّةَ باعتبار العمل، لا باعتبار المال.

(ولا تصحُّ الشركةُ في الاحتطاب) أي: في قطع الحطب (والاصطياد)؛ لأن التوكيلَ غيرُ جائزٍ فيهما؛ لِمَا سبق في أوائل الكتاب.

(ولو أعان أحدُهما) أي: أحدُ شريكي الاحتطاب أو الاصطياد الشريكَ الآخرَ، (فاستحقّ) المعين (أجرَ مثله) لفساد عقد الشركة، (يحكم له) أي: أبو يوسف للمعين (نصفَ قيمة الحاصل) من الحطب والصيد؛ لأنَّه رَضِيَ به، كما لا يتجاوز عن المسمى في الإجارة الفاسدة. (لا بالغًا ما بلغ) يعني: قال محمدٌ: له أجرُ مثله بالغًا ما بلغ؛ لأن قيمة الحطب مجهولةٌ، والرِّضا بالمجهول لغوٌ، فسقطُ.

وَضَعَ في إعانة أحدهما؛ إذ لو أخذ أحدهما ولم يعمل الآخرُ شيئًا؛ فهو للعامل، وإن أخذاه معًا؛ فهو بينهما نصفان. من  $(1-3)^2$ .

(ويؤدِّي صاحبُ البغل أجرةَ مثل الراوية وبالعكس) يعني: إذا اشترك صاحبُ بغلٍ وصاحبُ راويةٍ ليستقي عليه الماءَ، ويكون الكسبُ بينهما؛ فسدَ الشركةُ؛ لانعقادها على إحراز المباح، ويكون الكسبُ لمن استقى؛ لأنَّه هو المحرزُ، فإن كان هو صاحبَ بغلٍ؛ يؤدِّي أجرةَ مثل بغل.

(ويجعلُ الربحُ في الشركة الفاسدة على قدر المال) فيبطلُ شرطُ فضله لأحدهما؛ لأن العقدَ لَمَّا فَسَدَ؛ فَسَدَ ما هو المشروطُ فيه، فيبقى الاستحقاقُ بقدر المال.

(فإن مات أحدُهما) أي: أحد الشريكين، (أو ارتدًا) ولحق بدار الحرب، (وحكم) القاضي (بلحاقه؛ بطلت) الشركةُ؛ لبطلان الوكالة الكائنة في ضمنها، سواءٌ علم الشريكُ موتَ شريكه أو لا؛ لأنَّه عزلٌ حكميٌّ، بخلاف العزل القصديِّ، فإنَّه موقوفٌ على العلم.

(وليس لأحدهما أن يؤدّي زكاة مال الآخر إلا بإذنه)؛ لأنه نائبٌ عن صاحبه في التجارة، لا في أداء الزكاة. (فإن إذن) صاحبه أن يؤدّي الزكاة، (فأدّى بعد أدائه) أي: أداء شريكه، (فهو ضامنٌ) أي: المؤدِّي الثاني عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: علم بأداء الأوَّل أو لا. (وقالا: إن عَلِمَ) أداءَ صاحبه فأدَّاها ضمن، وإلا فلا، وكذا إن أدَّيا معًا ضمن كلٌ منهما نصيب شريكه عنده مطلقًا، وعندهما إن عَلِمَ. وقعتْ هذه المسألةُ مكررةً، فإنَّها مذكورةٌ في باب الزكاة قبيل فصل صدقة الإبل، والدليلُ من الطرفين مذكورٌ هناك.

#### (كتاب المضاربة)

وهي من الضرب في الأرض، وهو السيرُ، قال الله تعالى: ﴿وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ﴾ [المزمل، 20/73] أي: يسيرون للتجارة وفي، الشرع عبارةٌ عن دفع المال إلى الغير ليتصرَّف فيها، ويكون ألا الربخ بينهما على ما شرطا. سمّي العقدُ بها؛ لأن المضارب يسيرُ لطلب الربح غالبًا، روي أنَّ العباسَ دفع ماله مضاربةً، فبلغ ذلك رسولَ الله صلى الله عليه وسلم، فأجازه ، فاجتمع الصحابة على ذلك.

(وتنعقد<sup>5</sup> على الشِّركة في الربح) ويثبت الاستحقاقُ فيه (بمالٍ من أحدهما، وعملٍ من المضارب، فإن شرط كلُّه) أي: كلُّ الربح (للعامل كان) المالُ كلّه (قرضاً، أو لربّ المال) أي: إن شرط كلّه لربّ المال (كان بضاعةً).

(وإذا قبض) المضاربُ (المال كان أمينًا)؛ لأنه قَبَضَه بأمر مالكه، لا على وجه البدل، كالمقبوض على سوم الشراء<sup>6</sup>، ولا على وجه الوثيقة كالمرهون.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ويقتسما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – وضع في إعانة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: فىكون.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 4/52-53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وتعقد.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: الشرى.

(وإذا تصرَّفَ) المضاربُ فيه (كان وكيلًا)؛ لأن تصرُّفَه مضافٌ إلى أمر المالك، (وإذا ربح صار شريكًا) لاستحقاقه جزءاً من الربح بالعمل. (فإن فسدت) المضاربةُ (كان أجيرًا)؛ لأن المضاربَ عاملٌ لربّ المال، وما شرط له كالأجرة على عمله، ومتى فسدت ظهرَ معنى الإجارة. (وإن خالف) المضاربُ ربَّ المال فيما شرطه (كان غاصبًا) لوجود التعدِّي منه على غيره.

(ولا تصحُّ إلا بما تصحُّ به الشركةُ) فلا تجوز<sup>1</sup> المضاربةُ في الاحتطاب ولا في غيره من المباحات؛ لأن المضاربةَ متضيّنةٌ للوكالة، والمباحُ لا يقبل التوكيل فيه؛ لِمَا مرَّ بيانه في الشركة.

(ولو قال: بغ هذا العرضَ، واعمل في ثمنه) مضاربةً، (أو اقبض) أي: لو قال: اقبض (مالي على فلان) من الدين، (واعمل به جاز)؛ لأن المضاربة في المسألة الثّانية أضيفت إلى ثمن العرض، وثمنُه مما تصحُّ فيه المضاربة، وفي المسألة الثّانية أضيفت إلى زمان القبض، والدينُ إذا قُبضَ صار عبنًا، فيجوز.

(لا بالدين) أي: لو قال: اعمل بالدين الذي لي في ذمّتك لا يجوز<sup>2</sup> اتّفاقًا، أمّّا عند أبي حنيفة؛ فلبنائه على أصله من أنَّ التوكيلَ بالشراء بماله عليه لا يصحُّ؛ لأن الدراهمَ متعِّينةٌ في الوكالة، فيكون الدينُ متعيّناً بأن يشترى به، وهو غيرُ متصوَّرٌ، فيفسد، فيقع الشراءُ للمأمور، فلا تصحُّ المضاربةُ. وأمّّا عندهما؛ فلبنائهما على أصلهما من أنَّ التوكيلَ بالشراء بماله عليه صحيحٌ؛ لأن الدراهمَ المنقودةَ لا يتعيَّنُ، فأولى أن لا تتعيَّنَ حالَ كونها في الذمّة، فيكون أمرُه بالشراء مطلقًا، فيصحُّ، فيكون المشترى واقعاً للموكل، فيصير المضاربةُ بعد ذلك مضاربةً في العروض، فلا تصحُّ.

(ويشترطُ) في صحَّة المضاربة (شيوعُ الرِّبح) بينهما بأن يكون أثلاثاً أو منصّفا أو نحوهما قر فلو شُرِطَ لأحدهما دراهمُ مسماةٌ فسدت) المضاربةُ؛ لأنَّه قد يحصلُ فيها ذلك المقدارُ، فتنقطعُ الشركةُ في الربح، (فيكون الربحُ لربّ المال)؛ لأنه نماءُ ملكه، (والمالُ أمانةٌ) في يد المضارب كما لو كان العقدُ صحيحاً، (وللمضارب أجرُ مثله)؛ لأنه لم يَرْضَ بالعمل مجاناً، ولا سبيلَ إلى المستى المشروط لفساده، فيصار إلى أجر المثل. (فيحكم به) أي: أبو يوسف بأجر المثل (إن رَبحٌ) وإلا فلا؛ لأنَّه إذا لم يربحُ في المضارب الصَّحيحة لم يستحقَّ شيئًا، فكذا في الفاسدة. (ويمنعُ) أبو يوسف أيضًا (مجاوزة المشروط) أي: ما شرط للمضارب من الرِّبح، وهو وإن كان مجهولاً في الحال، لكنَّه يصيرُ معلومًا عند الحصول، مثلًا: إذا شرط للمضارب ثلثَ الرِّبح، وكان ثلاثين درهمًا، فثلتُه صار معلومًا، وهو عشرةٌ، وأجرُ مثله إذا كان زائدًا على العشرة؛ لا يتجاوزُ عنها. (وخالفه فيهما) محمدٌ، أي: قال: يجب الأجرُ وإن لم يربحُ معلومًا، منه فيستحقُ الأجر.

(ويُشترطُ) في صحَّة المضاربة (التَّسليمُ) أي: تسليمُ المال (إلى المضارب) والتَّخليةُ أيضًا، حتى لو لم يسلِّمه، فاشترى المضاربُ به، فربح؛ يكون الربحُ كلُّه لربِّ المال، أو سلَّمه وشرط فيه أن يعملَ ربَّ المال؛ تفسدُ المضاربُّ؛ لانعدام التخلية، فالمعتبرُ فيه عملُ المالك لا العاقد، حتى لو دفع الأبُ أو الوصيُّ مالَ الصغير وشَرَطَ عملَ نفسه جاز؛ لأنَّهما من أهل أن يأخذا مالَ الصغير مضاربةً بأنفسهما، فجاز اشتراطُ العمل عليهما، ولو شرط عملَ الصغير؛ لم يجزُّ؛ لأنَّه مالكُّ، وكذا المأذونُ لو دفع ماله مضاربةً، وشرط عملَه مع المضارب؛ لم يجزُّ؛ لأن اليدَ المتصرِّفة ثابتةً له، فنُزَل منزلةَ المالك. كذا في «المحيط».

(وإذا أطلقَ المضاربة) أي: لم يقيِّدُها ببلدٍ ولا بعملٍ في نوعٍ مخصوصٍ (باع المضاربُ، واشترى، ورهن، واسترهن، وأبضع، وأودع، ووكَّل، وسافر، وآجر، واستأجر)؛ لأن الربحَ إنَّما يحصل بالتجارة، وكلُّ ذلك من صنيع التجار.

(ولا يضارِبُ) أي: لا يدفع المضاربُ المالَ مضاربةً (إلا بإذنٍ) أي: بأن يأذن له ربُّ المال عليه صريحًا، (أو تفويضٍ) بأن يقول له ربُّ المال: اعمل برأيك في المال؛ لأن الشيءَ لا يتضمَّنُ مثله إلا بالتَّنصيص عليه أو بالتَّفويض المطلق إليه، كما أنَّ الوكيلَ ليس له أن يوكِّلَ غيره إلا بما قلنا.

فإن قلت: جاز للمكاتب أن يكاتب، وللمأذون أن يأذنَ، وللمستعير أن يعيرَ، فكيف تضمنُ هذه العقود أمثالها؟ قلت: إنَّهم يتصرَّفون بحكم المالكيَّة، لا بحكم النيابة، فالمكاتبُ والمأذونُ متصرَّف لنفسه، والمستعيرُ مالكٌ للمنفعة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يجوز.

<sup>2</sup> د: تجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ونحوهما.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: اشراط.

(ولا يقرضُ، ولا يهبُ، ولا يتصدَّقُ إلا بتنصيصٍ) فقط، والتفويضُ لا يتناوَلُ هذه الأشياءَ؛ لأن الغرضَ منه التعميمُ فيما هو عادةُ التُّجارِ في الاسترباح، وهذه الأشياءُ تبرُّعٌ محضٌ، فلا يتناولها.

(وإن خصّها) أي<sup>1</sup>: ربّ المال المضاربة (ببلدةٍ أو سلعةٍ) معيَّنين، (أو معاملٍ) أي: بمعاملةِ عاملٍ بعينه، (لم يتجاوَزْ ذلك) أي: المضاربُ عما عيّنه؛ لأن المضاربة توكيلٌ، وفي التَّخصيص فائدةٌ؛ لتفاوت الناس في المعاملة قضاءً واقتضاءً، ولو تجاوَزْ عنه يكون متعبِّيًا يضمن المالَ، ويكون ما في يده مع ربحه له.

قيَّد بالبلدة؛ لأنَّه لو خصَّها بسوقٍ معينٍ منها لا يتقيَّدُ به؛ لأن البلدة كبقعةٍ واحدةٍ، فتفاوتُ أسواقها قليلٌ، إلا إذا صرَّح بالنَّهي بأن قال: اعمل في هذه السوق، ولا تعمل في غيره. المرادُ من تخصيص البلدة: أن يقع التجارةُ فيها، حتى لو عامَلَ مع غير أهلها فيها جاز. كذا في «التبيين».

(أو بمدَّةٍ) أي: لو خصَّها بوقتٍ معيَّن (بطلت) المضاربةُ (بمضيِّها)؛ لأن التَّقييدَ بالزمان مفيدٌ، كتقييده بالمكان.

(ولا يزوِّجُ) المضاربُ (عبدًا ولا أمةً) من مال المضاربة؛ لأن ذلك ليس من التجارة.

(ولا يشتري) بمال المضاربة (من يعتقُ على المالك) أي: على ربِّ المال بقرابةٍ أو يمينٍ، كالمحلوف بعتقه؛ لأن الغرضَ من هذا العقد الاسترباحُ بتكرار التجارة، وهذا الشراءُ ينافيه<sup>2</sup>.

(فإن فعل) أي: اشترى من يعتقُ عليه (ضَمِنَ)؛ لأنه صار<sup>3</sup> مشترياً لنفسه، وناقداً ثمنه من مال المضاربة.

(ولا من يعتقُ عليه) أي: لا يشتري من يعتق على المضارب (إن كان ربحٌ) في مال المضاربة؛ لأن نصيبَه يعتقُ عليه، ويفسدُ نصيبُ ربِّ المال، فينافي ما هو المقصودُ.

وفي «التبيين»: المرادُ من كون الربح في المال: أن يكون قيمةُ العبد المشترى أكثرَ من رأس المال، سواءٌ كان في جملة مال المضاربة ربحٌ أو لا؛ لأنَّه إذا كان قيمةُ العبد مثلَ رأس المال أو أقلَّ لا يظهرُ ملكُ المضارب، بل يجعل مشغولًا برأس المال، حتى إذا كان رأسُ المال ألقًا، وصار عشرةَ آلافٍ، ثم اشترى المضاربُ من يعتقُ عليه وقيمته ألف و أقلَّ؛ لا يعتقُ عليه؛ لأن كلَّ واحدٍ مشغولٌ برأس المال، وإذا زادت في قيمته حتى صارت أكثرَ من رأس المال عَتقَ نصيبُ المضارب؛ لأنَّه مَلكَ بعضَ قريبه، فوجب أن يعتقَ بقدره، ولم يضمن لربِّ المال شيئًا؛ لأنَّه لا صُنْعَ له فيه، ويسعى العبدُ في نصيب ربّ المال.

(وإن لم يكن) في المال ربح، (فاشترى) من يعتق عليه، (فازدادت القيمةُ) أي: قيمةُ ما اشتراه (عتق نصيبُه)؛ لأنه ملك لبعض قريبه، ولا ضمانَ عليه؛ لأنَّه لا صُنْعَ له في ازدياد القيمة، (وسعى العبدُ في قيمة نصيب ربِّ المال) لاحتباس ماليَّته عنده.

(ولو اشترى بألف المضاربة عروضًا، واقترضَ مائةً لحملها) أي: ليكون أجرةً لحمل العروض، (فله بيعُها) عند أبي حنيفة (مرابحةً على الكلِّ) أي: على الألف والمائة، (وحصّةُ المائة له) يعني: يُقسمُ الربحُ على أحد عشر سهمًا: عشرةُ أسهمٍ من ذلك حصّةُ المضاربة على ما شرطا، وسهمٌ واحدٌ للمضارب، والكراءُ في ماله.

اعلم أنَّ ما يفعله المضاربُ أنواعٌ:

نوعٌ يملكه بمطلق المضاربة، وهو ما يكون من توابعها، كالتوكيل بالبيع والاستئجار والشراء والإيداع وغيرها.

ونوعٌ لا يملكه بمطلقها، بل يملكه إذا قيل له: اعملْ برأيك، كدفع المال مضاربةً، وشركة المضارب مع غيره شركةَ عنّانٍ.

ونوعٌ لا يملكه إلا أن ينصَّ عليه ربُّ المال، كالاستقراض لقصارة متاع المضاربة ونقله والعتق والإقراض، وإذا كان كذلك؛ صار مستقرضًا المائةً لنفسه، فيكون حصَّةُ ذلك من الربح خاصَّةً له<sup>6</sup>.

(وقالا: على الألف) يبيعها مرابحةً لا غير، والربحُ كلُّه على المضاربة؛ لأن المضاربَ متبرّعٌ فيما اكترى لحملها؛ لأنَّه فعله بغير إذنٍ، فصار كاستكراء أجنبيّ، وذا لا يضمُّ، فكذا هذا.

<sup>1</sup> ح - أي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: تنافیه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د - صار.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: زاد.

<sup>؛</sup> د: صنعة.

م - اعلم أن ما يفعله.

وله: إنَّ المضاربَ أصيلٌ في العقد كالوكيل، فيبيعها مرابحةً بما قامتْ عليه، وهو ألفٌ ومائةٌ؛ لأن للحمل أثرًا في قيمة العين، واستقراضُه نَفَذَ على نفسه، فصارت المائةُ ملكًا له، فحصَّتُها من الربح تكون له، كما لو اشترى بماله متاعًا، فخلطه في مال المضاربة.

(ولو تصرَّفَ بما نُهِيَ عنه) أي: اشترى المضاربُ ما نهى ربُّ المال عنه، ثم باعه، (فأجاز) ربُّ المال تصرُّفَ (لم يجيزوه) فيكون ما اشتراه للمضارب، وربحُه أيضًا. وقال مالكُّ: يجوز، فيكون المالُ والربحُ على المضاربة؛ لأن الإجازةَ في الانتهاء كالإذن له من الابتداء.

ولنا: إنَّ ما اشتراه المضاربُ صار له لشرائه بغير إذنِ رب المال، فتصرُّفُه بعد ذلك يكون في مال نفسه، فلا يتوقَّفُ على إجازة فيره.

(ولو ادَّعى) ربُّ المال (التَّقييد) أي: تقييد عقد المضاربة بنوعٍ أو بمكانٍ، (والمضاربُ) ادعى (الإطلاقُ؛ جعلنا القولَ له) أي: للمضارب؛ لأن الأصلَ في المضاربة الإطلاقُ، وربُّ المال يدَّعي القيدَ العارضَ عليه، وهو ينكره. (لا للأول) أي: قال زفر: القولُ لربِّ المال؛ لأن المضاربَ يدَّعي وجودَ الإذن منه، وربُّ المال ينكره. وإن أقاما البينة أُخِذَ ببينة ربِّ المال، وقَّت أحدهما أو لم يوقِّتْ، وإن وقّتا يؤخذ ببينة صاحب الوقت الأخير، وإن ادَّعي كلُّ واحدٍ نوعًا؛ فالقولُ لربِّ المال. كذا في «المحيط».

(ولو باع) المضاربُ (من رب المال ما اشتراه به) أي: بمال المضاربة (أجزناه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن ما اشتراه المضاربُ مالٌ لرب المال، وشراءُ الإنسان مالَ نفسه باطلّ.

ولنا: إنَّ مالَ المضاربة كالمملوك للمضارب لثبوتِ حقِّ التَّصرُّف له فيه، فيجوز شراؤه كما جاز شراءُ المولى من مكاتبة شيئًا من أكسابه.

(أو دفع) المضاربُ (المالَ إليه) أي: مال المضاربة إلى ربِّ المال (مضاربةً؛ حكمنا ببقاء) المضاربة (الأولى، لا بانفساخها) أي: قال زفر: ينفسخُ العقدُ الأولُ.

قيَّد بالدفع؛ لأنَّه لو كان المالُ نقدًا، فأخذه ربُّ المال بغير إذن المضارب، فعمل به؛ انتقضَ المضاربةُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه لا يحمل على الإعانة؛ لعدم إذن المضارب، فيكون لنفسه، ومن ضرورته نقضُ العقد.

وقيَّدنا بكون المال نقدًا؛ لأنَّه لو كان عروضًا، فأخذها، وباعها ربّ المال؛ لا تنقضُ المضاربةُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه متى كان المالُ عروضًا لا يملكُ ربّ المال نقضَ المضاربة نصًا، فكذا لا يملك ضرورةً.

وقيَّد بقوله: «مضاربةً»؛ لأنَّه لو دفعها استعانةً منه في العمل؛ فالعقدُ باقِ اتِّفاقًا.

له: إنَّ ربَّ المال تصرَّفَ في ملك نفسه، فتنفسخُ الأولى كما لو أخذه بغير أمره.

ولنا: إنَّ هذا الدفعَ توكيلٌ لربِّ المال على التصرُّف، لا عقدُ مضاربةٍ حقيقةً؛ إذ المالُ ليس ملكًا للمضارب، فلا ينفسخُ به العقدُ الأوَّلُ، بخلاف ما لو أخذه بغير أمره؛ لأنَّه فسخ قصدًا.

(ولو دفع) المضاربُ (المالَ) إلى آخرَ مضاربةً (بغير إذنِ) أي: بغير إذن ربّ المال، فهلك المالُ في يد الثاني، (فالأوّلُ) أي: المضاربُ الأولِّ (ضامنٌ) عند أبي حنيفة المالَ لرب المال (إن رَبحُ) المضارب (الثاني. وقالا: إن عَمِلَ)؛ لأن مجرَّدَ الدفع إلى الناني إيداعٌ في الحقيقة، فلا يخالف به ربَّ المال، وإنَّما يخالفه إذا تقرَّرَ الثانيةُ صحيحةً بالعمل فيه.

وله: إنَّ مخالفَتَه لا يظهرُ بالعمل؛ لأن الثانيَ صار وكيلًا فيه، وإنَّما يصيرُ مخالفًا إذا رَبِحَ، وثبت شركةُ الثاني فيه، فإثباثُ الشَّركة في مال الغير يكون سببًا للضمان، كما إذا خلط بمالِ غيره.

وهذا إذا كان المضاربتان صحيحتين؛ لأن الأولى لو كانت فاسدةً فسد الثانيةُ أيضًا؛ لأنّه لَمّا لم يكن للأوّل شركةً في الربح لا يملكُ أن يُثبت للثاني شركةً فيه، فلا ضمانَ على واحدٍ منهما؛ لأن المضاربة متى فسدت انقلبتْ إجارةً معنىً، فصار كأنَّ الأوّلَ استأجر الثاني للعمل في مال المضاربة، وما لَحِقَ الأوّل من ضمان أجر الثاني يرجعُ على ربّ المال؛ لأن الأوّلُ أجيرٌ، والأجيرُ متى استأجر أجيرًا للعمل الذي استُؤجر عليه يكون أجرُ الثّاني على الأوّل خاصَّةً. وإن كانت الثانيةُ فاسدةً لا يضمنُ الأوّلُ اتِّفاقًا وإن رَبحَ الثاني؛ لأنّه لا يستحقُّ الربحَ، وله أجرُ مثله، فبعد ما استوفى الثاني أجرَهُ يكون الربحُ بين الأول ورب المال على الشرط. كذا في «المحيط».

<sup>1</sup> د - ادعی.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الشركة.

(وما ضمّناه بنفس التّسليم) أي: تسليم المال إلى الثاني. وقال زفر: يضمنُ به؛ لأن هذا الدَّفعَ لم يكن على وجه الإيداع، بل كان على وجه المضاربة، وهو غيرُ مأذونِ فيه، فصار به مخالفًا.

ولنا: ما سبق من البيان.

(وقيل: يتخيّرُ) ربُّ المال (في تضمين أيّهما شاءَ) من الأول والثاني اتِّفاقًا.

أورده بلفظ «قيل» إشارةً إلى قولٍ آخرَ، وهو أنَّ المضاربَ الثانيَ ينبغي أن لا يضمنَ عند أبي حنيفة؛ لأن مودَعَ المودعِ كان لا يضمن عنده، لكنَّ القولَ بالتخيير أشهرُ، والفرقُ له: أنَّ مودَعَ المودع كان يقبضه لنفع الأوَّل، وههنا المضاربُ الثاني قَبَضَ لنفع نفسه بغير إذنِ مالكه، فيضمنُ، فإن ضمن الأوَّلُ؛ صحَّت المضاربةُ بين الأوَّل والثاني على ما شرطا، ولكنَّ الربحَ لم يطبُ للأوَّل؛ لأنَّه ملك رأسَ المال بالضمان مستندًا إلى حين مخالفته، فلا يخلو عن نوع خبثٍ؛ لكونه ثابتًا من وجهٍ دون وجهٍ، ويطيبُ الربحُ للثاني؛ لأنَّه لا حُبْثَ في عمله، وإن ضمن الثاني؛ رَجَعَ على الأول؛ لأنَّه مغرورٌ من جهته في ضمن العقد، فيرجعُ عليه بما لكَجقه من العقد.

(ولو دفع إليه) أي: ربّ المال إلى المضارب (المالَ، وقال: ما رزق اللهُ بيننا نصفان، وأَذِنَ له أن يضارب، فضارب بالتُّلُث) أي: أعطى المالَ إلى آخرَ على أن يكون ثلثُ الربح للمضارب الثاني، (كان نصفُ الربح لربّ المال)؛ لأنه شرط لنفسه نصفَ الربح من جميع ما رزق اللهُ، (والسدسُ للأول، والثلثُ للثاني)؛ لأن المضاربةَ الثانيةَ صحيحةٌ؛ لكونها بإذن ربّ المال، فيكون ثلثُ جميع الربح للمضارب الأوّل إلا السدسُ.

(أو قال) ربُّ المال حين الدفع: ما رزق اللهُ بيننا (فلي نصفه) فأذن له أن يضاربَ، (فضارب بالنصف؛ فلا شيءَ له) أي: للمضارب الأوَّل؛ لأن نصفَ الربح لربِّ المال، والنصفَ الآخر للمضارب الثاني.

أقول: لو قال: أو ضارَبَ بالنصف؛ لكان أخصرَ؛ لأن كونَ نصف المرزوق لربِّ المال كان معلومًا مما سبق.

(أو بالثُّلثين) يعني<sup>2</sup>: لو شرط المضاربُ للمضارب التَّاني الثلثين، وقد شرط ربُّ المال لنفسه النصفَ، (ضمن الأوَّلُ للثاني قدرَ السدس ليتمَّ له الثلثان. قدرَ سدس الربح)؛ لأنه شَرَطَ للثاني سلامةَ الثلثين من الربح، فاغترَّ به في ضمن العقد، فيغرمُ الأوَّلُ قدرَ السدس ليتمَّ له الثلثان.

(أو ما رزقك الله) يعني: لو قال ربُّ المال حين الدفع: ما رزقك اللهُ فهو بيننا نصفان، فضارب بالثلث، (أخذ الثاني الثلث، واقتسم) المضاربُ (الأوَّلُ وربُّ المال ما بقي) من ثلث الربح نصفين؛ لأنَّه خاطَبَه بكاف الخطاب، فيكون الحاصلُ للمضارب نصفين، وفي 3 المسألة الأولى كان ربُّ المال شُرَطَ لنفسه نصفَ جميع الربح، فافترقا.

(ويجيز) أبو يوسف (لربِّ المال أن يزيد في الربح) على قدر نصيب المضارب (بعد القسمة) أي: قسمة الربح، (كالعكس) أي: كما جاز الحطُّ، يعني: اقتسم ربُّ المال والمضاربُ الربح، وأخذ لله ربُّ المال رأسَ ماله، فقال المضاربُ: إنَّك قده غبنتني، فزاده سدسَ الربح، فهذا جائزٌ لازمٌ عند أبي يوسف رحمه الله، ويرجعُ كُلُ واحدٍ منهما على صاحبه بما حصل له من ذلك، أي: بما حصل لكلِّ واحدٍ منهما بسبب الحطِّ والزيادة، فربُّ المال حصل له سدسٌ آخرُ بحطٍّ المضارب، فيرجع به على المضارب، والمضاربُ حصل له سدسٌ من زيادة ربِّ المال، فرجع على ربِّ المال 7.

(وخالفه) أي: قال محمدٌ: يجوز الحطُّ دون الزيادة. من «المبسوط». فالحطُّ جائزٌ بالاتفاق، ولهذا رجع في الزيادة دون الحطّ. من «الحقائق».

قيَّد بقوله: «بعد القسمة»؛ إذ لو زاد قبلها يصحُّ اتِّفاقًا.

له: ما مرَّ من القياس على العكس.

ولمحمد: العمل كالمبيع، والربح كالثمن له، ولما انقضى الفعل لم يَبْقَ العمل حقيقةً وحكمًا، فصار الزيادة في الربح كزيادة الثمن بعد هلاك المبيع، فلا يجوزُ، بخلاف العكس؛ لأنّه بمنزلة الحطِّ، والحطُّ يجوز عن الثمن بعد هلاك المبيع، فكذا هذا.

<sup>1</sup> د: مما.

<sup>2</sup> ح: أي.

<sup>3</sup> د: في.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أخذ.

<sup>5</sup> ح- إنك.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – قد.

<sup>7</sup> د + أي: كما جاز للمضارب أن يزيد على قدر نصيب رب المال اتفاقًا.

(ولو ضارب من استأجره حولًا بالنصف) يعني: إذا استأجر ربُّ المال رجلًا سنةً ليشتري له البرَّ، فدفع إليه في هذه المدَّة مالًا مضاربةً بالنصف، فعمل وربح فيه، (يعطيه) أي: أبو يوسف ذلك الأجير (الأجرَ) المشروط، (ويجعل الربحَ لربِّ المال. وأعطاه) محمدٌ (ما شُرطً له) في المضاربة، (ولا يفسخ الإجارة) اتّفاقًا، فيسقط من الأجرة مقدارُ مدّة عمله في المضاربة.

له: إنَّهما جعلا بدلَ منافع الأجير في هذه ما سمَّياه، ثم جعلا بدلها نصفَ الربح، فيصحُّ كما لو دفع إليه غيرُ من استأجره مالًا مضاربةً صحَّت على الشرط، وسقط أجرةُ قدر مدَّةِ عمله للمضاربة.

ولأبي يوسف: إنَّ منافعَ الأجير مملوكةٌ له، فلا يصحُّ دفعُ المال إليه مضاربةً، كما لو دفعه إلى عبده الغير المديون.

# (فصل) في نفقة المضارب على نفسه من مال المضاربة

(ولا ينفقُ المضاربُ) على نفسه (من المال وهو في مصره) الذي وُلِدَ فيه؛ لأن نفقتَهُ إنَّما كانت منه لاحتباسه نفسته لعمل المضاربة، وما دام في مصره غيرُ محتبس؛ لأنَّه ساكنٌ بالسكني الأصليّ.

(أو في مصر اتَّخذه دارًا) قيَّد به؛ لأنَّه لو نوى الإقامة، ولم يتَّخذ دارًا؛ فله النفقةُ.

(ولا في الفاسدة) أي: لا ينفق المضاربُ في المضاربة الفاسدة؛ لأنَّه يكون فيها أجيرًا، والأجيرُ لا يستوجبُ النفقةَ.

(فإن سافر ولو يومًا) أي: لو كان سفره قدرَ يومٍ فصاعدًا، وفيه إشارةٌ إلى أنَّه لو خرج إلى موضعٍ يمكنه أن يروحَ إلى منزله؛ فلا نفقة له، فهو في حكم مصره. (ليعمل فيه؛ أَنْفَقَ منه على نفسه ومن يخدمه) وإن لم يتَّفق له شراءُ المتاع في ذلك السفر.

وفي «الكافي»: بخلاف الشريك، فإنَّه لا ينفقُ على نفسه من مال الشَّركة؛ لأنَّه لم يَجْرِ التعارفُ به، وعن محمد: إنَّ الشريكَ ينفقُ من مال الشركة.

(وأخرج) من مال المضاربة (ما لا بُدَّ منه في العادة) أي: عادة التُّجَّار، كعلف دابة الركوب، وأجرة غسل الثياب والحمام والحلَّاق.

قيَّد بالعادة؛ لأن غسلَ الثياب ونحوه ليس مما لا بُدَّ منه، وكان ينبغي أن لا يكون من مال المضاربة كأجرة الحجَّام، ولكن في عادة التُّجَّار لا بُدَّ منه ليزداد رغباتُ الناس في معاملتهم، ولا يعدُّونهم في عداد المفاليس. (بالمعروف) أي: بلا إسرافٍ. (فإن تجاوز) مما هو المعتادُ المعروفُ بين التجار (ضَمِنَ) لانتفاء الإذن.

(ولو سافر بماله ومالِ المضاربة، أو خَلَطَ) أي: خلط ماله بمال المضاربة (بإذن) ربِّ المال، (أو) سافر (بمالين لرجلين؛ أنفق بالحصَّة، وإذا قدم) المضاربُ (ردَّ ما فضل من كسوةٍ وطعامٍ إلى المال)؛ لأن الاستحقاق أمر انتهى بانتهاء السَّفَر، وهذا كالغازي، فإنَّ له أن يأكلَ ويعلفَ دابته من الغنيمة، وإن بَقِيَ شيءٌ من ذلك يردُّ إليها.

(وتبطل) المضاربةُ (بموت ربِّ المال)؛ لأن تصرُّفَ المضارب كان بإذنه، فإذا مات بطلَ الإذنُ. (وبرِدَّته ولحاقه) بدار الحرب؛ لأنَّه كالموت حتى يُقَسم تركتُه.

قيّد بلحاقه؛ لأن تصرُّفه مضاربةً قبله يتوقَّفُ عند أبي حنيفة، فإن أسلم نَفَذَ، وإن مات أو قُتِل على ردّته بطل، وعندهما: يجوز، فلا تنققَّفُ.

(وبموت المضارب)؛ لأنه كالوكيل، وموثُ الوكيل مبطلُ للوكالة²، (دون ردَّته) أي: ردَّة المضارب، فإنَّها لا تبطلُ المضاربة؛ لأن تصرُّفُ ألمرتدِّ إنَّما يتوقَّفُ في أملاكه، ومالُ المضاربة ليس ملكًا له، فيصحُّ تصرُّفُه فيه؛ لأن له عبارةً وبصارةً في التجارة.

(ولا ينعزل) المضاربُ بعزله (ما لم يعلم عزله) حتى لو باع المضاربُ واشترى بعد عزل ربّ المال قبل علمه به؛ فتصرُّفُه جائز؛ لأنَّه لو انعزل بلا علمه لتضرَّر؛ لأن الضمانَ يلزمه بتصرُّفه بعد العزل، والضررُ مدفوعٌ شرعًا.

(وإذا علم) المضاربُ عزلَه، (فإن جانس) ما في يده من المال (رأسَ المال؛ لم يتصرَّفْ فيه، وإلا) أي: إن لم يكن مجانسًا بأن كان عروضًا (جعله من جنسه) ببيعها؛ لأن قسمةَ الرِّبْح إنَّما يكون بعد تعرُّفِ رأس المال، ولا وصول إليه إلا بالبيع، ولو كان المالُ دنانير ورأسُ المال دراهمَ؛ فله أن يبيعها بجنسها استحساناً.

(وامتنع من التَّصرُّف) أي: تصرُّف رأس المال، (وإذا افترقا وفي المال ديونٌ) على الناس (وربحٌ؛ أجبر) المضاربُ (على الاقتضاء) أي: على طلب الديون؛ لأن الربحَ في معنى الأجرة، فكان أجيرًا، فيُجبرُ عليه. (وإن لم يكن ربحٌ؛ وكّل) المضاربُ (ربَّ

<sup>1</sup> د: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الوكالة.

المال فيه) أي: في الاقتضاء؛ لأنَّه عاقدٌ، والحقوقُ راجعةٌ إليه، فيجبرُ على توكيله كيلا يضيعَ حقُّ ربِّ المال، ولا يجبرُ على الاقتضاء؛ لأن الربحَ معدومٌ، فكان المضاربُ وكيلًا محضًا ومتبرِّعًا، ولا جَبْرَ على المتبرع.

لا يقال: رَدُّ رأس المال واجبٌ عليه، وذلك إنَّما يكون بالتسليم كما أخذه، وكان ينبغي أن يجبرَ المضاربُ عليه؛ لأن الواجبَ عليه رفعُ الموانع، وذلك بالتَّخلية لا بالتَّسليم حقيقةً.

(ويُصرفُ الهالكُ) من مال المضاربة (إلى الربح)؛ لأنه تابعٌ، وصرفُ الهالك إلى التابع أَوْلى، كما يُصرفُ الهالك إلى العفو في الزكاة. (فإن زاد عليه) أي: الهالك على الربح (لم يضمن المضاربُ)؛ لأنه أمينٌ، ولا ضمانَ على الأمين.

(ولو اقتسما الربح قبل الفسخ) أي: فسخ المضاربة، (ثم هلك المالُ) كله (أو بعضه؛ ترادًا) الربح (ليستوفي المالكُ ماله) أي: ليقبض ربُّ المال تمامَ رأس ماله؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «مَثَلُ المؤمن مثلُ التاجر، لا يسلمُ له رِبْحُه حتى يسلم له رأسُ ماله، فكذلك المؤمنُ لا يسلمُ له نوافلُه حتى يسلمُ له فرائضُه» أ. (فإن فضل شيءٌ) من الربح (اقتسماه، وإن كان فسخا) للمضاربة، (ثم عقداها، فهلك) المالُ (لم يترادًا) الربحَ الأوّلُ؛ لأن المضاربة الأولى انتهتْ بالفسخ، فهلاكُ المال في العقد الثاني لا يوجب انتقاضها.

## (كتاب الوكالة)

وهي بمعنى الحفظ، ومنه: الوكيلُ في أسماء الله تعالى، روي أنه صلى الله عليه وسلم وكَّل حكيمَ بن حزامٍ بشراء الأضحية<sup>2</sup>، وعلى جوازها انعقد الإجماعُ.

(لا تصحُّ) الوكالةُ (إلا أن يكون الموكِّلُ مالكًا للتصرُّف)؛ لأن الوكيلَ يستفيدُ ولايةَ التصرُّف منه، فيمتنعُ أن يستفيدَها ممن لا يملكه. قيل: هذا ليس بشرطٍ عند أبي حنيفة؛ لأن توكيلَ المسلم ذميًا ببيع الخمر جائزٌ عنده، ويمكن أن يراد به: أن يكون مالكًا لأصل التصرُّف، وإن امتنع في بعض الأشياء بعارض النَّهي.

(ويلزمه الأحكامُ) هذا عطفٌ على قوله: «مالكًا». قيَّد به؛ لأنَّه لو كان الموكِّلُ لا يلزمه الأحكامُ؛ لا يصحُّ توكيلُه كالصبيّ والعبد المحجورين؛ لأن المطلوبَ من الأسباب أحكامُها.

(والوكيلُ) عطفٌ على قوله: «الموكل». (يعقلُ العقدَ) أي: يعرفُ الغبنَ الفاحشَ من اليسير، (ويقصدُه) أي: يقصد بالبيع ثبوتَ الحكم أو الربحَ، لا الهزل؛ لأنَّه قائمٌ مقامَ الموكِّل، فلا بُدَّ أن يكون من أهل العبارة، فلا يصحُّ وكالةُ الصبيّ الغير العاقل والمجنون.

(وإذا<sup>3</sup> وكل الحُرُّ البالغُ أو المأذونُ مثلهما جاز) لوجود الشُّروط السابقة فيهما، (أو) وكَّل كلِّ منهما (صبيًا أو عبدًا محجورين عاقلين جاز) لأنَّهما من أهل العبارة، ولذا<sup>4</sup> ينفذُ تصرُّفُهما إذا لحقه الإذنُ. (ويتعلَّقُ الحقوقُ) أي: حقوقُ عقدهما (بموكلهما) لا بهما، أما في الصبيِّ؛ فلقصور أهليته، وأما في العبد؛ فلحقِّ سيده، لكنَّ العبد إذا عتق يلزمه تلك الحقوقُّ، والصبيُّ إذا بلغ لا يلزمُه؛ لأن العبد كان في نفسه أهلاً للالتزام، وكان المانعُ فيه حقّ المولى، وقد زال ذلك، والصبيُّ ليس كذلك.

وفي قوله: «محجورين» إشارةٌ إلى أنَّهما لو كانا مأذونين يتعلَّقُ بهما الحقوقُ.

وفي «الذخيرة»: المأذونُ له إن كان وكيلًا بالبيع يلزمه الحقوقُ، سواء باعه حالًا أو مؤجّلًا. وإن كان وكيلًا بالشراء، فإن كان بثمنٍ حالٍّ؛ لزمته أيضًا؛ لأنَّه يملكُ ما اشتراه حكمًا، ولهذا يحبسُه بالثمن ليستوفيه من الموكّل، وإن كان بثمنٍ مؤجَّلٍ؛ لا يلزمه الحقوقُ؛ لأنَّه لم يملكُ ما اشتراه لا حقيقةً ولا حكمًا، فلو 5 لزمته العهدةُ لكان ملتزمًا مالًا في ذمّته مستوجبًا مثلَه على موكّله، وهو في معنى الكفالة، فإنَّه لا يصحُّ منه.

(وتجوز) الوكالةُ (بكلّ عقدٍ) يجوز (للموكلّ مباشرتُه).

فإن قلت: هذا منقوضٌ بالوكيل؛ لأن مباشرتَه جائزةٌ فيما ؤكِّلَ فيه، ولا يجوز أن يوكِّلَ غيره، وبالمستقرض، فإنَّه يجوز له أن يباشِرَ الاستقراضَ لنفسه، ولا يجوز له أن يوكِّلَ فيه غيره، حتى لو وكَّل به؛ فما استقرضه يكون للوكيل لا للموكِّل.

<sup>.</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 387/2 بمعناه؛ المبسوط للسرخسي، 105/22

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، البيوع 27؛ سنن الترمذي، البيوع 34 بمعناه. وانظر إلى المبسوط للسرخسي، 203/12؛ 2/19، 39.

<sup>3</sup> د ، فاذا

<sup>4</sup> ح: ولذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فلو.

قلت: المرادُ به: أن يباشِرَ بنفسه لنفسه، والوكيلُ يباشرُ للغير، وكذا المرادُ به: مباشرةَ الموكِّل بالعقد، وما يأخذه المستقرضُ لا يكون مديونًا بالعقد، بل إنَّما يكون بالقبض، والتوكيلُ بقبض مالِ الغير غيرُ صحيح.

(ويجوز) التوكيل (بالخصومة في سائر الحقوق، وبإيفائها، واستيفائها)؛ لأن الموكِّل قد لا يهتدي إلى وجه الخصومة، وإلى طريق الإيفاء والاستيفاء. (إلا في الحدود والقصاص، فلا يجوزُ) للوكيل (استيفاؤهما عند غيبة الموكِّل) لأنَّهما يندرءان بالشبهة، وشبهة العفو ثابتةٌ عند غيبة الموكِّل لكونه مندوبًا، بخلاف غيبة الشَّاهد الأصل حيثُ لم يكن شبهة رجوعه مانعةً؛ لأن الظاهرَ فيه عدمُ الرجوع.

(والتوكيلُ بإثباتهما) أي: بإثبات الحدِّ والقصاص (جائزٌ) عند أبي حنيفة، ثم يستوفي الموكِّلُ. (ويخالفه) أي: أبو يوسف أبا حنيفة رحمه الله في هذا الحكم. (وقيل: الخلافُ) بينهما (في الغيبة) أي: غيبة الموكِّل؛ لأنَّه لو كان حاضرًا يجوز اتِّفاقًا؛ لأن كلامَ الوكيل ينتقلُ إلى الموكِّل، فيصير كأنَّه تكلَّمَ بنفسه.

له: إنَّ خصومةَ الوكيل بدلٌ عن خصومة الموكِّل، وفي البدل شبهةٌ، فلا يثبتان بها، كما لا يثبتان بالشهادة على الشهادة.

ولأبي حنيفة: إنَّهما ثبتا عند القاضي بحجّةٍ كاملةٍ لا شبهة فيها، والخصومةُ شرطٌ محضٌ، والشبهةُ فيها لا تمنغ أ ثبوتَهما.

(ورضا<sup>2</sup> الخصم في التَّوكيل بالخصومة) سواءٌ كان من جانب المُدَّعِي أو المُدَّعَى عليه (شرطُ اللَّزوم) أي: شرطُ سقوط حقِّ الخصم عند أبي حنيفة، فلو لم يرضَ خصمُه بتوكيله يرتدُ بردِّه، ولا يلزم عليه الجوابُ بخصومة الوكيل، ولا يسقطُ حقَّه في طلب حضور الموكِّل، والجوابُ بنفسه، ولو رَضِيَ، ثم مضى يومٌ، فقال: لا أرضى؛ له ذلك. ذكره في «القنية».

(إلا أن يكون الموكِّلُ مسافرًا) أي: غائبًا مدَّةَ السفر، أو مريدًا للسفر، (أو مريضًا) لا يقدرُ على المشي، (أو مخدَّرةً) لم يكن البروزُ عادتها، ولا يراها غيرُ محارمها، فحينئذٍ يجوزُ بغير رضا الخصم اتِّفاقًا. وقالا: رضاه ليس بشرطٍ.

قيَّد بالخصومة؛ لأن التوكيلَ بقبض الدين بلا رضا الخصم جائزٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد باللزوم؛ لأن الخلاف فيه، أمَّا التَّوكيام؛ فجائزٌ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّه وكَّل بما هو حقُّه، فيجوز بلا رضا خصمه، كالتَّوكيل بقبض الدين.

وله: إنَّ الوكيلَ قد يكون أشدَّ خصومةً وآكدَّ إنكارًا، فيتضرَّرُ به خصمُه، فلا يجوز بغير رضاه، كالحوالة بالدين، بخلاف الوكيل بالقبض، فإنَّه لا يختلفُ.

والمختارُ للفتوى: أنَّ القاضيَ إنْ عَلِمَ من الوكيل قصدَ الإضرار بخصمه؛ يعمل بقول أبي حنيفة، وإن علم من خصم الموكِّل التعنُّتَ في الإباء من قبول التَّوكيل؛ يعملُ بقبول صاحبيه.

(ولو أقرَّ) الوكيلُ بالخصومة (على موكِّله في مجلس الحكم اعتبرناه) وقال زفر: لا يعتبرُ؛ لأنَّه مأمورٌ بالخصومة لا بالإقرار.

ولنا: إنّ حقيقةَ الخصومة مهجورةٌ شرعًا، فيحملُ على الجواب إقرارًا كان أو إنكاراً عملاً بعموم المجاز، والموكِّلُ كان مالكًا لكلَا الجوابين، فكذا نائبُه.

(ولا يَشترطُ) أبو يوسف في صحَّة إقرار الوكيل بالخصومة على موكِّله (المجلسَ) أي: مجلس الحكم. وقالا: هو شرطٌ. له: إنّ إقرارَ الموكِّل كان نافدًا على نفسه أين ما كان، فكذا إقرارُ نائبه.

ولهما: إنَّه مأمورٌ بالجواب عنه عند دعوى الخصم في مجلس القاضي بدلالة العرف، فلا يَنفدُ في غيره؛ لأنَّه غيرُ مأمورٍ به.

(وجعلنا الوكيلَ بالخصومة وكيلًا بالقبض)؛ لأن تمامَ الخصومة به، والمالكُ للشَّيء مالكٌ لتمامه<sup>3</sup>. وقال زفر: لا يكون وكيلًا بالقبض؛ لأن الخصومة غيرُ القبض.

(ويُفتى بقول زفر) لظهور الخيانة في الوكلاء، وقد يؤتمنُ على الخصومة من لا يؤتمنُ على القبض.

وفي «الفتاوى الصغرى»: لو قال: وكَلتك بالخصومة في كلِّ حقٍّ لي قِبَل أهل بلدة كذا؛ يكون وكيلًا بها في الحقِّ الموجود، وفيما يحدثُ بعد التَّوكيل، ولو قال: قِبَل فلان؛ يكون وكيلًا في الموجود فقط.

(والوكيلُ بقبض الدَّيْن وكيلٌ بالخصومة) عند أبي حنيفة كالوكيل بردِّ الغصب، حتى لو أقام المديونُ بينةً أنَّ صاحب الدين أبرأه أو استوفاه قبلتْ بينته. وقالا: لا يكون وكيلًا بها.

<sup>1</sup> ح: يمنع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ورضاء.

<sup>3</sup> د: بتمامه.

قيَّد بقبض الدين؛ لأن التوكيلَ بقبض العين لا يكون توكيلًا بالخصومة اتِّفاقًا 1.

وقيَّد 2 بالقبض؛ لأن الوكيلَ بالردِّ بالعيب وبالقسمة ويأخذ الشفعة وكيلٌ بالخصومة اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

لهما: إنَّ القبضَ غيرُ الخصومة، فلم يكن الرّضاءُ به رضاً بها، فلا يكون خصمًا، كالوكيل بقبض الوديعة.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا وكَّل الدَّائن، أمَّا إذا وكَّله القاضي بقبضِ دين الغائب لا يكون وكيلًا بالخصومة اتفاقًا. كذا في «الخانية».

# (وقولُهما روايةٌ) عن أبي حنيفة.

وله: إنَّ قبضَ الدين حقيقةً غيرُ متصوَّرٍ، وإنَّما يقضى بمثله؛ لأن المقبوضَ بدلُ حقِّه لا عينه، فكان التَّوكيلُ بقبض الدَّين توكيلًا بتملُّكِ بدله بطريق المعاوضة، ولا يتمكَّنُ من ذلك إلا بإثبات الخصومة، فصار كالوكيل بالقسمة وبقبض الشُّفعة والرُّجوع في الهبة، فإنَّ لهم أن يخاصموا ويقبضوا.

(ويقبض العين) أي: الوكيلُ بقبضها (لا يكون وكيلًا بها) أي: بالخصومة اتِّفاقًا؛ لأن قبضَ العين ليس بمبادلةٍ، فأشبه الرسولَ. وفي عبارته مؤاخذةٌ؛ لأن قولَه: «وبقبض العين» معطوفٌ على قوله: «وبقبض الدين»، تقديرُه: والوكيلُ بقبض العين لا يكون، وهذه جملةٌ اسميةٌ، فكيف دلَّ بها على الوفاق؟

(ولو ادَّعى أنَّه وكيلُ الغائب في قبض دينه، فصدَّقه الغريمُ؛ أُمر بالتَّسليم إليه) أي: أمره الحاكمُ بتسليم الدَّين إليه، (فإذا حضر) الغائبُ، (فإن صدَّقه) أي: الوكيل؛ فلا كلامَ فيه، (وإلا) أي: وإن لم يصدِّقْه (سلّم) الغريمُ الدينَ تسليمًا (ثانيًا)؛ لأن الغائبَ لَمَّا أنكر التوكيلَ لم يثبت استيفاءُ الدين، (ورجع) الغريمُ (على الوكيل إن كان) ما دفعه وليه قائمًا (في يده)؛ لأن غرضَ الغريم من الدفع إلى الوكيل أن تبرأ ذمَّتُه من دين الغائب، ولم يحصلُ.

(وإن هلك) في يد الوكيل بلا تعدٍّ منه (لم يرجع) عليه بشيءٍ؛ لأنَّه بتصديقه كان معترفًا بأنَّ قبضَه حقٌّ، فلا يرجع عليه بعد زواله.

(إلا أن يكون دفعه إليه مضمِّنًا له) ذكر في «جامع البزدوي»: معنى التَّضمين: أن يصدّق الغريمُ الوكيلَ، وقال: لا آمن أن يحضر الغائب، فينكرَ، ويحلفَ، فيضمنني، فإذا فعل ذلك صار غاصبًا، فهل أنت كفيلٌ عنه لما يجب لي عليه فتكفَّل يملك الرجوعَ بذلك على الوكيل.

(أو غير مصدّق) هذا متناولٌ لصورتي السُّكوت والتَّكذيب، أي: أو يكون الغريمُ عند الدفع لم يصدِّقْه في الوكالة، ودفع إليه على الرّعائه الوكالة، فحينئذٍ إن رجع صاحبُ المال على الغريم؛ رجع الغريمُ على الوكيل؛ لأنَّه لم يصدِّقْه في الوكالة، وإنَّما دفعه إليه على رجاءِ أن يجيزَ الغائبُ، فلما حضر ولم يُجِز انقطع رجاؤه، فيرجع.

(ولو أنكر) الغريمُ (الوكالة) عن الغائب في قبض دينه، (وأقرَّ بالدَّين) وأراد الوكيلُ تحليفَه على ذلك، (فتحليفُه على نفي العلم) بوكالته (ساقطٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن التَّحليفَ حقُّ الخصم، فيكون الوكيلُ خصمًا لم يثبتْ، فلا يكونُ له التَّحليف. (ويحلفه) أي: قال أبو يوسف: للوكيل تحليفُه، فإن حلف الغريم برئ، وإن نكل قُضِيَ عليه بالمال. (وهو الظَّاهرُ)؛ لأن الوكيلَ ادَّعى على الغريم أمرًا لو أقرَّ به يلزمُه الدفعُ، فإذا أنكرَ يحلفُ كسائر الدَّعاوى.

(ولو ادَّعاها) أي: الوكالةَ عن الغائب (بقبض وديعةٍ) كانت في يد الحاضر (لم يؤمرُ بدفعها) أي: المودَع بدفع الوديعة إلى الوكيل، (وإن صدَّقه) في أنَّه وكيلٌ بقبضها؛ لأن ذلك إقرارٌ بمال الغير، فلا يُعتبرُ، بخلاف الدَّيْن؛ لأنَّه كان خالصَ ماله، وإذا لم يؤمرُ بالتسليم حتى ضاع 4 في يده قيل: لا يضمن، وكان ينبغي أن يضمن؛ لأن المنعَ من وكيل المودَعِ في زعمه كالمنع من المودع، والمنعُ منه موجبٌ للضمان، فكذا من وكيله. ذكره في «الفصول».

ولو سلّم مع هذا ثم أراد الاسترداد، ذكر شيخُ الإسلام في «شرح الجامع الصغير»: أنَّه لا يملكه؛ لأنَّه ساعٍ في نقضِ ما أوجبه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – قيد بقبض الدين...

<sup>2</sup> ح: قيد.

<sup>3</sup> ح: دفع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ضياع.

(ونعلِّقُ حقوقَ العقد فيما يضافُ إلى الوكيل) أي: يضيف الوكيل إلى نفسه (به) أي: بالوكيل، وهو متعلِّقٌ بقوله: «نعلق»، وإن باع بحضرة الموكّل.

وفي «الفتاوى الصغرى»: لا ينتقل الحقوقُ إلى الموكِّل فيما يضافُ إلى الوكيل ما دام الوكيلُ حيًّا وإن كان غائبًا.

(لا بالموكل) أي: قال الشافعيُّ: الحقوقُ متعلِّقةٌ بالموكِّل؛ لأنَّها تابعةٌ للملك، وهو ثابتٌ للموكِّل، فكذا توابعه.

ولنا: إنَّ العقدَ صادرٌ من الوكيل حقيقةً وحكمًا، فلذا استغنى عن إضافة العقد إلى موكِّله، فحقوقُه يتعلَّقُ به، والملكُ يثبتُ للموكِّل خلافةً عن الوكيل.

قيَّد بقوله: «فيما يضاف إلى الوكيل»؛ لأن الوكيلَ بالبيع أو الشِّراء لو أضاف العقدَ إلى الموكِّل لا يرجع حقوقُ العقد إلى الوكيل اتِّفاقًا. كذا في «الفصول».

(كالبيع والشراء والإجارة والصُّلح عن إقرار) والطلاق والعتاق، وهذا تمثيلٌ للعقود المضافة إلى الوكيل.

(فيسلّم المبيع) إذا كان وكيلًا بالبيع، هذا إلى قوله: (ويتعلق) تفريعٌ لمذهبنا. (والثمنَ) إذا كان وكيلًا بالشراء، (فيتسلمهما) أي: يقبضهما، (ويخاصمُ في العيب).

وفي «المحيط»: لو وكل 1 الوكيل غيره، فيبيع أو يشتري، والوكيل حاضرٌ؛ يكون العهدةُ إلى الوكيل الثاني.

(ولو طلب الموكِّلُ الثمنَ) أي: ثمنَ ما باعه وكيلُه (من المشتري جاز له المنغُ)؛ لأن الموكِّلُ أجنبيٌّ عن العقد، (والدفغُ) أي: دفع الثمن إلى الموكِّل؛ لأن الحقَّ وصل إلى صاحبه، فلا فائدةً في نزعه منه، ثم ردِّه إليه.

(ويتعلَّقُ) الحقوقُ، كتسليم المهر وبدل الخلع وحقّ الرجوع في الهبة والقبض إذا وكّل بقبول الصدقة وقبض العارية وغيرها (فيما يُضافُ إلى الموكّل) من العقود (به) أي: بالموكّل، وهو متعلّقٌ برديتعلق». (كالنكاح) ولو أضاف الوكيل النكاح إلى نفسه؛ تكون المنكوحةُ له. (والخلع والصلح عن إنكار) قيَّد به؛ لأن الصلح عن إقرارٍ بمنزلة البيع، وهو مضافٌ إلى الوكيل. (وعن دَمٍ عمدٍ، وكالعتق على مالٍ والكتابة والهبة والصدقة والإعارة والإيداع والرهن والإقراض) قيَّد به؛ لأن التوكيل بالاستقراض باطلٌ لِمَا مرَّ قريبًا. (والشركة والمضاربة) فإنَّ الوكيل يضيفُ هذه العقود إلى موكِّله، كأن قال: خالعكِ موكلي بكذا، وكذا في أمثاله؛ لأن أحكامَ هذه العقود لم تنفصلُ عنها، ولم يقبل الانتقال، فإذا وُجِدَ عقدٌ منها وُجِدَ بحكمه، فلم يستغنِ من الإضافة إليه، بخلاف البيع وأمثاله، فإنَّ حكمَه يقبلُ الانفصالَ عنه، كما في البيع بشرط الخيار، فيثبت الملكُ للوكيل، فينتقل، فجاز أن يجعل الوكيلُ أصيلًا في حقوق العقد من تسليم الثمن وغيره، فاستغنى عن الإضافة إلى الموكِّل.

# (فصل) في التوكيل بالشراء

(وإذا وكَّل رجلًا بشراء شيءٍ ذَكَرَ) الموكِّلُ (جنسَه) ككونه عبداً أو ثوبًا، أي: لا بُدَّ من ذكره؛ إذ لو لم 4 يذكره كانت الجهالةُ فاحشةً، ولا يصحُّ التوكيلُ وإن بيَّن مبلغَ ثمنه.

(ونوعَه) ككون العبد تركيًا أو حبشيًا، والثوب هرويًا أو مرويًا.

(أو) ذكر (جنسه ومبلغ ثمنه) كقوله: اشترِ لي فرسًا بكذا، فإنَّ جهالةَ نوعه يندفعُ بذكر مبلغ ثمنه؛ لكونها يسيرةً، حتى قال قاضي خان: قد تندفغُ جهالةُ النوع بحال الموكل وإن لم يبيِّن الثمنَ، كما إذا قال واحدٌ من العوامّ: اشتر لي فرسًا، فاشترى فرسًا يليقُ للملوك؛ لا يلزم الآمرَ.

وفي «المنتقي»: إذا قال: اشترْ لي دارًا بألف درهم؛ لا يجوز؛ وإن قال: بالكوفة؛ يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – لو وكل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ينفصل.

<sup>3</sup> د: أصلاً.

<sup>4</sup> د: إذا لم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يندفع.

(إلا أن يفوِّضَه) أي: الشراء (إلى رأيه) أي: رأي الوكيل، بأن قال: ابتعْ لي ما رأيتَ، ولو قال: اشترِ لي بألف درهمٍ<sup>1</sup>، ولم يزدْ عليه؛ فإنَّه تفويضَّ استحسانًا.

(وإن عيَّن له ما يشتريه) بأن قال الموكّلُ: اشترِ لي هذا الشيءَ، (لم يكن للوكيل شراؤه لنفسه)؛ لأنه يشتملُ على عزل نفسه، وليس له ذلك إلا بمحضرِ من الموكّل.

قيَّد بتعيين ما يشتريه؛ لأنَّه لو وكَّله بأن يزوِّجه امرأةً معينةً؛ جاز له أن يتزوَّجها؛ لأنَّه كان مأمورًا بنكاحٍ مضافٍ إلى الموكّل، ولَمَّا أضافه إلى نفسه صار مخالفًا، فانعزل. وأمَّا المأمورُ بالشراء؛ كان مأمورًا بشراءٍ مطلقٍ، فبالإضافة لا يكون مخالفًا.

(فإن اشتراه بخلافِ جنس الثَّمن الذي سمَّاه) الموكِّلُ، كما إذا وكَّله بأن يشتريَ بألف درهمٍ، فاشتراه بألفِ دينارٍ؛ يكون الشّراءُ للوكيل.

قيَّد بالشراء؛ لأن الوكيلَ بالبيع لو خالَفَ هكذا ينفذُ على الموكّل، ولو خالف في القدْر يكون على هذا.

(أو بغير النَّقدين) كالمكيل والموزون، (أو وكل) الوكيل رجلًا آخر (بشرائه) أي: بشراء الشيء الذي عيّنه موكِّلُه، (فاشترى) الوكيل (الثاني بغير حضرة) الوكيل (الثاني بغير حضرة) الوكيل (الثاني بغير حضرة) الوكيل (الثاني بغير حضرة) الوكيل الأول؛ لأنَّه خالَفَ الموكِّلُ.

قيَّده بغير حضرة الأول؛ إذ لو اشترى الثاني بحضرة الأول يقع الشراءُ للموكل؛ لحضور رأيه في ذلك الشراء، فلم يكن مخالفًا له، بخلاف الوكيل بالطَّلاق إذا وكّل غيره، فطلق<sup>2</sup> الوكيلُ الثاني<sup>3</sup> بحضرة الأوَّل؛ لا ينفذُ؛ لأن الوكيلَ في الطلاق كالرسول، فإذا تصرَّف فقد خالَفَ، وكذا الإعتاقُ<sup>4</sup>.

(وإن لم يعين) أي: إن كان وكله بشراء شيء موصوف غير معيّن، (فاشتراه) الوكيل؛ (كان له) أي: كان ما اشتراه للوكيل، (إلا أن يضيف العقد إلى مال الموكّل، أو ينويه له) أي: الشراء للموكّل، فيكون في الصورتين ما اشتراه للموكّل؛ لأن الثمنَ وإن كان لا يتعيّن، الا أنَّ العقدَ إذا أضيف إليه يكون فيه شبهةُ التَّعيين، ولهذا لا يطيبُ له الربحُ إذا اشترى بالدراهم المغصوبة، فيكون المشترى لصاحب المال، وإنَّما قال: «يضيف العقد إلى مال الموكل» ولم يقل: نقد منه؛ لأن الوكيل لو اشتراه لنفسه أو نواه لنفسه ونقد الثَّمنَ من مال الموكّل، فيكون الوكيلُ غاصبًا، فيضمنُ. ولو تكاذبا في النية؛ يحكّم النقدُ اتِّفاقًا.

(وإذا اطَّلع) الوكيلُ (على عيبٍ) فيما اشتراه (وهو في يده ردَّه به) أي: بسبب العيب إلى بائعه، وإن رضي الوكيلُ بالعيب لزمه العقدُ، والموكِّلُ إن شاء رضى به، وإن شاء ألزمه الوكيلَ. ولو هلك المبيعُ قبل أن يلزمه يهلك على الموكِّل.

(وإن سلّمه إلى الموكّل، فبإذنه) يردّه؛ لأن الوكالة انتهتْ بالتسليم، ولو وجد الموكّلُ به عيبًا بعد موت الوكيل؛ يردّه الموكلُ إن لم يكن للوكيل وارثٌ ووصيٌّ.

(وإن توكّل في إسلامٍ) أي: صار وكيلًا بأن يعقدَ السلمَ مع الغير من جهة الموكل، ودفع رأسَ المال.

قيَّدنا به؛ لأن التوكيلَ من المسلم إليه في قبول رأس المال غيرُ جائزٍ؛ لأن الوكيلَ إذا قبض رأسَ المال يبقى المسلمُ فيه في ذمته، فيكون بائعًا ما في ذمَّته على أن 5 يكون الثمن لغيره، وهو المسلمُ إليه، وذلك لا يجوزُ؛ لأن من باع ملكَ نفسه من الأعيان على أن يكون الثمنُ لغيره لا يجوزُ، وكذا في الديون، وإليه نبَّه المصنفُ بقوله: «في إسلام»، ولم يقل: في إسلام إليه.

(أو صرف صحّ)؛ لأن كلَّا منهما عقدٌ يملكه بنفسه، فيملك التمليكَ، (فإن فارق) الوكيلُ في الإسلام والصرف (صاحبَه قبل القبض بطل العقدُ) لفوات شرط صحَّته. هذا إذا لم يكن الموكِّلُ حاضرًا في مجلس العقد، فإن كان حاضرًا في مجلسه؛ فلا يضرُّه مفارقةُ الوكيل. (ولا يُعتبرُ مفارقةُ الموكل)؛ لأنه ليس بعاقدٍ.

(وإذا نقد الوكيلُ ثمنَ المبيع من ماله، وقبضه) أي: المبيع (رجع به) أي: الوكيل بالثمن على الموكِّل؛ لأن توكيلَه إيَّاه مع علمه بأن الحقوقَ يتعلَّقُ به إذنٌ منه بدفع الثمن عنه من ماله، فصار كما لو أذن صريحًا، فيرجع به عليه. وإذا لم ينقد الثمن، وسامحه البائعُ،

<sup>1</sup> د - درهم.

<sup>2</sup> ح: وطلق.

<sup>3</sup> د - الثاني.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: العتاق.

 $<sup>^{5}</sup>$  د $^{-}$  فيكون بائعاً ما في ذمته على أن.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ويكون.

وسلَّم المبيعَ إليه: هل له حقُّ الحبس عن الموكل إلى أن يستوفي الثمنَ منه؟ حكي عن الإمام الحلوانيِّ: أنَّ له ذلك؛ لأن حقَّ الحبس للوكيل في موضع نقد الدراهم ليس لأجل ما نقد، بل لأجل بيعٍ حكميٍّ انعقد بين الوكيل والموكِّل، وهذا المعنى لا يختلفُ بين نقد الوكيل الثمنَ وعدمه.

(وأجزنا حبسَه) أي: حبسَ الوكيل المبيعَ (الاستيفائه) أي: الثمن من الموكّل، سواءٌ دفعه إلى البائع أو لم يدفعه. وقال زفر: ليس له ذلك؛ لأن يدَ الوكيل كيد الموكّل معنىً، فكأنَّه سلّمه إليه، فسقطَ حقُّ الحبس.

ولنا: إنَّ الوكيلَ كالبائع، والموكِّلَ كالمشتري، وبينهما مبادلةٌ حكميةٌ، ولهذا لو اختلفا في الثمن تحالفا، ويردّ الموكّل بالعيب على الوكيل، فله الحبسُ.

(فإن هلك) المبيعُ في يد الوكيل (قبله) أي: قبل حبسه للثمن، (فمن الموكّل) أي: فيهلك أمن مال الموكّل؛ لأن يدَ الوكيل كيده، ولا يسقطُ الثمنُ. (أو بعده) أي: إن هلك بعد حبسه (جعلناه مضمونًا، لا كالغصب) يعني: قال زفر: هو مضمونٌ كضمان الغصب؛ لأنّه ليس له أن يحبسَه عنده، فبالحبس صار متعبّيًا.

(فيجعله كالمرهون) أي: قال أبو يوسف: هو مضمونٌ كالمرهون؛ لأن حبسه للاستيفاء، وهذا هو معنى الرهن، فيكون مضمونًا بالأقلِ<sup>2</sup> من قيمته ومن الدين، مثلًا: إذا كان الثمنُ خمسة عشرَ وقيمةُ المبيع عشرةً؛ يرجع الوكيلُ بخمسةٍ على الموكِّل عند من يقول بضمان المبيع؛ لأنَّه مضمونٌ بالثمن قلّ أو كثر 3. ولو كان الثمنُ عشرةً وقيمةُ المبيع خمسةً عشر؛ يرجع الموكِّلُ على الوكيل بخمسةٍ عند من يقول بضمان الغصب، ولا يجب شيءٌ عند من يقول بضمان الرهن أو المبيع.

(وهما كالمبيع)؛ لأن بينهما مبادلةً حكميةً كما ذكرنا، فينفسخُ العقدُ بهالاكه.

(ولو وكَّله بشراء عشرةِ أرطال لحمٍ بدرهمٍ، فاشترى به عشرين من ذلك اللّحم) أي: من اللحم الذي يباع عشرةٌ منه بدرهمٍ، (فاللازمُ للموكِّل عشرة) أرطال (بنصف) أي: بنصف درهم عند أبى حنيفة. (والزماه العشرين) بدرهم.

قيّد بقوله: «من ذلك اللحم»؛ لأنّه لو اشترى عشرين من اللحم الذي يساوي عشرون منه بدرهمٍ يكون مشتريًا لنفسه اتِّفاقًا؛ لأنّه كان مأمورًا بشراء السّمين، فخالفه، واشترى الهزيلَ.

لهما: إنَّ الموكِّلُ ظنَّ أنَّ سعرَه عشرة 4 أرطال بدرهمٍ، فإذا اشترى به عشرين؛ فقد زاده خيرًا، فيلزمه، كما لو أمره ببيع عبده بألفين.

وله: إنَّ الوكيل مأمورٌ بعشرة أرطال، لا بالرَّائدة عليها، فيكون الزائدةُ له، بخلاف بيع العبد؛ لأن الزائدَ هناك بدلُ ملك الموكّل، فيكون له.

(ولو وكَّله بشراءِ أمةٍ، فاشترى عمياء أو شلَّاء) أراد بها: فاسدةَ اليدين أو الرجلين، (فهو) أي: شراؤها (نافذٌ على الموكّل) عند أبي حنيفة. وقالا: لا ينفذُ.

وكذا الخلاف لو كانت مقعدةً أو مجنونةً.

قيَّد بالعمياء أو الشلاء؛ لأنَّه لو اشترى عوراءَ أو فاسدةَ اليد الواحدة والرجل الواحدة بلا غبنٍ فاحشٍ؛ ينفذُ على الموكِّل اتِّفاقًا. **لهما**: إنَّ المتعارفَ شراءً<sup>5</sup> الجارية للخدمة، فينصرفُ التوكيلُ إليه، لا إلى مثل هذه.

وله: إنَّ حقيقةَ الجارية صادقةٌ على العمياء، ويتناولها الأمرُ عملًا بالحقيقة، ومثلُها قد يشتري للعتق ترخُّمًا عليها.

(أو بشراءِ عبدين بأعيانهما) أي: حالَ كونهما متعيّنين<sup>6</sup>، (ولم يسمِّ ثمنًا، فاشترى أحدهما جاز)؛ لأنه أطلق التّوكيلَ، وقد لا يتَّفقُ الجمع بينهما.

<sup>1</sup> د: فهلك.

<sup>4:4 + 2</sup> 

 $<sup>^{3}</sup>$  د  $^{-}$  لأنه مضمون بالثمن قل أو كثر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: عشرة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: بشراء.

<sup>6</sup> د: متعين.

(أو بألفٍ) أي: لو وكّل بشرائهما بألفٍ، ويجوز أن يعطف «أو بألف» على «بأعيانهما» أ. (وقيمتهما سواءٌ، فاشترى أحدهما بأكثرَ من خمسمائةٍ؛ فهو غيرُ لازمٍ) على الموكّل عند أبي حنيفة. (وقالا: يلزم إذا زاد ما يتغابَنُ فيه) أي: إذا كان الزائدُ على قيمة أحدهما مما يتغابن الناسُ فيه، (وقد بَقِي ما يُشترى بهمله) أي: بقى من الألف مقدارُ ما يشترى به العبدُ (الآخرُ).

قيَّد بالأكثر؛ لأنَّه لو اشتراه بخمسمائةٍ أو أقلِّ منها2؛ لزم على الموكِّل اتفاقًا.

وقيَّد بقوله: «وقد بقى ما يشترى»؛ لأنَّه لو لم يبقَ لا ينفذُ على الموكل اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ غرضَه تملُّكُ العبدين، فإذا بقى ما يمكن شراءُ الآخر به يحصلُ غرضه، فلا يكون مخالفًا.

وله: إنَّ مقابلةَ الألف بالعبدين المتساويين<sup>3</sup> في القيمة يدلُّ على أنَّه أرادَ<sup>4</sup> قسمةَ الثمن عليهما، فكأنَّه قال: اشترِ لي هذا بخمسمائةٍ وهذا بخمسمائةٍ، فإذا اشترى بأكثرَ منها يكون مخالفًا للآمر، بخلاف ما لو اشترى بأقلّ منها؛ لأنَّه مخالفةٌ إلى خيرٍ، وبخلاف شراء الثاني مما بقي؛ لأن غرضَ الآمر حصل صريحًا، فالعملُ بالصريح أُوْلى، وأما إذا لم يشتر الثاني؛ وجب العملُ بالدلالة السالمة عن المعارضة.

(أو) وكّل (بشراء هذا العبد أو بيعه بألفٍ، فاشترى معه) عبدًا آخرَ بألفين، (أو باع) مع العبد الذي وكّل فيه عبدًا (آخرَ بألفين، وقيمتهما سواءٌ؛ فهو) أي: شراءُ الوكيل أو بيعُه (غيرُ نافذٍ على الموكل) عند أبي حنيفة. وقالا: ينفذ.

قيَّد بقوله: «بألفٍ»؛ لأنَّه لو لم يسمّ الثمن يجوز توكيلُه اتفاقًا إذا كان حصَّةُ المشترى للآمر من الثمن مثلُ قيمته أو أكثر بما يتغابن فيه. كذا في «الحقائق».

وقوله: «وقيمتهما<sup>5</sup> سواءً» ليس بقيدٍ؛ لأنَّه لو كان حصَّةُ عبد الآمر في صورة الشراء أقلَّ من ألفٍ، وفي صورة البيع أكثرَ من ألفٍ؛ فعلى هذا الخلاف.

لهما: إنَّه لَمَّا تساوتْ قيمتهما انقسم الثمنُ عليهما نصفين، فكان آتياً بما أمر به من شراء العبد أو بيعه بألفٍ.

وله: إنَّ القيمةَ إنَّما تعرف بالظنّ، فجاز أن يكون قيمةُ أحدهما أكثرَ من الآخر في نفس الأمر، فيكون مخالفًا، فلم ينفذْ بالشكِّ عليه.

(أو بشراءِ عبدٍ بألفٍ، فأتاه) الوكيلُ (بعبدٍ، وقال: أخذته) أي: اشتريته (لك بألف، فأدّها) أي: الألف التي كانت ثمنه، (فقال) الموكّل: (بل أخذته لنفسك؛ فالقولُ للآمر) أي: للموكل عند أبي حنيفة. (وقالا: للمأمور).

قيَّد بقوله: «عبد» بالتنكير؛ لأنَّه لو كان معيِّنًا، فإن كان حيًا واختلفا؛ فالقولُ للمأمور، سواءٌ كان الثمنُ منقودًا أو غيرَ منقودٍ، وإن كان هالكًا والثمنُ منقودٌ؛ فالقولُ للمأمور، وإن كان غيرَ منقودٍ؛ فللآمر.

وقيَّد بقوله: «فأتاه بعبد»؛ لأنَّه لو كان هالكًا، فإن دفع إليه الألفَ؛ فالقول للمأمور، وإلا؛ فللآمر.

وقيَّد بقوله: «فأدها» $^6$  مشيرًا إلى أنَّ الثمنَ غيرُ منقودٍ، فإن كان منقودًا؛ فالقول للمأمور.

هذه ثمان مسائل، فواحدةٌ على اختلافٍ 7، والبواقي على الاتفاق.

لهما: إنَّه أمينٌ، والقولُ للأمين مع اليمين، كما لو أعطاه الألفَ، واختلفا كذلك.

وله: إنَّه ادَّعى إلزامَ الثمن على الموكّل، وهو ينكره، والقولُ للمنكر، بخلاف ما لو دفع الألفَ؛ لأن الموكِّلَ يكون مدَّعيًا ضمانَ للألف عليه، والوكيلُ ينكره.

(أو بشراء شيءٍ معينٍ، فاشتراه بمكيلِ أو موزونٍ في الذمَّة؛ أنفذناه على الوكيل) وقال زفر: ينفذُ على الموكِّل.

قيَّد بالشراء؛ لأن الوكيلَ بالبيع إذا باع ينفذُ على الموكِّل بأيِّ ثمن كان عند أبي حنيفة.

 $<sup>^{1}</sup>$  ح - ويجوز أن يعطف أو بألف على بأعيانهما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: منهما.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح: المساويين.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د - أراد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: قيمتهما.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فأداها.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: في واحدة اختلاف.

وقيَّد بقوله: «في الذمة»؛ لأن المكيلَ والموزونَ إذا كانا 1 عينين لا ينفذُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه بيعٌ من وجهٍ.

له: إنَّ الكيليَّ والوزنيَّ إذا كان دينًا؛ فهو ثمنٌ كالدراهم.

ولنا: إنَّ المطلقَ ينصرفُ إلى المتعارف، وهو الشراءُ بالأثمان المطلقة، وهي النقدان.

## (فصل) في الوكالة بالبيع وغيره

(والوكيلُ بالبيع والشراء لا يعقدُ) عند أبي حنيفة (مع أصوله وفروعه وزوجته وعبده ومكاتبه. وأجازاه بمثل القيمة إلا في العبد والمكاتب) فإنَّ عقدَ الوكيل مع عبده ومكاتبه غيرُ جائزٍ اتِّفاقًا. هذا إذا لم يقل الموكِّلُ له: بعُ ممن شئتَ، ولو قال يجوز بيعُه لهم اتّفاقًا.

قيَّد بمثل القيمة؛ إذ لو باع بأكثرَ منها يجوز اتِّفاقًا، ولو اشترى بأكثر منها لا يجوز اتِّفاقًا. وإن باع بأقلَّ منها بغبنِ فاحشٍ لا يجوز اتِّفاقًا، وإن كان بغبن يسير لا يجوز عنده، ويجوز عندهما.

لهما: إنَّ أملاكهم غيرُ ملك الوكيل، ومنافعَهم غيرُ منفعته، والتهمةُ مرتفعةٌ بكون البيع بمثل القيمة، فيجوزُ معاملتُه مع هؤلاء، بخلاف عبده؛ لأن ما في يده ملكه، ومكاتبِه؛ لأن له في أكسابه حقًا، وبالعجز يكون له حقيقةً، فمعاملتهُ معهما يكون معاملةً مع نفسه من وجه، فلا يجوزُ.

وله: إنَّ المعاملةَ مع هؤلاء لا يَعْرَى عن التُّهمة، ولهذا لا تُقبلُ شهادتُه لهم، والمنافعُ بينهم متَّصلةٌ عرفًا، فكان البيعُ منهم بيعًا من نفسه من وجهِ.

(وبيعُه) أي: بيعُ الوكيل من غير هؤلاء (جائزٌ) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: بالقليل والكثير. (وقيَّداه بثمن المثل) وبنقصانٍ يسيرٍ يتغابن الناسُ فيه. (وهو روايةٌ) عن أبي حنيفة.

(وهو بالعرض جائزٌ) عند أبي حنيفة. (وخصَّاه بالنقود).

لهما: إنَّ البيعَ بغبنٍ فاحشٍ بيعٌ من وجهٍ هبةٌ من وجهٍ، ولذا<sup>2</sup> لو صَدَرَ من المريض يعتبرُ من الثَّلُث، والبيعُ بالعرض شراءٌ من وجهٍ، فلا يتناوله الأمرُ بالبيع.

وله: إنَّ التوكيلَ وقع مطلقًا، فيجري على إطلاقه في غير موضع التهمة، والبيعُ بالغبن الفاحش بيعٌ عرفًا، حتى لو حلف لا يبيعُ، فباع به؛ يحنثُ، والبيعُ بالعرض متعارفٌ عند شدَّة الحاجة إليه، فيتناولهما الأمرُ بالبيع.

(وكذا الإجارةُ) أي<sup>3</sup>: إذا وكُّله أن يؤجر أرضه، فآجرها ينفد<sup>4</sup> مطلقًا، أو بعرض؛ جاز عنده، وعندهما يتقيَّدُ بالنقد وبالمثل.

(واستئجارُ الأرض بكيليِّ أو وزنيِّ بغير عينه جائزُ) أي: إذا وكله أن يستأجرَ له أرضًا، فاستأجرها بالمكيل أو بالموزون دينًا في الذمّة؛ صحَّ عنده عملًا بإطلاق الوكالة. (وخصًّاه بالأثمان)؛ لأنها هي المتعارفةُ، (وبعضِ الخارج) أي: من غلة الأرض؛ لأنّه حينئذٍ يكون مزارعةً، فهي جائزةٌ عندهما.

قَيَّد بقوله: «بغير عينه»؛ لأنَّه لو استأجرها بكيليّ أو وزنيّ بعينه لا يجوز اتِّفاقًا.

(ولو استأجرها) أي: الوكيل الأرضَ (مزارعةً، وقد أطلقَ) أي: والحالُ أنَّ الموكِّل أمره بالاستئجار مطلقًا، يعني: حقيقةً، وهي أن يستأجرها بالدراهم دون الزراعة؛ لأن الزراعة في معنى الاستئجار <sup>5</sup>. (فهو) أي: الوكيل (مخالفٌ) عند أبي حنيفة، فلا يجوز؛ لأن المزارعةَ في معنى الإجارة، ومتعارفةٌ صحيحةٌ عندهما. المزارعةَ فاسدةٌ عنده، والأمرُ المطلقُ إنَّما يتناولُ العقدَ الصَّحيحَ. وقالا: يجوز؛ لأن المزارعةَ في معنى الإجارة، ومتعارفةٌ صحيحةٌ عندهما.

(ونجيز بيعَه نسيئةً) وقال الشافعيُّ: لا يجوز بيعُ الوكيل نسيئةً؛ لأن الأصل في الثمن أن يكون حالًا، فإذا باع بالأجل؛ صار مخالفًا، فلا يجوزُ.

ولنا: إنَّ التوكيلَ مطلقٌ، والبيعُ بالنَّسيئة متعارفٌ.

وفي «العيون»: لو قال: بِعْه بالنقد، فباعه بالنسيئة؛ يجوز، ولو قال: لا تَبعْ إلا بالنقد، فباع بالنسيئة؛ لا يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: کان.

<sup>2</sup> د: وكذا.

<sup>3</sup> ح: يعني.

<sup>4</sup> ح: ينقد.

<sup>.</sup> - يعنى: حقيقة، وهي أن يستأجرها بالدراهم دون الزراعة؛ لأن الزراعة في معنى الاستئجار.

وفي «المنتقى»: هذا إذا كان للتِّجارة، فإن كان للحاجة لا يجوزُ، كالمرأة إذا دفعتْ غزلًا إلى رجلٍ ليبيعه. وهذا إذا باع بما يبيع الناسُ نسيئةً، فإن أطال المدَّةَ متجاوزًا عنه؛ لا يجوز، وبه يفتى.

(ولو ضمن) الوكيلُ بالبيع لموكِّله (الثمنَ عن المبتاع) أي: عن المشتري (بطل ضمانُه)؛ لأنه أمينٌ في الثمن، وبالشرط لا يكون مضمونًا عليه كالوديعة والمضاربة.

(ويجوز للوكيل بالشراء العقدُ بمثل القيمة وزيادةٍ يتغابَنُ في مثلها، كنصف درهمٍ في عشرةٍ في العروض، ودرهمٍ في الحيوان، ودرهمين في العقار) هذا بيانٌ للغبن اليسير، ويتحمّل هذا المقدارُ من الغبن في هذه الأجناس على الترتيب. وإنَّما قدّر هكذا؛ لأن كثرةَ الغبن يوجدُ فيما يكون قليلَ التصرُّف، وبيعُ العروض كثيرٌ، والحيوان متوسِّطٌ، والعقار قليلٌ، وما زاد عليها يكون فاحشًا.

والأقوى منه أن يقال: الغبرُ الفاحشُ: ما لا يدخلُ تحت تقويم المقومين.

قيَّد بقوله: «يتغابن»؛ لأنَّه لو اشتراه بما لا يتغابَنُ؛ لا ينفذُ على الموكِّل لمكان التهمة؛ لجواز أن يشتري لنفسه، فلما رأى خسرانًا نَسَبه إلى الموكل. هذا إذا كان ما وكّل فيه غير معيّنٍ، فإن كان معيّنًا ينفذُ على الموكِّل؛ لأنَّه لا يجوزُ له أن يشتريه لنفسه، فانتفت التهمةُ. وهذا إذا كان سعرُه غيرَ معروفٍ بين الناس، ويحتاجُ فيه إلى تقويم المقوِّمين، وأمَّا إذا كان معروفًا كالخبز واللحم ونحوهما؛ لا يُعْفَى عنه غبنه وإن كان فلسًا واحدًا.

(ولو وكّل ببيع عبدٍ، فباع نصفَهُ؛ فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة مطلقًا. (وقالا: إن باع الباقي قبل الخصومة) يجوزُ، وإلا فلا؛ لأنَّه إذا باع النصفَ الثّاني قبل أن يختصما؛ يحصل غرضُ الموكِّل، وبعد الاختصام في النصف الأول تظهر مخالفتُه.

وله: إنَّ التوكيلَ مطلقٌ، فيتناول البيعَ جملةً ومتفرِّقًا.

(أو بشرائه) أي: لو وكَّله بشراء عبدٍ، (فاشترى نصفَه؛ توقف) شراؤه عندنا، (فإن اشترى الباقي قبل الخصومة ألزمناه الموكِّل) وإلا يلزم الوكيل. وقال زفر: يلزمُ الوكيلَ مطلقًا؛ لأنَّه كان مأمورًا بشراء الكلِّ، وبشراء النصف أوَّلًا تعيَّبَ العبدُ بعيب الشركة، فيكون للوكيل. ولا يلزم الوكيلَ قد لا يتَّفق جملةً، ويكون شرى البعض وسيلةً إليه، فيتوقَّفُ الأمرُ، فإن اشترى الباقي قبل الاختصام؛ حصل مقصودُ الموكِّل، وإن اشتراه بعده؛ تبيَّن مخالفتُه.

والفرقُ لأبي حنيفة بين هذه المسألة والتي قبلها: أنَّ المبيعَ ملكُ الموكّل، فاعتبر فيه إطلاقُه، والشراءُ تصادفُ ملكَ الغير، فلم يصحَّ فيه إطلاقُه ولا تقييدُه.

ولو أعتقه الآمرُ حال التوقُف؛ نفذَ عتقُه عند أبي يوسف؛ لأن العقدَ كان موقوفًا على إجازة الموكّل دون الوكيل، فالإعتاقُ إجازةٌ دلالةً، فينفذُ إعتاقه، ولا ينفذُ إعتاق الوكيل، وعند محمدٍ بالعكس؛ لأن العقدَ إنَّما توقَّفَ لتوهُّم رفع المخالفة بشراء الباقي، فلما أعتق الوكيلُ؛ تأكّد مخالفتُه، فنفذ إعتاقُ لمصادفته ملكه، ولا ينفذُ إعتاقُ الآمر. كذا في «النهاية».

(أو ببيعه) أي: لو وكَّله ببيع عبده (في السوق، فباعه في البيت أجزناه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنَّه مخالفٌ حقيقةً.

ولنا: إنَّ هذا التقييدَ غيرُ مفيدٍ، فلا يُعتبرُ، فصار كأنَّه أطلقهَ، وكذا لو قال: في هذا السوق، فباعه في سوقٍ آخرَ، وأمَّا لو قال: لا تَبِعْ إلا في هذا السوق، فباعه في سوقٍ آخرَ؛ لا يجوز اتفاقًا. كذا في «الخلاصة».

(ولو خالفَ) الوكيلُ الموكّل (إلى خيرٍ أنفذناه) على الآمر. وقال زفر: لا ينفذُ؛ لأنَّه خالفه.

ولنا: إنَّه وافَقَه معنىً؛ لأنَّه فَعَلَ ما أُمِرَ به مع زيادةٍ.

هذا إذا خالَفَ إلى خيرٍ في الوصف والقدر، ولو كان الخلافُ في الجنس، كما لو وكَّله بأن يبيع بألف درهمٍ، فباعه بألف<sup>1</sup> دينارِ؛ لا ينفذُ<sup>2</sup> وإن كان خيرًا. كذا في «الزيادات».

(ولو أمره بالبيع فاسدًا، فباع صحيحاً؛ أوقفه) محمد (على الإجازة) أي: إجازة الموكل؛ لأنَّه أمره ببيعٍ يبقى معه حقُ الاسترداد، وقد خالفه ببيعه بانًا. (وأنفذاه) على الآمر؛ لأنَّه أمره ببيعٍ حرامٍ، وهو باع بيعًا حلالًا، وهذا مخالفة إلى الخير، فينفذُ عليه، وأمَّا حقُ الاسترداد؛ فليس حقًا له؛ لأنَّه رضى بزوال ملكه، وإنَّما هو حقُ الشرع.

قيل: على هذا الخلاف إذا قال: يِعْه إلى أجل، فباعه بالنقد، لكنَّ الأصحَّ: أنَّه لا يجوز 3 اتِّفاقًا. كذا في «المحيط».

<sup>1</sup> د: بمائة.

<sup>2</sup> د: يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ينفذ.

(أو بالبيع بخيار شهر) فباعه، (فاشترط ثلاثةً أيام؛ فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز.

وهذا الخلافُ بناءً على أنَّ خيارَ الشهر جائزٌ عندهما، فتكون أ مخالفةُ الوكيل خلافًا إلى شرِّ، وغيرُ جائزٍ عنده، فيكون خلافًا إلى خير.

(ولو شرطه) أي: الوكيل بالبيع الخيارَ، (فازدادت القيمةُ في المدَّة) أي: قيمة المبيع في مدة الخيار، (فأجاز) الوكيلُ البيعَ، (أو سكت) عن الإجازة (حتى مضت) المدّةُ، (فالبيعُ لازمٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الوكيلَ بالبيع يملك البيعَ بغبنٍ فاحشٍ ابتداءً، فكذا هذا. (ويلزمه) أي: أبو يوسف البيع (بالسُّكوت) أي: بسكوت الوكيل حتى مضت المدَّةُ؛ لأن السكوتَ ليس في معنى البيع، فيلزم البيعُ بمضيّ المدّة، وأمَّا الإجازةُ باللفظ؛ فكإنشاء العقد، وهو بالغبن غيرُ جائزٍ من الوكيل ابتداءً، فكذا لم يجز بالقول. (ونفاه بهما) أي: قال محمدّ: لا يجوز بالسُّكوت ولا بالإجازة؛ لأن كلَّ منهما بمعنى البيع، وابتداؤه بدون ثمن المثل غيرُ جائز، فكذا هذا.

قيَّد بالوكيل؛ لأنَّه لو كان البائعُ وصيّاً لا يمضى البيع اتَّفاقًا؛ لأن تصرُّفَ الوصيّ مقيَّدٌ بالأنظر.

وفي «المحيط»: الوكيلُ بالشراء إذا اشترى على أنَّه بالخيار، فانتقصتْ قيمتُه في التَّلاثة؛ بطل البيعُ بالاتفاق.

(أو بعتقِ عبدٍ، فأعتق) الوكيلُ (نصفَهُ؛ فهو صحيحٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن المأمورَ بإعتاق الكلِّ يكون مأمورًا بإعتاق النصف. (وقالا: كلّه) صحيحٌ. (أو بنصفه) أي: لو وكّله بإعتاق نصفه (فكلَّه) بالنصب، أي: أعتق كلّه (فباطلٌ<sup>2</sup>) عنده؛ لأنَّه لم يكن مأمورًا به. (وأنفذاه) وقالا: يعتق كلّه. ولو لم يردفْ قولهما؛ لكان أحسنَ؛ لأنَّه في طرف الإثبات من قوله، وهذا بناءٌ على الخلاف في أنَّ الإعتاقَ متجرّ عنده، وغيرُ متجرّ عندهما، وسيأتي الكلامُ فيه إن شاء الله.

(أو بتزويج امرأةٍ) أي: لو وكَّله بأن يزوِّجَه امرأةً، ولم يسمِّ مهرًا، (فزوَّجه بغبنٍ فاحشٍ في المهر؛ فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة؛ لإطلاق التوكيل. وقالا: لا يجوز عقدُه؛ لأن الأمرَ محمولٌ على المتعارف عندهما، وهو مهرُ المثل.

فإن قيل: ينبغي أن لا يجوز النكاحُ عنده؛ لأنَّه كالوكيل بالشراء

قلنا: إنَّما لم يجزْ في الشِّراء للتُّهمة؛ لاحتمال أنَّه اشتراه لنفسه<sup>3</sup>، فلما لم يوافِقْه ألزمه الموكِّل؛ لأنَّه لا يضيفُ العقدَ إلى الموكّل، وفي النكاح يضيفه إلى الموكّل، فتحقّق التهمةُ في الشراء دون النكاح.

(أو بغير كفع) هذا معطوف على قوله: «بغبن فاحش». (ممن) أي: من النساء التي (تقبل لها شهادةُ الوكيل) كبنت أخيه وأخته وعمته ونحوهن، (فهو) أي: العقد (جائزٌ) عند أبي حنيفة بناءً على أصله من إجراء التَّوكيل على إطلاقه. وقالا: لا يجوز تزويجُه إلا بالكفء بناءً على أصلهما من تقييد المطلق بالعرف، والمتعارفُ تزوُّجُ الكفء.

(أو بكفي ممن لا يُقبلُ لها شهادتُه؛ فهو غيرُ جائزٍ) عند أبي حنيفة، سواةٌ يلي عليها الوكيلُ أو لا. (واستثنيا) من الجواز (من يلي عليها الوكيلُ) يعني: قالا: إن كان للوكيل ولايةٌ على من يزوّجها كبنته الصغيرة؛ فالعقد غيرُ جائزٍ، وإن كانت كبيرةً؛ جاز، واعتبارُهما ليس إلا بالكفء وعدم الولاية.

هكذا صودف في بعض النسخ، وهو صحيحٌ موافقٌ «للمنظومة» و «المختلف»، ووقع 5 في أكثر نسخ المتن بهذه العبارة، وهي: «أو بغير كفءٍ ممن لا تقبل لها شهادةُ الوكيل فهو جائزٌ واستثنيا...» إلاّ آخره، وهذا غيرُ صحيحٍ؛ لأن الوكيلَ لو زوّج بنته الكبيرةَ ممن لا تقبلُ لها شهادةُ الوكيل؛ فهو غيرُ جائزٍ عنده مطلقًا، وعندهما كذلك إن كانت صغيرةً.

قال في «المنظومة»:

وإن يزوّج بنتَه منه بطلٌ ﴿ وجوّزا إن بلغتْ ثم فعلُ وهذه المسألةُ فرعُ مسألة الوكيل بالبيع إذا عقده ممن لا تقبل <sup>6</sup> شهادته له: لا يجوز عنده، ويجوز عندهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيكون.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: باطل.

<sup>3</sup> د – لنفسه.

<sup>4</sup> ح: تزويج.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وقع.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يقبل.

(أو بهذه الحرّة) يعني: لو وكّله بتزويج هذه الحرّة، فارتدّتْ، ولحقت بدار الحرب، ثم سُبِيَتْ، وأخرجتْ إلى دار الإسلام، (فزوّجه بها بعد لحاقها وسبيها؛ فهو) أي: النكاح (جائزٌ) عند أبى حنيفة. وقالا: لا يجوز.

وهذا الخلافُ بناءً على أنَّ الوكيلَ بالنكاح يملكُ تزويجَ 1 الأمة عنده نظرًا إلى الإطلاق، ولا يملك عندهما نظرًا إلى العرف.

(أو) وكّله (بالصلح عن دم عمدٍ<sup>2</sup>، فصالح) من جهة الطّالب (على أقلّ من الدية؛ فهو صحيحٌ) عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

أراد به: الأقلّ بغبنٍ فاحشٍ؛ إذ لو صالَحَ على أقلّ بغبنٍ يسيرٍ يجوز على الطَّالب اتِّفاقًا، وهذا أيضًا بناءً على العمل بالإطلاق عنده، وبالتَّقييد بالمتعارف عندهما.

قيَّدنا بقولنا: «من جهة الطالب»؛ لأن الوكيل إن كان من جهة المطلوب، فإن<sup>3</sup> صالَحَ بالدية أو بأكثر بغبنٍ يسيرٍ يجوز اتِّفاقًا، وبغبن فاحش لا يجوز اتفاقًا؛ لأنَّه وكيل بشراء النفس، والوكيل من جهة الطالب وكيل ببيعها.

وإنَّما وضع في الوكيل؛ لأنَّ<sup>4</sup> الأبَ إذا صالح عن قصاصٍ واجبٍ للصغير وحطَّ عن الدية شيقًا؛ لا يجوز، ويبلغ<sup>5</sup> به الدية. من «الحقائق».

(أو عن موضّحةٍ) يعني: لو وكّل المشجوجُ <sup>6</sup> رجلًا بالصلح عن موضّحة شجّها (خطاً، وما يحدثُ منها) أي: عما يحدثُ من الموضّحة كالسراية، فصالح (بخمسمائة، فبرأتْ) أي: صارت الشجّةُ صحيحةً، (فله) أي: للمشجوج (نصفُ عشرها) وهو خمسةً وعشرون عند أبي حنيفة، (ويردُّ الباقي) إلى الشاج. (وقالا: الكلُّ له) أي: كلُّ خمسمائة للمشجوج.

قيَّد بالخطأ؛ لأنَّها لو كانت عمدًا يجب القصاصُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بما يحدث منها؛ لأنَّه لو لم يذكرْ 7 ما يحدثُ منها يسلّم له الكل اتفاقًا.

لهما: إنَّ الصلحَ عن الشجّة صلحٌ عما يحدث منها أيضًا، ولهذا لو صالَحَ عنها ولم يذكرُ معها ما يحدثُ منها، فمات المشجوجُ؛ لا يجب شيءٌ، فلو اقتصر على الشجّة كان كلُّ البدل له، فكذا إذا ذكر معها ما يحدث منها.

وله: إنَّ الصلحَ مقابلٌ بشيئين: الموضّحة والنفس، وأرشُ الموضحة خمسمائةُ درهمٍ، وديةُ النفس عشرةُ آلاف درهمٍ، فإذا قُسِمَ بدلُ الصلح عليهما؛ يكون بإزاء الموضحة نصفُ عشر بدل الصلح، فيسلمُ له هذا المقدارُ، ويردّ الباقي.

# (فصل) في الوكيلين والعزل وبطلان الوكالة

(وإذا وكل اثنين لم ينفرد أحدُهما) بالتصرُّف، وإن كان الآخرُ عبدًا أو صبيًا محجورًا عليه (في كلِّ تمليكِ) بلا بدلٍ<sup>8</sup>، كما إذا قال: أمرُ امرأتي بيدكما، فإنَّه تمليكُ الطلاق، ولذا<sup>9</sup> يقتصرُ في المجلس<sup>10</sup>، وكذا لو قال: طلّقاها إن شئتما، (أو عقدٍ فيه بدلٌ) كالبيع والطلاق بعوض<sup>11</sup>؛ لأنَّه يحتاجُ فيه إلى الرأي، والموكّلُ إنَّما رضي برأيهما، فلا ينفذُ برأي أحدهما، وكذا لو قدّر الموكلُ في البيع لهما ثمنًا؛ لأن رأيهما لا بُدَّ منه في اختيار المعامل، وفيما عدا هذين الموضعين ينفردُ أحدهما كالطلاق بلا عوض.

وفي «التبيين»: هذا إذا وكلهما بكلامٍ واحدٍ، وإن وكلهما بكلامين؛ جاز تفرُّدُ أحدهما؛ لأنَّه رضيَ برأي كلِّ منهما على الانفراد وقتَ توكيله، بخلاف الوصيين حيثُ لا يجوز تفرُّدُ أحدهما وإن جُعِلا وصيين بكلامين في الأصحِّ؛ لأن وجوبَ الوصيَّة بالموت، وعند الموت صارا وصيين 12 جملةً واحدةً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تزوج.

<sup>2</sup> د: العمد.

<sup>3</sup> ح: بأن.

<sup>4</sup> د: فإن.

<sup>۔</sup> <sup>5</sup> د: وتبلغ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د - المشجوج.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تذكر.

 $<sup>^{8}</sup>$  ح: ببدل كالطلاق بعوض.

<sup>9</sup> ح: وكذا.

<sup>10</sup> ح: بالمجلس.

<sup>11</sup> ح – والطلاق بعوض.

<sup>12</sup> د: وصيتين.

(وأجزناه) أي: تفرُّدَ أحد الوكيلين (في الخصومة) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنَّه إنَّما رضي باجتماعهما في الخصومة لا بانفراد أحدهما.

ولنا: إنَّ شروعهما في الجواب يكون شغبًا عند القاضي، فينفرد أحدُّهما في الجواب.

ولو قال: في الخصومة مع رأي الآخر؛ لكان أَوْلى؛ لأنَّه لو تفرَّد أحدهما بلا رأي الآخر لا يجوزُ اتِّفاقًا، هل يشترط حضورُ الآخر عند خصومة صاحبه؟ عامَّةُ المشايخ على أنَّه لا يُشترطُ كذا في «المصفي».

(ولا يملكُ الوكيلُ التوكيلُ) فيما وُكِلَ فيه؛ لأنَّه إنَّما رضي برأيه دون رأي غيره، (إلا بإذنٍ) من الموكِّل في التَّوكيل، لكن الوكيلَ بقبض الدين إذا وكِّل من في عياله صحّ، حتى لو قبض فهلك في يده لا يضمنُ. كذا في «الجامع البرهاني».

(أو تفويض) بأن يقول لوكيله: اعمل برأيك.

اعلم أنَّ الوكيل إذا وكل آخر بالإذن أو التَّفويض؛ يكون الثاني وكيلًا عن الموكّل، حتى لا يملك الأولُ عزلهُ، ولا ينعزل بموته، وهو نظيرُ استخلاف القاضي، حيثُ لا يملكه إلا بإذن الخليفة، ثم لا ينعزلُ بعزل القاضي ولا بموته، وإنَّما ينعزلُ بعزل الخليفة.

(فلو عقد الثاني) أي: الوكيلُ الذي لم يوجدُ إذنٌ في توكيله (بحضرة) الوكيل (الأوَّل أجزناه) وقال زفر: لا يجوز؛ لأن وكالة الثاني غيرُ صحيحةٍ.

ولنا: إنَّه إذا حضر عقدَ الثاني، ولم يمنعُه؛ وُجِدَ رأيه فيه، وكان ذلك هو المقصود للموكّل، فيجوز.

(أو بغير حضرته) يعني: لو عقد الثاني عند غيبة الأوّل، (فأجازه) الوكيلُ الأولُ (جاز) فكذا لو عقد أجنبيُّ، فأجازه الأوَّلُ؛ لأن مقصودَ الموكّل حضورُ رأيه قد حصل. وحقوقُ العقد يتعلَّقُ بالوكيل الأول أو الثاني؟ ففيه خلافُ المتأخرين.

وفي «الجامع»: هذا إذا لم يبيّن الثمنَ، فإن كان بيّنه جاز بلا إجازته.

وفي «المنتقى»: وكيلُ النكاح والخلع والكتابة كوكيل البيع، بخلاف الطلاق، فإنَّه لو وكّل رجلًا بأن يطلّق امرأته، فطلقها رجلٌ آخرُ بحضرة الوكيل، أو كان غائبًا فأجاز؛ لا يجوزُ؛ لأن الطلاق يتعلَّقُ بالشرط، فكأنَّ الموكِّل علَّقه بلفظ الأول دون الثاني، ولهذا قيَّد بقوله: «ولو<sup>1</sup> عقد»، فعُلِمَ منه أنَّه لو وكّله بخصومةٍ أو تقاضى دين، ففعل الثاني بحضرة الأول؛ لا يجوز.

(ويملك الموكّلُ عزلَه)؛ لأنه هو المثبث له وصفَ الوكالة، فيملك إبطالَهُ، (ما لم يتعلَّقْ بها) أي: بوكالة الوكيل (حقُّ الغير) كالوكالة بالخصومة إذا ثبتت من المطلوب بطلب الْمُدَّعِي، فلا يملكُ عزله؛ لِمَا فيه من إبطال حقّ الغير.

وفي «الفصول»: هذا إذا علم الوكيل بالوكالة، وإن لم يعلمْ بها<sup>2</sup>؛ فله عزلُه على كل حالٍ.

قيَّدنا بالطلب؛ لأنَّه لو وكَّله بلا طلبٍ يملك الموكّل عزله، سواةٌ كان الخصمُ حاضرًا أو غائبًا.

وقيَّدنا بكون الوكيل من المطلوب؛ لأنَّه لو وكّله الطالبُ؛ فله عزلُه عند غيبة المطلوب، وكالوكالة التي تضمّنها عقدُ الرهن، وما قاله بعضُ المشايخ من أنَّ الزوجَ إذا وكّل وكيلًا بطلاق زوجته بالتماسها، ثم غاب؛ لا يملك عزلَه لتعلق حقّها به؛ فضعيفٌ، بل له عزلُه؛ لأن المرأة لا حقَّ لها في الطلاق. كذا في «النهاية».

(ونشترطُ علمَه) أي: علمَ الوكيل (في إبطال تصرُّفه) أي: في عزل الموكّل وهو على وكالته ما لم يعلمْ. وقال الشافعيُّ: لا يشترط علمُه، بل ينعزل بدونه، كما لو باع الموكّل ما وكّله ببيعه ينعزلُ وإن لم يعلمْ<sup>3</sup>.

ولنا: إنَّ العزلَ نهيٌّ، فلا يثبتُ حكمُه بدون العلم، كالنهي الشرعيّ، بخلاف بيع الموكّل؛ لأن العزلَ فيه ضمنيٌّ.

اعلم أنَّ هذا شرطٌ في عزل الوكيل، وأمّا الرسول؛ فينعزل بعزل المرسل قبل العلم به؛ لأن الرسولَ مبلّغٌ عبارةَ المرسل، فيكون عزله رجوعًا عن الإيجاب له ذلك قبل قبول الآخر.

(والعزلُ يثبتُ عند أبي حنيفة (بإخبار اثنين، أو واحدٍ عدلٍ. وقالا: بواحدٍ) أي: يثبت العزل بخبرِ واحدٍ (مطلقًا) أي: عدلًا كان أو غيره.

وفي «المصفى»: الخلافُ فيما إذا كذَّبه الوكيلُ، وإن صدقه ينعزلُ اتِّفاقًا.

قيَّد بالعزل؛ لأن الإخبارَ بالتوكيل بخبر الفاسق مقبولٌ اتِّفاقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فلو.

<sup>2</sup> د: به.

<sup>3</sup> د: يعلمه.

(كالرسول) أي: كما أنَّ الوكيل ينعزل إذا جاء رسولُ الموكل بعزله، سواءٌ كان ذلك الرسولُ عدلًا أو لا.

وله: إنَّ هذا خبرٌ فيه إبطالٌ لولاية الوكيل، فوُجِدُ فيه إلزامٌ من وجهٍ؛ لأنَّه يكون ضامنًا بالتصرُّف فيما وُكِّلَ به، فيُشترطُ فيه أحدُ شطري الشهادة من العدد أو العدالة 1، وأمَّا الرسولُ؛ فقائمٌ مقامَ المرسل، فكأنَّه خاطبه مشافهةً، فلم يُعتبرُ صفاتُه.

(وتبطلُ) الوكالةُ (بموت أحدهما) أمَّا بموت الموكّل؛ فلأنَّ عقدَ الوكالة غيرُ لازم، فالتوكيلُ في كلِّ ساعةٍ ثابتٌ تقديرًا، وابتداءُ التوكيل من الميت ممتنع، فكذا بقاؤه، وأمَّا بموت الوكيل؛ فظاهرٌ، بخلاف موت الخليفة، فإنَّ القاضي لا ينعزلُ به؛ لأنَّه غيرُ منصوبٍ لمصلحة الخليفة كالموكل، بل المصلحة المسلمين.

(وجنونه) أي: بجنون أحدهما (جنونًا مطبقا) أي: مستوعبًا. قيَد به؛ لأن قليلَه كالإغماء لا يبطلُ الوكالة، وأما كثيرُه؛ فكالموت. (فيقدّره²) أي: أبو يوسف الجنونَ المطبقَ (بشهرٍ)؛ لأن وجوبَ رمضان إنَّما يسقطُ به، (أو أكثر من يومٍ وليلةٍ) وهذا روايةٌ عنه؛ لأن الصلوات الخمس تسقط به. (وقدره) محمدٌ (بحولٍ) كاملٍ، وهو الصحيح؛ لأن استمرارَه حولًا مع اختلاف فصولِه آيةُ استحكامه وإلحاقه بالموت.

اعلم أنَّ الوكالة إذا كانت لازمةً لا يبطلُ بهذه العوارض، كما إذا جعل أمرَ امرأته بيدها، فإنَّه قد ملكها التصرُّف، فصار كتمليك العين.

(ولحاقُ الموكل بعد ردّته بدار الحرب مبطلٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن أهلَ الحرب أمواتٌ في أحكام الإسلام، وباللحاق صار منهم. (وقالا: إن حُكِمَ به) أي: بلحاقه يبطل، وإلا فلا؛ لأن لحاقه إنَّما يثبت بقضاء القاضي.

قيَّد باللحاق؛ لأن المرتدَّ قبله لا يبطلُ توكيلُه عندهما، وموقوفٌ عنده: إن أسلم نفذَ، وإن قُتِلَ أو لحق بدار الحرب بَطَلَ.

(وإذا لحق الوكيل) بدار الحرب (بطل تصرُّفُه، فإن عاد مسلمًا) إلى دار الإسلام (لا يُعيده) أي: أبو يوسف الوكيلَ إلى وكالته؛ لأن ولاية تصرُّفِه بطلتْ باللحاق، فلا يعودُ، كما أنَّ مدبَّره يعتقُ باللحاق، ولا يعودُ بعوده. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يعودُ إلى وكالته؛ لأن الردَّةَ لا تنافي 3 الوكالة، ولهذا لو أسلم قبل اللَّحاق يبقى على وكالته، لكن لتباين الدَّارين تعذَّرَ تصرُّفُه، وإذا زال المانعُ عاد الوكالةُ، كما لو أغمى عليه زمانًا ثم أفاق.

(ولو عاد الموكِّلُ) مسلمًا بعدما حُكِمَ بلحاقه (لم تعدْ) وكالةُ وكيله (في الظّاهر) أي: في ظاهر الرواية عنهم؛ لأن اللحاق بمنزلة الموت. (وأعاده) محمدٌ في روايةٍ عنه، كما قال في الوكيل، والفرقُ له على الظاهر: أنَّ مبنى الوكالة في حقِّ الموكل هو الملكُ، وقد زال باللحاق، فبطلتْ قطعًا، وفي حقِّ الوكيل معنىً قائمٌ به من العقل والقصد، ولم يزلُ ذاك باللحاق، بل عجز عن تصرفه.

(وإذا وكل المكاتب، فعجز) وعاد إلى الرقِّ، (أو) وكل (المأذونُ، فحُجِر عليه، أو) وكل (الشريكُان)، أو أحدهما، (فافترقا) عن الشركة (بطلت) الوكالةُ (علم أو لم يعلمُ)؛ لأن هذا العزلَ حكميٌّ، فلا يُشترطُ فيه العلمُ. أمّا بطلانها في المكاتب والمأذون؛ فلأنَّهما خرجا عن أهليَّة الإذن بالعجز والحجر، وهي كانت شرطًا في ابتداء التوكيل، فكذا في بقائه. وأمّا في الشريكين؛ فلأنَّ كلَّ واحدٍ من الشريكين وكيلٌ عن الآخر، فإذا انفسخت الشركةُ؛ بَطَلَ ما في ضمنها من الوكالة، فينعزلُ كلُّ منهما.

فإن قيل: كيف يصحُّ هذا الوجهُ ولا ينفردُ أحدهما بفسخ الشركة بدون علم صاحبه، فكيف يُتصوَّرُ أن ينعزلَ؟

قلنا: يحملُ هذا على ما إذا هلك المالان أو أحدُهما قبل الشراء تبطلُ الشركةُ، فتبطل الوكالةُ في ضمنها، عَلِما بذلك أو لم يعلما؛ لأنَّه عزلٌ حكميٌّ.

فإن قلت: كيف صعَّ توكيلُ أحد الشَّريكين ولا يصحُّ توكيلُ الوكيل إلا بإذن الموكّل، ولم يوجدْ؟

قلت: ما قلتَ في الوكالة القصدية، وأما في الوكالة الثابتة في ضمن الشَّركة؛ فيصحُّ توكيلُ الوكيل بدون إذن الموكّل. كذا في «الكفاية».

هذا إذا لم يكن الوكالةُ مصرّحًا بها عند عقد الشركة؛ إذ لو صرّحا بها بالإذن في التّوكيل لا تبطلُ الوكالةُ، فلا ينعزلُ بدون علمه. اعلم أنَّ وكيلَ المكاتب والمأذون إنَّما ينعزلُ في العقود والخصومات، وأمَّا في قضاء الدين واقتضائه؛ فلا ينعزلُ؛ لأنَّهما إنَّما حَرَجا بالعجز والحجر عن إنشاء التصرُّفِ، لا عن قضاء الدين واقتضائه، وكذا وكيلهما. ثم المكاتبُ لو كوتِبَ بعد ذلك، أو أذن

<sup>1</sup> ح: والعدالة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ويقدره.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ينافي.

المحجورُ؛ لم تعد الوكالةُ؛ لأن صحَّتَها باعتبار ملكِ الموكِّل التصرُّفَ عند التَّوكيل، وقد زال ذلك، ولم تعد بالكتابة الثانية أو الإذن الثاني. ولو عزل المولى وكيلَ مأذونه لا ينعزلُ؛ لأن ذلك حجرٌ خاصٌ، فلا يُعتبرُ مع بقاء الإذن العاجّ.

(أو تصرَّفَ الموكِّلُ فيما وُكِّلَ به) تصرُّفاً يعجز الوكيلُ عن الامتثال به، كما إذا أمره ببيع عبده، ثم باعه بنفسه، (بطلت) الوكالةُ لفوات المحلِّ، وإن لم يعجزْ عن الامتثال به، كما إذا وكَّل بطلاق امرأته، فطلقها واحدةً، ولم تنقضْ عدَّتُها؛ فللوكيل أن يطلِّقها أخرى لبقاء المحلِّ. ولو وكَّله بتزويج امرأةٍ، فتزوَّجها بنفسه، ثم طلَّقها؛ ليس للوكيل أن يزوِّجه إيَّاها؛ لأن الحاجة قد انقضتْ.

(فلو باعه) الموكّلُ، (فردَّ عليه بعيبِ بقضاءٍ؛ يمنع) أبو يوسف (الوكيلَ عن بيعه) مرّةً ثانيةً.

قيَّد بقوله: «بقضاء»؛ لأنَّه لو ردَّه بعيبٍ بغير قضاءٍ أو إقالةٍ لا تعودُ الوكالةُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه بيعٌ في حقِّ ثالثٍ، والوكيلُ ثالثُهما، والوكالةُ تعلقت بالملك الأوَّل، وهذا ملكِّ جديدٌ، وإذا رُدَّ عليه بقضاءٍ؛ يكون فسخاً، وكذا لو ردّه بخيار الرؤية أو خيار الشرط<sup>1</sup>، أو لفساد البيع؛ لأنَّه بتصرُّف الموكل صار معزولًا.

(وأجازه له) أي: أجاز محمدٌ البيعَ للوكيل؛ لأن الموكّل لم يعزله قصدًا، وإنَّما تعذَّر تصرُّفُه فيما وُكِّلَ به لخروجه عن ملك الموكّل، فإذا عاد على حكم الموكّل عاد بحقوقه، بخلاف ما لو وكّله بهبة شيءٍ، فوهبه المالكُ، ثم رجع؛ فليس للوكيل أنَّه يهبه؛ لأن الواهبَ رجع باختياره، فزالت الحاجةُ إلى الوكالة، وأمَّا الردُّ بالعيب بقضاءٍ؛ فحاصلٌ بغير اختياره، فلم يكن دليل عدم الحاجة، وإن عادَ بميراثٍ؛ لم يكن للوكيل بيعُه اتِّفاقًا.

## (كتابُ الكفالة)

وهي في اللغة: مطلقُ الضمِّ، قال الله تعالى: ﴿وَكَفَّلَهَا زَّكِيًّا﴾ [آل عمران، 37/3] أي: ضمّها إلى نفسه.

(ويفسّرُ) في الشريعة (بضمّ الذمة إلى الذمة في الدين؛ لأن مطالبة الدين فرعُ ثبوته، ولا يُتصوَّرُ الفرعُ بدون الأصل، واستدلُّوا عليه عض المشايخ من أنَّها ضمُّ الذمة إلى الذمة في الدين؛ لأن مطالبة الدين فرعُ ثبوته، ولا يُتصوَّرُ الفرعُ بدون الأصل، واستدلُّوا عليه بأحكام، وهي أنَّ الطالب لو وهب الدين من الكفيل أو اشترى به شيئًا منه صعّ، ولو لم يكن الكفيل مديونًا لَمَا جازَ ذلك، والأصحُّ ما ذُكِرَ أولًا؛ لأن وجوب المطالبة بدينٍ على غيره موجودٌ، كالوكيل بالشراء، فإنَّه يطالب بدينٍ على الموكل، وجعل الدين الواحد دينين قلب للحقيقة، فلا يصار إليه، وفيما ذكروه من الأحكام جعل الدين الواحد كدينين لضرورة تصحيح التصرُّف، فلا حاجة في غيرها إليه، وأصل للحقيقة، فلا يصار إليه، وفيما ذكروه من الأحكام جعلُ الدين الواحد كدينين لضرورة تصحيح التصرُّف، فلا حاجة في غيرها إليه، وأصل المطالبة فرعٌ لأصل الدين، وأما استحقاقُها؛ فليس بفرعٍ، بل ينفصلُ عنه، كما أنَّ البناءَ لا يُتصوَّرُ انفصاله عن العرصة وجودًا، ويُتصوَّرُ

(ولم يسقطوه عن الأصيل بالكفالة) وقال مالكُّ: الأصيلُ يبرأُ عن الدين بالكفالة؛ لأن الدينَ واحدٌ، فلا يبقى في ذمَّة الأصيل؛ لئلا يصيرَ الدينُ الواحدُ دينين كما في الحوالة.

ولنا: إنَّ الكفالةَ: ضمُّ الذمة إلى الذمَّة في المطالبة، فيقتضي قيامَ الدين في الذمَّة الأولى، بخلاف الحوالة؛ لأنَّها ينبئُ عن النَّقْل. (ولا يصحُّ الكفالةُ (إلا ممن يملكُ التبرُّعَ)؛ لأنه عقدُ تبرُّعٍ ابتداءً، فلا يصحُّ من الصبي والعبد؛ لأنَّهما لا يملكان التبرُّعَ؛ لعدم أهليتهما<sup>2</sup>.

(ونجيزها بالنفس، فيضمنُ إحضارَ المكفول به) وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ إذ ليس للكفيل ولايةٌ على غيره حتى يسلِّمه، بخلاف الكفالة بالمال؛ لأن له ولايةً على مال نفسه.

ولغا: ما روي أنَّ أمَّ كلثومٍ رضي الله عنه ضمنتْ نفسَ عليِّ رضي الله عنه حين خاصم معه عمر، والصحابةُ أجازوها، وتسليمُ المكفول به مقدورٌ له بأن يعلم مكانَه، فيخلِّي بينه وبينه، أو بأن يستعينَ بأعوان القاضي.

وفي «الحقائق»: الكفالةُ بالأعيان المضمونة كالمغصوب<sup>3</sup> على هذا الخلاف، إلا أنَّه لا تصحُّ الكفالةُ بالنفس قولًا واحدًا، وله في العين قولان.

وفي «الجامع الصغير»: لو كفل بنفسِ عبدٍ، فمات، إن كان هو المُدَّعَى عليه؛ برئ الكفيلُ، وإن كان المُدَّعَى به؛ ضمن قيمتَه. (وتنعقدُ) الكفالةُ بالنفس (إذا قال: تكفَّلتُ بنفسه، أو بما يعبِّرُ به عنها).

<sup>1</sup> د: شرط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: أهليته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: كالمغصوبة.

اعلم أنَّ هذا معطوفٌ على «قال» بتقدير العامل فيه، يعني: تنعقدُ أ إذا كفل بعضوٍ يعبَّرُ عنبه النفس، لا على قوله بنفسه؛ لأن الكفيل لا يقول: تكفّلت بما يعبِّر به، بل يقول: تكفلت بروحه.

(كالروح والوجه) والجسد والرأس وأمثالها. قيَّد به؛ لأنَّه لو قال: تكفّلت بيده أو رجله؛ لا يصحُُّ<sup>2</sup>؛ لأنَّه لا يعبّر بها عن النفس. (أو بجزءٍ شائع) كأن قال: تكفلت بتُلُثه أو رُبُعه؛ لأن الكفالةَ لا تتجزَّأ، فذكرُ الجزء الشائع منها كذكر كلها.

(وبقوله: ضمنته)؛ لأنه صريحٌ في الكفالة، (أو هو عليًّ) أي: وبقوله: هو عليًّ؛ لأن صيغة «عليًّ» للإلزام. (أو إليًّ) أي: وبقوله: هو إليًّ؛ لأن «إليًّ» تجيء بمعنى: عليًّ، ولا تنعقد بقوله: الذي لك على فلانٍ أنا أدفعه إليك، وتنعقدُ<sup>3</sup> بقوله: إن لم يؤدِّ فلانٌ فأنا أدفعه إليك، نظيرُه ما ذكر في المناسك لو قال: أنا أحجُّ لا يلزمه شيءٌ، ولو قال: إن فعلتُ كذا فأنا أحجُّ يلزمه. كذا في «الخلاصة». (أو أنا زعيمٌ به أو قبيلٌ) كلاهما بمعنى الكفيل.

(ولو علّق تسليمه) أي: تسليم المكفول به (بوقتٍ معيَّنٍ؛ أحضره فيه إذا طالَبَه) المكفولُ له في ذلك الوقت؛ لأنَّه التزمه كذلك، ولو دفعه قبل ذلك الوقت بَرِئَ وإن لم يقبله المكفولُ له. ولو كفل إلى شهرٍ؛ لم يبرأً بمضيّ شهرٍ ما لم يسلِّمْ نفسَ الخصم إليه،

وفائدةُ التأجيل تأخيرُ المطالبة. ولو قال: على أنّي بريءٌ من الكفالة بعد الشّهر؛ يكون بريقًا بعده. كذا في «النوازل».

(وإلا حُبِسَ) أي: إن لم يحضِره في ذلك الوقت حبسه الحاكم، قال الشيخُ الزيلعيُّ شارح «الكنز»: ينبغي أن يفصّل هنا، ويقال: إن ثبتَ كفالتُه بإقراره لا يحبشه، بل أَمَرَه بالدفع؛ لأن الحبسَ جزاءُ المطل، وهو لم يظهرُ من أوَّل الأمر، وإن ثبت بالبيّنة حبسه كما وجب؛ لظهور مَطْله بالإنكار، هذا في الحبس للدّين.

وفي «الإيضاح»: هذا إذا لم يظهرْ عجزُه، وأمَّا إذا ظهر بأن لا يعلم الكفيلُ مكانه، أو بشيءٍ آخر؛ لا يحبسُه.

وفي «الذخيرة»: إذا ارتدَّ المكفولُ به، ولحق بدار الحرب؛ يؤمر الكفيلُ بإحضاره إن لم يمنعوه، ولا تسقطُ كفالتُه؛ لأنَّه إنَّما اعتبر ميّتًا حكماً في قسمة ماله، وأما في حقّ نفسه؛ فهو حيٌّ.

(وإذا سلَّمه) أي: الكفيلُ أو وكيلُه المكفولَ به (في مكانٍ يقدر) المكفولُ له (على محاكمته) كما إذا سلَّمه في المصر (برئ) الكفيلُ من الكفالة، سواءٌ قبله الطالبُ أو لا؛ لأنَّه أتى بما التزمه.

وفي «التبيين»: إن سلَّمه بغير طلب المكفول له لا يبرأُ حتى يقول: سلَّمْتُه إليك بجهة 5 الكفالة، وإن سلَّمه بعد طلبه برئ وإن لم يقبلُه لا يُجْبَرُ على لم يقل كذا وكذا يبرأ إذا دفع 6 المكفولُ به نفسه إلى الطالب، أو سلَّمه فضوليٌّ للكفيل، فقبله الطالبُ منه، ولو لم يقبلُه لا يُجْبَرُ على القبول.

(وإن عيّن مجلسَ الحكم) أي: شرط تسليمه في مجلس القاضي، (فسلّمه في السوق؛ بَرِئَ)؛ لأن المقصودَ حصل بالتسليم. وقيل: لا يبرأ، وهو قول زفر، وبه يفتى في زماننا<sup>7</sup>؛ لتهاون الناس في إعانة الحقِّ.

(وكذا) يعني: كذا تسليمُ الكفيل عند أبي حنيفة حيثُ برئ به إذا سلَّمه (في مصرٍ غير المسمَّى) أي: غير المصر الذي سمَّاه لتسليمه. وقالا: لا يبرأُ؛ لأنَّه لم يأتِ بما التزمه، وهذا القيد مفيدٌ لاحتمال أن يكون شهوده فيه.

وله: إنَّ المعتبرَ تسليمُه على وجهٍ يتمكَّنُ من مخاصمته، وقد حصل، والاحتمالُ موهومٌ دُغير معتبرٍ، فبقي التسليمُ سالمًا عن المعارض.

ولو سلَّمه في السجن، وقد حبسه غيرُ الطالب؛ لا يبرأُ؛ لأنَّه لا يتمكَّنُ من إحضاره مجلسَ الحكم.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان السجنُ سجنَ قاضٍ آخرَ في بلدٍ آخرَ، أمَّا لو كان سجنَ هذا القاضي، أو سجنَ أمير البلد في هذا المصر؛ يبرأُ وإن كان قد حبسه غيرُ الطالب؛ لأن سجنَه في يده، فيخلّى سبيله حتى يجيب خصمَه، ثم يعيده إلى السجن.

(لا في بريّة) أي: لا يبرأُ الكفيلُ إذا سلّم المكفولَ بنفسه في بريّةٍ أو في قريةٍ ليس فيها حاكمٌ؛ لعدم قدرته على خصومته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ينعقد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تصح.

<sup>3</sup> ح: وينعقد.

<sup>4</sup> ح: في الدين.

<sup>5</sup> د: بجهته.

<sup>6</sup> د: وقع.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: زمننا.

(ويبرأُ الكفيلُ بموته) أي: بموت الكفيل لامتناع التَّسليم منه، (وموتِ المكفول به) لعجزه عن إحضاره بالضرورة، (لا المكفولِ له) أي: لا يبرأُ الكفيلُ بموت المكفول له؛ لقيام وصيّه أو وارثه مقامه في طلب حقِّه.

(ولو قال) الكفيلُ: (إن لم أوافِ به) أي: بالمكفول بنفسه (غداً فأنا ضامنٌ للألف التي عليه، فلم يوافِ به) في الغد، (نضمِّنه) أي: لزمه ضمانُ المال عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يصحُّ هذه الكفالةُ؛ لأنَّه تعليقُ وجوب المال بشرطٍ، وهو غيرُ جائزٍ كالبيع. ولنا: إنَّ هذا التعليقُ ليس في وجوب المال، وإنَّما هو في وجوب المطالبة كما سبق بيانه، فيجوز لكونه متعارفًا.

(ولم يبرأ من الأولى) أي: من الكفالة بالتَّفْس؛ لأنَّها كانت ثابتةً قبل الكفالة بالمال، فلا تبطل بوجودها؛ إذ لا منافاة بينهما، ولذا $^2$  لو كفلهما جملةً في وقتٍ واحدٍ صحَّتْ.

(ولو قال: كفلتُ بنفس زيدٍ، فإن لم أوافِ به غدًا فأنا كفيلٌ بنفس عمرو) والحالُ أنَّ عمراً مديونٌ آخر للطالب، (أو بمالك على عمرو) يعني: لو قال: كفلتُ بنفس زيدٍ، فأن لم أوافك به غدًا فعلي مالُك على عمرو. (أو فعليَّ ألفٌ) يعني: لو قال: كفلتُ بنفس زيدٍ، فإن لم أوافِ به غدًا فعليَّ ألفُ درهمِ (مطلقًا) أي: لم يقيد الألفَ بأنَّها في ذمّة فلانٍ، (أبطل) محمدٌ (الثَّانية) أي: الكفالة بالمال أو النفس. وقالا: صحيحةٌ يلزمه المالُ أو النفسُ إن مضى الغدُ ولم يوافِ به.

له في المسألتين<sup>3</sup>: إنَّ هذا التعليقَ غيرُ متعارفٍ؛ إذ لا اتِّصالَ بين الكفالتين، فلا تجوزُ الكفالةُ الثانيةُ لتعلُّقِها <sup>4</sup> بشرطٍ مجهولٍ، كما لو قال: إن دخلت الدارَ فأنا كفيلٌ بنفس فلانٍ.

ولهما: إنَّ بين الكفالتين اتِّصالًا؛ لكونهما لطالبٍ واحدٍ، ففي تصحيح الثَّانية تأكيدٌ لموجب الأولى؛ لأنَّه لو لم يوافِ به للحقه ضررٌ بلزوم التَّانية، فيجوز.

وله في الثالثة<sup>5</sup>: إنَّه بإطلاقه الكلامَ أخرجه مخرجَ الإقرار، فلا يصحُّ تعليقُه.

**ولهما:** إنَّ كلامه إذا حُمِلَ على الكفالة يصحُّ، وإذا حُمِلَ على الإقرار لا يصحُّ، فيُحملُ على الكفالة صونًا لكلامه عن اللَّغو. .

(والكفالة بالنفس جبرًا في القصاص وحد القذف باطلة) يعني: لو طلب مدَّعِي القصاص أو حدِّ القذف من القاضي أن يأخذ كفيلًا لنفس المندَّعَى عليه حتى يحضر بيّنته؛ فالقاضي لا يُجْبِرُه على إعطاء الكفيل عند أبي حنيفة (كسائر الحدود) وقالا: يجبر عليه. قيَّد بقوله: «جبرًا»؛ لأنَّه لو أعطاه بلا جبر صحَّت الكفالةُ اتِّفاقًا.

وفي الجراحة خطاً والقتل خطاً يُجبرُ على إعطاء الكفيل؛ لأن موجَبُه المالُ، وفي التَّعزير يجوز للقاضي أن يطلب منه الكفيلَ؛ لأنَّه من حقوق العباد، ولا يسقطُ بالشبهات. من «الإيضاح»<sup>6</sup>.

لهما: إنَّ كلَّا من القصاص وحدِّ القذف حقُّ العبد، فيُجبرُ فيه على إعطاء الكفيل كسائر حقوق العبد، بخلاف سائر الحدود؛ لأنَّها خالصةٌ لله تعالى، وهو مستغنِ عن التوثُّق.

قال الإمامُ التمرتاشيُّ: جوازُ الجبر عندهما له غيرُ مختصٍّ بالقصاص وحدِّ القذف، بل يُجبرُ في حدِّ السرقة أيضًا؛ لأن الدَّعوى شرطٌ فيه كما هي شرطٌ فيهما، فالمُدَّعِي يحتاج إلى أن يجمعَ بين شهوده ومطلوبه، بخلاف سائر الحدود.

وله: إنَّ مبنى الحدود كلِّها على الدَّرء بالشبهة، فلا يجبر على استيثاقها بالكفالة.

اعلم أنَّ المرادَ بالجبر هنا: هو الأمرُ بملازمته، لا الجبرُ بالحبس وغيره. كذا في «التبيين».

<sup>1</sup> ح: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: وكذا.

<sup>3</sup> د: المسألة الأولى.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: لتعليقها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: الثانية.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – وفي التعزير يجوز للقاضي.

(ويحبسُ به<sup>1</sup>) أي: المُدَّعَى عليه بحد القذف أو القصاص<sup>2</sup> (بالتُّهمة) أي: تهمة القذف أو القتل الثَّابتة (بشهادة مستورين) أي: غيرِ معلومٍ فسادهما، (أو عدلٍ) حتى يظهر الحقُّ بحجَّةٍ تامَّةٍ؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم حبس رجلًا بتهمة الفساد<sup>3</sup>. وعن أبى يوسف ومحمد: إنَّه لا يحبس بهذه الشهادة؛ لحصول الاستيثاق بالكفالة.

(ولا تصحُّ 4) الكفالةُ (بنفس الحدِّ والقصاص)؛ لأن النيابةَ لا تجري في العقوبات.

(ولو ادَّعى قذفاً على عبدٍ، فبرهن بحضرة مولاه، فالحكمُ) عند أبي حنيفة (حبسُه إلى حين التَّرَكية) أي: حبسُ العبد لثبوت التُّهمة بنفس الشَّهادة إلى أن تزكَّى 5 البينةُ، (وأخذ كفُيل) من المولى (بنفس المولى) فيقام الحدُّ عليه بحضرة مولاه. (ويأمر) أبو يوسف (بأخذه) أي: بأخذ الكفيل (بنفس العبد) لا بنفس مولاه؛ لأن حضورَ المولى في إقامة الحدِّ على العبد ليس بشرط عنده بعد ثبوت القذف بحضرته. (لا بنفسهما) أي: قال محمد: يؤخذُ الكفيلُ بنفس العبد والمولى جميعًا؛ لأن حضورَ المولى لاستيفاء الحدِّ شرطٌ عنده.

وفي «الفتاوى الصغرى»: إذا طلب المُدَّعِي من المُدَّعَى عليه كفيلًا يجبرُ على إعطائه، وعن محمد: إنَّه لا يجبر إذا كان معروفًا، وهذا إذا كان المدَّعَى عليه مقيمًا، وإن كان غريبًا؛ لا يجبرُ على الكفيل، بل حقَّه في اليمين فقط، ولربِّ الدين طلبُ الكفيل من المديون وإن كان دينُه مؤجَّلًا.

## (فصل) في الكفالة بالمال

(وتجوزُ بالمال معلومًا كان أو مجهولًا)؛ لأن مبناها على التَّوسعة، فيتحَّمل 6 فيها الجهالةُ اليسيرةُ. (إذا كان دينًا صحيحًا) وهو الذي لا يسقطُ عن المديون إلا بأدائه أو بالإبراء عنه. قيَّد به احترازًا عن بدل الكتابة؛ لأنَّه يسقطُ بدونهما، وهو عجزُ المكاتب عن أدائه، فلا تجوزُ 7 الكفالةُ به. (كتكفّلتُ عنه بألف، أو بما لك عليه، أو بما يدركك في هذا البيع) أي: من غرامة الثَّمن إذا استحقَّ المبيعُ من يد المشتري، والأوَّلُ مثالٌ للمعلوم، والباقي للمجهول. وإذا كَفَلُ بالدّرك، فاستحقَّ المبيعُ؛ لم يؤخذ الكفيلُ حتى يقضى به على البائع، وقال أبو يوسف في «المنتقى»: الكفيلُ بالدرك يأخذه المشتري بالثمن إذا قضي عليه بالاستحقاق وإن كان البائعُ غائبًا.

(ويتخيّرُ المكفولُ له في مطالبة أيّهما شاءَ) من الأصيل والكفيل، ولا يبرُّ الآخرُ بطلبه من أحدهما. (فإن شرط براءةَ الأصيل انعقدت) الكفالةُ (حوالةً، كما إذا شرط في الحوالة مطالبةَ المحيل كانت) الحوالةُ (كفالةً)؛ لأن الاعتبارَ للمعنى دون اللفظ. (ويجوز تعليقُها بشرطٍ ملائمٍ، كشرط وجوب الحقِّ، أو إمكان الاستيفاء، أو تعذُّرِه، كما بايعتَ فعليَّ) أي: كقوله: ما بايعتَ فعليً أي: كقوله: العتب وفعليَّ عنهُ، (أو ما ذاب) أي: وجب (لك عليه فعليً) وكلِّ من الشَّرطين ملائمٌ للكفالة؛ لدلالته على ثبوت الحقّ.

(أو إذا قدم المكفول عنه) يعني: لو قال: إذا قدم المكفولُ عنه فعليَّ ما عليه، وهذه شرطُ إمكان الاستيفاء، (أو غاب عن البلد) يعني: لو قال: إذا غاب المكفولُ عنه عن البلد، هذا مثالٌ لتعذر الاستيفاء.

(لا بمجرّد الشَّرْط) أي: لا يجوز تعليقُها بشرطٍ غير ملائمٍ، (كهبوب الربح، ومجيء المطر)؛ لأنه تعليقُ وجوب المال بالخطر، فلا يصحُّ، ولكن تصحُّ كفالتُه، كما صحَّ الطلاقُ إذا علَّقه بمجيء المطر. (فلو جعله) أي: كلّ واحدٍ من هبوب الربح ومجيء المطر (أجلًا) كما إذا قال: كفلتُ بكذا إلى أن يمطر السماء ويهبّ الربحُ، (وجب المالُ حالًا)؛ لأن تأجيلَه بطل، فلزمه حالًا.

<sup>1</sup> د – به.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: والقصاص.

<sup>3</sup> سنن أبي داود، الأقضية، 29؛ سنن الترمذي، الديات 21؛ سنن النسائي، قطع السارق 2. وليس فيه كلمة الفساد.

<sup>4</sup> د: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يزكى.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فتتحمل.

<sup>7</sup> ح: يجوز.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د + لو.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: ب**ع**ت.

(ولا يصحُّ تعليقُ البراءة منها) أي: من الكفالة (بالشَّرْط)؛ لأن فيه معنى تمليك المطالبة، وهي كالمال؛ لأنها وسيلة إليه، والتمليكُ لا يقبلُ التعليق. (ويصحُّ) التعليق (في روايةٍ)؛ لأن الإبراءَ عن الكفالة إسقاطٌ محضٌ، ولهذا لا يرتدُّ بردِّ الكفيل، بخلاف التَّاخير عن الكفيل حيثُ يرتدُّ بالردِّ؛ لأن فيه معنى التمليك.

(ولو تكفَّلَ بما عليه) أي: على فلانٍ، (فقامت البينةُ بألفٍ؛ ضمنها) أي: الكفيلُ تلك الألف. (وإلا) أي: إن لم يقم البينةُ (كان القولُ للكفيل على ما يعترفُ به)؛ لأنه منكرٌ للزيادة.

قال صدرُ الشريعة: ينبغي أن يحلفَ على العلم بأنَّه لا يعلم أنَّ أكثرَ من هذا واجبٌ على الأصيل.

(فإن اعترف المكفولُ عنه بأكثرَ) مما اعترفه الكفيلُ (لزمه) أي: ذلك الزائد على المكفول عنه، (دون كفيله)؛ لأن الإقرارَ حجَّةٌ قاصرةٌ لا تعدو <sup>1</sup> عن المقرّ.

(وتجوز) الكفالة (بأمر المكفول عنه وبغير أمره) لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «الزعيمُ غارمٌ»<sup>2</sup>. (ويرجع في الأوَّل إذا أدَّى) أي: يرجعُ الكفيلُ على المديون بالمال المكفول به فيما إذا كَفَلَ بأمره، لا بما أدَّاه، حتى لو كان المكفولُ به جيدًا، فأداه رديعًا؛ يرجع بالمكفول به؛ لأنَّه ملكه بالأداء، فينزّل<sup>3</sup> منزلة الطالب. (دون الثاني) أي: لا يرجع إذا كفل بغير أمره؛ لأنَّه متبرّعٌ فيه.

اعلم أنَّ الآمرَ إذا كان صبيًا أو عبدًا محجورين لا يرجعُ الكفيلُ عليه؛ لأن الأمرَ بالكفالة استقراضٌ منه، واستقراضُهما غيرُ صحيحٍ، والمالُ إنَّما لزم الكفيلَ بالتزامه، فيكون متبرعًا فيه، وأمَّا إذا كانا مأذونًا لهما؛ يرجعُ الكفيلُ عليهما؛ لأن أمرَهما صحيحٌ وإن لم يملكا أن يتكفَّلا.

(ولو قال لغير خليطٍ) أي: لمن لم يكن مخالطًا له في الأخذ والإعطاء ولا هو في عياله: (اقضِ فلانًا ألفًا، ولم يقل: عنّي، فأدى) المأمورُ ألفًا؛ (يحكم له) أي: أبو يوسف للمأمور (بالرجوع) وقالا: لا يرجعُ.

قيَّد بـ«غير خليط»؛ إذ لو كان خليطًا يرجعُ اتفاقًا؛ لقيام قرينةً على أنَّ الدينَ للآمر.

وقيَّد بقوله: «اقض»؛ لأنَّه لو قال: أدِّ؛ لا يرجعُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «لم يقل: عنَّي»؛ إذ لو قال: عني؛ يرجعُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: «لا هو في عياله»؛ لأنَّه لو كان في عياله، أو الآمرُ في عيال المأمور؛ يرجعُ اتفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ القضاءَ إنَّما يكون بدينٍ واجبٍ، والظاهرُ أنَّ الإنسانَ إنَّما يأمر بقضاء دينٍ عليه لا على غيره، فصار كأنَّه قال: اقض عنّي.

ولهما: إنَّ قوله: ألفًا يحتمل أن يكون دينًا للمأمور وأن يكون دينًا للآمر؛ لأن الإنسانَ إذا رأى غيرَه يماطل في دينه يأمره بالقضاء، فلا يرجعُ بالشكِّ.

(وليس للكفيل مطالبةُ الأصيل قبل الأداء عنه<sup>4</sup>)؛ لأن المطالبةَ يستلزمُ سبقَ الملك، وإنَّما يملك الكفيلُ بالأداء، بخلاف الوكيل بالشراء حيثُ يرجعُ قبل الأداء؛ لأنَّه نزِّلَ منزلةَ البائع من المشتري في الحقوق، والمطالبةُ من جملتها. (إلا أن يلازم به) أي: الكفيل بالشراء لله أن يعامله بمثله. الكفيل بطلب الدين، (فيلازمه) أي: الكفيل المكفول عنه (حتى يخلّصَه) أي: المال؛ لأن ما لَحِقه كان لأجله، فله أن يعامله بمثله.

(ويبرأ الكفيلُ ببراءة الأصيل) أي<sup>5</sup>: إذا أبرأه الطالبُ، (وبالاستيفاء منه)؛ لأن الدينَ إذا سقط سقط مطالبتُهُ. (ولا يبرأ الأصيلُ ببراءة الكفيل)؛ لأن الكفيلَ ليس بمديونٍ، وإنَّما عليه المطالبةُ، وبسقوطها لا يسقطُ الدينُ.

(وإن أُخر) الدينُ (عن الأصيل تأخّر عن الكفيل)؛ لأن المطالبةَ تبعّ للدين، فيتأخّر بتأخُّرِه. (لا بالعكس) أي: لا يتأخّرُ عن الأصيل بتأخُّرِه عن الكفيل؛ لأن الأصيل لا يتبعُ الفرعَ في الوصف. هذا إذا أخّره الطالبُ، وأمَّا إذا تكفَّل بالمال الحالِّ مؤجّلًا إلى شهرٍ مثلًا؛ يتأجَّل عن الأصيل أيضًا؛ لأنَّه لا مطالبةَ على الكفيل حالَ وجود الكفالة، فانصرف الأجلُ إلى الدين. كذا في «التبيين».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يعدو.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، الصدقات 9؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{2}$ 

<sup>3</sup> د: فنزل.

<sup>4</sup> د – عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – أي.

(ولو قال الطالبُ لكفيلٍ ضَمِنَ له بأمر الأصيل: برئت إليَّ رجع) الكفيلُ على الأصيل (بالمال) أي: بالمال المكفول به؛ لأن قوله: «إليَّ» يدلُّ على البراءة المنتهية إلى الطالب المبتدأة من المطلوب، وهذه البراءة لا تتحقَّقُ الا بالإيفاء، فيكون ذلك إقرارًا منه على الأداء. (أو أبرأتك) يعني: لو قال الطالبُ للكفيل المذكور: أبرأتك (لم يرجع) الكفيلُ على الأصيل بشيءٍ؛ لأن هذا يكون إسقاطًا، لا إقرارًا بالأداء. (أو برئت) أي: لو قال: برئت، ولم يقل: إليَّ؛ (يلحقه) أبو يوسف (بالأوَّل) أي: بقوله: برئت إليَّ، فيرجعُ؛ لأنَّه نسب البراءة إلى المطلوب، وذلك إنَّما يكون بالأداء. (لا بالثّاني) أي: قال محمدٌ: هو ملحقٌ بقوله: أبرأتك؛ لأن براءة الكفيل يحتملُ أن تكون بأدائه وأن يكون بإبراء الطالبُ ، فلا يرجعُ بالشكِّ. هذا إذا كان الطالبُ غائبًا، وإن كان حاضرًا؛ يرجعُ في بيان مراده اتّفاقًا.

(ولو أبرأ) أي: الدائن الكفيل 4 (الميتَ) عن دينه، (فردَّه وارثُه؛ يحكم) أبو يوسف (بأنه) أي: بأن إبراءه (يرتدُّ)؛ لأن ردَّ وارثُه كردِّه. (وخالفه) أي: قال محمد: لا يرتدُّ؛ لأن الدينَ على الميت لا على الوارث، فلا يعتبرُ ردُّه. وإنَّما أورده في هذا الكتاب؛ لأن الدينَ لَمَّا كان باقيًا صحَّ الكفالة به $^{5}$ .

(ولو كفل عبدٌ) مأذونٌ غير مديونٍ (عن مولاه بإذنه، فعتق، فأدَّى) المالَ المكفولَ به (منعناه من الرُّجوع به) على مولاه. وقال زفر: يرجعُ.

قيَّد بإذن المولى؛ لأنَّه لو لم يكن بإذنه لا يرجعُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بكون أدائه بعد عتقه؛ إذ لو كان قبله لا يرجعُ اتِّفاقًا.

له: إنَّ المانع عن رجوعه قبل العتق كان الرقَّ، وقد زال، فيرجعُ.

ولنا: إنَّ الكفالةَ حال انعقادها لم تكن موجبةً للرُّجوع، فلا تنقلب<sup>6</sup> موجبةً، كمن كفل عن غيره بغير أمره، ثم أجازه؛ لا يملك الرجوعَ.

(ولو ادَّعى) على رجلٍ (أنه كفل له عن فلانٍ بأمره بكذا) من المال، (فأنكر) المُدَّعَى عليه، (فبرهن) أي: أقام المُدَّعي بينةً، (فادَّى) ما كفل بإلزام القاضي، (حكمنا له بالرجوع) على الأصيل. وقال زفر: لا يرجعُ؛ لأنَّه إذا رجع يكون مدَّعياً بالكفالة، وقد جحدها أوَّلًا، فيتناقض.

ولنا: إنَّه صار مكذَّبًا شرعًا بقضاء القاضي، فصار جحودُه كعدمه.

(ولو تعجّل) الدينُ (المؤجّلُ) على الأصيل (بموت الكفيل، فأدّى وارثُه) من تركته؛ (حكمنا له بالرجوع) على الأصيل (وقت) حلول (الأجل، لا للحال) أي: قال زفر: يرجع عليه في الحال.

قيَّد بموت الكفيل؛ لأنَّه لو مات المطلوبُ قبل الأجل؛ حلَّ الأجلُ عليه لا على الكفيل اتِّفاقًا.

له: إنَّ الأجلَ لَمَّا سقط بموت الكفيل صار الدينُ حالًّا، فيرجع كما لو أدَّى مورثه.

ولنا: إنَّ الدينَ حلَّ في حقِّ الكفيل؛ لانتقاله من الذمَّة إلى التَّركة، وهي عينٌ، وأمَّا في حق الأصيل؛ فالدينُ كما كان، ولم ينتقلُ إلى العين، فلا يسقطُ حقَّه في الأجل بغير رضاه.

(ولا تصحُّ الكفالةُ إلا بقبول المكفول له في مجلس العقد) وإن كان غائبًا، فقبِل عنه فضوليٌّ؛ يصحُّ ويتوقَّفُ على إجازته، لكن للكفيل أن يخرجَ عن الكفالة قبل إجازته.

قيَّد بالمكفول له؛ لأن بغيبة المكفول <sup>7</sup> به أو المكفول عنه يصحُّ اتفاقًا، من «الحقائق».

<sup>1</sup> د: يتحقق.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: له عنه.

 $<sup>^{3}</sup>$  د: للطالب.

<sup>4</sup> ح - الكفيل.

 $<sup>^{5}</sup>$  د $^{-}$  وإنما أورده في هذا الكتاب؛ لأن الدين لما كان باقيًا صحَّ الكفالةُ به.

 $<sup>^{6}</sup>$  ح: ينقلب.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: غيبة.

(إلا في قول المريض لوارثه: تكفَّلْ عنِي بما عليَّ) من الدين، (فتكفَّلْ به مع غيبة الغريم) فإنَّها جائزةٌ بلا قبوله؛ لأن هذه وصيَّةٌ منه لورثته بقضاء دينه، ولهذا قالوا: لا يصحُّ هذه إذا لم يخلِّفْ مالًا، والجهالةُ لا تمنغُ أُ صحَّةَ الوصيَّة.

قيَّد بالوارث؛ لأنَّه لو قال لأجنبيِّ لا يصحُّ؛ لأنَّه غيرُ مطالبٍ بدينه، فكان المريضُ في حقِّه كالصَّحيح. وقيل: يصحُّ؛ لأن المريضَ قصد به النظرَ لنفسه، والأجنبيُّ إذا قضى الدينَ بأمره يرجعُ به في تركته.

(ويجيزها) أبو يوسف (مطلقًا) أي: قَبِله المكفولُ له أو لا؛ لأن الكفالة التزامُ مطالبةٍ، وله ولايةٌ على نفسه، فيصحُّ كالإقرار. وقيل: يُشترطُ القبولُ عنده، لكن لا يشترط المجلسُ.

ولهما: إنَّ في الكفالة معنى تمليك المطالبة للمكفول له، فشطرُ عقدِ تمليكِ لا يتوقَّفُ على ما وراء المجلس.

(وهي) أي: الكفالةُ (عن الميت المفلس باطلةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: يصحُّ؛ لأن الدينَ باقٍ على الميت، ولهذا يطالَبُ به في الآخرة، فتصحُّ<sup>2</sup> الكفالةُ به، كما لو تبرَّعَ إنسانٌ، فأدَّى دينه؛ صحَّ.

وله: إنَّ الموتَ يخرِّبُ الذَمَّة، ويسقطُ<sup>3</sup> عنها أحكامَ الدنيا من العبادات والمعاملات، فإن ترك مالًا ينتقلُ إلى تركته، وإلا يسقطُ، فلا تجوز الكفالةُ بالدين الساقط، بخلاف التبرُّع؛ لأنَّه لا يعتمدُ قيامَ الدين.

وفي «القنية»: كفل عن ميّت مفلس، ثم ظهر له مالٌ؛ صحَّت الكفالةُ بقدره.

(ولا يصحُّ من المأذون المديون عن مولاه بإذنه)؛ لأن في صحَّة كفالته بالمال إضرارًا للغرماء، لكنَّ الالتزامَ منه صحيحٌ في حقّ نفسه، حتى إذا أُعتقَ كان مطالبًا.

قيَّد بالمديون؛ لأنَّه لو لم يكن مديونًا، فكفل بإذنه؛ يجوز.

وقيَّد<sup>4</sup> بإذن المولى؛ لأنَّه لو كفل بإذن الغرماء يجوز.

وقوله: «عن مولاه» قيدٌ اتفاقيٌّ؛ إذ لو كفل عن غيره؛ فالحكمُ كذا.

(فإن أعتقه) أي: المولى مأذونَه المديونَ الكفيلَ عن مولاه بإذنه (في المرض) أي: في مرض موته، (ومات؛ سعى العبدُ للغرماء) اتِّفاقًا، (ثم إذا أعتق؛ فالكفالةُ نافذةٌ) عند أبي حنيفة، يعني: العبدُ ما دام يسعى كالمكاتب عنده، فلا تنفذُ تلك الكفالةُ، فإذا أدى عَتَقَ، فنفذتْ عند العتق. (وأنفذاها عند عتق المولى)؛ لأنه حُرِّ مديونٌ عندهما، سيقرّرُ ذلك في باب العتق إن شاء الله تعالى.

وهذا بناءٌ على أنَّ المستسعى كالمكاتب عنده، وكفالةُ المكاتب لا تصحُّ ما لم يعتق، وعندهما: تصحّ، فنفذت كفالتُه حين أعتقه مولاه.

قيَّد بالإعتاق؛ لأنَّه لو لم يعتقَّهُ لا تنفذُ اتِّفاقًا.

وقيَّد الإعتاقَ بمرض الموت؛ لأنَّه لو أعتقه في الصحَّة لا تجب السعايةُ، والكفالةُ جائزةٌ اتفاقًا، فيضمنُ المولى أقلَّ من قيمته ومن الدين. كذا في «المصفى».

(وتصحُّ) الكفالةُ (بالثمن لا بالمبيع)؛ لأنَّه عينٌ 6 غيرُ مضمونٍ.

(وتصحُّ الأعيان المضمونة بنفسها، كالمقبوض على سوم الشِّرى، وببيعٍ فاسدٍ) أي: وكالمقبوض ببيعٍ فاسدٍ، (وتصحُّ الكفالة بهذه الأشياء صحيحةٌ يلزمُ الكفيلَ ردُّ عينها حالَ بقائها، ودفعُ قيمتها بعد هلاكها. (لا بغيرها) أي: لا تصحُوُ الكفالةُ بالأعيان المضمونة بغيرها (كالمبيع والمرهون) في يد البائع والمرتهن، فإنَّ الكفالةَ بعينها غيرُ جائزة؛ لأنَّها لا تثبت في

<sup>1</sup> ح: يمنع.

<sup>.</sup> د: فیصح  $^2$ 

<sup>3</sup> د: وتسقط.

<sup>4</sup> د: قيد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: عن.

<sup>7</sup> د: ويصح.

<sup>8</sup> ح: أو ببيع.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: يصح.

الذمّة، وأما الكفالةُ بتسليمها؛ فجائزةٌ يطالب الكفيلُ به ما بقي المبيع والمرهون. (ولا بالأمانات) كالودائع والمستأجر والمستعار وأمثالها؛ لأنّها غيرُ مضمونةٍ، والكفالةُ عقدُ ضمانٍ.

وفي «التحفة»: الكفالةُ بأمانةٍ غيرُ واجبة التسليم كالوديعة ومال المضاربة والشركة لا تصحُ أصلًا، والكفالةُ بأمانةٍ واجبةِ التسليم كالعارية جائزةٌ، وعلى الكفيل تسليمُها، فإن هلك لا يجب شيء 2.

(وهي عما) أي: الكفالةُ عن المتاع الذي (في يد الأجير المشترك باطلةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الأجيرَ أمينٌ عنده. وقالا: جائزةٌ؛ لأنَّه ضامنٌ عندهما، سبق بيانه في باب الإجارة.

(ولا تصحُّ بالحمل على دابّةٍ مستأجرةٍ بعينها)؛ لأنها لو هلكتْ يعجزُ 3 الكفيلُ عن الحمل عليها. (وتصحُّ بغير عينها)؛ لأن الحملَ على أيّ دابةٍ كانتْ مقدورٌ للكفيل.

(ولا تصحُّ بمال الكتابة)؛ لأنه دينٌ على المكاتب، بحيث لو عَجَزَ يسقط عنه، ولا يمكن إثباتُه على الكفيل كذلك، ولا يمكن إثباتُه مطلقًا؛ لأنَّه ينافي معنى الضمّ؛ إذ من شرطه الاتحاد، وكذا لا تصحُّ بمال السِّعاية عنده، وتصحُّ عندهما.

(وإذا كان دينٌ على اثنين، فتكافلا) أي: كفل كلٌ منهما صاحبه، (وأدَّى أحدهما زيادةً على النصف؛ رجع بالزِّيادة) على صاحبه؛ لأن كلَّا منهما في النِّصف أصيلٌ، وفي النِّصف كفيلٌ، فما يؤدِّيه أوَّلاً يقع عن النِّصف بالأصالة، فإذا زاد على النصف<sup>4</sup> يقع عن الكفالة.

(ولو تكفّلا عن ثالثٍ) أي: عن رجلٍ آخر بألفٍ مثلًا، (وكلٌّ منهما كفيلٌ عن صاحبه) أي: كفل كلٌّ منهما جميع الألف عن الكفيل الآخر، والكفالةُ من الكفيل صحيحةٌ كما يصحُّ عن ألأصيل، (رجع كلٌّ) من الكفيلين (بنصف ما يؤدّيه على الآخر مطلقًا) أي: سواءٌ زاد على النصف أو لا؛ لأن أحدهما إذا أدَّى شيئًا؛ وقع ذلك شائعًا عنهما لاستوائهما؛ إذ كلٌّ منهما كفيلٌ عن صاحبه بكلِّ الألف، فلا رجحانَ لأحدهما على الآخر، بخلاف ما سبق؛ لأن هناك كان النصفُ بجهة الأصالة، والنصفُ الآخرُ بجهة الكفالة، وما أدَّى أحدُهما كان مصروفًا إلى النصف الأصيل؛ لكونه أقوى، ثم يرجع الكفيلان على الأصيل؛ لأنَّهما أدَّيا عنه دينه: أحدهما بنفسه والآخر نيابةً 6، وإن شاء رجع المؤدّي إلى الأصيل بكلٌ ما أدَّى؛ لأنَّه كفل بكلٌ المال عنه بأمره.

### (كتاب الحوالة)

وهي اسمٌ بمعنى الإحالة، وهي: النقلُ. وفي الشرع: نقلُ الدين من ذمّةٍ إلى ذمّةٍ، وهي مشروعةٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أحيل على مليّ ـ أي: غنيّ ـ فليتبغ» والأمرُ بالإتباع دليلُ الجواز .

(وتصحُّ) الحوالةُ (بالدَّيْن دون العين)؛ لأن الحوالةَ نقلٌ من الذَّمَّة، وهو نقلٌ حكميٌّ، فلا يُتصوَّرُ<sup>8</sup> في العين؛ لأن نقلَه حسيٌّ. (برضا المحيل) وهو المديونُ؛ لأنَّه تؤخذُ<sup>9</sup> منه الحوالةُ، لكن ذكر في «الزيادات»: رضا المحيل ليس بشرطٍ لصحَّة الحوالة؛ لأن المحالَ عليه يتصرَّفُ في نفسه بالتزام الدين، وفيه نفعٌ له، كما أنَّ الكفالةَ تصحُّ بدون رضا المكفول عنه، إلا أنَّه 10 يُشترطُ رضاه للرجوع عليه، ولا يرجعُ عليه إذا لم يكن بأمره.

(والمحتال) ويقال له: المحالُ، وهو الدَّائنُ؛ لأن الدينَ حقُّه، فلا بُدَّ من رضاه في انتقاله؛ لتفاوت الناس في الذِّمَم. (والمحتال عليه) وهو الذي يقبلُ الحوالة، إنَّما شُرِطَ رضاه؛ لأن الناسَ متفاوتون في الطلب.

(وإذا تمّت) الحوالةُ (حكمنا ببراءة المحيل) من الدّين، حتى لو مات المحيلُ لا يأخذ المحتالُ من تركته.

<sup>1</sup> د: يصح.

<sup>2</sup> ح – شيء.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تعجز.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – على النصف.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تصح من.

<sup>6</sup> د: بنائبة.

<sup>7</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 443/11؛ مسند أحمد بن حنبل، 463/2؛ المعجم الأوسط للطبراني، 262/8.

<sup>8</sup> د: تتصور.

<sup>9</sup> ح: يؤخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: أن.

فإن قيل: لو بَرِئَ لَمَا أُجبرَ المحتالُ على القبول إذا قضى المحيلُ الدينَ، كما لو قضاه الأجنبيُّ لا يُجبرُ.

قلنا: المحيلُ غيرُ متبرّع؛ لاحتمال عود المطالبة بالتّوي، فلم يكن كالأجنبيّ المتبرع.

وقال زفر: لا يبرأُ اعتبارًا بالكفالة؛ لأن كلَّا منهما عقدٌ مشروعٌ للتوتُّق.

ولنا: إنَّ الأحكامَ الشرعيَّةَ تثبتُ  $^1$  على وفق $^2$  المعاني اللغويَّة، فمعنى الحوالة . وهو النقلُ . إنَّما يتحقَّقُ بفراغ ذمَّة الأصيل، ومعنى الكفالة . وهو الضمُّ . يقتضى ثبوتَ ذمَّة الأصيل، ومعنى التوثُّقِ في الحوالة: اختيارُ من هو أحسن من المحيل في القضاء.

(فلو أبرأه) أي: المحيل عن الدين (المحتالُ يبطلُه) أي: أبو يوسف الإبراءَ؛ لأن المحيلَ ليس بمديونٍ؛ لانتقال الدين من ذمّته إلى أبيء أبو يوسف الإبراءَ؛ لأن المحيل عنده، وإنَّما انتقلتْ عنه المطالبةُ كما ذهب إليه زفر.

(ونثبت الرجوع) أي: رجوعَ المحتال على المحيل (بالتوي) أي: بهلاك حقّ المحال. وقال الشافعيُّ: لا يرجعُ؛ لأن ذمَّة المحيل برئتْ بالحوالة، فلا يعود الدينُ إليها إلا بسبب جديدٍ.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم «إذا مات المحتالُ عليه مفلساً عاد الدينُ» ، وفي الجحود مع الحلف تفسخُ ويعاد عند بعض مشايخنا، وعند بعضهم: لا يعود الدينُ بنفسه. من «الحقائق».

(وهو) أي: التوي يثبث عند أبي حنيفة بأحد هذين الأمرين لا غير (بأن يجحدها) أي: بأن ينكر المحالُ عليه الحوالة، (ويحلفَ، ولا بيّنة) للمحيل ولا للمحتال على ثبوتها، (أو بموت<sup>5</sup>) المحال عليه (مفلسًا) هذا إذا ثبت موتُه مفلسًا بتصادقهما، فإن اختلفا فيه، فقال المحتالُ: مات مفلسًا، وأنكر الآخرُ؛ فالقولُ للمحتال؛ لأن العسرةَ هو الأصلُ. (وقالا): يثبثُ التوي بهما (وبالحكم به) أي: بحكم الحاكم بإفلاسه (في حياته)؛ لأن المحتالُ يعجزُ عن أخذ حقِّه منه حينئذٍ كما يعجز عند موته مفلسًا.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على الخلاف في أنَّ الإفلاسَ لا يتحقَّقُ بتفليس الحاكم عنده، ويتحقَّقُ عندهما.

(وإذا مات المحيلُ مديونًا قبل أداء المحال عليه) ما التزمه (قسمنا) المالَ (المحالَ به بين الغرماء) أي: غرماء المحيل على قدر حِصَصهم، (ولم ينفرد به المحتالُ<sup>7</sup>) وقال زفر: المحالُ أحقُّ به؛ لأن الدينَ صار له بالحوالة كالرهن.

ولغا: إنَّ الحوالةَ تمليكُ الدين من غير من عليه الدينُ، فلا يملكه المحالُ قبل القبض، فيبقى الدينُ ملكًا للمحيل، فيستوي فيه الغرماءُ، بخلاف الرهن؛ لأن المرتهنَ صار مستوفيًا دينه منه عند القبض.

(ولو أحال البائغ غريمًا له على المشتري بالثّمن، ثم ردّ المبيع بعيبٍ) على بائعه بعد القبض أو قبله، بقضاءٍ أو بغيره، أو تقايلا العقد، أو هلك المبيغ قبل القبض، (حكمنا ببقائها) وللغريم أن يطلبَ المالَ المحالَ به عن المشتري. وقال زفر: بطلَ الحوالةُ، وليس له ذلك؛ لأن الحوالةَ كانتُ مقيَّدةً بالثمن، وقد بطل الثمنُ، فتبطل<sup>8</sup> الحوالةُ، كما لو استحقَّ والمبيغُ.

ولنا: إنَّ الثمنَ كان واجبًا، ثم سقط بانفساخ البيع، فيختصُّ ذلك بالمتعاقدين، فلا يظهرُ ذلك في حق الغريم المحال، بخلاف الاستحقاق؛ لأنَّه ظهر به أنَّ الثمنَ لم يكن ثابتًا.

(وإذا طالب المحالُ عليه المحيل) بمثل ما أحال به، (فقال) المحيلُ: (إنَّما أحلت بدين لي عليك) ولا رجوعَ لك عليَ، (لم يُقبلُ) قولُ المحيل؛ لأن سببَ الرجوع. وهو قضاءُ دينه بأمره. متحقِّقٌ بإقرار المحيل، فيرجعُ عليه بمثله، وإقرارُ المحال عليه بالحوالة لا يستلزمُ الإقرارَ بالدين لوجودها بدونه، ثم المُدَّعِي يدَّعِي دينًا على المحال عليه، وهو منكرٌ، فالقولُ للمنكر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وقف.

<sup>3</sup> د – ال

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لم أجده إلا في مجمع الأنهر لشيخي زاده، 148/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: لموت.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يحكم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: المحال.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: فيبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: اسحق.

(أو المحيل) أي: إذا طالب المحيلُ (المحتالَ بمال الحوالة) بأن قال: إنَّما أَخلْتك لتقبضَ لي، فأعطني ما أخذته، (فقال) المحتالُ: (بل أحلتني بدينٍ لي عليك؛ لم يقبل) قولُ المحتال بلا بينةٍ؛ لأنَّه يدَّعي على المحيل الدينَ، وهو ينكرُ، والقولُ قولُ المنكر، ولا يكون إقرارُ المحيل بالحوالة إقرارًا منه بأنَّ عليه دينًا للمحتال؛ لأن لفظ الحوالة يُستعملُ في الوكالة، فلم يكن الدينُ من ضروراتها.

(ويكرهُ قرضٌ يُستفادُ به أمنُ الطَّريق) ويقال له: السّفاتج، صورتُه: أن يقرضَ ماله خوفًا من ضياعه في الطَّريق ليردَّ عليه المستقرضُ في موضع الأمن. وإنَّما كُرِه؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن قرضٍ جرَّ نفعًا أ. وقيل: إذا لم تكن 2 المنفعةُ مشروطةً؛ فلا بأس به.

إنَّما أورده في الحوالة؛ لأنَّه أحالَ الخطرَ المتوقَّعَ على المستقرض، فيكون في معنى الحوالة. (كتاب الصلح)

وهو في اللغة: اسمُ المصالحة، والمسالمةُ خلافُ المخاصمة. وفي الشريعة: عقدٌ يرفغُ<sup>3</sup> النزاعَ. ثبت جوازه بقوله تعالى: ﴿وَالصُّلْحُ حَيْرٌ﴾ [النساء، 128/4].

(ويجوز مع الإقرار، ونجيزه مع السكوت) أي: سكوت المُدَّعى عليه بأن لا يقرَّ ولا ينكرَّ (والإنكار) وقال الشافعيُّ: لا يجوز معهما؛ لأن المُدَّعى عليه إذا لم يقرَّ؛ فما يدفعُه يكون لقطع الخصومة، وهذا رشوةٌ، فلا يجوزُ.

ولنا: إطلاقُ قوله تعالى: ﴿وَالصُّلْحُ حَيْرٌ﴾ [النساء، 128/4]، وبدلُ الصلح فيهما بعضُ حقِّه في زعم المُدَّعِي، وافتداءُ اليمين في زعم المُدَّعى عليه، وكلُّ ذلك جائزٌ، فليس برشوةٍ، ولئن كان رشوةً فدَفْعُها لدفع الظُّلم جائزٌ، ولهذا قالوا: لو دفع الوصيُّ إلى السلطان شيئًا من مال اليتيم لدفع ظلمه، وكان لا يقدرُ على دفعه إلا بدفع المال؛ لا يضمنُ. ذكره في «الفصولُ\*».

(فإن وقع) الصلح (عن إقرارٍ بمالٍ عن مالٍ؛ اعتبر بالبيع) لوجود معنى البيع فيه، وهو مبادلة المال بالمال بتراض المصالحين، فيترتَّبُ على ذلك ما يترتَّبُ على البيع من الخيار والشُفعة في العقار وغيرهما.

اعلم أنَّ هذا إذا وقع الصلحُ على خلاف جنس الْمُدَّعَى، وإن وقع على جنسه، فإن كان بأقلَّ من المُدَّعَى؛ فهو حطٌّ وإبراءٌ، وإن كان بأكثر منه؛ فهو ربًا.

(أو عن مالٍ) أي: إن وقع الصلحُ عن إقرار بمالٍ (بمنافع) أو عن منافع بمالٍ، كما إذا ادَّعى سكنى دارٍ سنةً وصيّةً من مالكها، فأقرَّ به وارثه، فصالحه على مالٍ، (فبالإجارة) أي: اعتبر بالإجارة؛ لأن العبرةَ للمعاني، فشرط<sup>5</sup> فيه العلمُ بالمدَّة، ويبطلُ الصلحُ بموت أحدهما في المدَّة؛ لأنَّه إجارةٌ معنىً، ويرجع المُدَّعي في دعواه بقدرٍ ما يستوفِ من المنفعة. كذا في «النهاية».

(وإن استحق فيه) أي: في الصلح عن إقرارٍ (بعضُ المصالح عنه؛ ردّ) المُدَّعِي (حصَّته من العوض، وإن استحقَّ الجميعُ) أي: جميعُ الصالح عنه، (فالجميعُ) أي: فيردُّ جميعَ العوض. (أو كلّ المصالح عليه) أي: إن استحقّ كلّ العوض (رجع) المُدَّعي على المُدَّعي عليه (بكلِّ المصالح عنه، أو بعضُه) أي: إن استحقّ بعضُ العوض (فببعضه) أي: فيرجعُ ببعضُ المصالح عنه؛ لأن حكمَ الاستحقاق في البيع يكون كذا، وهو أَخَذَ حكمَه لكونه في معناه. هذا إذا لم يكن التشقيصُ فيه عيبًا، وإن كان عيبًا؛ فله الخيارُ.

(وإن وقع عن سكوتٍ أو إنكارٍ ؟ كان معاوضةً في حقّ المُدَّعِي)؛ لأن في زعمه أنَّه أَخَذَ عوضًا عن ماله، (ولافتداء اليمين، وقطع الخصومة في حق المُدَّعَى عليه)؛ لأن في زعمه أنَّ الْمُدَّعِي كاذبٌ في دعواه، وإنَّما يدفعه المالَ لئلا يحلفَ. هذا في الإنكار ظاهرٌ، وأما في السُّكوت؛ فلأنَّ جهةَ الإنكار راجحةٌ؛ إذ الأصلُ فراغُ الذمم، فلا يثبتُ كونه عوضًا بالشلقِ، ويجوز أن يكون لشيءٍ واحدٍ حكمان مختلفان باعتبار شخصين، كالنكاح موجبه الحلُّ في المتناكحين، والحرمةُ في أصولهما.

<sup>1</sup> لم أجده مرفوعًا إلا في مسند الحارث، رقم 431. وقد روي موقوفًا عن فضالة بن عبيد، انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 350/5. وروي أيضًا من قول ابن سيرين وقتادة، انظر: مصنف عبد الرزاق، 145/8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يكن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ترفع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: الفضول.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فيشرط.

(فإن صالح عن دارٍ؛ لم تجب فيها شفعةٌ) يعني: إذا ادَّعى على رجلٍ داره، فصالح <sup>1</sup> عنها بدفع شيءٍ؛ لم تجب فيها الشُّفعةُ؛ لأنّه يدَّعي أنَّها دارُه كما كانتْ، وأنَّ المدفوعَ إلى المُدَّعِي ليس بعوضٍ عنها، وإنَّما هو لافتداء اليمين. (أو صالح عليها وجبتْ) يعني: لو ادَّعى على رجلٍ شيئًا، فصالح عنه على دارٍ، فدفعها إلى المُدَّعِي؛ وجبت فيها الشفعةُ؛ لأن المُدَّعِيَ يدَّعي أنَّه يأخذها عِوَضًا عما ادَّعى، وكان معاوضةً على زعمه، فتجب فيها الشفعةُ؛ لأن كلَّ إنسانٍ يؤاخذ بزعمه.

(وإن استحق فيه) أي: في الصلح عن إنكارٍ (المصالَحُ عليه؛ رجع) المُدَّعِي (إلى الدَّعوى في كلِّه) أي: في كلِّ المصالح عنه، (أو بعضُه) أي: فهو يرجع في 2 بعض المصالح عنه؛ لأنَّه تَرَكَ دعواه ليسلم له 3 البدلُ، فإذا لم يسلمْ رجع بالمبدل، وهو الدَّعوى. (أو المصالحُ عنه) أي: إن استحقَّ كلَّ المصالح عنه، وهو المُدَّعَى (ردّ) المُدَّعِي البدلُ، فإذا لم يسلمْ رجع بالمبدل، وهو الدَّعوى. (أو المصالحُ عنه) أي: إن استحقَّ؛ لم يحصلُ مقصودُهُ، فيستردُّه. (ورجع (العوض)؛ لأن المُدَّعَى عليه إنَّما بذله ليبقى المُدَّعَى عليه حين أخذ منه المُدَّعَى. (أو بعضُه) أي: إن استحقّ بعضُ المصالح عنه (ردّ حصّته) أي: حصَّة ذلك البعض، (ورجع بالخصومة فيه).

(ويجوز) الصلحُ (عن) حقِّ (مجهولٍ)؛ لأنه إسقاطٌ، فلا يقع فيه منازعةٌ.

(ولا يصحُّ إلا على معلومٍ) بالإشارة، أو ببيان القدر والوصف إذا كان في الذمَّة. هذا إذا كان بدلُ الصلح محتاجاً إلى القبض؛ لأنَّه تمليكٌ، فيفضي إلى المنازعة إذا كان مجهولًا، أمَّا إذا لم يكن محتاجًا إلى القبض، كمن ادَّعى حقًّا في دارٍ، وادَّعى المُدَّعَى عليه حقًا في حانوته عن في خانوته عن منهما معلومًا.

وفي «الفتاوى الصغرى»: إذا كان له على آخرَ ألفُ درهمٍ، فأعطاه دراهمَ مجهولةَ الوزن على وجه الصُّلْح؛ يجوزُ، ويحمل على أنَّه أقلُ، ولو أعطاه على وجه القضاء؛ لا يجوز الأداءُ.

(فلو استحقّ بعضُ دارٍ صولح عن بعضها مجهولًا) يعني: إذا ادَّعى حقًا في دارٍ، ولم يبيِّنه 5، فصولحَ من ذلك الحقِّ على شيءٍ معلومٍ، ثم استحقَّ بعضُ تلك الدار؛ (لم يردَّ شيئًا من العوض)؛ لأن دعواه يجوز أن يكون في البعض الباقي.

قيَّد ببعض دارٍ؛ لأنَّه لو استحق كلُّها؛ يردّ كلَّ العوض؛ لخلوِّه عن شيءٍ مقابله.

(ولو ادَّعى دارًا، فصولح على بعضٍ منها معلومٍ) مقدارُه؛ (جاز إن أبرأه عن دعواه في الباقي) أو زاد في بدل الصُّلُح درهمًا؛ ليكون عوضًا عن حقِّه في الباقي.

قيَّد بقوله: «دارًا»؛ لأنَّه لو ادَّعي دينًا، فصالحه على بعضه؛ جاز صلحُهُ، وبطل دعواه.

وقيَّد بقوله: «بعض منها»؛ لأنَّه لو صالحه على شيءٍ آخرَ؛ لا يُسمعُ دعواه.

وقيَّد بالإبراء؛ لأنَّه لو لم يبرئه؛ لم يجز صلحُه؛ لأن المصالحَ عليه عينُ حقِّ المُدَّعِي، وهو مقيمٌ على دعواه في الباقي.

وقيَّد بالإبراء عن دعواه؛ لأن الإبراءَ عن الأعيان غيرُ صحيح. كذا في «المبسوط».

(أو شاةً) أي: لو ادَّعى شاةً، (فصولح على صوفها بجزّه) أي: بقطعه (للحال؛ يجيزه) أبو يوسف. (ومنعه) محمدٌ، (والمنعُ روايةٌ) عن أبي حنيفة.

قيَّد بالصوف؛ لأنَّه لو صالح على لبنها أو ولدها؛ لا يجوز اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «على صوفها»؛ لأنَّه لو صالحَ على صوفِ شاةٍ أخرى لا يجوز اتِّفاقًا.

وفي «الحقائق»: جوازُه مشروطٌ بأن شرط أن يجزَّه من ساعته؛ لأن ما جاز بيعُه جاز الصلحُ عليه، وإنَّما يجوز بيعُ الصوف على ظهر الغنم إذا شرط أن يجزَّه من ساعته. لو صالحه على صوفٍ على ظهر شاةٍ أخرى ينبغي أن يجوز عند أبي يوسف، ولا روايةً<sup>6</sup>. **لهما**: إنَّه صلحٌ على بعض المُدَّعَى، فلا يجوزُ، كما لو صالح على لبنها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وصالح

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – في.

<sup>3</sup> د – له.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: خانوته.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بینه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح – لو صالحه على صوف.

وله: إنَّه أ صالح على بعض حقِّه، وهو معلومٌ ظاهرٌ، وترك الباقي، فيجوز، بخلاف اللبن والولد؛ لأنَّهما باطنان غيرُ معلومين، وبخلاف صوف شاقٍ أخرى؛ لأنَّه ليس بعض حقِّه.

(ولا يجوز تعليقُ الصُّلْح) كأن قال: إذا جاء فلانٌ فقد صالحتك على كذا، (ولا إضافتُه) كأن قال: صالحتك على كذا غدًا؛ لأن فيه معنى التَّمليك، فلا يجوز تعليقُه ولا إضافتُه.

(ولو قال) مصالحٌ لمسلمٍ: (أنت الحكم بيننا غداً، أو إن أسلمتَ) أي: لو قال لذميٍّ: إن أسلمت فأنت الحكم بيننا، فجاء الغدُ، أو أسلم الذميُّ؛ (يمنعه) أبو يوسف، ولا يجعله حَكَمًا. (وأجازه) محمدٌ، فجعله حكماً؛ لأن هذا نوعُ تفويضٍ، فيصحُّ تعليقُه كالتوكيل وتقليد القضاء.

ولأبي يوسف: إنَّ التحكيمَ من باب المصالحة؛ إذ الصلحُ يحصلُ به، فلا يجوز تعليقُه، بخلاف التوكيل وتولية القضاء؛ لأنَّهما ليسا من المصالحة.

وفي «الخلاصة»: الفتوى على قول أبي يوسف.

(ويجوز) الصلخ (من دعوى مالٍ ومنفعةٍ) بمالٍ ومنفعةٍ؛ لِمَا سبق من أنَّ الصلحَ عن المال بالمال أو بالمنفعة في معنى البيع والإجارة، لكنَّ الصلحَ عن المنفعة على المنفعة إنَّما يجوزُ إذا كانا مختلفي الجنس، بأن يصالِحَ عن السكنى على خدمة العبد، وأمَّا إذا اتَّحد جنسهما؛ فلا يجوزُ، كما لا يجوز استئجارُ المنفعة بجنسها من المنفعة.

(وجناية عمد) لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [البقرة، 178/2]، يعني: من بدّل له من دم أخيه المقتول مالٌ؛ فليتبع المطلوبَ بما صالحه، وليؤدِّ إلى غير العافي حقَّه وافيًا غيرَ ناقصٍ. كذا نُقِلَ عن أبن عباس رضي الله عنهما.

(وخطأً في النفس)؛ لأن موجَبَها المالُ، والصلحُ عنه كالصلح عن سائر الديون، إلا أنَّه لا يجوز بالزَّائد على قدر الدية، وفي العمد يجوزُ؛ لأن القصاصَ ليس بمالٍ. ولو فسد التسميةُ في الخطأ، بأن صالح على خمرٍ؛ وجب الديةُ، وإن فسد في العمد؛ يسقط القصاصُ، ولا يجب شيءٌ؛ لأن إقدامَهُ على الصلح يتضمَّنُ الإبراءَ عنه.

(وما دونها) يعني: يجوزُ الصُّلحُ من الجناية فيما دون النفس، ثم إن كانت عمدًا؛ يلحقُ بالعمد في النفس، وإن كانت خطأً؛ فبالخطأ فيها، وهذا الحكمُ لا يختلفُ في هذه الأشياء بين أن يكون عن إقرارٍ، أو إقرارٍ، أو سكوتٍ.

(لا حَدِّ) أي: لا يجوز الصلحُ عن دعوى حدٍّ أيِّ حدٍّ كان؛ لأن الحدودَ حقُّ الله، والاعتياضُ عن حقِّ الغير لا يجوزُ، وفي حدِّ القذف جهةُ الشرع غالبٌ.

(ولو صالَحَ من دم عمدٍ على هذين العبدين، فإذا أحدُهما حرِّ؛ فله العبدُ لا غير) عند أبي حنيفة؛ لأنَّه سمَّى ما يصلح بدلًا وما لا يصلح، في في المالُ، وعجز عن العبد (قيمة الحرِّ لو كان عبدًا)؛ لأنه سمَّى المالُ، وعجز عن تسليمه، فتجب قيمتُه، وبالإشارة إليه يعرفُ حصَّتُه، كما لو قال: وعبدٍ هذا صفتُه. (وأضاف تمامَ الدية نقدًا<sup>3</sup>) يعني: أوجب محمدٌ العبد والزائد عليه إلى تمام الدِّية؛ لأنَّه اتَّما رَضِيَ بالصلح ليسلمَ له ما سمَّاه، ولا يمكن تسليمُ الزائد على العبد؛ لأنَّه مجهولٌ، فيصار إلى الدية لكونها معلومةً.

(ولو عفا أو صالح عن شجّةٍ) أو جراحةٍ، (فمات) من الشجة، (فالديةُ واجبةٌ) عند أبي حنيفة، والصلحُ والعفوُ باطلان، وعليه القصاصُ في القياس، وفي الاستحسان عليه الديةُ في ماله، وإن كان خطأً؛ فالديةُ على عاقلته (في مال الجاني) وقالا: لا يجب شيءٌ؛ لأن العفوَ عن شجّةٍ عفوٌ عن موجبها، والسرايةُ من موجبها، فيكون معفوًا، كما لو قال: عفوتُ عنها وعما يحدث منها.

وله: إنَّه عفا عن الشجَّة، فلا يكون هذا عفوًا عن النفس؛ لأن الشجَّة غيرُها، لكن سقط القصاصُ بشبهة العفو، فيجب الدية، بخلاف ما قاسا عليه؛ لأن لفظَ ما يحدث<sup>4</sup> متناولٌ للموت.

وإنَّما وضع في السراية؛ إذ لو بَرِئَ بحيثُ بقي له أثرٌ؛ فالصلحُ ماضٍ، وإن لم يبقَ له أثرٌ؛ بطل الصلحُ اتِّفاقًا، ولو كان صالحه من ذلك وما يحدث عنه؛ فالصلحُ ماض، مات من ذلك أو برئ.

<sup>1</sup> د: إن.

 $<sup>^{2}</sup>$ د – لا.

<sup>3</sup> د – نقداً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – ما يحدث.

فإن قلت: كان ينبغي أن ينتقضَ بعضُ الصلح؛ لأن الصلحَ عن القائم والحادث، وقد سلم للجارح أحدُهما، ولم يسلم الآخرُ. قلت: تأويلُه: أن يبرأً وقد بَقِيَ منها أثرُّ؛ ليوجد القائمُ والحادثُ منها جميعًا. من «الحقائق» 1.

(ولو قتل مدبَّرٌ حرًا خطاً، فصالح مولاه وليَّ القتيل على عبدٍ) بعينه (بغير قضاء) القاضي، ودفعه إليه، (أو على قيمته بغير قضاء ولو قتل مدبَّرٌ حرًا خطاً، فصالح مولاه وليَّ القتيل، (الثاني مخيَّرٌ) عند أبي حنيفة (إن شاء رجع على وليّ) القتيل (الأوَّل بالنصف) أي: بنصف ما صالح عليه، (كما قالا) أي: صاحباه بلا تخييرٍ، (وإن شاء) رجع (على المولى بنصف القيمة) أي: قيمة المدبَّر (ليرجع هو) أي: المولى (على الولىّ) أي: وليّ القتيل الأول.

قيَّد بالمدبر؛ لأنَّه إذاكان قِنًّا، ودفعه إلى وليّ الجناية الأولى؛ فوليُّ الثانية يشارك الوليَّ الأول اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «في الأصح»؛ لأنَّهم قالوا: في قولهما نظرٌ على تقدير أن يكون المصالحُ عليه عبداً؛ لأن صلحَ وليّ الأول لا يلزم الثاني؛ إذا لو فرضنا أنَّ قيمةَ العبد عشرةَ دراهم، وقيمةَ المدبر ألفٌ؛ فعلى قولهما يلزم أن يرجعَ وليُّ القتيل الثاني على الأوّل بخمسة دراهم، ولولا هذا الصلحُ لكان حقُّه خمسمائة دراهم، فيكون هذا إضرارًا عليه بغير رضاه، فالأصحُّ: أنَّ خلافهما فيما دفع المولى قيمةَ المدبّر إلى ولى القتيل الأول بغير قضاءٍ؛ لأنَّه لو كان بقضاءٍ؛ فقولُه كقولهما.

هذا كله إذا دفع القيمةَ إلى وليّ 4 الأول، ولم يكن الجنايةُ الثانيةُ موجودةً، فإن دفع إليه والجنايةُ الثانيةُ موجودةٌ، فإن دفع بغير قضاءٍ؛ فإنَّ أولياءَ الآخر ههنا بالخيار بين أن يرجعوا إلى المولى وبين أن يشاركوا المدفوعَ إليه بالاتفاق.

لهما: إنَّ المولى لم يُتلفْ حقَّ الولي الثاني؛ لأنَّه حين دفع كلَّ قيمة المدبَّ إلى الأول كان كلّ القيمة حقَّه، فلا يرجع الثاني على المولى كما لو دفع بقضاء القاضى.

وله: إنَّ جنايات المدبَّر وإن كَثرتْ لا توجب<sup>5</sup> إلا قيمةً واحدةً على المولى، فلما جنى المدبَّرُ جنايةً أخرى تبيَّن أنَّ المولى دفع باختياره نصيبَه إلى ولي<sup>6</sup> الأوَّل، فيرجعُ عليه، بخلاف ما إذا دفعه بقضاءٍ؛ لأنَّه مجبورٌ على الدفع، كالوصيّ إذا صرف التركة إلى الغرماء بغير قضاءٍ، وظهر غريمٌ آخرُ؛ يضمنُ، وإن كان بقضاءٍ؛ لا يضمنُ.

(ولو غصب عبدًا، فمات) العبدُ عنده، (فصالح مولاه على أكثرَ من قيمته؛ فهو) أي: الصلحُ (جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز.

قيَّد بكون الصلح على أكثر من قيمته بعد موته؛ إذ لو كان قبله يجوز اتفاقًا.

ووَضَعَ الخلافَ في العبد، وأراد به: عينًا ذات القيمة؛ لأن المغصوبَ لو كان مثليًا، فهلك؛ فالمصالحُ عليه إن كان من جنس المغصوب؛ لا يجوز الزيادةُ اتِّفاقًا، وإن كان من خلاف جنسه؛ جز اتفاقًا.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا كان الصلحُ على أكثرَ قبل القضاء بالقيمة؛ إذ لو كان بعده لا يجوز اتِّفاقًا. ولو صالح على عرضٍ قيمته أكثرُ من قيمة المغصوب؛ جاز اتفاقًا.

**لهما**: إنَّ قيمةَ المغصوب الهالك ثابتةٌ <sup>7</sup> في ذمَّة الغاصب، فإذا صالح على أكثرَ منها يكون ربًا.

وله: إنَّ العينَ بعد الهلاك باقيةٌ على ملك المالك ما لم يضمنْه، أو يتقرَّرُ حقُّه في القيمة بحكم الحاكم، ألا يرى أنَّه لو اختار تركَ التَّضمين بَقِيَ العينُ في ملكه حتى يجب الكفنُ عليه؟ فيكون المأخوذُ من الغاصب قبل القضاء بدلًا عن المغصوب، لا عن قيمته، فلا يكون ربًا.

(ولو ادَّعى نكاحها، فجحدتْ، ثم صالحته على مالٍ لترك الدعوى؛ جاز، وكان في معنى الخلع) في جانبه؛ لزعمه أنَّ النكاحَ قائمٌ، والدفعُ لترك الخصومة في جانبها. ولو كان المُدَّعِي مبطلًا في دعواه؛ يحرمُ عليه ما أخذه ديانةً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – ولو كان صالحه من ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: المولى.

<sup>3</sup> د: خمسة.

<sup>4</sup> د – ولي.

د وسي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يوجب. <sup>6</sup> د: ولي.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ثابت.

(**أو ادَّعت هي نكاحَه، فصالحها**) على مالٍ لتترك دعواها (**جاز**) ويكون المدفوعُ من جانبه لدفع الخصومة، ومن جانبها زيادةً في مهرها. (وقيل: لم يجزْ) هكذا في بعض نسخ القدوريّ، ووجهُهُ: أنَّ ترك دعواها إن جُعِلَ فرقةً؛ لا يجوز للزُّوج إعطاءُ شيءٍ لأجلها، وإن لم يُجعلُ فرقةً؛ بقى الحالُ على ماكان عليه من الدَّعوى، فلم يكن في مقابلة هذا العوض شيءٌ.

(أو عبوديّة رجل) أي: لو ادَّعي عبوديَّة رجل، (فصالحه) على مالٍ ليترك دعواه (جاز، وكان) في زعم المُدَّعِي (في معنى العتق على مال) لكن لا ولاءَ له  $^1$  عليه؛ لإنكار العبد ذلك، وفي $^2$  زعم المُدَّعَى عليه يكون لدفع الخصومة.

(والتهايؤ) أي: تناوبُ الشريكين (في غلّتي عبدين على أن يأخذَ هذا غلَّةَ هذا العبد) أي: بدل خدمته (شهراً، وذلك غلّةَ ذاك) العبد (شهرًا باطلٌ) عند أبي حنيفة، يعني: لا يجوز أن يجبرهما القاضي عليه، إلا إذا اصطلحا عليه، فيجوز. كذا في «المصفي». وقالا3: يجوز جبرًا.

قيَّد بالتهايؤ؛ لأن الغلَّةَ على الشيوع جائزةُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بغلتي عبدين؛ لأن التهايؤ في غلَّة عبدٍ أو دابّةٍ لا يجوز اتِّفاقًا، وفي خدمة عبدٍ وعبدين، أو غلَّةِ دارٍ أو دارين، أو سكني دار ودارين؛ يجوز اتفاقًا.

لهما: إنَّ الغلةَ بدلُ الخدمة، ويجوز المهايأةُ في خدمتهما، فكذا في غلتهما.

وله: إنَّ التسويةَ في القسمة واجبةٌ، ولم توجد 4 في غلّتي عبدين؛ لأن أحدَهما قد يجد مستأجرًا ولا يجدُ الآخرُ، فيكون كسبُه أكثرَ منه، وأمَّا خدمةُ عبدين لا يتفاوت ظاهرًا أو يتفاوت قليلاً، وأمَّا التهايؤ في غلّتي دارين؛ فإنَّما جاز؛ لأن العقارَ لا يتطرَّقُ إليه التغييرُ ظاهرًا، فأمكنت المعادلة.

(وهو) أي: التهايؤ (في ركوب دائةٍ، أو غلتها، أو غلتها، أو خلتي دابتين، أو ركوبهما اصطلحا) أي: على وجه الصلح بينهما (جائزٌ) عند أبي حنيفة. (لا جبرًا) أي: لا يجوز التهايؤ على وجه الإكراه عنده. (ومنعاه) أي: التهايؤ (في غلَّة دابةٍ) سواءٌ كان على وجه الصلح أو الجبر، كما لم يجزُ في غلّةِ عبدِ واحدٍ، (وأجازه في الباقي جبرًا) وهذا بناءً على أن القاضي لا يقسمُ الحيوانَ جبرًا عنده للتفاوت فيها، فكذا في غلّتها، وعندهما يقسم جبراً، فكذا يقسم منافعَها وبدلَ منافعها.

اعلم أنَّ ههنا ثمان مسائل: أربعةٌ قي العبد: غلَّةُ عبدٍ أو عبدين، وخدمةُ عبدٍ أو عبدين، وأربعةٌ في الدابة: ركوبُ دابةٍ أو دابتين، غلَّةُ دابةٍ أو دابتين، في اثنين منها لا يجوز اتفاقًا: غلةُ عبدٍ واحدٍ، وغلةُ بغل واحدٍ، وفي اثنين جائزٌ اتفاقًا: خدمةُ 6 عبدٍ أو عبدين، وفي أربعةٍ خلافٌ: غلَّةِ عبدين، وركوبِ بغل أو بغلين، وغلَّةِ بغلين.

ومعنى عدم الجواز: أنَّه لا يُجْبِرُ عليه القاضي، وأمَّا الجوازُ صلحًا؛ فثابتٌ في 7 جميع الصور كما قال به أبو حنيفة في قسمة الرقيق، وبهذا عرفتَ أنَّ إطلاقَ البطلان على عدم الجبر ليس كما ينبغي. ولو جمع حكمَ غلَّتي عبدين وركوب دابّةٍ أو دابتين وغلتي دابتين؛ لكان أولى وأخصرَ؛ إذ افتراقُ الحكم وزيادةُ الجبر والاصطلاح في الثانية يوهمُ الاختلافَ فيه، وليس كذلك كما عرفتَ.

(ولو أسلمَ عشرةً في كرّ، ثم اصطلحا على زيادة نصفِ كرّ آخرَ) أي: على أن يزيد المسلمُ إليه لربّ السلم نصف كرِّ آخرَ (إلى أجله؛ لم يصحّ) الصلحُ اتفاقًا؛ لأنَّه لو صحَّ لبطل عقدُ السلم؛ لأن بعضَ رأس المال يجعلُ بإزاء هذه الزيادة، فيصيرُ دينًا على المسلم إليه، فصار كأنَّه أسلم برأس مالِ هو دينٌ، فإنَّه لا يجوزُ. (وعليه ردُّ ثلث العشرة) عند أبي حنيفة، يعني: إذا لم يجز الزيادةُ؛ فعلى المسلم إليه ردُّ حصَّته الزيادة من رأس المال إلى ربّ السلم، (وإيصال ذلك الكرّ) أي: المسلم فيه على التمام. (وقالا: لا يردّ شيئًا) من رأس المال؛ لأنَّه لو حُكِمَ بالردّ؛ لزم الحكمُ بصحة الزيادة، وهي لم يصحّ، فبقى العقدُ الأولُ على حاله، فصار<sup>8</sup>كما لو زاده نصفَ كرِّ بعد انقضاء المدَّة.

<sup>1</sup> د – له.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فی.

 $<sup>^{3}</sup>$  c +  $^{1}$ 

<sup>4</sup> ح: يوجد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د + في أربعة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: خدمته.

<sup>7</sup> د – في.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: وصار.

وله: إنَّ المسلمَ إليه قصد بزيادته شيئين: إخراجَ ثلث رأس المال عن السلم الأول، وجعله مقابلًا بهذه الزيادة، فلما لم يصحَّ الثاني لمانع سبق بيانه؛ بقي إخراجُه صحيحًا؛ إذ لا مانع له، فيردُّه، بخلاف زيادته بعد تمام المدَّة؛ لانتهاء العقد الأول بانقضاء الأجل. وإنَّما وضع في الزيادة في المسلم فيه؛ إذ لو صالحه على أن زاده ربّ السلم عشرةَ دراهم على رأس المال جازً؛ لأن المعقودَ عليه قائمٌ في الذمة، فيجوز الزيادة في بدله ملحقًا بأصل العقد. من «الحقائق».

(ولو وجد بطعام اشتراه عيبًا، فصالحه على أن يزيدَه طعامًا من غير جنس المعيب إلى أجل: فهو باطل) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواءٌ كان ثمنُ الكلِّ منقودًا في المجلس أو لا. (وقالا: إن لم ينقد الثمنَ في المجلس) بطل صلحُهُ، وإن نقد صحَّ. قيَّد بغير جنس المعيب؛ إذ لو كان الزائدُ من جنسه يجوز اتفاقًا.

وقيَّد بالأجل؛ لأن الزيادةَ لو لم تكن مؤجَّلةً؛ يصير بيعًا حالًا، فيجوز اتِّفاقًا.

وهذا الخلافُ بناءً على أنَّ إعلامَ قدر رأس المال شرطٌ عنده، وغيرُ شرطٍ عندهما، والزيادةُ إلى أجلٍ في معنى السلم، فيكون بعضُ الدراهم من الثمن بمقابلة هذا الزَّائد، وهو مجهولٌ، فلا يصحُّ عنده، ويصحُّ عندهما.

وفي الأصل: إذا صالح عن عيبٍ عن دراهم، ثم زال ذلك العيبُ؛ بطل الصلحُ، وردَّ عليه ما أخذه؛ لأن الخصومةَ قد زالتْ، وكذا إذا صالح عن مالٍ، فتبيَّن أنَّه لم يكن عليه ذلك المالُ.

(أو على خدمة عبده) يعني: لو ادَّعى حقًّا على آخر، وصالحه 1 على خدمة عبده، (أو سكنى داره، أو زراعة) أرضه، (أو لبس) ثوبه، (أو ركوب) دابته (شهرًا، فهلك المدَّعَى عليه) قبل استيفاء المنافع (لا يبطله) أي: أبو يوسف الصلح، فيستوفي المُدَّعي المُنافع؛ لأن ذلك نزّل منزلة الوصية؛ إذ هذه المنافعُ لم يقابِلْها بدلٌ في الظاهر، وموتُ الموصى لا يبطلُ العقد، فكذا هذا.

(أو المُدَّعِي) أي: لو هلك الْمُدَّعِي، (يبطله) أي: أبو يوسف الصلح (في الركوب واللبس) لا غير، وأجازه في الباقي؛ لأن الناسَ متفاوتون في الركوب واللبس، والمُدَّعَى عليه رَضِيَ بهما من المُدَّعِي لا من وارثه، بخلاف الزراعة والخدمة والسكنى؛ إذ لا تفاوُتَ فيها، فيقومُ الوارثُ مقامَ المُدَّعِي.

(وأبطله) أي: محمدٌ الصلحَ (في الكلِّ)؛ لأن العقد وَرَدَ على المنفعة، وكان في حكم الإجارة، فيبطلُ بموت أحد المتعاقدين. (أو محلّ المنفعة) يعني: لو هلك العبدُ، أو الدارُ، أو الأرضُ، أو غيرها (بفعلِ ضامنٍ) أي: بأن أهلكه أجنبيُّ، (فأخذت قيمتُه) منه؛ (يخيرُه) أي: أبو يوسف المُلَّعِي (في مطالبة عبدٍ للخدمة) يعني: إن شاء يطلب من المُدَّعَى عليه أن يشتريَ له عبدًا، فيستوفي منه الخدمة؛ لأنَّه في حكم الموصَى بمنفعته، فلا يبطلُ بهلاكه. (أو نقض الصلح) يعني: إن شاء نقض الصلح، ورجع إلى دعواه؛ لتغير محلّ ما صالح عليه.

(وأبطله) أي: محمدٌ الصلح؛ لِمَا مرَّ أنَّه في حكم الإجارة عنده، فينفسخُ 2 بتعذُّرِ تسليم المعقود عليه.

قيَّد بفعل ضامنٍ؛ لأنَّه لو هلك بنفسه أو أهلكه المُدَّعَى عليه يبطلُ الصلحُ اتفاقًا، أما عند أبي يوسف؛ فلأنَّه كالبيع من وجهٍ؛ لكونه في مقابلة شيءٍ، فيبطلُ كما يبطلُ البيعُ بهلاك المبيع قبل القبض، وأمَّا عند محمدٍ؛ فلتعذُّر تسليمه كما مرَّ. ولو أهلكه المُدَّعِي؛ فعلى الخلاف المذكور، لكن قال بعضُ المشايخ: لا يتخيَّرُ، بل يستوفي المنفعة من العبد المشترى بقيمة الهالك؛ لأن التغيُّر حصل بفعله، فصار راضيًا به. ولو باعه المُدَّعَى عليه يجوز عند محمدٍ إذا باعه بعذرٍ كما في الإجارة، ولم يجزْ عند أبي يوسف؛ لأنَّه قد باع ما فيه حقُّ المنفعة. كذا في «الكافي».

(فلو استأجره منه) أي: المُدَّعَى عليه العبدَ من المُدَّعِي (بعدما صالحه على خدمته) مدَّةً معلومةً، (وسلَّمه) أي: المُدَّعَى عليه العبدَ إلى المُدَّعِي؛ (يجيزه) أي: أبو يوسف عقدَ الإجارة؛ لأنَّه كالبيع، ولا يبطلُ الصلحُ؛ لأن العبدَ كالمستأجر عنده، فلو أجر المستأجر من المؤجّر في مدّة الإجارة لا يجوز، فكذا<sup>3</sup> هذا.

(وأجاز صلحَ الأجير الخاصِّ، والمودَعِ بعد دعوى الهلاك أو الردِّ) مثلًا: إذا قال الراعي الخاصّ: هلكتْ شاةٌ من الغنم، أو قال: رَدَدْتها إليك، وكذا إذا قال المودعُ: ضاعت الوديعةُ، أو قال: دَفَعْتُها إليك، فأنكر المالكُ الردَّ أو الهلاكَ، فصالحه على مالٍ؛ جاز الصلحُ عند محمدٍ. وقالا: لا يجوزُ.

 $<sup>^{1}</sup>$  د: لو صالح من العيب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيفسخ.

<sup>3</sup> د: وكذا.

قيَّد بالأجير الخاصِّ؛ لأن العينَ في يد الأجير المشترك مختلَفٌ في وجوب ضمانها.

وقيَّد بدعوى الهلاك؛ لأن المودعَ لو ادَّعى على المودَع الاستهلاكَ وهو ينكرُ، فصالحه؛ جاز الصلحُ اتِّفاقًا. كذا في «الفصول». هذا إذا لم يحلف المودّعُ، وأما إذا حلف على ما ادَّعاه، ثم صالحه؛ لا يصحُّ اتفاقًا. كذا في الأصل.

له: إنَّ الصلحَ لقطع الخصومة، وقد تحقَّقتْ هنا؛ لادعاء المالك الضمانَ، وإنكارِ الأجير أو المودع.

ولهما: إنَّ كلَّا من الأجير الخاصِّ والمودع أمينٌ، فيصدَّقُ في قوله، فصار كما لو أقام البينةَ على الهلاك أو الردِّ، فلا يجوز الصلحُ.

(ويمنع الردَّ بعيبٍ حادثٍ قبل القبض بعد صلحه عن إبرائه من كلِّ عيبٍ) يعني: إذا اشترى عبدًا، فلم يقبضُه حتى صالح البائع على إبرائه من كلِّ عيبٍ به، ثم حدث عيبٌ بعد الصلح وقبل القبض؛ لم يكن للمشتري أن يردّه به عند أبي يوسف. (وخالفه) محمدٌ؛ لأن الإبراءَ إسقاطٌ لحقِّه في الردِّ بالعيب، فينصرف إلى الموجود دون ما سيحدث كالإبراء عن الديون.

ولأبي يوسف: إنَّ غرضَه من الصلح أن يلزمه العقدُ، ولا يتمُّ ذلك إلا بصرف الإبراء إلى الكلِّ، فيكون الحادثُ قبل القبض بعد العقد كالحادث قبل العقد.

## (فصل) في المصالحة في الديون والتوكيل به والتبرع

(وإذا صولح عن دينٍ ببعضه جاز ولم يكن معاوضةً)؛ لأن في جعله كذلك ربًا، (بل) يكون (استيفاءً لبعضه، وإسقاطاً للباقي) تصحيحًا لكلامه مهما أمكن، (كمن صالح عن ألفٍ أعلى خمسمائة، أو عن ألفٍ جيادٍ بخمسمائة زيوفٍ) فيجعل المطالبُ مُسْقِطًا للقدر والصفة، ومستوفيًا لبعض حقِّه، وأما عكسُه . وهو أن يكون الصلحُ عن ألفٍ زيوفٍ على خمسمائة جيادٍ .؛ فغيرُ جائزٍ؛ لامتناع حمله على أنَّه استوفى بعض حقِّه وأسقط الباقي؛ لأنَّه لم يستحقَّ الجيادَ، فيكون معاوضةً، فيلزمُ ربًا.

(أو عن حالّةٍ بمثلها) أي: صالح عن ألفٍ حالّةٍ بألفٍ (مؤجّلةٍ) فإنَّه جائزٌ، فيجعلُ كأنَّه أجَّل نفسَ حقِّه، ولا يجعل معاوضةً؛ لأن يبعَ الدراهم بمثلها نسيئةً غير جائزٍ. (لا عن دراهم) أي: لا يجوز الصلحُ عن دراهم حالّةٍ (بدنانير مؤجلةٍ)؛ لأنه لا يمكن حملُه على تأخير حقِّه؛ إذ الدنانيرُ لم يكن حقَّه، فتعيَّن حملُه على المعاوضة، فلا يجوز لكونه ربًا.

(ولا عن ألفٍ) أي: لا يجوز الصلحُ عن ألفٍ (مؤجلةٍ بخمسمائةٍ حالّةٍ)؛ لأن المعجَّلَ خيرٌ من المؤجَّل، فيكون الحطُّ بمقابلة الأجل، فيكون ربًّا؛ لأن الأجل صفةً كالجودة، والاعتياضُ عن الجودة لا يجوزُ.

فإن قلت: على هذا لِمَ جاز صلحُ المولى عن مكاتبه عن ألفٍ مؤجّلة على خمسمائةٍ حالّةٍ؟

قلتُ: لأن معنى الإرفاق فيما بينهما أظهرُ من معنى المعاوضة، فلا 2 يكون هذا مقابلةً للأجل ببعض المال، بل يكون إرفاقًا من المولى بحطِّ بعض البدل، ومساهلةً فيما بقى قبل حلول الأجل ليتوصَّلَ إلى شرف الحريّة، وهو مندوبٌ شرعًا.

(ولا عن ألفٍ سودٍ) وهو جمع أسود (بخمسمائةٍ بيضٍ)؛ لأن البيضَ غيرُ الحقّ المعقود عليه، وهي زائدةٌ في الوصف، فيكون معاوضةً للألف بخمسمائةٍ وزيادةً وصف، وإنَّه رباً.

(ولو قال) لمديونه: (أدّ إليَّ غدًا خمسمائة على أنَّك بريةٌ من الباقي؛ يحكم) أبو 3 يوسف (ببرائته مطلقًا) أي: أدّى غدًا أو لم يؤدِّ؛ لأن «عليَّ» للمعاوضة، والأداءُ لا يصلح عِوَضًا؛ لأنَّه واجبٌ عليه قبل الصلح، فيكون وجودُه كعدمه. (وقالا: إن 4 نقد في غدٍ) يكون بريئًا، (وإلا) أي: إن لم ينقد (عادت الألفُ) عليه؛ لأن «علي» تحتمل الشرطَ، فيحملُ عليه تصحيحًا لتصرُّفه أو للتعارف، والأداءُ في الغد يصلحُ عِوَضًا؛ لأنَّه قد يعجَل للتجارة الرابحة، ولو لم يقيّد الأداءُ بوقتٍ؛ يصحُ إبراؤه اتفاقًا؛ لأن مطلقَ الأداء لا يصلحُ عوضًا.

ولو قدَّمَ الإبراءَ بأن قال: أبرأتك من خمسمائةٍ من الألف على أن تعطيني خمسمائة غدًا؛ يقع الإبراءُ اتِّفاقًا، أعطاها أو لم يعطْ؛ لأنَّه أطلق الإبراءَ أوَّلًا، ووقع الشكُّ في تقييده بأداء الخمسمائة؛ لأن كلمةَ «على» ليس للشرط صريحًا، بخلاف ما تقدَّم؛ لأن قيدَ الأداء ذُكِرَ أوَّلًا.

<sup>1</sup> د + درهم.

<sup>2</sup> د: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: أبي.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  إن.

ولو قال: إن أدَّيت إليَّ أ غدًا خمسمائة فأنت بريءٌ من الباقي؛ يكون ألإبراءُ باطلًا؛ لأن في الإبراء معنى التمليك، فلا يصحُّ التمليكُ بصريح الشّرط، وفي الإبراء معنى الإسقاط، وهو يقبلُ التعليقَ، فاعتبرناه في شرطٍ غير صريحٍ، كما إذا قالت: وهبتُ مهري لك على أن تهبَ لي كذا، فلم يهبه؛ فالمختارُ أنَّ المهرَ باقٍ.

(ولو كان له عليه مائةُ درهم وعشرةُ دنانير، فصالحه على مائة) درهم (وعشرةِ دراهم على أن ينقده خمسين، ويؤجِّل الباقي، فنقدها) أي: الخمسين (قبل التفرق يجيزه) أي<sup>3</sup>: أبو يوسف ذلك الصلح. (وخالفه) محمَّد؛ لأن التأجيلَ في بدل الصرف مفسدٌ له، وإنَّه لما أجَّل بعضَه صار التأجيلُ شرطًا في الصرف، فأفسده.

ولأبي يوسف: إنَّ نقد ما هو بدلُ الصرف واجبٌ عليه، فيصرفُ المنقودُ إليه تحرزًا عن الفساد، وذكرُ التأجيل ليس على وجه الشرط، حتى لو صرَّح بالشرط فقال: على أن يكون الباقى مؤجلًا إلى كذا؛ كان الصرفُ باطلًا اتفاقًا.

أقول: قوله: «ويؤجل» الظاهرُ أنَّه معطوفٌ على «أن له ينقده»، لكن على هذا لا يكون محلُ الخلاف كما سمعت، فينبغي أن يكون معطوفًا على قوله: «فصالحه».

(ولو وكَّل) رجلًا (في الصلح عن دم العمد أو دينٍ) أي: في صلح دينٍ (ببعضه، فصالح؛ لم يلزم الوكيلُ ما صالح عليه)؛ لأن الصلح في هاتين الصورتين ليس بمالٍ عن مالٍ حتى يكون كالبيع، فيطالب الوكيلُ به، بل هو إسقاطٌ محضٌ، فيكون الوكيلُ سفيرًا عن الموكّل، فلا يضمنُ كالوكيل بالنكاح. (إلا أن قيضمنه) أي: يضمن الوكيل ما صالح عليه، فيؤاخذُ حينئذٍ بعقد الضمان، لا بعقد الصلح.

(ولو تبرَّعَ به عنه) أي: لو صالح عن المُدَّعَى عليه رجلٌ بغير أمره، (فإن صالح بمالٍ وضمنه، أو قال): صالحتك (على ألف وسلّمها، أو على ألفي هذه) بأن ينسب المصالح المالَ إلى نفسه، (أو على هذه الألف) بالإشارة إليها فقط، (صحّ) الصلحُ في هذه الصور، (ولزمه تسليمُها) إلى المُدَّعِى، ولا يرجع بشيءٍ منها على المُدَّعَى عليه؛ لأنَّه متبرّعٌ، وصار كالكفالة بغير أمر المديون.

(وإن قال: على ألفٍ) ولم يشر إليها، ولم ينسبها إلى نفسه؛ (توقّف) الصلخ (على إجازة المُدَّعَى عليه)؛ لأنه هو الأصيلُ في عقد الصلح لعود النَّفْع إليه، فإذا أطلق المصالحُ المالُ؛ كان عاقدًا لأجله، فيتوقَّفُ على إجازته، وإذا أضافه إلى نفسه يصير أصيلًا فيه، فلا يتوقَّفُ على إجازته.

# (فصل) في الدين المشترك والتخارج

(ولو صالَحَ أحدُ الشريكين) في دينٍ اشتركا فيه على السواء (من نصيبه على ثوبٍ، فإن شاء شريكُه اتَّبع المديونَ بنصفه) أي: بنصف الدين؛ لأن حقَّه كان عليه، ولم يستوفه، فبقي في ذمته. (وإن شاء أخذَ نصفَ الثوب)؛ لأن الصلحَ وقع على نصف الدين، وهو مشاعٌ، ولو كان المقبوضُ كلّه للمصالح بلا إجازة الآخر؛ لزم قسمةُ الدين قبل القبض، وهي غيرُ صحيحةٍ؛ لأن المقبوضَ أرجحُ من الدين، فلشريكه حقُّ المشاركة في المقبوض.

(إلا أن يضمنَ له) أي: المصالحُ لشريكه (ربعَ الدين) فلا يكون له سبيلٌ على الثوب، يعني: إذا لم يرجع الشريكُ على المديون، ورجع على المصالح؛ فلن مبنى المصالح؛ لأن مبنى المصالح؛ فلا مبنى الحطِّ، وقد لا يبلغ قيمةُ الثوب ربعَ الدين، فأثبتناه الخيارَ دفعًا للضرر.

قيَّدنا بكون المصالح عنه دينًا؛ لأنَّه لو كان الصلحُ عن عينٍ مشتركةٍ يختصُّ المصالحُ ببدل الصلح، وليس لشريكه أن يشاركه فيه لكونه معاوضةً من كلّ وجهٍ؛ لأن المصالح عنه مالٌ حقيقةً، بخلاف الدين، فإنَّه حين القبض يكون مالًا.

وقيَّد بكون المصالح عليه ثوبًا، مرادُه منه خلافَ جنس الدين؛ لأنَّه لو صالحه على جنسه ليس للمصالح فيه خيارٌ، بل لشريكه أن يشارِكه فيما قبضه، أو يرجع على المديون؛ لأنَّه بمنزلة قبض بعض الدَّيْن، ولو أراد القابضُ أن يختصَّ بما قبضه، ولا يرجعَ عليه شريكُه؛ فالحيلةُ فيه: أن يهبه الغريم قدر دينه، وهو يبرئه عن دينه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تكون.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح – أي.

<sup>4</sup> د – أن.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – أن.

(ولو استوفى أحدُهما نصفَ نصيبه شركه الآخر فيه) لئلا يلزم قسمةُ الدين قبل القبض، (ثم يرجعان بالباقي) أي: بباقي الدين على الغريم؛ لاستوائهما في الاقتضاء. ولو سلّم أحدُهما المقبوضَ للقابض، وتابع الغريم، ثم تَوِيَ نصيبه، بأن مات الغريمُ مفلسًا؛ رجع على القابض بنصفِ ما قبض؛ لأن تسليمَه مقيَّدٌ بشرط سلامة الباقي له، فإذا لم يسلِّم رجع عليه كما في الحوالة، لكن ليس أن يرجعَ في عين تلك الدَّراهم المقبوضة؛ لأن حقَّه فيها سقط بالتَّسليم، بل يعود إلى ذمَّته بمثلها.

(ولو اشترى بنصيبه سلعةً؛ ضمَّنه) الشريكُ (الآخرُ ربعَ الدين) إن شاء التَّضمينَ؛ لأنَّه أتلف من نصيبه ذلك المقدارَ، وإن شاء تابعَ المديونَ. إنَّما لم يجعلوه مشاركا في الثوب المشترى كما جعلوه كذا في الثوب المصالح عليه؛ لأن الشراءَ مبادلةٌ من كلِّ وجهٍ، وليس باستيفاءٍ لعين الحقِّ، والصلحُ استيفاءٌ لعين الحقِّ من وجهٍ، ولهذا قالوا: إذا صالَحَ من الدين على عبدٍ، وصاحبُه أُ مُقرِّ بالدين، ثم تصادقا أن لا دينَ؛ يبطلُ الصلحُ، ولو كان مكانه شراءٌ؛ لا يبطلُ. كذا في «الكفاية».

فإن قلت: لزم من هذا قسمةُ الدين قبل القبض، فكيف جاز؟

قلت: لكونه في ضمن صحَّة الشراء، فكم من شيءٍ يصحُّ ضمنًا ولا يصح قصدًا؟ وكذا لم يخيِروا المشتريَ في دفع ربع الدين كما خيَّروا المصالح فيما سبق؛ لأن الشراءَ مبنيٌّ على المماكسة والمضايقة، لا على المساهلة كالصلح، فلا يتضرَّرُ المشتري بإلزام دفع ربع الدين.

(ولو أحرقَ<sup>2</sup> أحدُهما) أي: أحدُ الشريكين في دينٍ (على المديون ثوبًا) فلزم ضمانه، (فتقاصًا) بقيمة الثوب وحصّته من الدين، (يمنع) أبو يوسف (شريكه من الرجوع) على المحرق<sup>3</sup> (بحصَّته) وهو ربعُ الدين؛ لأنَّه لم يصل إلى المحرق<sup>4</sup> بهذا الفعل مالٌ، فلم يكن قابضًا، فلا يرجعُ عليه، كما إذا جنى عليه جنايةً موجبةً للأرش، فصار قصاصًا<sup>5</sup>. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يرجعُ؛ لأنَّه ملكَ العينَ بالإتلاف، فصار كقبض الدين، فيتبعه.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا أحرق $^0$  الثوبَ في يد المديون؛ إذ لو غصب منه ثم أحرقه $^7$  يرجع عليه اتِّفاقًا؛ لأن الضمانَ حصل بالقبض.

وقيَّد بالإحراق<sup>8</sup>؛ إذ لو تزوَّج أحدهما بنصيبه امرأةً بأن كان لهما دينٌ عليها لا يرجعُ شريكه في ظاهر الرواية اتفاقًا؛ لأنَّه إتلافٌ، فصار كما لو أبرأ أو صالح به عن جنايةِ عمدٍ؛ لأنَّه لا يملكُ بمقابلته شيئًا يمكنه المشاركةُ فيه. هذا إذا أضاف عقدَ النكاح إليه، أمَّا إذا سمَّى دراهم مطلقةً، فوقع المقاصَّةُ بنصيبه؛ يرجع عليه شريكُه اتِّفاقًا؛ لأنَّها لم تملكه ، وإنَّما ملكتْ غيره، فالتقيا قصاصًا. كذا في «التبيين».

(ولو صالح أحدُ الشريكين في سلمٍ من نصيبه على رأس المال؛ يجيزه) أي: أبو يوسف الصلحَ. (ومنعاه) أي: قالا: لا يجوز مطلقًا، فيتوقِّفُ على إجازة صاحبه، فإن أجازه نفذ عليهما، ويكون المقبوضُ بينهما، وكذا ما بقي من السلم، وإن ردّه يبطلُ، ويبقى السلمُ كما كان.

قيَّد برأس المال؛ لأنَّه لو صالحه على غيره لا يجوز اتِّفاقًا؛ لِمَا فيه من الاستدلال بالمسلم فيه.

أقول: إن كان قولهما في طرفي النّفي من قوله كما هو الظاهرُ؛ كان ينبغي أن لا يردفُ<sup>10</sup>، وإن كان عندهما أنَّ الصلحَ جائزٌ إن أجاز صاحبه، وهو الحقُّ؛ كان ينبغي أن يبيّن قولهما، ويقول: ومنعاه إن لم يجزْ صاحبه، <sup>11</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فصاحبه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أخرق.

<sup>3</sup> د: المخرق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: المخرق.

<sup>۔ ،</sup> *محد عر*ی. ۔

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: فتقاصا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: أخرق. -

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: أخرقه. ه

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: بالإخراق.

<sup>10</sup> 

 $<sup>^{10}</sup>$  د: كان عليه أن لا يردف قولهما؛ لأنه في طرف النفي من قوله.

<sup>11</sup> د - وإن كان عندهما.

اعلم أنَّ هذه المسألة مرَّت في باب السلم، وسببُ تكرارها أنَّه لَمّا رآها في بيوع «المنظومة» كتبها في كتاب البيوع، ولَمّا رأى في صلح القدوري، وذهل عن ذكره لطول العهد؛ ذكرها ههنا.

له: إنَّه تصرَّفَ في خالص حقِّه، فيجب أن ينفذَ، كما لو اشتريا شيئاً، فأقال أحدهما في نصيبه، فيصيرُ شريكه بالخيار، إن شاء شارَّكه فيما قبض، ويكون الدينُ بينهما، وإن شاء رجع على المسلم إليه.

ولهما: إنَّ هذا تصرُّفٌ في إبطال العقد، وهو إنَّما انعقدَ بهما، فلا ينفردُ أحدُهما بإبطاله؛ لأن كلًّا منهما كشطر العلَّة، فلا يرتفعُ العقدُ إلا بوفعهما، بخلاف الإقالة؛ لأن العينَ أصلٌ لوجود عقد البيع، حتى لم يجزْ إلا بوجودهما، فيكون أصلًا في رفعه، فيكون الإقالة تصرُّفًا في حكم العقد، لا إبطالًا له.

(ولو صالح الورثةُ أحدهم، فأخرجوه من التركة، وهي عقارٌ أو عروضٌ بمالٍ؛ جاز قليلًا كان) ذلكُ المال (أو كثيرًا)؛ لأنَّه في معنى البيع، ويجوز بيعُ العقار والعروض بالقليل والكثير.

قيل: لو كان الأعيانُ مجهولةً لا يصحُ الصلح؛ لأنّه بيعٌ، وبيعُ المجهول غيرُ صحيحٍ، لكن الأصحُ: أنّه صحيحٌ؛ لأن الجهالة فيه غيرُ مفضيةٍ إلى المنازعة؛ لأنّها في يد بقية الورثة، فلا يحتاجُ فيه إلى التسليم، كمن أقرَّ أنّه غصب من فلانٍ شيئًا، فباعه المقرُّ له من المقرِّ؛ جاز وإن لم يعرفا قدرَه، حتى لو كان الأعيانُ كلُها أو بعضُها في يد المصالح؛ لا يجوز حتى يصيرَ جميعُ ما في يده معلومًا للحاجة إلى التَّسليم. كذا في «شرح الوافي».

(وإن كانت) التركةُ (فضّةً) فصالحوه من نصيبه على ذهبٍ، (فأعطوه ذهباً، أو بالعكس) بأن كان التركةُ ذهباً، فصالحوه على فضّةٍ، (جاز) الصلحُ (مطلقًا) أي: قليلًا كان ما أعطوه أو كثيرًا؛ لأنّه بيعُ الجنس بخلافه، لكن يُشترطُ التقابضُ في المجلس؛ لأنّه صرفٌ.

(وإن الشتملت) التركة (على النقود وغيرها، فصالحوه على نقد؛ زادوه) أي: لا بُدَّ أن يكون ما أعطوه من النقد زائدًا (على نصيبه من ذلك النَّقْد) أي: من الفضَّة أو الذهب الكائن في التركة؛ ليكون قدرُ نصيبه مقابلًا بمثله، والزائدُ عليه بحقِّه من بقية التركة، لكن لا بُدَّ من التقابض فيما يقابل النقدين. هذا إذا تصادقوا على كونه وارثًا، وإن صالحوه على تقدير الإنكار؛ يجوز كيفما كان؛ لأنَّه لا يكون في معنى البيع، ولو كان بدلُ الصلح عرضًا في هذه الصورة؛ جاز مطلقًا لعدم الرّبا.

(وإن كان فيها) أي: في التركة (ديونٌ، فأخرجوه منها) أي: المصالح من الديون (على أن يكون الدينُ لهم؛ لا يجوز) الصلخ؛ لأن فيه تمليكَ الدين الذي هو حصَّةُ المصالح من غير من عليه الدينُ، وهم الورثةُ، فبطل، ثم تعدَّى البطلانُ إلى الكلِّ؛ لأن الصفقة واحدةٌ، سواءٌ بيّن حصّة الدين أو لم يبيّن عند أبى حنيفة، وينبغى أن يجوز عندهما في غير الدين إذا بيّن حصّته.

(فإن شرطوا أن يبراً الغرماء من نصيبه) من الدين (جاز)؛ لأن ذلك تمليكُ الدين ممن عليه الدين 2، وإنَّه جائزٌ، وهذه حيلةُ الجواز، وحيلةٌ أخرى: أن يعطي الورثةُ نصيبَ المصالح من الدين متبرعين، ثم صالحوا عما بقي من التركة، لكن في هذين الوجهين ضرر للورثة؛ لأن في الوجه الأوَّل لا يمكنهم الرجوعُ على الغرماء بقدر نصيب المصالح، وفي الوجه الثاني: أنَّ العينَ خيرٌ من الدين، والأوجهُ منهما: أن يقرضوا المصالح مقدارَ نصيبه، ويصالحوا عما وراء الدين، ويحيلهم المصالحُ على استيفاء نصيبه من الغرماء. كذا قاله صاحبُ «الهداية». لكنَّ ما اختاره لا يخلوا عن ضرر التقديم في وصول مالٍ. والأوجهُ منه: أن يبيعوه كفًا من تمرٍ أو نحوه بقدر الدين، ثم يحيلهم على الغرماء.

#### (كتاب الهبة)

وهي في اللغة: التبرُّعُ، وفي الشرع: تمليكُ العين بلا عوضٍ.

(ينعقدُ بالإيجاب والقبول، وشرطوا القبضَ للملك) أي: لأن يصيرَ الموهوبُ ملكًا للموهوب له. وقال مالكُ: ليس بشرطٍ لوجود التمليك، والتملُّكُ بمجرَّدِ العقد كما في البيع.

ولنا: ما روي أنَّ أبا بكر قال لعائشة رضي الله عنهما في مرضه: كنت نَحَلْتُك جذاذاً عشرين وسقًا من تمرٍ بالعالية، ولم تكن قبضته، إنَّما هو مالُ الورثة، ولو لم يكن القبضُ شرطًا لَمَا قال ذلك. وكذا الخلافُ في الصدقة. من «الكافي شرح الوافي».

<sup>1</sup> د: ولو.

<sup>2</sup> د – الدين.

(فإن قبض) أي: الموهوبُ له الموهوبَ (في المجلس) أي: في مجلس عقد الهبة (بغير إذنٍ) من الواهب (جاز)؛ لأن إيجاب الهبة يكون إذنًا له بالقبض دلالةً. هذا إذا لم يكن متَّصلًا بملك الواهب، ولو كان متَّصلًا، كما إذا وهب تمرًا في نخيلٍ، أو قفيرًا من صبرة، فإن جذَّه أو اكتاله في المجلس؛ لا يجوزُ؛ لأن القطعَ والاكتيالَ تصرُّفٌ في ملك الغير، فلا يصحُّ إلا بإنابةٍ صريحًا.

وفي «النوادر»: لو قال الموهوبُ له: قبضتُه، والموهوبُ حاضرٌ؛ صار قابضًا لتمكُّنِه منه، كالتخلية في باب البيع. وقال أبو يوسف: لا يصيرُ قابضًا ما لم يقبضه بيده.

(لا بعد الافتراق) أي: لا يجوز القبضُ بعد افتراقه عن المجلس إلا بإذن الواهب؛ لأن القبضَ في باب الهبة ملحقٌ بالقبول، حتى لو قبض الموهوبُ له ولم يقل: قبلتُ؛ صحَّ وملكَ الموهوبَ، والقبولُ كان مختصًّا بالمجلس، فكذا ما أُلحقَ به.

وفي «المحيط»: لو كان أُمَرَه بالقبض حين وهب؛ لا يتقيَّدُ بالمجلس، ويجوز قبضُه بعده.

اعلم أنَّ هبة الدين والإبراءَ يرتدُ بالرِّه، وقبولُها ليس بشرطٍ، حتى لو مات قبل العلم أو سكت يبرأُ. وقال زفر: قبولُ الهبة شرطٌ، لا يرتدُّ الإبراءُ بالرِّدِ؛ لأن الإبراءَ إسقاطُ الدين، وهو مالٌ حكمًا لا حقيقةً، فعَمِلنا بهما في لفظين، فاعتبرنا مالًا في حقّ لفظ الهبة؛ لأنَّه موضوعٌ للإسقاط، فيتمُّ من غير قبولٍ، واعتبرنا إسقاطًا في حقّ لفظ الإبراء؛ لأنَّه موضوعٌ للإسقاط، فيتمُّ من غير قبولٍ، ولا يرتدُّ بالردِّ. ولكونه إسقاطًا يصحُّ من غير قبولٍ توفيرًا وقيرًا وقيرًا

على الشَّبهين حظَّهما.

ولو قال: كلُّ إنسانٍ تناول من نخلتي فهو حلالٌ له، قيل: لا يحلُّ به؛ لأن من تناوَلَه لزمه الضمانُ، والإبراءُ المجهول غيرُ جائزٍ، وقيل: يحلُّ؛ لأن هذا إباحةٌ، والإباحةُ لمجهولٍ جائزةٌ. قال الصدرُ 1 الشهيد: وبه يفتي.

(وإن كانت في يده) أي: العين في يد الموهوب له (كالمودع والغاصب والمستعير مَلكَها بمجرَّد الهبة) وإن لم يجدِّدْ فيها قبضًا؛ لأن القبض ثابتٌ فيها: إمَّا حقيقةً وحكمًا، كالمغصوب في يد الغاصب، أو حقيقةً فقط، كالوديعة في يد المودع.

وفي «القنية»: القبولُ شرطٌ في الصُّور المذكورة، حتى لو لم يقل: قبلتُ؛ لا يجوز الهبةُ.

(وتنعقدُ بـ«وهبتُ ونحلتُ وأعطيتُ»)؛ لأن كلَّا منها يُستعملُ بمعنى الهبة، («وأطعمتك هذا الطعام»)؛ لأن الإطعام إذا أضيفَ إلى ما يطعم عينُه يراد به: العاريةُ، فيُنتفعُ بها. أضيفَ إلى ما لا يؤكلُ، كقوله: أطعمتك هذه الأرضَ؛ أريد به: العاريةُ، فيُنتفعُ بها. كذا في «الهداية». لكن ما ذكر في «المحيط»: إذا قال: أطعمتكَ هذا الطعامَ فاقبضه؛ فهي هبةٌ؛ لأن الإطعامَ يحتملُ التمليكَ والإباحة، فإذا ذكر القبض عقيبه؛ دلَّ على أنَّه أراد به: التمليكَ؛ لأن الهبةَ هي المحتاجةُ إلى القبض؛ يدلُّ على أنَّ الإطعامَ بدون ذكر ق القبض بعده لا يكون هبةً. والله أعلم 4.

(وجَعَلْتُه لك)؛ لأن اللامَ فيه للتَّمليك، ولو قال: جعلته باسم ابني؛ فهو محتملٌ، لكنَّه إلى التمليك أقربُ باعتبار العرف. ولو قال: اغرسُ باسم ابني؛ لا يكون هبةً. كذا في «المنتقي».

وذكر في «النوادر»: لو دفع ثوبًا، وقال: أكسُ نفسك، ففعل؛ هي هبةٌ. ولو دفع دراهم، فقال: أنفقها، ففعل؛ فهو قرضٌ، والفرقُ: أنَّ كِلَا الأمرين عبارةٌ عن التَّمليك، وهو يكون بالقرض والهبة، والقرضُ أدناهما؛ لأنَّه تمليكُ المنفعة 5 فقط، فيُحملُ عليه لتيقُّنه وفي الدراهم كان القرضُ ممكناً، فحُمل عليه، وفي الثوب لم يمكن، فحمل على الهبة.

(وأعمرتك)؛ لأن معنى العمرى هو الهبة بشرط الاسترداد بعد موت الموهوب له، فتمليكُه صحيح، وشرطه باطلٌ.

وفي «المحيط»: لو قال: داري لك عمرى سكنى؛ فهي عارية، ولو قال: داري لك عمرى تسكنها؛ فهي هبة، والفرقُ: أنَّ سكنى فهي محكمٌ للمنفعة، وصالحٌ أن يكون تفسيرًا لقوله: داري، فكأنَّه قال: لك سكنى داري، وأما قولُه: تسكنها فعل، وهو لا يصلحُ أن يكون تفسيرًا، ولهذا لا يستقيمُ أن يقال لك: تسكن داري، فبقى الفعلُ مشورةً، فلم يغيّرْ به أوَّلُ الكلام.

<sup>1</sup> ح: صدر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د + عليه.

<sup>.</sup> د - ذکر

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: النفقة.

(وحملتك على هذه الدابّة إذا نوى الهبة) أي: في هذا الكلام. قيّده بالنيّة؛ لأن الحمل يراد به العارية والهبة، فإذا نوى الهبة تُعتبرُ؛ لأن الحمل يحتملها، وإذا لم يَنْوِ يُحملُ على أقلّهما، وهي العارية، وكذلك قوله: أخدمتك هذه الجارية، ومنحتكَ هذه الأرض. ولو قال: منحتك هذا الطعام أو الدراهم؛ يكون هبةً بلا نيةٍ؛ لأن المنحة إذا أضيفت إلى ما يمكن الانتفاع به مع قيام عينه كالأرض؛ يحملُ على العارية؛ لأنّها الأدنى، وإذا أضيفت إلى ما لا يمكن الانتفاع به إلا باستهلاكه؛ يحملُ على الهبة. كذا في «المحيط».

(وتجوز هبةُ المشاع فيما لا يُقسمُ 1) كالحمام، والرحى (ولا نجيزها فيما يقسم إلا بعد القسمة كسهمٍ في دارٍ) أي: كما لم يجزّ هبةُ سهم في دارٍ. وقال الشافعيُ: يجوزُ؛ لأن الهبةَ عقدُ تمليكٍ، والمشاعُ قابلٌ للملك، فيجوز هبتُه كبيعه.

ولنا: إنَّ القبضَ في الهبة منصوصٌ عليه مطلقًا، فيُصرفُ إلى الكامل، والقبضُ في المشاع ليس بكاملٍ؛ لأنَّه في حيّره من وجهٍ وفي حيّرِ شريكه من وجهٍ، وتمامُه إنَّما يحصل بالقسمة، بخلاف المشاع فيما لا يُقسمُ؛ لأن القبضَ الكاملَ فيه غيرُ متصوَّرٍ، فاكتفي بالقاصر.

وفي «الفصول»: يُشترطُ كونُ الموهوب مقسومًا وقتَ القبض لا وقتَ الهبة، حتى لو وهب نصفَ الدار شائعًا، ولم يسلم مُحتى وهب النصفَ الآخرَ، وسلَّمَ الكلَّ؛ جاز، والمعنى بعدم الجواز: أنَّه لا يفيدُ الملكَ وإن اتَّصل به القبضُ، حتى لو وهب نصفَ دارٍ غير مقسومٍ، ودفع الدارَ إليه، فباع الموهوبُ له ما وُهِبَ له؛ لا يجوز بيعُه، وهو بمنزلة من 2 باع هبةً لم يقبضها.

وفي «المجرد»: رجلٌ أعطى رجلًا درهمين، فقال أحدُهما: لك؛ لم يجز، استويا في الوزن أو اختلفا لجهالته. وإن قال: نصفُهما لك، فإن استويا في الوزن والجودة؛ جاز؛ لأن شيوعَه فيما لا يحتمل القسمة، وإن اختلفا في الوزن والجودة؛ جاز؛ لأن شيوعَه فيما لا يحتمل القسمة، وهو الدراهمُ المضروبةُ، وأمَّا في المقطَّعة؛ فلا يجوز ذلك حتى يفرزَ.

(وإن وهب دقيقًا في حنطةٍ، أو دهنًا في سمسمٍ؛ لم يجزُ وإن استخرجهما) وسلَّمها إلى الموهوب له؛ لأن الموهوبَ معدوم وقت التَّمليك، فلم يكن محلًا له، فبطل هبتُه، بخلاف هبة المشاع، حيثُ لو قسمه وسلّمه يجوزُ؛ لأنَّه موجودٌ ومحلِّ للتَّمليك، لكن لم يمكن تسليمُه، فإذا زال المانغُ جازَ.

فإن قيل: لو كان الدهنُ معدومًا في السّمسم لَمَا جاز بيعُ الدهن بالدهن ُ فيه مع أنَّه جائزٌ.

قلنا: حدوثُ الدُّهْن يضافُ إلى العصير، وأما قبله؛ ففيه شبهةً قيامه بالسّمسم، والشبهةُ كالحقيقة في باب الربا، ولكن لا يكفي صحّة الهبة.

اعلم أنَّ الضابطَ في هذا المقام: أنَّ الموهوبَ إذا اتَّصل بملك الواهب اتِّصالَ خلقةٍ، وأمكن فصلُه؛ لا يجوزُ هبتُه ما لم يوجد الانفصالُ والتسليمُ، كما إذا وهب الزرعَ أو الثمرَ بدون الأرض والشجر، أو بالعكس. وإن اتَّصل اتِّصالَ مجاورةٍ، فإن كان الموهوبُ مشغولًا بحقّ الواهب؛ لم يجزُ، كما إذا وهب السرج على الدابة؛ لأن استعمالَ السرج إنَّما يكون للدابَّة، فكانت للواهب عليه يد مستعملةٌ، فيوجبُ نقصانًا في القبض، وإن لم يكن مشغولًا؛ جاز، كما إذا وهب دابّةً مسروجةً 5 دون سرجها؛ لأن الدابَّة تُستعملُ بالدابَّة. ولو وهب الدابّة، وعليها حملٌ؛ لم يجزُ؛ لأنها مستعملة بالحمل، ولو وهب الحمل عليها دونها جازَ؛ لأن الحمل غيرُ مستعملٍ بالدابَّة. ولو وهب دارً دون ما فيها من متاعه؛ لم يجزُ، وإن وهب ما فيها وسلَّمها دونها؛ جاز. كذا في «المحيط».

(وإذا وهب اثنان من واحدٍ دارًا جاز)؛ لأن الموهوبَ له قبضها جملةً، ولا شيوعَ فيه؛ لأن قبضَ كلِّها قبضٌ لكلِّ نصفها لاشتمالها عليه.

(وهبةُ الواحد) دارًا (من اثنين) بأن يقول: وهبتُ لكما هذه الدَّارَ مبهماً، أو بيّن، فقال: لهذا نصفها ولهذا نصفها. كذا في «المصفى». (لا يجوز) عند أبي حنيفة. وقالا: يجوزُ.

قيَّد بهبة الواحد؛ لأن هبةَ الاثنين من اثنين غيرُ جائزة اتِّفاقًا.

<sup>1</sup> د: تقسم.

<sup>2</sup> د: ممن.

<sup>3</sup> ح: ولو.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – بالدهن.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: مسرجة.

<sup>6</sup> ح: يستعمل.

وفي «المحيط»: أمَّا الصدقةُ على اثنين؛ فجائزةٌ اتِّفاقًا على رواية «الجامع الصغير»؛ لأن الصدقةَ تقعُ لله تعالى، والفقيرُ نائبٌ عنه في القبض، ولا شيوعَ في حقِّ الله، وغيرُ جائزةٍ على رواية الأصل؛ لأن الصدقةَ تكون لله تعالى في ضمن ملك الفقير لا ابتداءً، والملكُ لا يثبتُ في الشَّائع، فلم يقع لله في ضمنه.

لهما: إنَّ هذا تمليكُ واحدٍ منهما، فلم يتحقَّقِ الشيوعُ، كما لو رهنها عند رجلين.

وله: إنَّ هذه هبةُ النصف من كلٍّ منهما، فينصرفُ قبضُ كلٍّ منهما إلى نصيبه، وهو شائعٌ، فيكون القبضُ ناقصًا، بخلاف الرهن؛ لأن حكمَه الحبسُ الدائمُ، وقد ثبت لكلٍّ منهما كاملاً، ولهذا لو قَضى أحدُهما دينَه؛ كانت كلّها رهنًا عند الآخر حتى يستوفيَ.

(ولو وهب لأحدهما ثلثيها) أي: ثلثيْ داره، (وللآخر الثلثَ) أي: ثلثَ داره؛ (أجازها) محمدٌ. وقالا: لا يجوز.

وفي «الحقائق»: إنَّما وضع في التَّفصيل؛ إذ في الإطلاق لا يجوزُ عند أبي حنيفة خلافًا لهما.

ووضع في التّقصيل مع التّفضيل؛ إذ لو قال: عليَّ أن يكون النصفُ لهذا والنصفُ لهذا بدون التّفضيل؛ يجوز عند أبي يوسف محمدٍ.

والوضعُ في العقار اتفاقيٌّ، فإنَّه لو وهب لرجلين ألفَ درهمٍ لأحدهما ستمائةٍ وللآخر أربعمائةٍ؛ فالخلافُ هكذا، أما أبو حنيفة ومحمدٌ؛ فقد مرَّ كلٌّ منهما ههنا على أصله السابق من تجويز هبة الواحد من اثنين وعدم تجويزها، وأما أبو يوسف؛ فلم يجوّزْ ههنا مع تجويزه هبة الواحد من اثنين فيما سبق؛ لأن الواهبَ في هذه المسألة أفردَ سهمَ كلِّ منهما، فلم يمكن جعلُ السهمين هبةً دفعةً، فصار واهبًا للمشاع، وفيما سبق كان ممكنًا لإطلاق ألهبة.

(وأجاز) محمدٌ (هبة الأب مال ابنه) الصغير (بشرطِ عوض مساوِ قيمتُه) لقيمة الموهوب. وقالا: لا يجوزُ.

قيَّد بالأب؛ لأن هبةَ غيره مالَ الصغير بالعوض غيرُ جائزِ اتِّفاقًا.

وقيَّد بشرط العوض؛ لأن هبتَه بلا عوض غيرُ جائزة اتِّفاقًا.

وقيَّد بكون العوض مساويًا؛ لأن قيمة الموهوب لو كانت أكثرَ فاحشًا من العوض؛ لا يجوز اتِّفاقًا.

له: إنَّ هذه الهبةَ بيعٌ انتهاءً، فيملكه الأبُ.

ولهما: إنَّها هبةُ ابتداءٌ، وهو تبرُّعٌ، فلا يملكها.

(وإذا وهبه أبوه) أي: وهب الصغير أبُ الصغير شيئًا (ملكه بالعقد)؛ لأنه في قبض الأب، فينوبُ قبضُه عن قبض الصغير، ولا فرقَ في ذلك بين أن يكون الموهوبُ في يد الأب أو في يد مودّعه؛ لأن يدَ المودّع كيد المالك، وإن كان في يد الغاصب أو المرتهن أو المستأجر لا يجوزُ؛ لأن كلَّا منهم قابضٌ لنفسه، فلا يكون قبضُهم كقبض الأب.

(أو أجنبيّ) أي: إذا وهب الصغيرَ أجنبيّ (قبضه أبوه) لأجله وإن لم يكن في عياله؛ لأن له ولايةً التصرُّفِ في مال ابنه، وقبضُ الهبة من التصرُّفِ فيه.

(ويقبض<sup>2</sup> الوليُّ) وهو الأبُ ووصيُّه والجدُّ الصحيحُ ووصيُّه، ولا يجوز قبضُ غيرهم مع وجود واحدٍ منهم، سواءٌ كان الصغيرُ في عيال القابض أو لم يكن، ولو غاب هؤلاء غيبةً منقطعةً؛ جاز قبضُ من يتلوهم في الولاية إذا كان الصغيرُ في عياله<sup>3</sup>. كذا في «التجريد». (عن اليتيم) قيَّد به؛ لأنَّه لو كان للصغير أبُّ؛ فليس لغيره القبضُ.

وفي «المحيط»: يجوز قبضُ الزوج لزوجته الصَّغيرة مع وجود الأب إذا بَنَى بها؛ لأن الأبَ ليس له انتزاعُ الصَّغيرة من الزوج، فصار حضرتُه كغيبته، ولا كذلك غيرُه. وأما الأمُّ؛ فليس لها ولايةُ القبض مع الأب، وإن لم يكن له حقُّ انتزاع الصَّغير منها؛ لأن الولاية مسلوبةٌ عنها، وكذا لا يصحُّ قبضُ الأجنبيّ مع وجود الأقارب؛ لأن للقريب أن ينتزعَ الصغيرَ منه.

(وإن كان في حجرِ أمّه، أو حجرِ أجنبيٍّ؛ جاز قبضُهما عنه) أي: عن اليتيم، سواءٌ كان يعقل أو لا؛ لأن لكلٍّ منهما يدًا معتبرةً عليه، حتى لم يصحَّ انتزاعُه من يده، فله حقُّ التصرُّفِ النافع له، فيجوز قبضُه له.

(ولو قبض) أي<sup>4</sup>: الصبيّ ما وُهِبَ له (بنفسه جاز) قبضُه وإن كان أبوه حيًا إذا كان يعقل؛ لأنَّه تصرُّفٌ نافعٌ له، فينفذُ نظرًا له.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لإطلاقه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: وبقبض.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ولايته.

<sup>4</sup> ح – أي.

(ولو وهب لابنه وبنته يأمره) أي: أبو يوسف الأبَ (بالقسمة) أي: بقسمة الموهوب بينهما نصفين؛ لأن تفضيلَ أحدهما في الهبة مكروهٌ.

وفي «المحيط»: إذا كان التَّفضيلُ لزيادة فضلٍ له في الدين؛ فلا بأسَ به؛ لِمَا روي أنَّ أبا بكر فضَّل عائشة رضي الله عنها على غيرها في الهبة من أولاده حالة الصحَّة.

وفي «الحقائق»: وضع المسألة في الهبة؛ لأن التَّفضيلَ في المحبَّة لا يكره اتِّفاقًا.

(لاكالميراث) أي: قال محمدٌ: يجعلُ بينهما أثلاثًا: للبنت الثلثُ، وللابن الثلثان اتِّباعًا لقسمة الشرع بعد موته.

### (فصل) في الرجوع في الهبة

(ويكرهُ الرجوعُ فيها) لقوله صلى الله عليه وسلم: «العائدُ في هبته كالكلب يعودُ في قيئه»<sup>2</sup>، وفعلُ الكلب يوصفُ بالقبح لا بالحرمة.

(ونجيزهُ) أي: الرُّجوع (فيما يهبه لأجنبيٍّ) ولا يوجد فيه شيءٌ من موانع الرجوع (بتراضيهما) أي: الواهب والموهوب له على الرجوع، (أو بحكم الحاكم)؛ لأن العقد بعد تمامه لا ينفسخُ إلا بفسخِ من له ولايةُ الفسخ، وهو القاضي أو المتعاقدان، ولو استردّ الواهب بدون أحدهما يكون غاصبًا. وقال الشافعيُّ: لا يجوز الرجوعُ إلا للأب؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يرجع الواهبُ في هبته إلا الوالد فيما يهب لولده» 3.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الواهبُ أحقُّ بهبته ما لم يُثَبُ منها» 4 أي: لم يعوَّضْ عنها، وتأويلُ ما رواه: أنَّ الواهبَ لا يستبدُّ بالرجوع من غير تراضٍ ولا حكم حاكمٍ، إلا الوالد، فإنَّ له أن يأخذه من ابنه عند الحاجة من غير رضاءٍ ولا قضاءٍ كسائر أموال ابنه.

أقول: لو أردف المصنِّفُ قولَ الشافعي بقوله: «لا للوالد فقط فيما يهب لولده»؛ لكان أُوْلي؛ لأن قولَه غيرُ منفهم من قولنا.

(فإن هلكت) أي: العينُ في يد الموهوب له (بعد الحكم) أي: حكم القاضي بالرجوع (لم يضمنْ)؛ لأنها صارتْ أمانةً في يده بعد القضاء، فلا يضمنها إلا بالتعدّي.

ويمتنع الرجوعُ) أي: لا يجوز (بالمحرمية)؛ لأن الرُّجوعَ يؤدِّي إلى القطيعة، أراد بها: المحرميَّة مع الرحم؛ لأنَّها لو كانت بدونه كالرضاع وغيره؛ لا يمنع الرجوع.

(والزوجيَّةِ)؛ لأن الرجوعَ معها يؤدِّي إلى النفرة الدَّاعية إلى الفرقة، والمعتبرُ فيها حالةُ الهبة، حتى لو وهبتْ زوجتُه له لا ترجعُ إذا كانت مبانةً، ولو وهبتْ له ثم تزوَّجها؛ ترجعُ.

(والمعاوضة)؛ لأن الواهب لَمَّا أخذ العوضَ؛ ظهر أنَّ مرادَه من هبته ذلك، فلزم العقدُ به، لكن شرط فيه أن يقول دافعُ العوض: خُذْ هذا بدلًا من هبتك كما سيجيءُ، وشرط أيضًا أن لا يكون العوضُ بعضَ الموهوب، حتى لو عوَّضه بعضَ الموهوب عن البعض الباقى؛ لا يسقط به الرجوعُ خلافًا لزفر.

له: إنَّه ملكه <sup>5</sup> بالقبض، فصار كسائر أملاكه.

ولنا: إنَّ حقَّ الرجوع كان ثابتًا له في الكلِّ، فبوصول بعضه إليه انفسخَ الهبةُ في قدره، فلا يسقطُ حقُّه في الباقي.

(وخروجِها عن ملك الموهوب له) ببيعٍ أو هبةٍ أو غيرهما؛ لأن تصرُّفَه كان بتسليطٍ من الواهب، فلا يملكُ إبطالَه، وكذا يمنع تدبيره عن الرُّجوع؛ لأن المدبَّرَ لا يقبلُ الانتقالَ من ملكٍ إلى ملكٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – بينهما.

د — بينهما.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الهبة 13؛ صحيح مسلم، الهبات  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، البيوع  $^{1}$ ؛ سنن الترمذي، البيوع  $^{2}$ ؛ سنن النسائي، الهبة  $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  سنن ابن ماجه، الهبات  $^{6}$ ؛ مصنف ابن أبي شيبة،  $^{235/11}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يملكه.

وفي «المحيط»: لو باع الموهوبُ له الموهوبَ من آخرَ، فردَّه المشتري بعيبٍ؛ ليس للواهب أن يرجعَ، ولو وهبه من آخرَ، ثم رجع؛ فللأوَّل أن يرجعَ، والفرقُ: أنَّ الفسخَ في الشراء لم يكن حقَّ المشتري باعتبار مقتضى العقد، وإنَّما ثبت له لفوات سلامة المبيع، فلم يظهرُ حكمُه في حق القَّالث، وهو الواهبُ، وفي الهبة كان حقًا للموهوب له الأوَّل بمقتضى عقده، فظهر الفسخُ في حقِّ الكلّ.

(وموتِ أحد المتعاقدين) أمَّا بموت الموهوب له؛ فلأن الموهوبَ خرج عن ملكه منتقلًا إلى ورثته، وأمَّا بموت الواهب؛ فلامتناعِ الرجوع منه، ووارثُه ليس بواهبٍ، فلا يرجعُ.

(وحدوثِ زيادةٍ متَّصلةٍ) أراد بها: الرِّيادةَ في نفس الموهوب بشيءٍ يوجبُ زيادةً في القيمة، كالسِّمَن والجمال والإسلام والعلم والعلم وغيرها، حتى لو زاد من حيثُ السّعر فقط؛ فله الرجوعُ. ولو زاد في نفسه من غير أن يزيدَ في القيمة، كما إذا وهب أمةً، فشبّت وكبرتْ؛ فلا رجوع؛ لأنَّه زاد من وجهٍ، وانتقص من وجهٍ، وحين زاد سقط حقُّ الرجوع، فلا يعودُ بعد ذلك. من «الكفاية».

وإنَّما لم يصحَّ الرجوعُ مع الرِّيادة؛ لأنَّها ليستْ بموهوبةٍ حتى يستردَّ، ولا بدونها؛ لتعذُّرِ انفصالها عن الموهوب. ولو منع القاضي الرجوعَ لثبوت الزيادة، ثم زالتْ؛ عاد للواهب حقُّ الرجوع. كذا في «المحيط».

وذكر في «المنتقى»: لو نقله الموهوبُ له من مكانٍ إلى مكانٍ بالكراء حتى ازدادت قيمتُه؛ يرجع عند أبي يوسف؛ لأن الزيادة لم يحصلْ في العين، ولا يرجعُ عندهما؛ لأن الرجوعَ يتضمَّنُ إبطالَ حقّ الموهوب له في الكراء.

قيّد بالمتصلة؛ إذ لو كانت الزيادةُ منفصلةً كالولد والأرش والعقر؛ فإنّه يرجعُ في الأصل دون الزِّيادة؛ لأن الرُّجوعَ فيه لا يُبطلُ ملكَ الموهوب له في الزِّيادة، بخلاف زوائد المبيع حيثُ يمنع الردَّ بالعيب؛ لأن البيعَ معاوضةٌ، فلو رُدَّ الأصلُ بدون الزِّيادة يؤدِّي إلى الربا.

(لا نقصانٍ) بالجرِّ عطف على «زيادة»، أي: لا يمتنعُ الرجوعُ بحدوث<sup>2</sup> نقصانٍ في الموهوب، سواءٌ كان في ذاته أو في قيمته، إلا أنَّ الجارية الموهوبة إذا ولدتْ وانتقصتْ بالولادة؛ لم يرجعْ فيها حتى يستغني ولدُها. ولو وهب حلقه، فركب فيها فصًّا: إن أمكن نزعُه بلا ضرر يرجعُ، وإلا فلا. كذا في «المنتقى».

(ولو وهب لعبد أخيه) أو لعبد غيره من كلِّ ذي رحمٍ محرمٍ منه أو لعبد زوجته؛ (فله الرجوعُ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا رجوعَ له؛ لأن حكمَ الهبة. وهو الملكُ. ثبت لأخيه.

وله: إنَّ الهبةَ واقعةٌ للعبد، ولهذا اعتُبرَ قبضُه، والملكُ ثابتٌ له أوَّلا، ثم ينتقل إلى مولاه، حتى لو كان العبدُ مديونًا لا ينتقلُ، ولا محرميَّة بين الواهب والعبد.

(كما لو وهب لأخيه وهو عبد) لأجنبي يرجعُ، وهذه المسألةُ وفاقيَّةُ، ووجهُها: أنَّ عقدَ الهبة وإن وقع بالأصالة للأخ، لكنَّ حكمَه ترتَّبَ لغيره، والمنعُ عن الرُّجوع كان لصلة الرحم، وهي لم تحصلْ هنا؛ لعدم انتفاع المحرم به، فثبت الرجوعُ.

ولو كان العبدُ ومولاه ذا رحمٍ محرمٍ من الواهب؛ فليس له الرجوعُ اتِّفاقًا، وإن كان كلاهما أجنبيين؛ فله الرجوعُ اتفاقًا. من «الحقائق» $^{3}$ .

(أو لمكاتبٍ) يعني: لو وهب لمكاتبٍ أجنبيٍّ، (فعجز) فردَّ إلى الرقِّ، (يجيزه) أي: أبو يوسف الرجوعُ (كما لو أعتق)؛ لأن الهبةَ وقعتْ للمكاتب من وجهٍ ولمولاه من وجهٍ، ولو أُعتقَ المكاتب؛ صار ملكًا له من كلِّ وجهٍ، وجاز الرجوعُ بالاتفاق، فكذا إذا عَجَزَ، وصار 4 ملكًا لمولاه من كلِّ وجهٍ.

(وخالفه) أي: قال محمدٌ: لا يرجعُ؛ لأن الهبةَ وقعتْ للمكاتب حقيقةً، ولهذا كان القبولُ والقبضُ إليه، وثبت الملكُ له ابتداءً، وبالعجز انتقلَ إلى مولاه، فصار كانتقاله إلى أجنبيٍّ.

قيَّد بالعجز؛ لأنَّه ما دام مكاتبًا، أو أدَّى فعتق؛ فله 5 الرجوعُ اتفاقًا. من «الحقائق».

وقيَّدنا 6 المكاتب بكونه لأجنبيّ؛ لأنَّه لوكان لذي رحم محرم؛ لم يرجع اتِّفاقًا وإن عجز. كذا في «المحيط».

<sup>1</sup> ح: فليس.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لحدوث.

 $<sup>^{3}</sup>$  د  $^{-}$  ولو كان العبد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فصار.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: له.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: قيدنا.

(وأبطلوه في القيمة للزِّيادة المتَّصلة) يعني: إذا امتنع الرجوعُ في الموهوب بزيادةٍ متَّصلةٍ أو بنحوها؛ لا يرجع في قيمته عندنا. وقال مالكُّ: يرجعُ؛ لأن حقَّ الرجوع كان ثابتًا له صورةً وماليةً، فإذا امتنع استردادُه صورةً لا يمتنعُ في ماليَّته، فيرجع كما في الغصب.

ولغا: إنَّ حقَّ الرجوع متعلِّق بعين الموهوب لا بقيمته، بخلاف الغصب؛ لأن وجوبَ ردِّ المغصوب كان ثابتًا في صورته وماليَّته؛ لكون أخذِه بغير حقّ، فإذا عجز عن ردِّ صورته ردَّ قيمته.

وجعلنا القولَ للواهب المنكر، لا للموهوب له في دعواها) أي: في دعوى الموهوب له أنَّ الموهوبَ أو زاد في يده زيادةً متَّصلةً، وأنكر الواهبُ عليها. وقال زفر: القولُ للموهوب له؛ لأن الواهبَ يدَّعي حقَّ الرجوع، والموهوبَ له ينكرُه، فيكون القولُ له.

ولنا: إنَّ الموهوبَ له يدَّعي بطلانَ حقِّ الرجوع، والواهبُ ينكره، فيكون القولُ له.

(ولو قال: خُذْ هذا بدلًا عن هبتك، أو في مقابلتها، أو عِوَضَها) أو نحو ذلك مما يفيد معناه، (أو عوّضه عنها أجنبيًّ متبرّعاً) بأن قال: خُذْ هذا بدلًا عن هبتك، (فقبض) العوضَ في الصور² المذكورة، (فلا رجوع) للواهب في هبته؛ لأن غرضَه. وهو المكافأةُ. حصل له، ولا رجوعَ للموهوب له أيضًا في عِوَضه وإن كان كثيرًا أو من خلاف جنسه؛ لأن مقصودَه. وهو تأكُّدُ ملكه في الهبة . حصل له.

قيَّد بتصريح أنَّه بدلٌ أو عوضٌ؛ لأن ما أخذه الواهبُ إذا لم يكن مشروطًا في الهبة لا يكون عِوَضًا في الحقيقة، ولهذا لا يثبث فيه الشفعةُ، وجاز التَّعويضُ بأقلَّ من الموهوب من جنسه في الرِّبويات، ولو كان معاوضةً لَمَا جاز ذلك، فلا بُدَّ من بيان الموهوب له أنَّ ما أعطاه عوضٌ، حتى لو لم يبيِّنْه كان هبةً مبتدأةً، فيصحُّ لكلٍّ منهما أن يرجعَ في هبته، ولو قال: وَهَبْتُك بكذا؛ فهو بيعٌ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

وقيَّد بالقبض؛ لأن التَّعويضَ تميلكٌ مبتدأً، فشرط فيه ما شُرطَ في الهبة من القبض والإفراز.

وفي «المحيط»: لا يرجع المعوّض الأجنبيّ على الموهوب له وإن كان تعويضُه بأمره؛ لأن الأمرَ بما هو تبرُّعٌ في نفسه لا يوجبُ الضمانَ، إلا إذا قال: عوّض عبّى على أنّي ضامنٌ.

(ولو استحقّ نصفُ الهبة) أي: الموهوب (رجع) الموهوبُ له (بنصف العوض) إن كان قائمًا، وبقيمته إن كان هالكًا؛ لأن مقصودَه من التَّعويض أن يصير الموهوبُ ملكًا مؤكَّداً، فإذا لم يَسْلَمْ له رجع بالعوض. (أو كلّ العوض) أي: لو استحقّ كلّ العوض (رجع في الهبة) أي: في الموهوب إن كان قائمًا؛ لأن المانعُ عن الرجوع قد زال، ولم يرجعْ بقيمته إن كان هالكًا؛ لأن مقصودَه من الهبة التودُّدُ، وقد حصل.

(أو نصفه) أي: لو استحقّ نصف العوض (منعناه من الرجوع إلا أن يردّ الباقي) أي: باقي العوض، فيرجع في الموهوب. وقال زفر: يرجعُ في الموهوب. قياسًا على رجوعه في العِوَض إذا استحقّ نصفُ الموهوب.

ولنا: إنَّ بعضَ العِوَض إذا استحقّ يكون باقيه عوضًا عن كلِّ الموهوب؛ لأن ثبوتَ أصل الملك للموهوب له مستغنٍ عن العوض، فيصيرُ كلُّ جزءٍ من العوض مقابلًا بجميع الهبة، فلا يرجع، ولكن يثبتُ للواهب الخيارُ؛ لأنَّه ما رَضِيَ بسقوط حقِّه في الرُّجوع إلا بسلامة كلّ العوض له.

وفي «الأسرار»: هذا إذا لم يكن العوضُ مشروطًا في العقد، وإن كان وقد استحقّ بعضُ العوض؛ فإنَّه يرجعُ بقَدْر ما استحق. وفي «الحقائق»: إنَّما وضع في استحقاق النِّصْف؛ لأنَّه لو استحق كلّه يرجعُ بكلّ الهبة اتفاقًا<sup>3</sup>.

(وإذا تَلِفَ الموهوبُ واستحقّ) يعني: إذا هلك الموهوبُ في يد الموهوب له، ثم ظهر مستحقّ، (وضمن الموهوبُ له) قيمتَه للمستحقّ بهلاكه 4 عنده، (لم يرجعْ على الواهب) ما ضَمِنه؛ لأن الهبةَ عقدُ تبرُّع، فلا يشترطُ فيه السلامةُ.

<sup>1</sup> د + اِذَا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الصورة.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  وفي الحقائق: إنما وضع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: لهلاكه.

(وإذا شرط العوض) بأن قال: وَمَبْتُك على أن تعوِّضني كذا؛ (اعتبرنا حكمَ الهبة قبل القبض) فيُشترطُ التقابضُ في العوضين، ويبطلُ 1 بالشيوع، (والبيع بعده) أي: اعتبرنا حكمَ البيع بعد القبض، فيردّ بالعيب وخيار الرؤية، ويؤخذُ بالشفعة. (لا البيع مطلقًا) أي: قال زفر: له حكمُ البيع قبل القبض وبعده؛ لأن التمليكَ بعوضٍ في معنى البيع، والمعتبرُ في العقود هو المعنى.

ولنا: إنّه اشتمل على جهتين، فيُجمعُ بينهما مهما أمكن عملًا بالشّبهين، فيكون ابتداؤه معتبرًا بلفظ الهبة، وانتهاءه معتبرًا بمعناه. (ولو ضحّى بالموهوب أو نذر التصدُّق به) يعني: من وهب شاةً لرجلٍ، فقبضها، ثم ضحّي بها، أو قال: لله عليَّ أن أتصدَّق بهذه الشاة، فأراد الواهبُ الرجوع؛ (يسقطُه) أي: أبو يوسف الرجوع؛ لأنّها خرجتْ من ملكه إلى الله بتعينها للقربة، فصار كما لو تصدَّقَ به وسلَّمها. وقالا: لا يسقطُ الرجوع؛ لأنّها لم تخرجْ عن ملكه بالتَّعيين، فيصح رجوعُه، كما في النصاب الموهوب إذا وجبتْ فيه الزكاةُ، بخلاف ما لو سلّمها؛ لخروجها عن ملكه حينئذٍ. فإذا رجع الواهبُ لا ضمانَ على الموهوب له؛ لأن الاستحقاقَ بمنزلة الهلاك كما في نصاب الزكاة، بخلاف ما لو نذر بتصدُّق بدنةٍ، فنحر بدنةً موهوبةً له. فإذا رجع الواهبُ؛ فعلى الموهوب له قيمتُها منحورةً؛ لأنّه بالنذر ألزم عليه تصدُّق لحمٍ فارخ، وهذا المحلُّ مشغولٌ بحقٍ الواهب، فلم يوجد الوفاءُ بالمنذور. كذا في «المحيط».

قيَّد بالتَّضحية؛ إذ لو ذبح من غير تضحيةٍ؛ يبقى حقُّ الرُّجوع اتِّفاقًا. وإذا صحَّ الرُّجوعُ في التَّضحية جازت التَّضحيةُ عن الموهوب له؛ لأن رجوعَ الواهب فيها بمنزلة هبة الموهوب له الشاةَ المذبوحةَ من الواهب<sup>3</sup>. من «الحقائق».

(ولو وهب عبده المديون من ربِّ الدين) فقبضه، (فسقط دينه) أي: الدين عن العبد؛ لامتناع أن يثبت للمولى على عبده دين، (ثم رجع فيه) أي: الواهب في العبد؛ (يعيده) أي: أبو يوسف الدين؛ لأن بطلانَ الدين على العبد؛ لأن بطلانَ الدين كان لعلّة الملك، فإذا بطل الملكُ بالرجوع بطل معلولُه. (وأبطله) أي: قال محمدٌ: لا يعود الدينُ؛ لأن الساقطَ لا يعودُ، كماءٍ قليلٍ نجسٍ إذا دخل عليه الماءُ حتى كثرُ وسال، ثم عاد إلى القلّة؛ لا يعود نجسًا.

(ومنع) محمدٌ رحمه الله (من الرجوع) أي: من رجوع الواهب في العبد (في رواية) أي: رواية هشام عنه؛ لأن سقوط الدين عن العبد صار كزيادةٍ متَّصلةٍ به، فيمنع الرجوعُ فيه.

(أو جارية) أي: لو وهب جاريةً (إلا حَمْلَها؛ صحَّ الهبةُ لا الاستثناءُ) فيدخل الحملُ في هبتها؛ لأنَّه تبعٌ لها لتنزُّله منزلةً الوصف، فيكون استثناؤه شرطًا فاسدًا، والهبةُ لا يبطلُ بالشروط الفاسدة؛ لأنَّه صلى الله عليه وسلم أجاز العمرى، وأبطل شرط المعمر 4. ولو أعتق الحملُ ثم وهب الأمَّ؛ جاز، ولو دبَّره ثم وهبها؛ لم يَجُزْ، والفرقُ: أنَّ الحملُ بالإعتاق خرج عن ملك الواهب، فلم يتَّصل الموهوبُ بملكه، والمدبَّرُ مملوكٌ للواهب، واتِّصالُه بالموهوبة يمنعُ صحَّة الهبة.

#### (فصل) في العمرى والصدقة

(وتجوز العمرى) وهي هبةُ شيءٍ مدّةَ عمر الموهوب له أو الواهب بشرط أن يعود إليه أو إلى ورثته إذا مات الموهوبُ له. (للمعمر) وهو بفتح الميم الثاني<sup>5</sup>: من وهب له بهذه الهبة، يعني: يكون الموهوبُ للمعمر (في حياته، ولورثته من بعده، ويبطل الشرطُ) أي: شرطُ العود إلى الواهب؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «العمرى ميراثٌ لمن وُهِبَ له»<sup>6</sup>.

(ويجيز) أبو يوسف (الرقبي) وهي أن يقول: داري لك رقبي، معناه: إن متَّ قبلي فهي لي، وإن متُّ قبلك فهي لك، كان كلُّ واحدٍ منهما يراقبُ موتَ الآخر وينتظره. إنَّما جازتُ؛ لأن قوله: داري لك هبةٌ وتمليكٌ في الحال كالعمري، فيبطلُ اشتراطُ استرداده. (وأبطلاها)؛ لأن معناها تمليكٌ مضافٌ، وتعليقُ الملك غيرُ جائزٍ، فيكون الدارُ عاريةً عندهما، والموهوبُ له مأذونًا في الانتفاع بها، بخلاف العمري، فإنَّها تمليكٌ في الحال، والتعليقُ بعده لا يُفْسِدُها.

وعلى هذا الخلاف لو قال: داري لك حبيسٌ، وهي من مسائل «المنظومة»، وقد أهملها المصنِّفُ، ولو لم يردفْ قولهما؛ لكان أحسنَ؛ لكونه في طرف النفي من قوله.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وتبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بتعیینها.

 $<sup>^{2}</sup>$  د  $^{-}$  وإذا صح الرجوع في التضحية.

<sup>4</sup> المحيط البرهاني لابن مازه، £261. وأخرج بلفظ «العمري جائزة»، انظر: صحيح البخاري، الهبة 30؛ صحيح مسلم، الهبات 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د — الثاني.

<sup>6</sup> صحيح مسلم، الهبات 31؛ مسند أحمد بن حنبل، 429/2، بمعناه.

(ولو قال: جميعُ مالى أو ما أملكه لفلانٍ؛ كان هبةً)؛ لأن مملوكه إنَّما يكون ملكًا لغيره بالتَّمليك.

وفي «النوازل»: لو قال: جميعُ ما في منزلي لفلانٍ، وله دوابّ وغلمانٌ في الرستاق: إن كانوا يذهبون بالنهار ويأوون بالليل إلى ذلك المنزل؛ يدخلون في إقراره.

(أو بما ينسبُ إليَّ أو يعرفُ بي) يعني: لو قال: ما هو منسوبٌ إليَّ أو معروفٌ بأنَّه في يدي فهو لفلانٍ (كان إقرارًا)؛ لأنه لا يُفهمُ منه التَّمليكُ، وإنَّما المفهومُ منه أنَّه ملكٌ لفلانٍ، ولكنَّه منسوبٌ إليه، فيكون إقرارًا.

(ويُشترطُ القبضُ في الصدقة)؛ لأنَّها تبرُّعٌ لا يصحُّ إلا بالقبض. أورده بصيغة الوفاق مع أنَّ لمالكٍ فيه خلافًا كما سمعت في أول الباب<sup>1</sup>.

(ولا تصحُّ في مشاع) يحتمل القسمة (كالهبة، ولا رجوعَ فيها) أي: في الصَّدقة؛ لأن المقصودَ منها هو الثوابُ، وقد حصل. (بعد القبض، ولا في الهبة) أي: لا رجوعَ في الهبة (للفقير)؛ لأنَّها في المعنى صدقةٌ؛ إذ المقصودُ منها الثوابُ، (ولا الصّدقة) بالجرّ، أي: لا رجوعَ في الصدقة (على الغني)؛ لأنَّه يراد به الثوابُ؛ إذ قد يكون لمالكِ نصاب عيالٌ كثيرٌ، والناسُ يتصدَّقون عليه لنيل الثواب.

(ويجوز الصدقة على فقيرين)؛ لأن الفقيرَ مصرفٌ، والآخذُ واحدٌ، وهو اللهُ، كما قال تعالى في شأنه: ﴿وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ﴾ [التوبة، 104/9].

(وهي) أي: الصدقة مما يقسم (على غنيين لا تجوزُ) عند أبي حنيفة. وقالا: تجوز قياسًا على الصدقة على فقيرين. وله: إنَّ الصدقة على الغنيّ هبةٌ معنىً، والهبةُ من اثنين لا تجوزُ عنده.

اعترض في هذا المقام: بأنَّ هذا الكلامَ منافٍ لِمَا سبق؛ لأن الصدقةَ على الغنيِّ إذا كان كالهبة له معنىً؛ كان القياسُ أن يجوز الرجوعُ فيها كما جاز في الهبة له، مع أنَّه قال فيما سبق: «لا رجوعَ في الصدقة على الغنيِّ».

أقول: يمكن أن يقال: في الصَّدقة على غنيِّ جهتان: من جهةِ لفظها يفهمُ أنَّ غرضَ المتصدِّق الثوابُ، ومن جهة معناها يُفهمُ أنَّ غرضه العوضُ؛ إذ هو الظاهرُ، فاعتبر الإمامُ الأعظمُ ههنا جانبَ المعنى؛ لأنَّه هو المعتبرُ في العقود، وفيما سبق اعتبر جانبَ اللفظ، ولم يجوِّز الرجوعَ لكونه مكروهًا.

(ولم يعينوا الثلث على من نذر التصدُّقَ بماله أو ملكه) وقال مالكٌ: يجب عليه إخراجُ الثُّلُث؛ لأن في إيجاب الكلِّ إضرارًا به، والثلثُ هو المقدَّرُ في الوصايا.

(ولا عمَّمْنا) يعني: ما أوجبنا إعطاءَ الجميع. وقال زفر: يجبُ اعتبارًا لعموم اللَّفْظ كما في الوصية.

(بل يخرجُ في المال) أي: الناذر عندنا في نذره بماله (جنسَ ما يزكّى) أي: جنس ما تجب فيه الزّكاةُ كالنقدين وعروض التجارة والسوائم، فيتصدَّقُ بها دون غيرها؛ لأن الله تعالى أوجبَ الصدقة، فاعتبر إيجابُه بإيجاب الله، بخلاف الوصية؛ لأن الشرعَ لم يوجِبُها في المال.

وفي «المحيط»: لو كان له ديونٌ على الناس؛ لا يدخلُ في الصَّدقة؛ لأنَّه ليس بمالٍ مطلقٍ، وأمَّا الأراضي العشريَّة؛ فداخلةٌ عند أبي يوسف، والأراضي الخراجيَّة؛ فغيرُ داخلةٍ بالإجماع.

(وفي الملك الكلّ) يعني: يخرج الناذرُ في نذره أن يتصدَّقَ بملكه جنسَ ما يزكّي وغيره؛ لأن الشرعَ لم يوجب الصدقةَ في الملك حتى يعتبرَ إيجابُ العبد به، فاعتبر عمومُ اللَّفْظ.

(ويحبس) الناذرُ (قدرَ النَّفقة) لنفسه وعياله (إلى أن يكتسب) مالًا؛ لأنَّه لو تصدَّقَ الكلَّ من أوَّل الأمر احتاج إلى السؤال أو الموت جوعًا، وهو ضررٌ فاحشٌ. (فيخرج مثله) أي: مثلَ قدر النفقة؛ لأنَّه استهلك من مالٍ لزمه التَّصدُّقُ، فصار دينًا في ذمته، كما لو استهلك مالُ الزّكاة تبقى الزّكاة دينًا عليه.

قالوا: إن كان دهقانًا يمسكُ قوتَ سنةٍ؛ لأن القوتَ له يتجدَّدُ في كلِّ سنةٍ، وإن كان تاجرًا يمسكُ قوتَ شهرٍ؛ لأن التجارةَ تتّفق $^{6}$  في بعض الأحيان، فقدّر بشهر، وإن كان محترفًا يمسكُ قوتَ يومه. والله أعلم.

(كتاب الوقف)

<sup>.</sup> - أورده بصيغة الوفاق مع أن لمالك فيه خلافاً كما سمعت في أوَّل الباب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تتجدد.

<sup>3</sup> ح: تتفق.

وهو في اللغة: الحبسُ.

وفي الشرع: حبسُ العين على ملك الواقف والتصدُّقُ بالمنفعة عند أبي حنيفة، فيجوز رجوعُه كالعارية، ويورث عنه. وعندهما: حبسُ العين عن التَّمليك مع التصدُّق بمنفعتها، فيكون العينُ زائلةً إلى ملك الله تعالى من وجهِ.

(الوقفُ جائزٌ) روي عن أبي حنيفة: أنَّه غيرُ جائزٍ؛ لأن الوقفَ تصدُّقٌ بالمنفعة، وهي معدومةٌ، فتصدُّقُها غيرُ متصوَّرٍ، لكن الرواية الصحيحة عنه: أنَّه جائزٌ.

فإن قلت: إذا كان جوازُه اتِّفاقيًا على هذه الرواية، فكيف أورده بالجملة الاسمية الدالَّة على خلافهما؟

قوله: «ولزومه» يدلُّ على جواز الوقف عنده، فيكون قوله: «ولزومه» يدلُّ على جواز الوقف عنده، فيكون قوله: «والوقف جائزٌ» في معنى ترجيح هذه الرواية عنه.

(ولزومُه) أي: لزومُ الوقف بأن لا يصعَّ للواقف رجوعُه ولا لقاضٍ آخرَ إبطاله (بالقضاء) أي: بحكم الحاكم، وطريقُه: أن يريد الواقفُ الرجوعَ بعدما سلَّمه إلى المتولي محتجًّا بعدم اللزوم عند أبي حنيفة، فيختصمان إلى القاضي، فيقضي باللزوم على قولهما، فيلزمُ؛ لأنَّه قضى في محلٍ مجتهَدٍ فيه. ولو حكّما رجلًا، فحكم يلزمه؛ فالصحيحُ: أنَّ الوقف لا يلزمُ به.

(أو بعد الموت إذا علق به) أي: بالموت، كأن قال: إذا متّ فقد وقفتُ داري على كذا، وهذا الوقفُ إنَّما يكون لازماً بعد الموت بالاتفاق، لا قبله؛ لأنَّه بمنزلة الوصية بالغلَّة، ولزومُ الوصيَّة إنَّما يكون بعد الموت.

وفي «الخانية»: قال الطحاويُّ: الوقفُ في مرض الموت كالمعلَّق بما بعد الموت، والصحيخ: أنَّه بمنزلة الوقف في الصحَّة، فلا يلزم عنده، ويلزم عندهما من الثُّلُث؛ لأن حقَّ الورثة تعلَّق بماله، بخلاف وقف الصحَّة، إلا أن يقول: وَقَفْتُها في حياتي وبعد مماتي مؤبَّدًا، فحينئذٍ يكون لازمًا عنده، ويصيرُ الأبدُ فيه 3 كعمر الموصى له بالخدمة في لزوم الوصيَّة بعد الموت، فعلى هذا لا يكون لزومُ الوقف منحصرًا في القيدين المذكورين.

ذكر الإمامُ السرخسيُّ: والذي جرى الرسمُ في زماننا: أنَّهم يكتبون إقرارَ الواقف بأنَّ قاضيًا قضى بلزوم هذا الوقف؛ فليس بشيءٍ؛ لأن إقرارَه لا يصير حجَّةً على القاضي الذي يريد إبطالَه.

وفي «المحيط»: لو قال: إن متُّ من مرضي هذا فقد وقفتُ داري على كذا؛ لا يصحُّ؛ لأن تعليقَ الوقف بالشَّرط غيرُ جائزٍ؛ لِمَا فيه من معنى تمليك الغلَّة من الفقراء. ولو قال: إن متُّ فاجعلوا هذه الدارَ وقفًا؛ يصحُّ؛ لأن هذا تعليقُ التوكيل بالشَّرط، وهو جائزٌ.

(وقالا: هو لازمٌ مطلقًا) أي: سواءٌ وُجِدَ أحدُ القيدين المذكورين أو لا؛ لأنَّه قصد بالوقف استدامةَ الخير، فوجب أن يخرجَ عن ملكه، ويخلص لله تعالى، كما لو جعل دارَه مسجدًا يكون خالصًا لله تعالى.

وله: إنَّ غرضَه التصدُّقُ بمنفعة ماله، وذا يقتضي بقاءَه على ملكه، ولهذا اعتُبرَ شرطُ الواقف فيه، وبقي تدبيرُه بعده في نصب القيّم وتوزيع الغلة، بخلاف المسجد، فإنَّه خالصٌ لله تعالى، ولهذا لا ينتفعُ به بشيءٍ من منافع الملك.

(فيخرجه) أي: أبو يوسف الوقفَ (عن ملكه بالقول) أي: بمجرَّد قوله: وَقَفْته (من غير تسليم إلى وليٍّ)؛ لأن الوقفَ إزالةُ الملك للتقرُّب لا للتمليك من الله تعالى حقيقةً؛ لأنَّه غيرُ متصوَّرٍ، فيصحُّ بدون التَّسليم كالإعتاق، ومشايخُنا أخذوا به ترغيبًا. (وشرطه) أي: قال محمدٌ: لا بُدَّ من التسليم إلى المتولِّي؛ لأن تمليكَهُ من الله تعالى قصدًا غيرُ متحقِّقٍ، فإنَّما يثبتُ في ضمن التَّسليم إلى العبد كالصَّدقات، ومشايخُ بخارى أخذوا بقوله.

وفي «الخانية»: التسليمُ إلى الموقوف عليه كالتَّسليم إلى المتولِّي.

(ويجيزه) أي: أبو يوسف الوقف (في المشاع)؛ لأن الوقف عنده إسقاطُ الملك، والشيوعُ لا يمنعه. (ومنعه) أي: محمدٌ وقف المشاع (فيما يحتملُ القسمةَ)؛ لأن القبضَ عنده شرطٌ، وهو لا يتمُّ مع الشُّيُوع كالصدقة والهبة.

(ولا يجوزُ) أي: وقفُ المشاع اتِّفاقًا (في المسجد والمقبرة)؛ لأنه لو جاز؛ لاحتيجَ إلى المهايأة، بأن يصلّى في المسجد يومًا، ويكون إصطبلا يومًا، ويدفنَ في المقبرة سنةً، وينبشَ ويزرعَ أخرى، وذا قبيحٌ، بخلاف سائر الأوقاف؛ لأن المهايأةَ في استغلاله غيرُ قبيح.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: قلت.

<sup>2</sup> ح: يدل.

<sup>3</sup> د: منه.

(ويُجيزَ شرطَ المنفعة والولاية لنفسه) يعني: جاز للواقف عند أبي يوسف أن يشترطَ<sup>1</sup> انتفاعَه من² وقفه وتوليته لنفسه؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم كان يأكل من صدقته أي: وقفه، ولا يحلُّ ذلك إلا بالشَّرْط، فعُلِمَ أنَّه مشروعٌ، إلا أنَّه لو لم يكن أمينًا؛ فلقاضي عزلُه، ولو كان شرط الواقفُ أن لا يعزله أحدٌ؛ لا يُلتفتُ إليه؛ لأنَّه مخالفٌ للشَّرْع دفعًا للضَّرْر عن الفقراء، ولو صار عدلًا بعده؛ لا ينتقل الولايةُ إليه. كذا في «المحيط».

(وخالفه فيهما) أي: محمدٌ أبا يوسف في الشَّرطين، ولم يجوِّزْهما، أما في شرط المنفعة؛ فلأن في الوقف معنى التمليك عنده، والتَّمليكُ من نفسه غيرُ متحقِّق، فلا يجوزُ. وأمَّا في شرط الولاية؛ فلأنَّ التَّسليمَ عنده شرطٌ، واشتراطُ الولاية لنفسه ينافيه.

ذكر محمدٌ في «السير الكبير»: لا ولاية للواقف، والولايةُ للقيم، وكلامُ المتن مشعرٌ بأنَّ الخلافَ فيما إذا شرط الولاية لنفسه، وحلامُ «المحيط» و «الهداية» و «التتمة» وغيرها يُفصحُ بأن لا خلافَ أنَّه إذا شرط الولاية لنفسه يصحُّ، وإنَّما الخلافُ فيما إذا لم يشرط لنفسه.

ويمكن أن يُقال: وضع في المسألة فيما إذا وقف وشرط الولاية لنفسه وسلَّم، فلا يكون اشتراطُ الولاية لنفسه منافيًا للتَّسليم. (ويجيزه) أي: أبو يوسف الوقف (من غير ذكر التَّأبيد<sup>4</sup>، ويكون للفقراء وإن لم يُسَمِّهم) وقالا: لا يجوز. قيَّد بالذكر؛ لأن نفسَ التَّأبيد شرطٌ إِتِّفاقًا.

وقيَّد بالفقراء؛ لأن الغنيَّ ليس بمصرفٍ للوقف، حتى لو صرّح الوقفَ على الأغنياء وحدَهم لا يجوزُ، ولو وقف على طائفةٍ من الأغنياء، ثم بعدهم على الفقراء؛ يجوزُ، فيُعتبرُ شرطُه، فيكون صلةً للأغنياء. كذا في «المحيط».

له: إنَّ الوقفَ إزالةُ الملك إلى الله تعالى، وذا يقتضي التَّأبيدَ، فلا حاجةَ إلى ذكره كالإعتاق.

ولهما: إنَّ الوقفَ تصدُّقٌ بالمنفعة، وذا يحتملُ أن يكون مؤقِّتًا ومؤبِّدًا، فلا بُدَّ من التَّنصيص.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا وقف مطلقًا أو على شخصٍ بعينه، ولم يذكر معه اسمَ الله، أو لفظَ الصدقة، حتى لو قال: هذه موقوفةٌ لله، أو قال: هذه صدقةٌ موقوفةٌ على فلانٍ؛ جاز الوقفُ اتِّفاقًا؛ لأن المرادَ من ذكر اسم الله أن يكون للفقراء عادةً.

وكذا عُرِفَ من ذكر الصدقة أنَّه أرادَ به: الوقفَ على الفقراء دلالةً؛ لأن الصدقة إنَّما تكون للفقراء، فذكرُ فلانٍ يدلُّ على أنَّه يختصُّ بالغلَّة ما دام حيًا، فمتى مات يُصرفُ إلى الفقراء. كذا في «المحيط».

(ولا ندخله في ملك الموقوف عليه) وفي أحد قولي الشافعيّ: تدخل<sup>5</sup> الموقوفةُ في ملك الموقوف عليه إن كان معيّنًا، لكن ليس له أن يبيعَه؛ إذ لو لم يكن كذلك لكان مسيّبًا؛ لأن ملكَ الواقف زَالَ عنه، وذا لا يجوزُ.

**ولنا**: إنَّ الوقفَ ليس بتمليكٍ، ولهذا لم يجزُ للموقوف عليه أن يبيعَه كسائر أملاكه، فلا يدخلُ في ملكه، وما ذكره منقوضٌ بالعبد المشترَى لخدمة الكعبة.

وفائدةُ هذا الخلاف تظهرُ فيما إذا كان الموقوفُ عبدًا، وتعطَّل عن الكسب، فنفقتُهُ على الموقوف عليه عند الشافعيّ، وفي بيت المال عندنا.

(ويزيلُ) أبو يوسف (ملكَه عن المسجد) يعني: عمّا بناه على نيَّة كونه مسجدًا (بقوله): جعلتُه مسجدًا؛ لأن الوقفَ عنده إسقاطُ الملك. (وشرطا) في زوال الملك عنه (إفرازَه) أي: تمييزَه عن ملكه؛ لأن المسجدَ مجعولٌ لله تعالى، ولهذا لم يشترط<sup>6</sup> أبو حنيفة فيه القضاء أو الإضافة إلى ما بعد الموت، ولا يكون خالصًا لله تعالى إلا بالإفراز.

(وصلاة واحدٍ أو جماعةٍ فيه بإذنه) يعني: شرطا أيضًا في صيرورته مسجدًا أن يصلّي واحدٌ فيه بعد إذنه للنَّاس بالصَّلاة فيه؛ لأن صلاة كلِّهم فيه متعذِّرٌ، فناب الواحدُ منابَ الكل. وفي روايةٍ عنهما: الشرطُ هو الصلاة بجماعةٍ جهرًا بأذانٍ وإقامةٍ، حتى لو صلّوا سرًا بلا أذانٍ وإقامةٍ؛ لا يصيرُ مسجدًا. ولو جعل له إمامًا ومؤذنًا، وهو رجلٌ واحدٌ، فصلى فيه بأذانٍ وإقامةٍ؛ صار مسجدًا اتّفاقًا؛ لأن

<sup>1</sup> د: يشرط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ممن.

<sup>3</sup> الهداية للمرغناني، 19/3. وأخرج ابن أبي شيبة في مصنفه 76/20 بلفظ: «أن في صدقة النبي صلى الله عليه وسلم: يأكل منها أهلها بالمعروف».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تأبيد.

<sup>5</sup> ح: يدخل.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يشرط.

الصلاةَ على هذا الوجه كالجماعة، ألا يرى أنَّ المؤذِّنَ لو صلَّى في المسجد على هذه الهيئة ليس لمن يجيءُ بعده أن يصلِّي بالجماعة في ذلك المسجد على تلك الهيئة. وهذه الرّوايةُ هي الصحيحةُ؛ لأن المساجدَ إنَّما تُبنَى 1 لإقامة الصلاة بالجماعة.

اعلم أنَّ هذا الشرطَ فيما إذا لم يسلِّمُه إلى قَيِّمٍ، حتى لو سلَّمه؛ فالأصحُّ: أنَّ قبضَه ينوب عن قبض الناس، ويصيرُ به مسجدًا بلا أن يصلَّى فيه. كذا في «المحيط».

(وإفرازُ الطريق شرطٌ) يعني: إذا جعل وسطَ داره مسجدًا، فأذن النّاسَ بالصلاة فيه؛ لا يكون مسجدًا عند أبي حنيفة إلا بأن يميِّزَ طريقه؛ لأن ملكَه مختلطٌ بجوانبه، فإذا لم يفرزْ عن حقِّ العبد لا يكون خالصًا لله، ولهذا لو جعل أرضَه مسجدًا، ثم استحقّ منها جزءٌ شائعٌ؛ يعود الباقي إلى ملكه. وقالا: يصيرُ مسجدًا بدون الإفراز؛ لأن الانتفاعَ به إنّما يكون بالطّريق، فلما رَضِيَ بكونه مسجدًا دخل فيه طريقُة بالضّرورة، كما يدخل في الإجارة بلا ذكره².

(ولو خرب ما حوله) أي: ما حول المسجد بهلاك أهله، (واستغني عنه؛ لا يعيده ملكًا) أي: قال أبو يوسف: لا يكون المسجدُ ملكًا لبانيه أو لورثته؛ لأن ملكَه سقط عنه، فلا يعودُ، ألا يرى أنَّ الكعبةَ في زمان الفترة خرب ما حولها بعبدة الأصنام، ولم يرجعْ إلى ورثة الباني؟ (وخالفه) محمدٌ؛ لأن ما هو المقصودُ منه. وهو الصلاةُ. انقطع، فخرج عن أن يكون مسجدًا، كالمحصرِ إذا بعث الهدي، ثم زال الإحصارُ، وأدرك الحجَّ؛ يفعلُ ما يشاء.

قيل: الخلافُ فيما إذا لم يطمعُ أن يعود إليه أهلُه، وأمَّا إذا طُمِعَ؛ فلا يكون ملكًا اتِّفاقًا. كذا في «المحيط».

حُكي أنَّ محمدًا مرَّ بمزبلةٍ، فقال: هذا مسجدُ أبي يوسف، ومرَّ أبو يوسف على إصطبل، فقال: هذا مسجدُ محمدٍ. وفي «الكفاية»: هذه الحكايةُ من وضع الجَهَلة، وليس من شأنهم الطَّعنُ.

قيَّد بحول المسجد؛ لأن الموقوف لو كان جنازةً أو مغتسلًا في محلهٍ، فهلك أهلُها؛ لا<sup>3</sup> يردِّ إلى الورثة اتِّفاقًا، بل يحمل إلى محلَّةٍ قريبةٍ منها؛ لأن نقلَه ممكنٌ لينتفع الناسُ به، والمسجدُ ليس كذلك.

(واللنزومُ) أي: لزومُ الوقف (في الرّباط) وهو ما يبنى لسكنى أبناء السبيل، (والخان) وهو المبنيُ للتجار. كذا قاله الجوهريُ. (والسقاية) وهي الموضعُ الذي يسقى منه، (والمقبرة بالحكم) أي: بحكم القاضي عند أبي حنيفة كما مرَّ بيانُه. (ويجعله بالقول) أي: قال أبو يوسفَ: يلزمُ الوقفُ في الأشياء المذكورة بقوله: وقفتُها أَ لِمَا مرَّ من أن التسليمَ عنده ليس بشرطٍ. (لا باستعمالها فيما وُضعتْ لله) أي: قال محمدٌ: إذا سكن في الخان والرِّباط وشرب من البِتقاية ودُفن في المقبرة؛ يكون وقفها لازمًا؛ لأن قبضَ الكلِّ متعدِّرٌ، فأقيم قبضُ الواحد مقامَ الكلِّ، ويستوي فيه الغنيُ والفقيرُ؛ لأنَّها في العرف يكون عامَّةً، والمعروفُ كالمشروط، وكذا لو وقف دارَه لسكنى طلبة العلم، وأمَّا لو وقف أرضًا يُصرفُ أَ غلَّتُها إلى طلبة العلم لا تُصرفُ أَ إلى الغنيِّ منهم؛ لأن في تمليك الغلَّة يراد به الفقراءُ عادةً، بخلاف ما لو أوصى بثلث ماله لطلبة العلم وهم يحصون؛ يستوي فيه الغنيُّ والفقيرُ؛ لأن المرادَ من الوصيَّة: الصلةُ، وهي يتحقَّقُ للغنيِّ أيضًا، وإن كانوا لا يحصون؛ تصرفُ أَ إلى ذوي الحاجة منهم. كذا في «المحيط».

أقول: المفهومُ من المتن: أنَّ اللزومَ في وقفيَّة الأشياء المذكورة يثبتُ بالاستعمال عند محمد رحمه الله، ولا يكفي <sup>8</sup> فيه التَّسليم إلى المتولِّي كما في سائر الأوقاف، وهو مختارُ شمس الأئمة السرخسيِّ، فعلى هذا لو قال: وشرط في اللزوم استعمالَ الرباط والخان والسقاية والمقبرة فيما وضعتْ له؛ لكان أقصرَ وأسلمَ من التِّكرار؛ لأن قولَهما كان معلومًا مما سبق. وأما قولُ المصنف في «شرحه» في هذا المقام: ولو سلَّمها إلى المتولِّي جاز؛ لأن فعلَه ينوبُ منابَ الموقوف عليه؛ فمشعرٌ بأنَّ تسليمَ هذه الأشياء إلى المتولي كافٍ في اللزوم، فبينهما مخالفةً.

<sup>1</sup> ح: يبنى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ذكر.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: إلى.

<sup>4</sup> ح: وقفت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ليصرف.

<sup>6</sup> ح: يصرف.

<sup>7</sup> ح: يصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: یکتفی.

(ولا نجيزُ وقفَ كلِّ عينٍ معيَّنةٍ مملوكةٍ قابلةٍ للنقل مفيدةٍ باقيةٍ) يعني: العينُ الموصوفةُ بالصفات المذكورة لا يجوز وقفُها كليًا عندنا، بل إنَّما يجوزُ إذا كانت عقارًا عند أبي حنيفة؛ لأن وقفَ المنقول لا يتأبَّدُ، ولا بُدَّ من التَّأبيد فيه، ويجوز في بعض المنقولات أيضًا عندهما. وقال الشافعيُّ: يجوز وقفُ كلِّ عينٍ موصوفةٍ بالصفات المذكورة؛ لأن المقصودَ من الوقف الانتفاعُ، وكلُّ ما يمكن أن يُتفعَ به يجوز وقفُه.

عُرف من القيد الأوَّل: أنَّ وقفَ ما في الذمَّة لا يجوزُ، وكذا وقفُ المنافع.

ومن الثَّاني: أنَّ وقفَ المجهول لا يجوزُ.

ومن الثَّالث: أنَّ وقفَ غير المملوك لا يجوزُ.

ومن الرابع: أنَّ وقف أمِّ الولد لا يجوزُ.

ومن الخامس: أنَّ وقف ما لا يُنتفعُ به لا يجوزُ.

ومن السادس: أنَّ وقفَ الطعام والدراهم لا يجوزُ؛ لأنَّها لا يبقى عند الانتفاع بهما.

ولا خلافَ لنا في هذه القيود إلا في القيد الرَّابع، فعندنا: الوقفُ لا ينتقل إلى ملك الموقوف عليه، فلا يُشترطُ كونُه قابلاً للنقل، وعنده ينتقلُ، فيشترطُ كونُه قابلًا له.

أقول: لو قال: ولا نجعلُه ملكًا للموقوف عليه؛ لكان أَوْلى، وأيُّ حاجةٍ إلى إيراد هذه القيود المتَّفق عليها، بل لا حاجةَ إلى إيراد هذه المسألة.

وعن زفر: إنَّ وقفَ الطعام والدراهم جائزٌ، بأن يباع الطعامُ، فيدفع ثمنُه مضاربةً، وكذا يدفعُ الدراهمُ، ويصرفُ ما رُبحَ على الوجه الذي وقف عليه.

(فيجوز وقفُ العقار) اتِّفاقًا؛ لأنَّه متأبِّدٌ.

(ووقفُ المنقول باطل) عند أبي حنيفة؛ لعدم تحقُّقِ التَّأبيد فيه. (وقالا: يجوز ما كان تَبَعًا، كآلات الحرث والبقر وعبيده الأكرة) بالفتحات، جمع الأكر، وهو الزّارعُ (مع الضَّيعة) وهي المزرعةُ، كما جاز بيعُ الشرب تبعًا للأرض.

قيَّد بالتبعية؛ لأنَّه لو وقف أرضًا بجميعِ ما فيها وفيها ثمرةٌ قائمةٌ وقت الوقف؛ لا يدخلُ في الوقف؛ لأنَّها ليستْ أ من توابع العقار، ولكن يلزم التَّصدُّقُ بها على الفقراء على معنى النَّذْر. كذا في «المحيط».

(وأجاز) أي: محمدٌ وقف (ما يتعارَفُ وقفه، كالمصاحف والكتب والفأس والقَدُّوم) بفتح القاف، وهو ما ينحت به الشجرُ، (والقدور) جمع قدر، (والجنازة) بكسر الجيم، وقيل: بفتحها، هو السريرُ لحمل الميت، وكذا ثيابُها، (والكراع) وهو الخيلُ، في حكمه الإبلُ، (والسلاح) وكذا الدُّروع. وإنَّما أجازه مع أنَّ القياسَ أن لا يجوز لانعدام التَّابيد والتَّبعية في هذه الأشياء؛ لوجود تعامل الناس في وقفها، والقياسُ قد يُتركُ بالتعامل كالاستصناع.

أقول: يُفهمُ من المتن أنَّ وقفَ الكراع والسلاح غيرُ جائزٍ عند أبي يوسف، والمذكورُ في «الهداية»: أنَّ وقفَ الكراع والسلاح والسّروع جائزٌ عند أبي يوسف؛ لورود الأثر في هذه الثَّلاثة، وهو ما روي أنَّ عمر رضي الله عنه شكى من خالد بن الوليد حين منع منه الزَّكاة، فقال صلى الله عليه وسلم: «لا تظلموا خالدًا، فإنَّه حبس أكراعَه وأَعْتُدَه في سبيل الله»<sup>2</sup>، ويروي: «دروعه»، الأعتد: آلاتُ الحرب، والقياسُ إنَّما يُتركُ بالنصّ، والنصُّ ورد في هذه الثلاثة، فيبقى فيما وراءه على القياس. (ويفتى به) أي: بقول محمدِ.

(ولا يجوز تمليكُه) أي: تمليكُ الموقوف لغير الموقوف عليه.

قيَّدنا به؛ ليكون الحكمُ اتِّفاقياً؛ لأن الوقفَ إزالةُ الملك لا إلى مالكِ كالإعتاق.

(ويجيز) أبو يوسف (القسمة في المشاع) يعني: إذا كان الوقف مشاعا، وطلب الشريكُ القسمة؛ تصعُّ مقاسمتَه عند أبي يوسف خلافًا لهما.

لهما: إنَّ في القسمة معنى البيع، والتمليكُ في غير المثليات، وهو في الوقف، ممتنعٌ.

<sup>1</sup> د: ليس.

<sup>2</sup> صحيح البخاري، الزكاة 32، 48؛ سنن أبي داود، الزكاة 22 بمعناه.

<sup>3</sup> ح: يصح.

وله: إنَّ القسمةَ تمييزٌ وإفرازٌ، غايةً ما في الأمر: أنَّ الغالبَ في غير المكيل والموزون معنى المبادلة، إلا أنَّه جُعِلَ في قسمة الوقف معنى الإفراز غالبًا نظرًا للوقف، فلم نجعلها أ في معنى البيع والتمليك.

(ويبدأُ بعمارته) أي: بعمارة الوقف (مطلقًا) أي: سواءٌ شرط الواقفُ ذلك أو لم يشرطُهُ؛ لأن مقصودَ الواقف الانتفاعُ بما وقفه على التَّأبيد، وهو إنَّما يحصلُ ببقائه، فجعل الواقفُ شارطًا دلالةً، ولو كان شرطُ الواقف لا يزيدُ على ما شرطه.

(فإن وقف دارًا على سكنى ولده؛ عمّرها ساكِنُها) لانتفاعه بها، (فإن امتنع) أي: الولدُ عن عمارتها، (أو افتقر) ولم يقدرْ عليها، (آجرها الحاكمُ، وعمّرها) بأجرتها، (ثم ردَّها إليه) أي: إلى الولد؛ ليكون حقُّ الواقف والموقوف عليه مرعيًّا.

قيَّد بالحاكم؛ لأن من له السُّكني لا ولاية له على إجارتها.

(ويصرفُ ما انهدم من الوقف في عمارته، فإن استغنى) أي: إن 2 لم يكن للوقف حاجةٌ إلى صرفِ ما انهدم إليه (حُيِسَ للحاجة) أي: يحفظُ ذلك المنهدمُ إلى وقت الحاجة، فيصرفُ إليه.

(فإن تعدَّرَ إعادةُ العين) يعني: صرفُ عين المنهدم إلى موضعٍ في الوقف (بِيعَ في العمارة) أي: ببيعه الحاكمُ، ويصرف ثمنه في المرمّة صرفًا للبدل مقامَ المبدل. (ولا يقسم) ذلك الثمن (بين مستحقيه) أي: بين الذين استحقّوا الوقف؛ لأن حقَّهم في المنفعة دون العين؛ إذ العينُ ملكُ الواقف أو حقُّ الله، فلا يصرفُ<sup>3</sup> إليهم ما ليس حقًّا لهم. والله أعلمُ<sup>4</sup>.

### (فصل) في إجارة الوقف وإثباته

(ي**تبعُ شرطُ الواقف في إجارته**) مثلًا: إذا شرط الواقفُ أن لا يؤجَّرَ وقفُه أكثرَ من سنةٍ؛ يراعى شرطُه؛ لأنَّه إنَّما أخرجه عن ملك نفسه بشرطٍ معلومٍ، فيتقيَّدُ به.

(وإن أهمله) أي: إن لم يشرط الواقفُ شيئًا فيها، (قيل: يطلقُ) أي: قال المتقدمون: جاز للمتولِّي أن يؤاجره من السنين ما شاءً لتنزله منزلةَ الواقف. (وقيل: يقيّد بسنةٍ) أي: قال المتأخرون: لا يجوز إجارتُه أكثرَ من سنةٍ خوفًا من أن يتّخذ الوقفُ ملكًا لغبلة الطلمة المستأكلة.

(ويختارُ للفتوى أن يؤجّر الضياعُ) جمع ضيعةٍ، أي: ضياع الوقف (ثلاثَ سنينَ)؛ لأن رغبةَ المستأجر لا يتوفَّرُ في أقلَ من هذه المدة، (وغيرها) أي: يؤجّرُ غيرُ الضياع (سنةً) وهو قولُ الإمام أبي حفص الكبير، ومقصودُه منه: رعايةُ جانب الوقف، حتى إذا دعت المصلحةُ في الضّياع أن يؤجّر أقلَّ من سنتين وفي غيرها أكثرَ من سنةٍ؛ يفعلُ كذا؛ لأن هذا أمرٌ يختلفُ باختلاف الموضع والزمان. كذا في «المحيط».

(ولا يؤجرُ إلا بالمثل)؛ لأن إجارةَ الوقف بما نقص من أجرة مثله إضرارٌ للفقراء.

(ولا تنقضُ) إجارةُ الوقف إذا كان بأجرِ مثله (إن زادت الأجرةُ لكثرة الرَّغبة) أي: رغبة الناس في استئجاره؛ لأن المعتبرَ هو أجرُ المثل وقت العقد.

قيَّد بكثرة الرغبة؛ لأن الأجرة لو زادتْ في نفسها لغلوّ سعرها عند الكلِّ؛ تنقضُ الإجارةُ، وتعقدُ أَ ثانيًا، ويجب بالعقد الأوَّل المسمَّى إلى حين الزِّيادة، وبالعقد الثَّاني أجرُ المثل إلى انتهاء المدَّة، مثلًا: إذا كان أجرُ مثل دارٍ اثني عشر درهمًا، وأعطى المستأجرُ اثني عشر أقفزةَ حنطةٍ، وكان قيمةُ كلِّ قفيزٍ وقت العقد درهمًا، وازداد قيمتُها بعدما سكن نصفَ سنةٍ، وصار قيمةُ كلِّ قفيز ثلاثة دراهم؟ ينقضُ العقدُ الأوَّل، ويجب بالعقد الأوَّل ستَّةُ أقفزةٍ، وبالعقد الثاني قفيزان.

(وليس للموقوف عليه أن يؤجر) الوقف (إلا نيابةً) أي: إلا من جهة أن يكون نائبًا عن الحاكم أو الواقف، (أو ولايةً) بأن كان قاضيًا، ولا يملك الموقوف عليه؛ يصحُ<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يجعلها.

 $<sup>^{2}</sup>$  د – إن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تصرف.

<sup>4</sup> ح - والله أعلم.

<sup>5</sup> ح: ويعقد.

<sup>6</sup> د: تصح.

(فإن مات) الموقوفُ عليه (وقد عَقَدَ) أي: والحالُ أنَّه عقد إجارةَ الوقف بإنابةٍ أو ولايةٍ (لم ينفسخُ) وكذا القاضي إذا آجره، ثم عُزِلَ قبل مضيّ المدة؛ لا يبطل الإجارةُ؛ لأن كلَّا منهما بمنزلة الوكيل عن الفقراء، وبموت الوكيل لا ينفسخُ عقدُ الإجارة، وكذا إذا مات الواقفُ وهو الذي آجَرَ.

(ولا يعار) أي: لا يعطى الوقفُ عاريةً؛ لأن في إعارته إبطالَ حقّ الفقراء. (ولا يرهنُ)؛ لأن فيه تعطيل منافعه.

(وإن أتلف منافعه، أو غصب عقارُه) وتعطّلَ عن المنفعة، (يُختارُ وجوبُ الضمان) أي: ضمانُ أجر المثل واجبٌ على المتلف والغاصب، وبه يُغْتى نظرًا للوقف.

(وتجوز الشهادةُ بالشُّهرة) أي: التسامع (لإثباته) أي: لإثبات أصل الوقف؛ لأنَّه لو لم يجزْ ذلك؛ لأدَّى إلى استهلاك الأوقاف القديمة، وبه أخذ الفقيهُ أبو الليث، وهذه الشهادةُ إنَّما تُقبلُ إذا لم يفسّر الشاهدُ بأنَّ شهادته بالتسامع، فإن فسَّرها؛ لا يقبلها القاضي. قيَّدنا بأصل الوقف؛ لأن الشهادةَ على شرط الوقف أو جهته لا تجوزُ بالتَّسامع. كذا في «الخانية».

### (كتاب الغصب)

وهو في اللغة: أخذُ الشيء قهرًا مالًا كان أو غيرَه.

وفي الشرع: أخذُ مالٍ متقوّمٍ بغير إذن المالك بإزالة يده عنه أو قصرها، كما إذا استخدم عبدًا في يد مالكه. ولو جلس على بساطٍ غيره لا يكون غاصبًا؛ لأن يد المالك لم يزلُ عنه ولا قصرتُ؛ لأن فعلَ المالك، وهو البسطُ، باقٍ.

(يجب على الغاصب ردُّ العين المغصوبة) ما دامت باقيةً (في مكان غصبه).

قيَّد به؛ لأن القيمةَ تختلفُ باختلاف الأماكن.

(فإن هلك) المغصوبُ، أطلق الهلاكَ؛ ليتناولَ ما إذا هلك بفعل الغاصب أو غيره. (ضمن مثلَهُ إن كان مثليًا)؛ لأن فيه رعاية حقِّ المالك صورةً ومعنى، (وإلا؛ فقيمتَه) بالنصب، أي: إن لم يكن له مثلٌ ضمن قيمتَه رعايةً لجانب المعنى، وهو الماليّةُ. (يوم العصب<sup>1</sup>) قيَّد به؛ لأن سببَ الضمان وُجِدَ فيه.

(فإن<sup>2</sup> نقص) المغصوب (ضمن النقصان) اعتبارًا للبعض بالكلِّر. هذا إذا كان النقصانُ في عين المغصوب، وكان غيرَ ربويٍ، حتى لو كان النقصانُ بتراجع السِّعْر لا يضمنُه؛ لأنَّه لو ضمنه مع استرداد الأصل كان اعتياضًا عن الصّنعة، ولا قيمة لها في الأموال الربويَّة.

(وإن انقطع المثليُّ) عن الأسواق أو عن أيدي النَّاس، بأن كان المغصوبُ رطبًا، فانقضى أوانُه، فوجب عليه القيمةُ، (فوجوبُها يومَ القضاء) يعني: يُعتبرُ قيمته التي في يوم الخصومة عند أبي حنيفة؛ لأن وجوبَ القيمة إنَّما يظهرُ بقضاء القاضي، فتعتبرُ قيمته يومئذٍ. (لا الانقطاع) يعني: عند محمدٍ: يُعتبرُ ويعتبر) أبو يوسف (يوم الغصب)؛ لأن سببَ وجوب القيمة هو الغصبُ، فتعتبرُ قيمته يومئذٍ. (لا الانقطاع) يعني: عند محمدٍ: يُعتبرُ قيمته يوم انقطاع جنسه؛ لأن العجزَ عن أداء المثل تحقَّق به.

(وإذا ادَّعى الهلاك) أي: هلاكَ العين المغصوبة (حبسه الحاكمُ حتى يعلم أنَّها لو كانت باقيةً أَظْهَرَها)؛ لأن الأصلَ هو البقاءُ، فلا يُعتبرُ قولهُ فيه. (ثم قضى عليه بالبدل) وهو القيمةُ؛ لسقوط ردِّ العين عنه كما عُلِمَ هلاكها.

(وإذا غيَّب المغصوب) أي: جعله الغاصبُ أو غيره غائبًا حتى صار كالهالك، (فقضي عليه بالقيمة؛ نملِكُه إيَّاه) أي: نحكمُ بأنَّه صار ملكًا للغاصب، حتى لو ظهر المغصوبُ صار الغاصبُ أحقَّ به. وقال الشافعيُّ: لا يصيرُ ملكًا له؛ لأن الغصب عدوانٌ محضٌ، فلا يكون سببًا للملك الذي هو نعمةٌ، كما أنَّ المدبَّر لا يصير مملوكًا بالغصب.

ولنا: إنَّ المغصوبَ منه ملكَ بدل المغصوب ذاتًا، فوجب أن يملكَ الغاصبُ ذاتَ المغصوب تحقيقًا للعدل كما في سائر المبادلات، والملكُ بالغصب لم يثبتُ مقصودًا، بل ثبت في ضمن الضَّمان، وأما المدبَّر؛ فلم يكن قابلًا للنقل، فجُعلَ البدلُ مقابلًا لفوات يد المالك عنه فقط.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: غصىه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وإن.

<sup>3</sup> ح: فيعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: فيعتبر.

(ويقبلُ قولُه) أي: قولُ الخاصب (مع يمينه في القيمة)؛ لأنه يُنكرُ ما يدَّعيه المالكُ من زيادة قيمة المغصوب، (إلا أن يبرهنَ الممالكُ أنَّها أكثرُ) مما يقوله الغاصبُ من المقدار، فيُعملُ بالبيّنة، فإن أقام الغاصبُ البيّنة؛ لا تُقبلُ؛ لأنَّها تنفي الزيادة، والبينةُ على النفي لا تُقبالُ!.

وفي «النهاية»: قال بعضُ مشايخنا: يُقبلُ لإسقاط اليمين كما قُبلتْ من المودع إذا ادَّعي ردَّ الوديعة، وهذه المسألةُ مشكلةٌ، ومن المشايخ من فرَّق بين هذه المسألة وبين مسألة الوديعة، وهو الصحيحُ.

(فإن ظهر) المغصوبُ وقيمتُه أكثرُ من المضمون، (وقد ضمنه بنكوله) أي: بنكول الغاصب عن اليمين، (أو بقول المالك، أو ببيّنته) أقامها المالك، (فلا خيارَ) أي: للمالك في نقضه؛ لأنَّه رضي بالمبادلة بهذا القدر، فيكون العينُ ملكًا للغاصب. (أو بقول الغاصب) يعني: إذا كان مضمونًا بقول الغاصب (مع يمينه؛ خيّر المالكُ بين إمضاء الضمان أو الأخذ) أي: أخذِ العين (وردِّ العوض) سواءٌ كان قيمةُ العين أكثرَ مما ضمنه أو مثلَه أو أقلً؛ لأن المالكَ لم يأخذُ ما ادَّعاه من القيمة، فجاز أن يكون قيمتُه مثل ما ضَمِنه أو أقلً منه عند المتقوّمين، ولا يكون كذلك عنده، فيتخيَّر؛ لأن رضاه بهذا القدر لم يتمَّ.

(ولو برهن كلٌ منهما على هلاكه عند الآخر) أي: لو أقام الغاصبُ بينةً على أنَّه ردَّ المغصوبَ إلى المالك، فهلك عنده، وأقام المالكُ بينةً على أنَّه هلك عند الغاصب (يرجِّحُ) أبو يوسف (المالكُ) يعني: بينتَه؛ لأنَّها مثبتةٌ للضمان. (ورجّح) محمدٌ بينةً (الغاصب، وهذا ظاهرُ المذهب)؛ لأن الضمانَ ثابتٌ بنفس الغصب، فلا حاجةَ إلى إثباته، لكنَّ الغاصب يدَّعي زوالَه، والمالكُ ينكرُه، فبينةُ الغاصب يكون أَوْلي.

(ويضمنُ) الغاصبُ (ما نقصَ من العقار بفعله وسكناه) كما إذا نقل ترابَه ولم يصلحُ للزراعة؛ لأنَّه فعلٌ في العين، أو انهدم الدار بسكناه؛ لأنَّه إتلافٌ، وبه يضمن العقارَ اتفاقًا. (وضمّنه) أي: محمدٌ الغاصب (بهلاكه) أي: بهلاك العقار، كما إذا غلب المسيلُ على الأرض، أو انهدم بناءُ الدار بآفةٍ سماويةٍ. وقالا: لا يضمنُ.

له: إنَّ الغاصب لَمَّا أثبت لنفسه يدًا؛ زال عن المالك يدُه المنتفعة به، فصدق عليه حدُّ الغصب، فيلزم ضمائه.

ولهما: إنَّ إزالةَ اليد عن العقار غيرُ متصوَّرةٍ؛ لأنَّه لا ينتقلُ<sup>2</sup>، وإنَّما يُتصوَّرُ فيه منعُ المالك عنه، وهذا تصرُّفٌ في المالك لا في المحلّ، فلا يجب ضمانُه، كما لا جعل المالك عن مواشيه بعيدًا، فتلفث.

(وإذا تغيَّرت العينُ بفعل الغاصب حتى زال اسمُها وعِظَمُ منافعها) وهو بكسر العين وفتح الظاء المعجمة بمعنى عظيم، (نملِّكُه إيَّاها) أي: نجعل الغاصبَ مالكًا لتلك العين. وقال الشافعيُّ: لا يملكها؛ لأن المالكَ صاحبُ أصلٍ، وهو العينُ، والغاصبَ صاحبُ وصف، وهو الصنعةُ، فيرجَّحُ صاحبُ الأصل، فلا يزول حقَّه عنه.

ولنا: إنَّ الغاصبَ أحدثَ في المغصوب صنعةً متقوِّمةً، فحقُّه قائمٌ فيها من كلِّ وجهٍ، فيترجَّحُ على الأصل الذي فاتت من وجهٍ، كفوات اسمه وعِظَم منافعه.

(ولا ينتفعُ بها) أي: الغاصبُ بتلك العين (حتى يؤدّي البدل) أو تراضيا على مقدارٍ أو أبرأه المالكُ عنه أو يحكم الحاكمُ بالقيمة؛ إذ المبادلةُ تكون حاصلةً بهذه الأشياء، وإنَّما لم يجز الانتفاعُ قبلها؛ لأن في إباحة الانتفاع بها فتحًا لباب الغصب، فيحرم الانتفاعُ، لكن جاز للغاصب بيعُها وهبتُها؛ لأنَّها مملوكةٌ له بجهةٍ محظورة كالمقبوض بالبيع الفاسد، وهذا وجهُ الاستحسان.

(والقياسُ الحلُّ) وهو روايةٌ عن أبي حنيفة وقولُ الحسن وزفر؛ لأن الغاصبَ ملكه بإحداث الصنعة له 3، وهو في نفسه مشروعٌ، وإنَّما حرم هنا؛ لوجوده في مال الغير، فأشبه الاصطيادَ بقوس الغير، فيحلُّ انتفاعُه بها والتصرُّفُ فيها، ولهذا لو وهبها أو باعها جاز.

(كما لو ذبح شاةً، فطبخها، أو شواها، أو طحن حنطةً أو زرعها، أو خبز دقيقًا، أو جعل الصفرَ آنيةً) بمد الهمزة، جمع إناءٍ، (أو الحديد سيفًا، أو بنى على ساجةٍ) وهي خشبةٌ منحوتةٌ مهيّأةٌ توضعُ للله تحت البناء، (أو عصر زيتونًا أو عنبًا، أو غزل قطنًا، أو نسج عزلًا) وهذه الأشياءُ تمثيلاتٌ للأعيان المغصوبة المتغيّرة بفعل الغاصب تغيُّرها ظاهرٌ فيما عدا الساجة، وأما تغيُّرها فيها؛ فلأنّها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ينقل.

<sup>3</sup> د - له.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يوضع.

كانت نقليةً، والآن صارتٌ من العقار، ولهذا استحقّ بالشُّفعة، فيكون هالكًا من وجهٍ ومتغيرًا من وجهٍ أ، والتغيُّرُ يوجبُ انقطاعَ حقِّ المالك، وهو يملِكُها بهذه التصرُّفات عندنا خلافًا للشافعيّ، وهو يضمِّنُه النقصانَ.

وفي «الذخيرة»: إنَّما يزولُ الملكُ عن السَّاجة إذا كان قيمتها أقلَّ من قيمة البناء، وأمَّا إذا كان أكثرَ منها؛ لا يزول ملكُه عنها. (ولو غصب تبرًا) وهو ما كان من الذهب غيرَ مضروبٍ، فإذا ضُرب يكون دينازًا، ولا يقال: تِبْرًا إلا للذهب، وبعضُهم يقول للفضة أيضًا. كذا في «الصحاح». (فصاغه آنيةً، أو ضربه دنانيرَ؛ فهي للمالك) عن أبي حنيفة. (وقالا: ملكها الغاصبُ، وعليه الممثلُ)؛ لأنه أحدث فيه صنعةً متقوِّمةً كما سبق بيانه قريباً.

وله: إنَّ اسمَ الذهب والفضة لم يزلْ عنهما، وكذا لا يزولُ معناهما، وهو الثمنيةُ، فلا يكون في حكم الهالك، على أنَّ الصنعة غيرُ متقوّمةٍ في الأموال الربوية، ولهذا لو غصب حليًا فكسره، ثم ردَّه إلى المالك؛ لا يضمنُ.

(ولو ذبح شاةَ غيره، أو قطع عضواً منها، فإن شاء المالكُ أخذها وضمّنه نقصانها، أو سلَّمها) إلى الغاصب (وضمّنه قيمتها)؛ لأن في الذبح إتلافًا لبعض الأغراض من الشاة، وهو الدرُّ والنسلُ، وإبقاءً لبعضها، وهو اللحمُ.

وفي ذكر الشاة إشارةٌ إلى أنَّ هذا الحكمَ في مأكولة اللحم، وأما إذا لم يكن كذلك؛ يضمنُ جميعَ قيمتها، إلا إذا قطعَ طرف العبد المغصوب؛ فللمالك أن يأخذَه مع أرش المقطوع؛ لأن الآدميَّ يُنتفعُ به بعد قطع عضوه، ولا كذلك الدابَّةُ الغير المأكولة.

(وإن خرق ثوبًا) خرقًا فاحشًا. وفي «المحيط»: وهو ما استنكف أوساطُ الناس من لبسه مع ذلك الخرق، واليسيرُ ضدُّه. وفي «الهداية»: الصحيحُ: أنَّ الفاحشَ: ما يفوتُ به بعضُ العين وجنسُ المنفعة، بأن كان يصلحُ للقباء قبله وبعده لا يصلح له، ويصلحُ للقميص، وإليه أشار بقوله: (فأبطل عامَّةَ منفعته) وإنَّما يفوتُ به بعضُ العين من حيثُ الظَّاهر؛ لأن الثوبَ إذاً يفوت من أجزائه شيءٌ لا محالةً. (ضمّنه) أي: المالكُ الغاصبَ قيمتَه؛ لأنَّه استهلاكٌ معنى، ولو أخذه المالكُ وضمّن نقصانه؛ فله ذلك؛ لأن عينَه مع بعض المنافع قائمٌ.

(وإن كان) الخرقُ (يسيرًا) وهو ما لا يفوت به شيءٌ من المنفعة، بل يدخل فيه نقصانُ عيبٍ مع بقاء المنفعة، وهو تفويتُ الجودة لا غير. (ضمّن نقصانه)؛ لأن الغاصبَ أدخل فيه عيبًا ما. هذا الحكمُ في كلِّ عينٍ من الأعيان، إلا في الأموال الربويّة، فإنَّ تضمينَ النقصان متعذِّرٌ فيها؛ لأنَّه يؤدِّي إلى الربا، فإنَّ المالكَ يخيَّرُ فيها بين أن يمسك العينَ ولا يرجع بشيءٍ على الغاصب، وبين أن يمسلَ العينَ إليه ويضمّنه مثله أو قيمتَه، وإلى إخراج الأموال الربويَّة أشار بقوله: «إن خرق ثوبًا»؛ لأن الربا لا يجري فيه.

وفي «الذخيرة»: هذا إذا لم يجدّد فيه صنعةً، وإن جدَّدَها بأن خاطه قميصًا؛ يضمنُ قيمتَه؛ لانقطاع حقِّ المالك عنه.

(فإن<sup>2</sup> بنى) الغاصبُ (في أرضٍ، أو غرس؛ فرَّغها) أي: الغاصبُ الأرضَ المغصوبة؛ لأنَّه شغل ملك الغير ببنائه أو غرسه بغير إذنه، وذا غيرُ جائزٍ. (وسلَّمها) إلى مالكها. (فإن نقصتْ به) أي: الأرضُ بسبب التَّفريغ (كان للمالك أن يضمِّنَ قيمةَ غرسه أو بنائه مقلوعًا) أي: مستحقًا للقلع، ومعرفةُ ذلك: بأن تقَّوم (الأرضُ بلا بناءٍ وتقَّومَ ببناء 4 مأموراً صاحبه بقلعه، فيضمّن الغاصبَ ما بينهما من التفاوت. (ويكون لله) أي: البناءُ أو الغرسُ لمالك الأرض.

وفي «النهاية»: هذا إذا كان قيمةُ البناء أقلَّ من قيمة الأرض، وأمَّا إذا كانت أكثرَ منها؛ يضمن الغاصبُ قيمةَ الأرض، ولا يؤمر بقلعه، كما إذا ابتلع دجاجةُ زيدٍ لؤلؤةَ عمرو، فإن كان قيمةُ الدجاجة أكثرَ؛ يضمن زيدٌ قيمةَ لؤلؤةٍ، وإن كانت بالعكس؛ يضمنُ عمرو قيمةَ الدجاجة.

(ونضمِّنُ المسلمَ قيمةَ ما أتلف من خمرٍ ذميٍّ) وكذا إذا أتلف خنزيرَه، (والذميَّ) أي: نضمِّنُ الذميَّ (مثلَها) أي: مثلَ الخمر إذا أتلف خمرَ ذميّ، وإن أتلف خنزيرَه يضمن قيمتَه. وقال الشافعيُّ: لا يضمنُها.

قيَّد بالخمر؛ لأنَّه لو أتلف ميتةَ ذميّ لا يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالذميِّ؛ لأنَّه لو أتلف خمرَ مسلمٍ لا يضمن اتِّفاقًا.

له: إنَّ تقوُّمَهما سقط في حق المسلم، فكذا في حقِّ الذميّ؛ لأنَّهم أتباعٌ لنا في الأحكام.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – من وجه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وإن.

<sup>3</sup> ح: يقوم.

<sup>4</sup> ح: ويقوم ببنائه.

ولنا: إنَّ الخمرَ والخنزيرَ مالان متقوِّمان في حقِّ الذميِّ، ونحن مأمورون بتركهم وما يدينون، فيكونان مضمونين إذا أتلفا، إلا أنَّ المسلمَ يضمن الخمرَ بقيمتها؛ لأنَّه ممنوعٌ عن تملُّكها وتمليكها إهانةً بها، والذميُّ يضمنُ مثلَها؛ لكونها من ذوات الأمثال.

(فلو أسلمَ بعد إتلافها) أي: لو أسلم ذميٌ بعد إتلاف خمرِ ذميٍّ (يبرئه) أي: أبو يوسف المتلفَ عن الضمان. (وأوجب) محمد (القيمةً).

قيَّد بإسلام المتلف؛ لأنَّه لو أسلم صاحبُ الخمر برئ المتلفُ اتِّفاقًا.

لأبي يوسف: إنَّ ما كان واجبًا عليه . وهو ضمانُ مثلها . سقط عنه بإسلامه، ولم يوجدْ منه موجبُ الضمان بعده، فلا يجبُ عليه قيمتها.

ولمحمد: إنَّه لَمَّا عجز عن تسليم مثلها؛ وجب عليه قيمتها، كما لو أتلف المسلمُ خمرَ الذميِّ. (والقولان روايتان) عن أبي حنيفة.

(ولا يضمِّنُه) أي: أبو يوسف المسلمَ المتلفَ (زقَّ خمرٍ) يعني: زقاً فيه خمرٌ لمسلمٌ، (شقّه لإراقتها) نهيًا عن المنكر. (وخالفه) محمدٌ.

قيَّد بالزقّ؛ لأن الضمانَ لا يجب في الخمر اتِّفاقًا.

لأبي يوسف: إنَّه كان مأذونًا في الإراقة، وقد لا يتيسَّرُ ذلك إلا بالشقِّ، فيكون مأذونًا فيه.

ولمحمد: إنَّ الإراقةَ ممكنةٌ بدون الشقِّ، فيضمن الزقَّ؛ لأنَّه مالٌ متقوِّمٌ. الفتوى على قول أبي يوسف.

(ولو كسر معزفًا) وهو نوعٌ من الطَّنابير يتّخذه أهلُ اليمن، والمرادُ به هنا: ما كان آلةً لهوٍ كالمزمار والدفّ وغيرهما، يعني: إن كسر مسلمٌ معزفًا لمسلم (لغير لهو؛ فهو ضامنٌ) عند أبي حنيفة.

أقول: المفهومُ من «شرح المصنف»: أنَّ الجارَّ والمجرورَ صفةٌ لد«معزفًا»، يعني: معزفًا كائنًا في البيتِ لا لهو، فيلزم منه أن يكون المقتنَى في البيت للهو لا يكون مضمونًا بالاتفاق، والحالُ أنَّه على الخلافِ أيضًا على ما فُهِمَ من المتن والشُّروح، بل الوجهُ أن يكون الجارُّ والمجرورُ متعلقًا بدهضامن»، يعني: يضمنُ قيمتَه غيرَ صالح للهو.

قالا: لا يضمنُ.

قيَّدنا المعزف بكونه لمسلمٍ؛ لأنَّه لو كسر معزفًا لذميٍّ؛ يضمنُ اتفاقًا بالغًا قيمتُه ما بلغ، وكذا لو كسر صليبَه؛ لأنَّه ماليٌّ متقوِّمٌ في حقِّه. وأمَّا طبلُ الغزاة أو الدفّ الذي يباح ضربُه في العرس؛ فكاسرُه ضامنٌ اتفاقًا بالغًا ما بلغ.

وفي «النهاية»: لا يُضمن الدّنانُ بالكسر إذا كان بإذن الإمام.

ولا بأس بأن يهدم البيت على من اعتاد الفسقَ، ويراق عصيره قبل أن يشتدُّ، والفتوي على قولهما.

لهما: إنَّ المعزف معدُّ للفساد، فسقطَ تقُّومُه كالخمر.

وله: إنَّه أتلف مالًا ينتفعُ به من وجهٍ آخرَ سوى اللهو والمعصية، فيضافُ إلى فعله، فيضمنُ قيمتَه غيرَ صالحٍ للهو، كما إذا استهلك أمةً مغنيةً.

(ولو أبق المغصوبُ) من يد الغاصب، (فرُدَّ على المالك) وهو على بناء المجهول، أي: ردَّه رجلٌ من مسيرة سفرٍ، (فأدَّى الجعلَ؛ يمنعه) أي: أبو يوسف المالكَ (من الرجوع) أي: رجوع ما أدَّاه (على الغاصب. وخالفه) أي: قال محمدٌ: يرجعُ؛ لأن سبب الجعلَ وُجِدَ عند الغاصب، فيرجعُ عليه، كما إذا فدى المالك من جنايةٍ وجدتْ عند الغاصب.

ولأبي يوسف: إنَّ الرادَّ عمل للمالك، فكان أجرُ عمله عليه، وهذا ليس بضمانٍ، والفداءُ كان ضمانًا محضًا.

(ومشتریه منه) أي: من اشترى العبدَ المغصوبَ من الغاصب (لو أعتقه، ثم أجاز المالكُ) البيعَ؛ (فالعتق جائزٌ) عند أبي حنيفة. (وأبطله) أي: محمدٌ العتق.

قيَّد بالمشتري منه؛ لأن الغاصبَ لو أعتقه فضمن للمالك قيمته؛ لم يجزْ عتقُه اتِّفاقًا، ولأنَّ المشتري من الراهن إذا باع أو أعتق، ثم أجاز المرتهنُ؛ نفذ البيعُ أو العتقُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بإعتاق المشتري؛ لأنَّه لو باعه من آخرَ، ثم أجاز المالكُ البيعَ الأولَ؛ لم ينفذ البيعُ الثاني اتِّفاقًا، ولو باعه الغاصبُ من رجلٍ، ثم اشتراه، ثم أجاز المالكُ البيعَ الأوّل؛ لا ينفذ البيعُ الأولُ ولا الثاني؛ لِمَا عرف في البيع الفاسد إذا وصل المبيعُ إلى البائع بأيّ وجهٍ وصل ينفسخُ البيعُ.

وقيّد بقوله: «ثم أجاز»؛ لأن المالكَ لو لم يُجِزْه، وضمّن الغاصب قيمتّه بعدما أعتق المشتري منه؛ لم يجزْ عتقُه في روايةٍ عن أبي حنيفة؛ لأن الملكَ ثبت للمشتري في صورة الإجازة من جهة المالك، وفي صورة الضّمان ثبت من جهة الغاصب، وتملُّكُ الغاصب للمغصوب ناقصٌ لثبوته مستندًا، والمستندُ ثابتٌ من وجهٍ دون وجهٍ، ولهذا يملكُ بعد الضمان أكسابُه دون أولاده، والملكُ الناقصُ يكفي لنفوذ البيع دون العتق كملك المكاتب.

لمحمد: قولُه صلى الله عليه وسلم: «لا عتق إلا فيما يملكه ابنُ آدم» أ، والمشتري من الغاصب لم يملك العبدَ، فلا ينفذُ. ولأبي حنيفة: إنَّ بيعَ الفضولي يفيدُ ملكًا موقوفًا، فلما أجاز المالكُ البيعَ نَفَذَ من حين العقد، فجاز إعتاقُه لمصادفته الملكَ. (أو قطع يديه) أي: لو قطع الغاصبُ يدي المغصوب، (فالمالكُ يضمّنه) عند أبي حنيفة، أي: يأخذ قيمته (إن سلَّمه إليه) أي: إن سلَّم المالك المقطوع إلى الغاصب الجاني، إن أمسكه؛ فلا شيءَ له من النقصا، (وقالا: يمسكُه ويضمِّنُ النقصانَ). قيَّد باليدين؛ لأنَّه لو قطع أحدهما له أن يمسك الجثَّة، ويأخذ النقصانَ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الغاصبَ جنى على ماله، فيتخيَّرُ المالكُ بين أن يدفعَه إليه ويُضَمِّنَه قيمتَه، وبين أن يمسكَه ويأخذَ منه ما نقصته الجنايةُ، كما إذا خرق ثوبه.

وله: إنَّ ضمانَ اليدين مساوٍ لضمان كلِّ البدن، فإذا ضمّنه اليدين لزمه تسليمُ الجثَّة إليه؛ لثلا يجتمع البدلُ والمبدلُ منه في ملك واحدٍ، بخلاف تخريق الثوب؛ لأن قيمةَ النقصان لا تبلغ<sup>3</sup> قيمةَ الكلّ.

أقول: في عبارة المصنف مساهلة؛ لأن تضمينَ القيمة عند التَّسليم اتفاقيٌّ، يشهد عليه تقريرُه 4 في «شرحه» موافقًا لِمَا سبق، وإنَّما الخلافُ في إمساكه مع تضمين النقصان؛ لكان أَوْلى، ولما احتاج إلى إرداف قولهما.

(أو دبغ) الغاصبُ (جلدَ ميتةٍ بما له قيمةٌ) كالقرظ والعفص، (ثم استهلكه؛ فهو بريءٌ) عن ضمان الجلد عند أبي حنيفة. (وقالا: يضمن قيمته طاهرًا) أي: قيمةَ جلدِ حيوانٍ مذكّىً غيرِ مدبوغٍ، أو معناه: يُضَمّن قيمةَ جلدٍ مدبوغٍ، ويأخذ ما زاد الدباغُ فيه. قيَّد بما له قيمةٌ؛ لأنَّه لو دبغه بما لا قيمةً له كالتراب والتشميس، واستهلكه؛ ضمنه اتِّفاقًا قيمتَه مدبوغًا.

وقيد بطاهرٍ؛ لأن المالك لو أراد  $^{5}$  أن يتركه على الغاصب، ويُضَمَّنَه  $^{6}$  قيمةً جلده؛ ليس له ذلك اتِّفاقًا؛ لأن جلدَ الميتة قبل الدباغة لا قيمةً له.

لهما: إنَّه أتلف مالًا متقوماً للمالك، فيضمنُ، كما لو دبغه بما لا قيمة له، أو استهلكه غيره.

وقيَّد باستهلاك الغاصب؛ لأنَّه لو هلك لا يضمنُ اتِّفاقًا، ولو استهلكه غيرُه يضمن اتِّفاقًا.

وله: إنَّ تقوَّمَ الجلد حصل بمال<sup>7</sup> الغاصب، وحقَّه قائمٌ فيه، والجلدُ تبعٌ لماله 8 في حقّ التقوُّم؛ لأنَّه لم يكن متقومًا قبل الدباغة، والأصلُ. وهو المال<sup>9</sup>. غيرُ مضمونِ عليه بالإتلاف، فكذا تبعُه، بخلاف المدبوغ بما لا قيمةً له؛ لأنَّه ليس للغاصب فيه شيءٌ متقومٌ، وبخلاف ما لو استهلكه غيرُ الغاصب؛ لأن الأصلَ مضمونٌ عليه، فكذا التبعُ.

وفي «النهاية»: لو جعل الغاصبُ بعد دباغته فروًا، فإن كان جلد ذكيّ؛ وجب عليه قيمتُه يومَ الغصب اتِّفاقًا، وإن كان جلد ميتةٍ؛ فلا شيءَ عليه؛ لأنَّه تبدَّلَ اسمه ومعناه بفعل الغاصب.

وفي «التبيين»: ينبغي أن يكون هذا على الخلاف أيضًا؛ لأنَّه استهلاكٌ معنيَّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند البزار، 439/6 بمعناه. وأخرجه القدوري في التجريد، 6/2771؛ والسرخسي في المبسوط، 129/30.

<sup>2</sup> د: ويأخذ.

<sup>3</sup> ح: يبلغ.

<sup>4</sup> د: تقدیره.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وقيد بالاستهلاك؛ لأنه لو لم يهلك وأراد المالك.

<sup>6</sup> ح: ويضمن.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بفعل.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: لفعله.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: الصنعة.

(والسوادُ في الصبغ نقصانٌ) يعني: من غصب ثوبًا وصبغه أسود؛ أدخل فيه نقصانًا عند أبي حنيفة، فللمالك أن يُضَمّنه قيمة ثوبه أبيضَ كما إذا خرقه. وقالا: إنّه ليس بنقصانٍ، فيأخذ المالكُ الثوبَ المصبوعَ، ويغرمُ ما أ زاد الصبغ فيه. (وقيل: هو اختلافُ زمانٍ) لا اختلافُ برهانٍ؛ لأن الناس كانوا لا يلبسون السوادَ في زمنه، ويعدونه نقصانًا، وفي زمنهما كانوا يلبسونه، ويعدُونه زيادةً.

(ولو صبغه أحمرَ، أو لتّ) أي: خلط (السويق بسمنٍ، فإن شاء) المالكُ (أخذهما، وردَّ ما زاد الصبغُ والسمنُ فيهما، أو ضمّنه قيمةَ ثوبٍ أبيضٍ) وإنَّما تخيَّر؛ لأن في إثبات هذا الخيار رعايةً للجانبين. (ومثل السويق)؛ لأنَّه مثليًّ. وقيل: تجب القيمةُ في السويق أيضًا؛ لأنَّه تغيَّر بالقلي، فلم يبق مثليًا كالخبز. كذا في «المبسوط»؛ لكن التفاوت فيه قليل، فلم يخرجه عن كونه مثليًا. (وسلَّمهما) أي: الثوبَ والمخلوط إلى الغاصب.

قيَّد بالصبغ؛ لأن الثوبَ لو انصبغ بإلقاء الربح لا خيار لربّ الثوب، بل يؤمر بدفع قيمة الصبغ إلى صاحبه؛ لأنَّه لا جناية منه حتى يضمنَ، وكذا الجوابُ في اللتّ.

(ولو أطعم) الغاصبُ (المالكَ ما غصبه منه، ولم يعلمه) أي: الغاصبُ المالكَ أنَّه طعامُه، (نبرته عنه) أي: يكون الغاصبُ بريئًا عن الضمان عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يبرأُ عنه؛ لأن هذا ليس بردٍّ، بل غرورٌ؛ لأنَّه لو عَلِمه لَمَا أكله؛ إذ المرءُ يرغب في أكل مال الغير ما لا يرغب في مال نفسه.

ولنا: إنَّ عينَ ماله وصل إليه، فلا يضمنه ثانيًا، والغرورُ إنَّما وقع من جهله بأنَّه طعامُه، فلا يُعتبرُ.

وكذا الخلافُ فيما إذا لبس الثوبَ المغصوبَ مالكه.

(ولا نضمِّنُه زوائدَ المغصوب) يعني: ما زاد عند الغاصب على المغصوب إذا هلك لا يضمنه عندنا (مطلقًا) أي: سواءٌ كان الزيادةُ متصلةً به كالسمن، أو منفصلةً عنه كالولد والثمر وغيرهما، (إلا بالتعدّي) أي: تعدِّي الغاصب في تلك الزَّوائد بأن أتلفها، (أو بالمنع بعد الطلب) أي: منع الغاصب مالكَها عنها بعد طلبه إيَّاها. وقال الشافعيُّ: عليه الضمانُ مطلقًا؛ لأن الغصبَ عنده إثباتُ اليد على ملك الغير بغير إذنه، وهو صادقٌ على الزَّوائد، فيكون مضمونةً.

ولنا: ما بيناه من أنَّ الغصب إزالةُ اليد المحقَّة بإثبات اليد المبطلة على الشيء، وذا غيرُ صادقٍ على الرَّوائد؛ لأنَّه <sup>2</sup> لم يكن في يد المالك حتى يزيلها، فيكون<sup>3</sup> أمانة، فلا يضمن إلا بالتعدي.

(ولا المنافع) أي: منافعُ المغصوب غيرُ مضمونةٍ عندنا (استوفاها أو عطلها) أي: سواءٌ صرف تلك المنافعَ إلى نفسه، كما إذا غصب دارًا، فسكن فيها شهرًا، أو عطَّلها على مالكها، كما إذا أمسكها شهرًا، ولم له يسكنها. وقال الشافعيُّ: هي مضمونةٌ في الحالين، فعليه أجرُ المثل؛ لأن المنافعَ متقوّمةٌ في العقود الجائزة والفاسدة، فيكون مضمونةً في المغصوب.

ولنا: إنَّ الغصبَ غيرُ متحقِّقٍ في منافع المغصوب؛ لأنَّها حادثةٌ في يد الغاصب، فلم يوجدُ<sup>5</sup> إزالةُ يد المالك عنها، فلا يكون مضمونةً.

(والزيادةُ المتصلةُ لا تضمنُ<sup>6</sup> بالبيع والتسليم) يعني: إذا زاد المغصوبُ عند الغاصب زيادةً متصلةً كالسمن والجمال، ثم باعه، وسلَّمه إلى المشتري، فإن كان قائمًا؛ أخذه صاحبه وإن كان هالكًا؛ فهو بالخيار، إن شاء ضمّن الغصب قميته يوم الغصب، وإن شاء ضمّن المشتري قيمته يوم القبض، وإن قتله الغاصبُ ضمنه مع الزيادة. من «الحقائق»<sup>7</sup>. فليس للمالك أن يضمّن الغاصبَ قيمته يوم التسليم عند أبي حنيفة. وقالا: له ذلك.

قيَّد بالمتصلة؛ لأن المنفصلة مضمونةٌ بالبيع والتَّسليم اتِّفاقًا؛ لأنَّها كانت أمانةً في يده، وبالتسليم إلى الغير صار متعدِّيًا. وقيَّد بالتسليم؛ لأنَّه إذا باعها ولم يسلَّمُها لا يضمن اتِّفاقًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لأنها.

<sup>3</sup> د: فتكون.

<sup>4</sup> ح: فلم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: توجد.

<sup>6</sup> ح: يضمن.

د — فإن كان قائمًا.  $^{7}$ 

لهما: إنَّه بالتسليم فوّت عن المالك مكنة استرداده المغصوبَ مع الزيادة، فصار متعديًا فيها، فيضمنها، كما يضمن المنفصلة بالتعدي.

وله: إنَّ البيعَ لم يردُ على الزيادة؛ لأن الوصفَ لا يقابله شيءٌ من الثمن، فلا يضمنُ، بخلاف المنفصلة؛ لأنَّها مقصودة بالبيع، فلها حصَّة من الثمن.

(ويضمّنُ) على بناء المجهول (ما نقصتُ) أي: انتقصت؛ لأن نقصَ يجيءٌ لازمًا ومتعديًا، وههنا لازمٌ. (الجارية) التي حبلت عند الغاصب (بالولادة إلا أن يفي الولدُ بجبره) أي: يكون في قيمة الولد وفاءٌ يجبرُ نقصانها، (فنسقطه) أي: الضمانَ عن الغاصب إذا انجبر بالولد. وقال الشافعيُ رحمه الله: لا يسقطُ، وهو القياسُ؛ لأن الولدَ ملكُه، وما فات من ملكه لا ينجبرُ به، كما إذا خصى عبدَ غيره، فازداد قيمتُه.

ولغا: إنَّ سببَ الزيادة والنقصان واحدٌ، وهو الولادةُ، فلا يظهر نقصانٌ، كما أنَّ البيعَ يزيل المبيعَ عن ملكه، ويدخل الثمن فيه، فلا يعدُ أنقصانًا، حتى لو شهدا على بيعِ شيءٍ بمثل القيمة ثم رجعا؛ لم يضمنا شيئًا. والخصيُّ ليس بمرغوبٍ فيه عند العامة، وإنَّما يرغبُ فيه بعضُ الجهال؛ لظنِّهم أنَّ الخصيُّ كالمحرم يجوز دخولُه على الأجنبية، فلا يعدُ أن زيادةً في المالية؛ لأنَّها إنَّما يتحقَّقُ برغبة العامّة، فلو كان قيمةُ الغلام يوم خصاه خمسمائةٍ، فصارت ألفًا بعد البرء، فصاحبُه إن شاء ضمّن الغاصبَ خمسمائة، وإن شاء أخذ الغلام، فلا شيءَ له.

(ولو حبلت) الجاريةُ المغصوبةُ من زنا عند الغاصب، (فردّها) أي: الغاصبُ إلى مالكها، (فماتت في نفاسها؛ فعليه) أي: على الغاصب ضمان (قيمتها يومَ العلوق) عند أبي حنيفة. (وقالا: نقصان الحبل) أي: عليه ضمانُه. كذا روى قولَهما قاضي خان؛ لأن الردَّ قد صحَّ مع الحبل، ولكنَّها معيبةٌ، فيجب عليه نقصانُ العيب، ثم هالأكها بعده حصل بسببٍ حادثٍ في يد المالك، فلا يبطل به الردُّ كما لو زنت عنده، ثم ردَّها، فجلدتْ، وماتتْ لا يضمن قيمتها.

قيَّد بالأمة؛ لأن الحرَّةَ لو حبلت فردّت لا يضمن اتِّفاقًا.

وقيَّد بالحبل؛ لأنَّها لو حُمَّتْ في يد الغاصب، ثم ردَّها على المولى، فماتت من تلك الحُمّى؛ لم يضمنْ إلا نقصانَ الحمى ارِّفاقًا.

وقيَّدنا الحبلَ بكونه من زنا؛ لأنَّه لو كان من زوج لها أو من المولى لا يضمن اتِّفاقًا.

(في الأصحِّ) قيَّد به احترازًا عما ذكر في «المختلف» أنَّهما قالا: لا يضمنُ شيئًا؛ لأنَّها تعيَّتْ في يد الغاصب بالحَبَل، فلما ردَّها، وولدتْ<sup>4</sup>، زال العيب، فزال الضمانُ. إنَّما صار المذكورُ في المتن أصحَّ؛ لأن الولادةَ حصلت بسبب الحبل، فلا يحكمُ بزوال العيب عنها؛ لأن أثرَه باقِ.

وله: إنَّه غصبها خاليةً عن سبب الهلاك، وردَّها مشغولةً به، فلم يصعَّ الردُّ، فيضمنُ قيمتَها، كما لو جُنَّت عند الغاصب، فردَّها على المالك، فقتلتْ في يده؛ يضمن قيمتها، وأما في الجلد؛ فإنَّما لم يضمن؛ لأن الزناكان سببًا لجلدٍ غيرٍ متلفٍ شرعًا، والجلدُ الواقعُ غيرُه. والله أعلم 5.

### (كتاب الوديعة)

وهي في الشَّريعة: ما يُتركُ عند الأمين، مشتقُّ من الودع، وهو الترك، يقال له: مودَعٌ بفتح الدال، ولتاركها: مودعٌ بكسرها. (من استُودع) على بناء المجهول، أي: تُركَ عنده الوديعةُ (كان أمينًا) حتى لو سُرقتْ عنده، ولم يُسرقْ معها مالُ الأمين؛ لا يضمنُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا ضمانَ على المؤتمن»<sup>6</sup>. وعن مالكِ: يضمن لمكان التُّهمة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تعد.

<sup>2</sup> د - فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تعد.

<sup>4</sup> د: ولدت.

<sup>-</sup> والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سنن الدارقطني، 455/3؛ السنن الكبرى للبيهقي، 289/6.

(فيحفظها بنفسه وبمن أفي عياله)؛ لأنَّه مضطرٌ إلى أن يتركها عند من في عياله إذا خرج من بيته، فيكون مأذونًا فيه دلالةً. وفي «الخلاصة»: إذا حَفِظَها بزوجته في بيته، وكان يعلمُ أنَّها غيرُ أمينةٍ، فضاعتْ؛ يضمنُ.

اعلم أنَّ حفظَ الوديعة إنَّما يلزمُ على المودَع إذا قَبِل الوديعة، أو سكتَ عند وضعها، وأمَّا لو قال: لا أقبلُ، فتركها المالكُ عنده، ولم يحفظُها، فضاعتْ؛ لا يضمن. كذا في «المحيط».

وفي شرح «الجامع الكبير» للإمام خواهر زاده: يجوز من في عيال المودّع أن يدفعها إلى من في عياله.

(ويُعتبرُ المساكنةُ وحدها) يعني: المرادُ بمن في عياله: من هو ساكنٌ معه، لا من يجب نفقتُه عليه، حتى لو دفعت المرأةُ الوديعةَ إلى زوجها السّاكن معها لا تضمنُ.

(وقيل: مع النفقة) يعني: قال بعضُ المشايخ: من في عياله: هو الذي سكن معه، ويجب نفقتُه عليه، كغلامه وامرأته وولده الصغير إذا كان يعقلُ الحفظ، وأجيره الخاصِّ شهرًا لا يومًا إذا كان ساكنًا معه. وعن محمد: إذا دفعها المودّعُ إلى أمينٍ من أمنائه ممن يثقُ به في ماله وليس في عياله، كشريكه العنّان وعبده المأذون؛ لا يضمنُ، وعليه الفتوى. كذا في «النهاية». ولهذا لم يشترط في «التحفة» كونّه في عياله.

(فإن حفظها بغيرهم) أي: بغير من في عياله (ضَمِنَ) إذا تلفتْ؛ لأن صاحِبَها إنَّما رضي بحفظه في يده؛ إذ الأيدي مختلفة في الأمانة، ويدُ غيرهم ليس كيده. (إلا لخوف غرقٍ أو حرقٍ<sup>2</sup>) يعني: إذا وقع في دار المودع نارٌ، وخاف عن احتراق الوديعة، فسلَّمها إلى غير من في عياله، أو خاف من غرقها في سفينةٍ<sup>3</sup>، فألقاها إلى سفينةٍ أخرى، فضاعتْ؛ لا يضمنُ؛ لأن الحفظَ في تلك الحالة إنَّما يكون بالدَّفْع إلى أيِّ رجل كان.

وفي «التبيين»: هذا إذا لم يمكنُه في ذلك الوقت أن يدفعها إلى من في عياله، وأمَّا إذا أمكن، فدفعها إلى غيره؛ يضمنُ. ولو وقعت الوديعةُ في البحر وقت إلقائها إلى سفينةٍ أخرى يضمن؛ لأن الإتلافَ حصل بفعله، ولو قال: دفعتُ إلى آخرَ خوفًا من الغرق؛ لا يصدَّقُ إلا ببينةٍ؛ لأنَّه يدَّعي إسقاطَ الضمان عنه.

(وإن نهاه عن التَّسليم إلى واحدٍ منهم) أي: ممن في عياله، (ولا بُدَّ له منه) أي: للمودع من الدفع، يعني: والحالُ أنَّ المودع مضطرٌ إلى دفع الوديعة إلى واحدٍ منهم (لم يُعتبرُ) نهيُه، كما إذا كان الوديعة دابةً، وكان للمودع غلام يسلّمها إليه؛ لا يفيد نهيُه؛ لأنَّه عاجزٌ عن حفظها.

وفي «المحيط»: لو قال: لا تدفّعها إلى فلانٍ من عيالك، ولم يكن له عيالٌ سواه؛ لم يصحَّ نهيُه؛ لأنَّه لا بُدَّ له من الدَّفْع إليه، وإن كان له عيالٌ غيره، فدفعه إليه؛ ضمن.

(أو أمره) أي: المالك المودع (بالحفظ في بيتٍ من داره، فحفظه في بيتٍ آخرَ منها مساو له) في إحراز الوديعة (لم يضمنٌ)؛ لأن البيتين في دارٍ واحدةٍ لا يتفاوتان في الحرز غالبًا، فيلغو الشَّرْطُ، كما لو قال: احفظها في هذا الصُّندوق، فحفظها في صندوقِ آخرَ.

قيَّد بالمساواة؛ لأن البيت الذي أمر بالحفظ فيه إذا كان أحرزَ وأحكمَ من غيره يضمنُ.

(بخلاف المخالفة في الدار) يعني: لو أمره بالحفظ في دارٍ، وحفظها في دارٍ أخرى؛ يضمنُ؛ لأنَّهما يختلفان في الحرز غالبًا، فنفيد التَّقييدَ.

وفي «المحيط»: إذا كانت الدارُ التي حفظ فيها أحرزَ من الدَّار التي أُمر بالحفظ فيها؛ يضمنُ إذا هلكت الوديعةُ، كما لو قال: أُودعْ مالي زيدًا، فأودع عمرًا؛ ضمن وإن كان عمرو أعدلَ وأوثقَ.

<sup>1</sup> ح: ومن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: حرق أو غرق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: سفينته.

وفي «المحيط»: لو قال المودعُ: كانت الوديعة بين يدي، ثم قمتُ، فنسيتها؛ يضمنُ؛ لأن نسيانَه تضييعٌ منه، ولو قال: كانتْ بين يدي في داري، ثم قمتُ، فنسيتها 1 ينظر: إن كانت الوديعةُ مما لا يُحفظُ في عرصة الدار كصرّة الذهب؛ يضمنُ<sup>2</sup>؛ لأنَّه لا يعدُّ حرزًا لها، وإلا فلا.

(وإن خَلَطَها) أي: المودعُ الوديعةَ (بجنسها حتى لا يتميَّز فهو ضامنٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: يشاركه إن شاء) الشركة في المخلوط، وإن شاء عدمَ الشركة ضمن المخالطُ مثله.

قيَّد بخلط الوديعة بجنسها؛ لأنَّه لو خلطها بخلاف جنسها كخلط الخلِّ بالزيت يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «لا يتميز»؛ لأنَّه لو تيسّر التمييزُ كما إذا خلط الجوزَ باللوز؛ لا يضمنُ اتِّفاقًا، ولو تعسّرَ كما إذا خلط البرَّ بالشعير؛ يضمنُ اتفاقًا؛ لأن المتعسّرَ كالمتعدّر.

ذكر المصنِّفُ هذه المسألةَ في فصل الصرف اتباعًا للمنظومة، وذكر هنا اتباعًا للمختصر ذاهلًا عن ذكره في الصرف، فوقع التّكرارُ.

لهما: إنَّ هذا الخلطَ استهلاكٌ من وجه؛ لتعذُّر التمييز حقيقةً، دون وجه؛ لعدم تعذُّره حكماً؛ لأن القسمة فيما يكال ويوزنُ من جنس واحدٍ تعيينٌ، فإن شاء مالَ إلى جانب الهلاك وضمّنه، وإن شاء مالَ إلى جانب القيام وشاركه.

وله: إنَّه استهلاكٌ من كلّ وجهٍ؛ لتعذُّر وصول المالك إلى عين ماله، واستهلاكُ العبد يكون هكذا؛ لأن إعدامَ المحلّ غيرُ مقدورِ له، والقسمةُ غيرُ موصولةِ إلى عين حقِّه، ولكن جُعلتْ طريقًا للانتفاع للضَّرورة.

وثمرةُ الخلاف يظهرُ في حلّ تناول المخالط من المخلوط قبل أداء الضَّمان، فعنده لا يحلُّ، عندهما يحلُّ، وفي الإبراء أيضًا، فإنَّ المالكَ إذا أبرأ الخالط؛ فعنده سقطَ ضمانُه، وعندهما سقطَ اختيارُ الضمان، فتعين الشركةُ.

(وإن اختلط<sup>3</sup>) جنسُ الوديعة بجنسها (بغير صنعه) أي: صنع المودع، كما إذا انشقَّ الكيسُ، فاختلط دنانيرُه بدنانيره، (كان شريكًا) اتِّفاقًا؛ لانعدام التعدِّي منه.

(فإن أنفق) المودعُ من الوديعة (بعضها، وردَّ مثله، فخلطه بالباقي؛ ضمن الجميع)؛ لأن ما أنفقه صار دينًا في ذمَّته، والدينُ لا يؤدَّى إلا بالتَّسليم إلى صاحبه، ولم يوجدْ، فكان هذا خلطًا لِمَا بقي بملك نفسه، فيكون استهلاكًا للكلِّ. هذا إذا لم يجعلْ على ماله علامةً، ولو كان جعله؛ لا يضمنُ إلا ما أنفقَ. كذا في «الفصول».

(أو رفع بعضَها) أي: بعضَ الوديعة، (فأنفقه، ثم هلك الباقي؛ ضمَّنوه بقدره) يعنى: قالوا: يضمن المودَعُ بقدر ما أنفق؛ لأن التعدِّي لم يوجد فيما بقي. وقال مالك: يضمن الكلِّ؛ لأنَّه صار خائنًا، فلا يبقى أمينًا.

(أو أودعها) أي: المودعُ الوديعةَ (عند آخرَ) من غير ضرورةِ، فهلكتْ عنده، (فالأوَّلُ ضامنٌ) عند أبي حنيفة. (وخيّراه) أي: جعلا المالكَ مخيِّرًا في تضمين من شاء منهما؛ لأن الأوِّلَ خان<sup>4</sup> بالدفع، والثاني بالقبض، فيضمّن المالكُ أيّهما شاءَ كمودَع الغاصب، لكن الثاني يرجع على الأوَّل إذا ضمن لكونه عاملًا له.

**وله**: إنَّ إيداعَ المودَع جائزٌ ما لم يفارقْ عن المودَع الثاني؛ لحضور رأيه في حفظها، ولهذا لو هلكت قبل أن يفارقَه لا يضمنُ واحدٌ منها، فلَمَّا فارقَ الأولُ تعدَّى لترك رأيه في الحفظ، فثبت الضمانُ له لا للنَّاني؛ لأن قبضَه ليس بجنايةٍ 5 لأخذه من يد أمين، ومودعُ الغاصب لم يأخذْ عن أمين، فلا يكون مثله.

(**أو طولب بها**) يعني: إذا طلب المالكُ عن المودَع ردِّ الوديعة إليه، (**فحبسها**) أي: المودعُ الوديعةَ عن صاحبها، ولم يعطها، وهو يقدرُ على تسليمها إليه (ضَمِنَ)؛ لأنَّه بالمنع صار غاصبًا.

إنَّما قيدنا الطلبَ بردّ الوديعة؛ لأن الطلبَ لو كان بحمل الوديعة إليه، فلم يحمِلْها، فهلكتْ؛ لا يضمنُ؛ لأن مؤنةَ الحمل ليستْ على المودع.

<sup>1</sup> د: فقمت فنسيها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – يضمن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: اختلطت.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: جان.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بخيانة.

وقيَّدنا الردَّ بالقدرة؛ لأن الطلب لو كان وقت الفتنة، ولم يردَّها خوفًا على نفسه أو على ماله بأن كان مدفونًا معها؛ لا يضمنُ. كذا في «الخانية».

(أو تعدَّى) المودعُ في الوديعة، كما إذا كان ثوبًا فلبسه، أو أودعه عند غيره، (ثم أزاله) أي: التعدّي، (نزيل الضمان) وقال الشافعيُّ: لا يزولُ.

قيَّد بتعدِّي المودع وإزالته؛ لأنَّه لو تعدَّى المستعيرُ والمستأجرُ في العين المستعارة والمستأجرة، ثم أزال التعدِّي لا يبرأ عن الضمان؛ لأن قبضَهما كان لأنفسهما؛ لاستيفائهما المنافع عنها، فبإزالة التَّعدِّي عن العين لم يوجد الردُّ إلى صاحبها، بخلاف المودّع؛ لأن يدَه كان كيد المالك حُكمًا؛ لكونه عاملًا له في الحفظ، فبإزالة التعدِّي ارتدَّث إلى يد صاحبها حكمًا.

له: إنَّ حكمَ الوديعة ارتفع بالتعدِّي، فلا يعود إليه إلا بسبب جديدٍ، فلم يوجد، فلا يبرأُ عن الضمان.

ولغا: إنَّ الشيءَ إنَّما يبطلُ بما ينافيه، والاستعمالُ لا ينافي الإيداعَ، ولهذا صحَّ الأمرُ بالحفظ مع الاستعمال ابتداءً، فإذا زال التعدِّى؛ عاد حكمُ العقد.

(أو جحد) أي: المودعُ الوديعةَ حين طلبها صاحبها، (ثم اعترف؛ لم يزل) الضمانُ.

وفي «المحيط»: هذا إذا أنكر الإيداع بأن قال: لم تودعني، ثم قال: أودعتني ولكنَّها هلكتْ؛ لا تقبل لا بيَنتُه على هلاكها قبل جحوده، فيضمنُ؛ لأنَّه يصيرُ مناقصًا في الدَّعوى، فلا يُسمعُ، وأمَّا لو أنكر كونَ الوديعة عنده؛ يقبل بينتُه؛ لأنَّها إذا هلكتْ لا يكون عنده، فلا يصيرُ مناقضًا، كمن أنكر الدينَ، ثم أقام المُدَّع عليه البينة على أنَّه أوفاه يقبل بينتُه؛ لأنَّه لا يكون عليه دينٌ متى أوفاه.

(ومنعنا الضمان) عن المودع (بالجحود) أي: بإنكاره الوديعة (في غيبة المودع) وهو بكسر الدال: المالكُ. وقال زفر: يضمنُ. قيَّد بغيبة المودع؛ لأنَّه لو كان حاضرًا وقتَ الإنكار يضمنُ اتِّفاقًا.

له: إنَّه بالجحود صار غاصبًا، فيضمنُ.

**ولنا**: إنَّ إنكارَه عند غيبة المالك كان لحفظ الوديعة خوفًا عليها من طمع طامع، فلا يكون موجبًا للضَّمان، بخلاف حضرته.

(ولو تصرَّفَ فيها، فرَبحَ؛ يطيّبه له) أي: يجعل أبو يوسف الربحَ طيّبًا للمودَع إذا أدَّى الضَّمان، أو سلَّم عينَها بأن باعها ثم اشتراها، ودفع إلى مالكها، وسَلِمَ له فضلُ الثمن.

له: إنَّ شرطَ طيب الربح عنده الضمانُ لا غير، وقد وُجِدَ بالتصرُّف فيها، فيكون هذا ربحُ ملكه، فيطيب<sup>2</sup> له.

(وأمراه بالتصدُّق به)؛ لأنَّها إنَّما تصيرُ ملكًا له بأداء الضَّمان مستندًا إلى وقت وجوبه، والمستندُ ثابتٌ من وجهٍ، فيكون الربخ حاصلًا في ملك غيره من وجهٍ، فيتصدَّقُ به لخبثه.

ثمرتُه تظهرُ فيما إذا دفع المودَعُ خمسمائةً من مال الوديعة، وهي ألفٌ إلى الغير، فأنفقها، ثم جاء بخمسمائةٍ من مال نفسه، فخلطها بالباقية من الوديعة؛ صار ضامنًا للوديعة كلِّها، فإذا اتَّجر بالألف كلِّها، وربح ألفًا أخرى؛ لا يطيب له ربحُ الخمسمائة الباقية عندهما، ويطيب عنده. من «الحقائق»3.

(ولا نمنعه من السَّقَر بها) أي: بالوديعة. وقال الشافعيُّ: يمنعُ منه، حتى لو سافر بها وهلكتْ؛ لا يضمنُ عندنا، ويضمن عنده. له: إنَّ المفازةَ مهلكةٌ، والمتعارفُ أنَّ الوديعةَ تُحفظُ في المصر، فيتقيَّدُ به الإيداعُ وإن كان مطلقًا.

ولنا: ما سيجيء في تقرير مذهبنا.

(فله ذلك) أي: للمودَع السفرُ بالوديعة عند أبي حنيفة، سواءٌ كان له حملٌ أو لا (مع الأمن) أي: أمن الطريق (وعدم النهي) أي: نهى صاحبها عن السفر بها.

قيَّد بهما؛ لأنَّه لو عُدِمَ الأمن، ووُجِدَ النهيُ؛ لا يسافر بها اتِّفاقًا.

(وقالا: إن لم يكن لها حمل) بفتح الحاء مصدر، أي: ثقل (ومؤنة) أي: أجرة، جزاءُ الشرط محذوف، وهو: فله أن يسافر بها، وإن كان لها حمل؛ فليس له ذلك، حتى لو سافر بها يضمن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يقبل.

<sup>2</sup> د: فتطيب.

 $<sup>^{3}</sup>$  د  $^{-}$  ثمرته تظهر.

أورد المصنِّفُ قولهما على الإطلاق، والمذكورُ في «المحيط»: أنَّ عند أبي يوسف إذا كان له حملٌ، وكان السفرُ بعيدًا؛ فليس له أن يسافرَ بها، وإن كان قريبًا؛ فله أن يسافرَ بها؛ لأن مؤنّتَها يسيرةٌ ساقطةٌ عن الاعتبار، وعند محمد: لا يسافرُ بها في الحالين.

اعلم أنَّ خلافَ المتن فيما إذا لم يكنْ له بُدُّ من السَّفَر بها؛ لانعدام من يحفظها، حتى لو كان له بُدُّ منه؛ فليس له السفرُ بها اتِّفاقًا، فكذا فيما إذا كان الإيداعُ غيرَ مقيَّدِ بمكانٍ؛ لأنَّه لو كان مقيَّدًا به؛ فليس له السفرُ بها اتفاقًا.

لهما: إنَّ الوديعةَ التي لها حملٌ صاحبُها غيرُ راضٍ بالسفر بها دلالةً؛ لِمَا يلحقه ضررٌ من أجرة رَدِّ الوديعة، فصار كما لو نهاه صريحًا عن السَّقر بها.

وله: إنَّ المودعَ مأمورٌ بالحفظ على الإطلاق، فإذا لم يمكنْه حفظُها إلا بالسَّفَر يكون مأذونًا فيه دلالةً.

(ولو أودعاه مكيلًا أو موزونًا، وغاب واحدٌ) من المالكين، (وطلب الآخرُ نصيبه، فدفع إليه؛ فهو) أي: المودَع (ضامنٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يضمنُ.

قيَّد بالمكيل والموزون، وأراد بهما: ما يكون مثليًا؛ لأن الدافعَ في غير المثليِّ ضامنٌ اتِّفاقًا؛ لأن في غير المثليِّ مبادلةٌ من كلِّ وجهٍ، وفي المثليّ معنى الإفراز غالبٌ، ولهذا جاز لأحد الشَّريكين في المثليّ أن يأخذَ نصيبه بلا رضاءِ الآخر ولا قضاءٍ.

لهما: إنَّ الحاضرَ طلب نصيبَه، فيجب دفعُه إليه، كالدين المشترك، فلا يضمن بدفعه.

وله: إنَّ المودعَ قسمُ المال بغير إذن الغائب، وهو كان مأمورًا بالحفظ لا بالقسمة، فيضمنُ نصيبَه، بخلاف الدين المشترك؛ لأن المديونَ يسلّمُ إليه مالَ نفسه؛ لأن الديونَ تقضى بأمثالها، فليس فيه قسمةٌ على الغائب، ولهذا لو قال رجل للمديون: وكَلني فلانٌ بقبض الدين منك، فصدّقه، ثم أبي عن التَّسليم؛ لم بقبض الدين منك، فصدّقه، ثم أبي عن التَّسليم؛ لم يجبره القاضي.

(أو أودعهما ما يقسم) يعني: لو أودع رجل شيئًا مما يقسمُ عند رجلين، (فاقتسماه، ودفع أحدُهما قسمه) بكسر القاف، أي: نصيبه (إلى شريكه؛ فهو) أي: الدافعُ (ضامنٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يضمنُ. وأما القابضُ؛ فغيرُ ضامنِ اتِّفاقًا؛ لأنَّه مودَعُ المودع، وهو غيرُ ضامن عنده.

لهما: إنَّ المالكَ جُعل راضيًا بمهايأتهما في حفظ جميع الوديعة؛ لعِلْمه أنَّ اجتماعَهما في مكانٍ واحدٍ للحفظ متعذِّر، كما جعل راضيًا باقتسامهما لهذا المعنى، فلا يضمنُ بالدقَّغ.

على هذا الخلاف المرتهنان والعدلان والوكيلان بالقبض إذا دَفَعَ أحدُهما ما يمكن قسمتُه إلى صاحبه.

وله: إنَّ المالكَ أمرهما بالحفظ، وحفظُهما فيما يقسمُ إنَّما يكون بالقسمة، فجُعِلَ راضيًا بها، ولا يُقاسُ عليها المهايأةُ؛ لأن في المهايأة يوجد حفظُ أحدهما لا حفظُهما.

(وإن كان) أي: ما جُعِل وديعة لاثنين (لا يقسم؛ جاز حفظُ أحدهما بإذن الآخر) اتِّفاقًا؛ لأن اجتماعَهما على حفظ الجميع متعذِّرٌ، فجُعل المالكُ راضيًا بالمهايأة.

(ويضمّن) بتشديد الميم (الصبيّ والعبدَ المودَعين ما أتلفاه للحال) يعني: إذا أودعهما رجلٌ شيئًا، فأتلفاه؛ يحكم أبو يوسف بضمانهما في الحال، فيباعُ العبدُ فيه. (وقالا: يضمنُ العبدُ وحده بعد العتق) ولا يضمنُ الصبيُّ أصلًا. أراد بهما: المحجورين؛ لأنّهما لوكانا مأذونين بأخذهما الوديعةَ يضمنان في الحال اتِّفاقًا.

قيَّدنا المأذونَ بأخذ الوديعة؛ لأن المأذونَ له في التجارة ليس بمأذونٍ في أخذ الوديعة؛ لأنَّها ليستْ من التجارة.

وقيَّد بكونهما مودعين؛ لأنَّهما لو أتلفا ما أُودعَ عند الأب والمولى يضمنان اتِّفاقًا.

وقيَّد بإتلافهما؛ لأن الوديعة لو تَلفتْ<sup>2</sup> في أيديهما لا يضمنان اتفاقًا.

وفي «المبسوط»: لو كانت الوديعةُ عبدًا، فقتله الصبيُّ؛ يضمنُ اتِّفاقًا، والفرقُ بين العبد وغيره: أنَّ المولى لا يملك روحَه، فلا يملك تسليطَه، بخلاف المال.

<sup>1</sup> د + بعد.

<sup>2</sup> ح: تلف.

والمراد من الصبيّ: الذي يعقلُ، فأمَّا الذي لا يعقل؛ لا يضمنُ اتفاقًا. كذا ذكره فخرُ الإسلام وصاحبُ «الهداية». وذكر صاحبُ «المحيط»: ظنَّ بعضُ مشايخنا أنَّ الخلافَ في صبيٍّ يعقلُ، وليس الأمرُ كما ظنوا، بل الخلافُ في الكلِّ واحدٌ، وعلى هذا الخلاف الإقراضُ والإعارةُ. وفي «الحقائق»: العبدُ يشمل المدبَّرُ وأمَّ الولد، أمَّا المكاتبُ؛ فيضمنُ في الحالُ<sup>1</sup>.

له: إنَّ محجوريَّتُهما في الأقوال فقط، ولهذا لو استهلكا عينًا قبل الإيداع يضمنان.

ولهما: إنَّ المالكَ استحفظ ممن ليس بأهل التزام الحفظ، أمَّا الصبيُّ؛ فلم يصعَّ التزامُه أصلًا، فصار المالكُ كأنه أَذِنَ بإتلافه، وأما العبدُ؛ فالتزامُه لم يصحَّ في حقِّ نفسه لكونه مكلَّفًا، فيضمنُ بعد العتق.

(ولو دفع العبدُ الوديعةَ إلى مثله) أي: إلى عبدٍ محجورٍ، (فهلكت) عند الثاني، (فللمالك أن يضمِنَ الأوَّل) أي: العبدَ الدافعَ (بعد العتق) عند أبي حنيفة (فقط) أي: ليس على العبد الثاني ضمانٌ؛ لأنَّه مودَعُ المودَع، ولا ضمانَ عليه عنده إذا لم يتعدَّ. (ويخيره) أي: أبو يوسف المالكَ (في أيّهما شاءً) أي: في تضمين من شاء من العبدين، أمَّا الأولُ؛ فلأنه متلفّ بالدفع، وأما الثاني؛ فلأنه مودَعُ المودع، وهو ضامنٌ عنده (في الحال) لِمَا مرَّ من أنَّ المحجورَ يضمنُ عنده في الحال، فإن عتق الثاني أوَّلًا وضمّنه رجع على الثاني بحالٍ. (ووافق الأوَّل) أي: وافق محمدٌ أبا حنيفة (في الأوَّل) أي: في أنَّ تضمينَ العبد الأول يكون بعد العتق، (وألزم الثاني) أي: محمدٌ العبدَ الثاني بضمانِ ما أتلفه (للحال)؛ لأن ضمانُه ضمانُ فعلٍ؛ لقبضه ملكَ غيره بغير إذنه، فلزمه في الحال.

وفي «الحقائق»: محلُّ الخلاف إذا دفع العبدُ الأوَّلُ إلى الثاني، فإنَّه لو أمر الأوَّلُ الثاني بقبضه، فقبضه وديعةً، وضاع؛ ليس للمالك أن يضبّنَ الأوَّلُ قبل العتق اتِّفاقًا<sup>2</sup>.

(وقيل: بعد العتق) يعني: في روايةٍ عن محمد: إنَّ الثاني يضمن بعد العتق؛ لأنَّه لو ضمّنه في الحال؛ لكان له أن يرجعَ على الأوَّل؛ لأنَّه استعمله، ولزم منه تضمينُ المودَع المحجور قبل العتق، وهو لا يقولُ به.

(أو عند ثالثٍ مثلهما) يعني: لو أودع العبدُ الثاني الوديعة عند عبدٍ آخرَ محجورٍ، (فالأوّلُ كالأوّل) يعني: عند أبي حنيفة حكمُ العبد الأوّل في هذه المسالة كحكم العبد الأوّل في المسألة السابقة في أنَّه يضمنُ بعد العتق، (والثاني ضامنٌ للحال) عند أبي حنيفة؛ لأنَّه تعدَّى بالتسليم إلى الثَّالث، فيضمنُ في الحال (فقط) أي: لا ضمانَ على الثَّالث وإن عتق؛ لأن مودَعَ المودع غيرُ ضامنِ عنده. (ويخيِّرُه) أي: أبو يوسف المالكَ (في أيّهم شاء) أي: في تضمين من شاء من أحد الثلاثة المذكورة في الحال؛ لكون ضمانهم ضمانَ فعلٍ، أمَّا الأولُ والثاني؛ فلوجود الدفع منهما، وأما الثالث؛ فلأنه قبض مالَ غيره بغير إذنه. (ووافقَ الأوَّلَ في الأوّل) أي: وافق محمدٌ أبا حنيفة في أنَّ الأوَّل لا يضمن ما لم يعتق؛ لأن ضمانُ عقدِ الحفظ، (وخيَّر) أي: محمدٌ المالكَ (في الأخيرين) أي: في تضمين الثاني أو الثالث في الحال؛ لأن ضمانَ كلِّ منهما ضمانُ فعلٍ.

#### (كتاب العارية)

وهي بتشديد الياء كأنَّها منسوبةٌ إلى العار؛ لأن طلبَها عارٌ. كذا في «الصحاح».

(وتفسَّرُ بهبة المنافع بغير عوضٍ) وقال الكرخيُّ: هي إباحةُ المنافع؛ لأن تمليكَها مع الجهالة غيرُ جائزٍ، لكنَّ المختارَ في تفسيرها ما ذكر في المتن، ولهذا فسَّرها المصنِّفُ إشارةً إليه؛ لأن للمستعير أن يعيرَ فيما لا يختلفُ باختلاف المستعمل، ولو كان إباحةً لَمَا جاز؛ لأن من أبيح له شيءٌ؛ ليس له أن يبيحَه لغيره، وتمليكُ المنافع بعِوَضٍ مع جهالتها جائزٌ في الإجارة، فيجوز بغير عوضٍ، مع أنَّ هذه الجهالةَ لا يفضي إلى المنازعة؛ لأن للمعير أن يرجعَ في كلِّ ساعةٍ، ولهذا لم يجز للمستعير أن يؤجّر.

(ولا تكون) العاريةُ (إلا فيما يُنتفعُ به مع بقاء عينه، فإذا أعار مكيلًا أو موزونًا كان قرضًا) معنىً؛ لأن الانتفاعَ بها إنَّما يمكن باستهلاك عينها، ولا يملكه إلا بتملُّكها، وذلك يكون بالهبة أو القرض، فحُمل على القرض لكونه أدنى ضررًا. هذا إذا لم يبيِّنْ جهةَ الانتفاع بالمكيل أو الموزون، فإن بيِّنها كأن يزيِّنَ<sup>3</sup> بها دكّانه، أو يعايِرَ بها ميزانَه؛ صارت عاريةً.

(ونجعلها أمانةً) حتى لو هلك المعارُ لم يضمنْه المستعيرُ إذا لم يتعدَّ فيه. وقال الشافعيُّ: يضمنُ إذا هلك في غير حالة الانتفاع.

<sup>.</sup> وفي الحقائق: العبد يشمل المدبر وأم الولد.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  د $^{-}$  وفي الحقائق: محل الخلاف.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تزين.

قيَّدنا به؛ لأنَّه لو هلك في 1 حالة الانتفاع لا يضمنُ اتِّفاقًا.

هذا إذا كانت العاريةُ مطلقةً، فإن كانت مقيَّدةً في الوقت مطلقةً في غيره، نحوُ أن يعير يومًا، فلو لم يردّها عد مضيّ الوقت؛ ضَمِنَ إذا هلكتْ، سواءٌ استعملها بعد الوقت أو لا. وذكر صاحبُ «المحيط» وشيخ الإسلام: أنَّه إنَّما يضمنُ إذا انتفع به بعد مضيّ الوقت؛ لأنَّه حينئذٍ يصيرُ غاصبًا، أمَّا إذا لم ينتفع به في اليوم الثاني، فلا يضمنُ، كالمودّعِ إذا أمسك بعد انقضاء المدَّة. ومنهم من قال: يضمن على كلِّ حالٍ؛ لأن المستعير يمسكُ مالَ الغير بعد المدَّة لنفسه، بخلاف المودّع.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «العاريةُ مضمونةٌ»3.

ولغا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس على المستعير غير المغل ضمان ً» أي: غير المتعدِّي، وما رواه محمولٌ على ضمان الردِّ توفيقاً بينهما.

(وتصحُّ بأعرتك)؛ لأنَّه صريحٌ في العارية، (ومَنَحْتُك هذه الدابَّة، وحملتك عليها إذا لم يُرِدْ بهما) أي: بقوله: منحتك وحملتك (الهبةَ قَ)؛ لأن كلَّا منهما يُستعملُ في تمليك العين، وإذا لم يُرِدْ منه ذلك يحملُ على تمليك المنافع مجازًا. كذا ذكره المصنِّفُ في «شرحه».

أقول: في كلامه اشتباه؛ لأن المنحة على ما هو المفهومُ من «صحاح الجوهري» مشتركةٌ في الهبة والعارية، فلا يكون إرادة العارية منها مجازًا؛ لأن المشترك موضوعٌ لكلِّ واحدٍ من معانيه، فلا يدلُّ عليه مجازًا، وإنَّما تؤتى القرينةُ في المشترك لتعيين إرادة أحد معانيه لا لتعيين الدّلالة كما في المجاز، ولأنه قال في باب الهبة: وحملتك عليها يدلُّ على الهبة إذا نوى الهبة، ولو كان هذا اللفظُ لتمليك العين حقيقةً؛ لكان قوله فيه: إذا نوى الهبة مستدركًا؛ لأن النية لا يُحتاجُ اليها في المعنى الموضوع له حقيقةً.

(وأخدمتك هذا العبد)؛ لأنَّه صريحٌ في إعارة الاستخدام، (وداري لك سكنى)؛ لأن قوله: سكنى محكمٌ في تمليك المنفعة، فخمل عليه المحتملُ له ولتمليك العين، وهو قوله: داري لك. (أو سكنى عمري) أي: سكنى داري لك مدّة عمري أو عمرك، وسكنى لكونه محكمًا في العارية حُمِل عليها.

(ونجيزُ للمستعير أن يعير) ما استعاره إذا كان من (ما لا يختلفُ بالاستعمال) كالسكنى والحمل والزراعة، وإن شرط المالكُ أن ينتفع به 7 هو بنفسه؛ لأن العارية إباحةُ المنافع عنده، فلا يملك إباحتَها غيره.

ولنا: إنَّها تمليكُ المنافع، فيملك أن يعيرها كالموصَى له بخدمة العبد يملكُ أن يعيره.

قيَّد بقوله: «ما لا يختلف»؛ لأنَّه لو كان مما يختلفُ باستعمال المستعملين كالركوب واللبس؛ فليس له أن يعيرَه غيرَه دفعًا للضرر عن المالك.

وفي «الكافي»: لو كان قال حين الدفع: ألبس الثوب من شئت؛ فله أن يعيرَه إذا كان لم يلبسه بنفسه، وإن كان لَبِسَه؛ كان متعينًا به، فلو أعار غيرَه يضمنُ، وهو مختارُ الإمام البزدويِّ، وقال بعضهم: لا يضمنُ، وكذا الخلافُ في الابتداء لو أركب غيرَه، ثم أراد أن يركب.

(وليس له أن يؤجر)؛ لأن الإجارة لازمة، والعارية غيرُ لازمةٍ، فلو جاز إجارةُ المستعار؛ لزم منه لزومُ ما لا يلزم، وهو العارية، أو عدمُ لزوم ما يلزم، وهو الإجارةُ، وكلاهما ممنوعان.

(وإن<sup>8</sup> استعاره ليرهنه جاز)؛ لأن المستعير يكون مأذونًا فيه.

<sup>1</sup> ح – في.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تردها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سنن الدارقطني، 45/3/3؛ السنن الكبري للبيهقي، 89/6. وأخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه 616/10 من قول عطاء.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الدارقطني، 456/3، وهو ضعيف. وقد روي عن شريح قوله، انظر: مصنف عبد الرزاق، 178/8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: هبةً.

 $<sup>^{6}</sup>$  د: تحتاج.

<sup>7</sup> د – به.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: ولو.

قيَّد بقوله: «ليرهنه»؛ لأن الاستعارة لو لم يكن لأجله لم يجز رهنه؛ لأن في الرهن إيفاءَ الدين، وليس له أن يوفى دينه بمال غيره بلا إذنه، ثم إن أطلق إذنَ الرهن؛ يرهنُ بما شاء. (وإن قيَّد) المعيرُ بأن يرهن المستعيرُ ماله (بمقدارٍ، أو جنسٍ، أو مكانٍ؛ لم يتجاوزْه) حتى لو قدّر أنَّ المعيرَ أذنَ المستعيرُ بأن يرهنه بخمسة دراهم في الكوفة، فرهنه بأكثر من خمسةٍ، أو بخمسة دنانير، أو بخمسة دراهم في البصرة؛ يكون ضامنًا، وكذا لو عيّن المرتهن، فرهن غيره.

(ولو هلك) الرهنُ المعارُ (بعد الفكاك أو قبل الإرهان؛ فلا ضمانَ)؛ لأن قبضَ المستعير غيرُ مضمونٍ. (أو في يد المرتهن ضمن الراهنُ للمعير قدرَ ما يسقطُ عنه بالهلاك من الدين) مثلًا: لو هلك نصفُ الرهن في يد المرتهن يكون المستعيرُ مستوفيًا نصفَ دينه، فيضمن للمعير هذا المقدارَ، وما فضل يكون أمانةً.

(وإن أعار أرضَه للبناء والغرس كان له أن يرجع)؛ لأن العارية غيرُ لازمةٍ، فإذا رجع لا يضمن للمستعير ما نقص من بنائه وغرسه، (ويكلِّفُه تفريغَها) أي: تفريغَ الأرض من البناء أو الغرس؛ لأنَّها مشغولةٌ بهما.

وفي «المحيط»: لو كان البناءُ من تراب الأرض، فاستردَّها المعيرُ؛ ليس للمستعير أن يهدمَهُ، ولا أن يرجعَ عليه بما أنفقَ، وإن كانت الأرضُ يستضرُّ بالقلع؛ يضمنُ المعير قيمتَهما مقلوعين.

(فإن وقت) أي: إن ذكر المعيرُ لإعارته مدةً معلومةً، (فرجع قبله) أي: قبل انقضاء المدة (كُوِه) لِمَا فيه من خُلْف الوعد، (وألزمناه) أي: المعير الراجعَ قبل المدة (الضمانَ، فقيل: ما نقصهما القلغ) هذا تفصيلٌ للضمان، يعني: يلزم على المعير عندنا ضمانُ قيمة ما انتقص البناءُ والغرسُ بالقلع. (وقيل: قيمتهما) أي: يضمن المعيرُ للمستعير قيمةَ بنائه وغرسه، (ويملكهما) أي: يكون البناءُ والغرسُ للمعير، (إلا أن يرفعهما المستعيرُ) استثناءٌ عن قوله: (يملكهما)، يعني: إذا شاء المستعيرُ أن يرفعَ بناءه وغرسه، ويضمنَ مع نقصانهما؛ فله ذلك، فلا يملكهما المعيرُ.

وضع في المؤقّت؛ إذ في غير المؤقّت لا يضمنُ اتفاقًا؛ لعدم الغرور. من «الحقائق».

(وقيل: إن ضرً) القلغ (الأرض تخيّر المالك) بين ضمان نقصانهما وضمانِ قيمتهما. إنَّما ثبتَ الخيارُ له لا للمستعير؛ لأنَّه صاحبُ أصلٍ، والمستعيرُ صاحبُ تبع، فيرجَّحُ صاحبُ الأصل. وقال زفر: لا ضمانَ عليه أصلًا؛ لأن التَّوقيتَ في العارية غيرُ ملزم كأصل العقد، ولهذا كان له أن يستردَها في أيّ وقتٍ شاء.

ولنا: إنَّ فائدةَ التوقيت التزامُ القيمة إن رجع قبل الوقت، فصار كأنَّه قال: إن رجعتُ قبل الوقت فأنا ضامنٌ، فيلزمه بحكم الالتزام، لا بمجرد العقد.

(وإن أعارها للزرع؛ فلا رجوع) أي: لا يرجع المعيرُ أرضه (قبل حصده) أي: حصد المستعير زرعَه، (مطلقًا) أي: سواءٌ وقت الإعارة أو لم يوقتها؛ لأن للزرع نهايةً معلومةً، فيترك بأجر المثل رعايةً للحقين، بخلاف الغرس والبناء؛ إذ ليس له نهايةً، فيؤمر بقلعه؛ لئلا يتضرَّر المالكُ.

(والمستعير يكتبُ) عند أبي حنيفة رحمه الله في صكّه إذا أرادا ذلك: (أطعمني أرضه) الفلائيَّة فلانٌ؛ لأن الأرضَ لا تطعمُ<sup>1</sup>، فيكون المرادُ منه إبقاءَ الأرض في يده حتى يوجدْ فيها ما يطعمُ، فكان<sup>2</sup> هذا اللفظُ أَوْلى للمعنى المقصود منها، وهو الزارعةُ؛ لأن لفظَ<sup>3</sup> الإعارة يحتمل البناءَ والزراعةَ.

(وقالا) يكتب: هذا ما (أعارني) فلانٌ؛ لأن لفظَ العارية صريحٌ في المعنى، فكتابتُه أَوْلى.

وضع المسألةَ في الأرض؛ إذ في الدور والمنازل يكتبُ: أعارني<sup>4</sup> اتِّفاقًا؛ لأن الانتفاعَ بها من حيثُ السكني فقط. من «الحقائق».

(ويؤدِّي المستعيرُ والمؤجرُ والغاصبُ أجرةَ ردِّ العارية)؛ لأن قبضَ المستعير كان لمنفعة نفسه، فيكون أجرةُ الردِّ عليه؛ لأن الغزمَ بالغنم. (والعين المستأجرة) يعني: يؤدِّي المؤجر أجرةَ ردِّ العين المستأجرة؛ لأن المؤجرَ انتفعَ بأجرة عينه، فيكون مؤنةُ الردِّ عليه، والردُّ ليس بواجبٍ على المستأجر، وإنَّما عليه التَّخليةُ بين العين ومالكها. (والمغصوبة)؛ لأن أصلَ الردِّ إلى المالك كان واجبًا على الغاصب، فيجب مؤنتُه عليه تبعًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يطعم.

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  ح: وكان.

<sup>3</sup> د: لفظة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أعرتني.

(وإذا ردَّ) المستعيرُ (الدابَّةَ إلى إصطبل مالكها، أو مع عبده) أي: عبد المستعير، (أو أجيره) أراد به: الأجيرَ مشاهرةً لا مياومةً، ويجوز أن يرجع الضميرُ في (عبده أو أجيره) إلى المالك. (أو عينًا مستعارةً أو مستأجرةً إلى داره) أي: دار المالك (برئ) من الضَّمان؛ لأن ردَّ الدابة إلى إصطبل المالك أو داره أو مع عبده أو أجيره ردِّ إليه عرفًا، والمتعارفُ كالمنصوص، حتى لو كان المستعارُ شيئًا لا يردُّ إلى الدار أو الإصطبل أو مع الغلام كعقدِ جوهرٍ لا يبرأً إلا بالردِّ إلى المالك؛ إذ لا عُرْفَ في مثله.

قيل: هذا إذا ردَّ الدابَّةَ مع غلام المالك الذي يقومُ على الدوابّ، والأصحُّ: أنَّه على الإطلاق؛ لأن المستعارَ قد يُرَدُّ إلى غير من يقوم عليه في بعض الأوقات، فيوجد فيه رضا المالك دلالةً.

قيل: هذا في عرف زمانهم، وأمَّا في زماننا؛ فلا يبرأُ في الكلِّ إلا بالتسليم إلى المالك.

قيَّد بقوله: «مع عبده»؛ لأنَّه لو ردَّها مع أجنبي لا يبرأٌ، لكنَّ هذا على قول من قال من المشايخ: ليس للمستعير أن يودع؛ لأن الإعارةَ تمليكُ المنفعة، والمنفعة مملوكة للمستعير، فيملكُ التصرُّفَ فيه، والإيداعُ تصرُّفٌ في ملك الغير، وهو العينُ قصدًا، فلا يملكه، وهو الصحيحُ. وأما على قول من قال: له أن يُوْدع؛ فينبغي أن يبرأً، وهو المختارُ؛ لأن الوديعة أدنى حالاً من العارية، فإذا جاز للمستعير الإعارةُ؛ فأولى أن يجوز له الإيداعُ. كذا في «التبيين».

(دون الوديعة) يعني: لو ردَّ المودعُ الوديعةَ إلى الإصطبل أو مع الغلام؛ لا يبرأُ؛ لأنَّه لو رَضِيَ بكونها في يد من في عياله أو داره لَمَا أودع عنده.

# (كتاب اللقيط)

وهو بمعنى الملقوط، أي: المأخوذ عن الأرض. وفي الشرع: اسمٌ لِمَا يطرح على الأرض من صغار بني آدم خوفًا من العيلة، أو فرارًا من تهمة الزنا، فمن رآه إن غلب على ظنِّه أنَّه يضيع بتركه أ، كما إذا كان في مفازة أو مسبعةٍ؛ فأخذُه واجبٌ، وإلا؛ فمندوبٌ.

(يحكمُ بحريته)؛ لأن الدارَ دارُ الأحرار، والحريةُ هي الأصلُ، فيحدُّ قاذفُه، ولا يحدُّ قاذفُ أمه. (وليس لغير الملتقط أخذُه منه) أي: من الملتقط؛ لأن يدَه عليه أسبقُ، فلا يتمكَّنُ غيره من إبطالها بغير حقٍّ، بخلاف ما لو دفعه إلى أخرَ؛ ليس له أن يستردَّه؛ لأنَّه رَضِيَ بإبطال يده، ولا يجوزُ له أن يبطلَ يد التَّاني عليه. كذا في «المحيط».

(وينفقُ عليه من بيت المال) لِمَا روي أن عمر رضي الله عنه فرض له النفقةَ منه، وكذا أرشُ جنايته منه، فيكون ميراتُه لبيت المال؛ لأن الغنم بالغرم.

(فإن أنفق الملتقط) على اللقيط من مال نفسه (كان متبرعًا، إلا أن يأذن له القاضي بشرط الرجوع) على اللَّقيط؛ لكون ما أنفقه عليه دينًا<sup>2</sup>.

قيّد الإذنَ بشرط الرجوع احترازًا عما قال الطحاويُّ: إذا أمر القاضي بإنفاقه يرجعُ عليه بعد البلوغ وإن لم يشترط الرجوع؛ لأن للقاضي ولايةً عامةً، فأمرُه بالإنفاق كأمره بنفسه، والأصحُّ ما ذكر في المتن؛ لأن مطلقَ الأمر يحتمل الحسبةَ والاستدانة، فلا يرجع عليه بالشائِ.

(أو يصدّقه اللقيط إذا بلغ) يعني: إذا لم يأمر القاضي بإنفاقه؛ فصدَّقه اللقيط بعد البلوغ في أنَّه أنفقه للرجوع، فله الرجوعُ؛ لأنَّه أقرَّ بحقِّه.

(ومن ادَّعى أنه) أي: اللقيط (ابنُه ثبت نسبه منه)؛ لأنَّه إقرارٌ للصّبي بما ينفعه، ويدفعُ العارَ عنه، ولا منازعَ له، فيأخذه المُدَّعِي من الملتقط؛ لأن من ضرورة ثبوت النسب له أن يكون أحقَّ بحفظ ولده من أجنبيٍّ. وقيل: لا يأخذه؛ لأن إقرارَه صحيحٌ في حقِّ النسب فقط دون إبطال يد الملتقط.

وفي «الذخيرة»: هذا إذا لم يدَّعه الملتقطُ، فإن ادَّعاه؛ فهو أَوْلى من غيره لرجحانه باليد، حتى لو كان الملتقطُ ذميًا، فادَّعاه؛ يكون أَوْلى من المسلم الخارج المُدَّعِي، وكان القياسُ أن لا يُسمعَ دعوى الملتقط؛ لأنَّه أقرَّ أَوَّلًا أنَّه لقيطٌ، فإذا ادَّعاه أنَّه ابنُه؛ لا يكون لقيطًا، فيكون مناقضًا، لكن صحَّ دعوتُه استحسانًا؛ لأن حالَ الولد الصغير قد يشتبه 3 على الناس لخفائه، فيظنُّ أُولًا أنَّه لقيطٌ، ثم تبين أنَّه ولده، والتناقضُ لا يمنعُ ثبوتَ النسب كالملاعن إذا أكذبَ نفسه.

<sup>1</sup> د + بترکه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ديناً عليه.

<sup>3</sup> د: تشتبه.

(فإن ادَّعاه) أي: نسبَ اللقيط (اثنان، وذكر أحدُهما علامةً فيه) أي: في جسده، (أو سبق) أحدهما في الأخذ (كان أَوْلى) من الذي لم يذكر علامةً لشهادة الظاهر له، وكذا من الذي تأخَّرَ عنه في الأخذ؛ لأن حقَّ السابق ثابتٌ في زمانٍ لم ينازعه الآخرُ. (وإن ادَّعياه معًا ثبت منهما) النسبُ، أقاما البينة عليه أو لا؛ لعدم الأوليَّة.

(ولا نعتبرُ قولَ القائف) وهو الذي ينظرُ إلى شَبَه الأولاد بالآباء، فيخبرُ أنَّ هذا الولدَ لفلانٍ. وقال الشافعيُّ: يُعتبرُ قولُه؛ لِمَا روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم حكم بالقائف في مثله<sup>1</sup>.

ولنا: قولُ عمر رضى الله عنهما: هو ابنُهما يرثهما ويرثانه، فلا يُعتبرُ قوله؛ لأنَّه غيرُ عالمِ بالحقيقة.

وفي «الحقائق»: يُشترطُ أن يكون القائفُ من أهل الشهادة، ولا يشترطُ العددُ، وهو الصحيحُ، وإن لم يوجد القائفُ؛ يقرعُ بينهما، ويحكم لمن خرجتْ قرعتُه.

(ويرجَّحُ بالإسلام) يعني: إذا ادَّعي اللقيطَ مسلمٌ وذميٌّ أنَّه ابنُه؛ يرجَّح دعوى المسلم، سواء كان دعواهما مجرَّدةً أو ببينةٍ.

اعلم أنَّ هذا الحكمَ غيرُ مجرىً على عمومه؛ لِمَا ذكرنا من أنَّ الملتقطَ مرجِّحٌ بيده وإن كان الخارجُ مسلمًا، ولأنَّ بينةَ الكافر إذا كان أكثرَ إثباتًا يرجِّح بينتُه، ولا يرجَّحُ بالإسلام، كما إذا أثبت بينةُ الذميّ أنَّه ولدُه وُلِدَ على فراشه، وبينةُ المسلم أنَّه ولدُه فقط. كذا في «الخانية».

(والحرية) كما إذا ادَّعاه ذميٌّ أنَّه ابنُه، وادَّعي مسلمٌ أنَّه عبدُه؛ يرجَّح دعوى الذميّ؛ لأن فيه إثباتَ الحرية.

(فإن وجد في بعض أمصار المسلمين أو قراهم، فادَّعاه ذميٌّ؛ ثبت نسبه، وكان مسلمًا)؛ لأن موجَبَ كلامه شيئان: ثبوث النسب منه، وكفرُه، فيثبت ما ينفعه، وهو النسبُ، وردِّ ما يضره، وهو الكفرُ.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان عليه زيُّ المسلمين، وإن كان عليه زيُّ الكفرة كصليبٍ في رقبته وزنارٍ في وسطه؛ يكون كافرًا، وإن كان زيُّه مشكلًا، فالتقطه نصرانيٌّ، فادعاه؛ فهو ابنُه على دينه وإن كان وجده في مسجدٍ.

(أو في قرية لأهل الذمة، أو بيعةٍ) وهي معبد النصارى، (أو كنيسةٍ) وهي معبد اليهود، (والواجدُ ذميٌ؛ كان) اللقيط (ذميًا) تبعًا للمكان والواجد. (وإن كان مسلمًا ههنا) أي: في قرية أهل الذمة، (أو ذميًا هناك) أي: إن كان الواجدُ ذميًا كائنًا في أمصار المسلمين، (فاعتبارُ المكان، أو الواجد، أو الإسلام رواياتٌ) عن أبي حنيفة، ففي روايةٍ: اعتبر المكان؛ لكونه أسبقَ إليه من يد الواجد، حتى لو وُجد في دار الإسلام يكون مسلمًا، ولو وُجدَ في مكان أهل الذمة يكون ذميًا، سواءٌ كان الواجدُ مسلمًا أو ذميًا. وفي روايةٍ: اعتبر الواجدَ؛ لأن يدَه قائمةٌ عليه ينقله حيثُ شاء. وفي روايةٍ: اعتبر الإسلامَ نظرًا للصغير.

(وإن ادَّعاه عبدٌ ثبت منه) نسبُ اللقيط (وكان² حرًا)؛ لأن الحرية هي الأصل، وكونُ أمه أمةً مشكوكٌ، فلا يثبتُ به الرقيّةُ (ولا يُقبلُ دعوى عبوديّته)؛ لأنه محكومٌ عليه بحريَّته؛ لكونه في دار الأحرار، إلا أن يقيم المُدَّعي بينةً عليها، فيكون الملتقطُ خصمًا له باعتبار يده. وإن لم يقمُ بينةً، وأقرَّ اللقيطُ بعد بلوغه بأنَّه رقّه، وصدّقه المقرُّ له ينظر، إن كان ذلك قبل إجراء أحكام الأحرار عليه من قبول شهادته وضربِ قاذفه يكون رقيقًا، وإن كان بعده لا يصحُّ إقرارُه؛ لأنَّه اتَّصل به تكذيبٌ من جهة الشرع بإجراء الأحكام عليه، فصار كتكذيب المقرّ له. كذا في «المحيط».

(وإذا كان معه مالٌ) يعني: مشدودٌ عليه أو على دائّةٍ هو عليها (كان له) اعتبارًا للظاهر، ويقضى 3 حوائجُه منه.

(ولا يزوِّجُه الواجدُ، ولا يتصرَّفُ في ماله) لانعدام ولايته عليه بالقرابة أو بالملك أو بالتسليط من غيره، ولهذا لو أمر الملتقطُ بختان اللقيط، فهلك؛ يضمنُ، ولو زوَّجه الإمامُ ولم يكن له مالٌ؛ فالمهرُ في بيت المال.

(ويقبضُ عنه) أي: لأجل اللقيط (الهبة)؛ لأنه نفعٌ محضٌ، (ويسلِّمُه في صناعةٍ)؛ لأنه من باب تأديبه وحفظ حاله.

(ولا يؤاجره في الأصحِّ) قيَّد به احترازًا عن رواية القدوريِّ من أنَّ إجارتَه جائزةٌ كإجارة الأمّ الصغيرَ؛ لأن فيها صَوْنًا عن الفساد بكونه مشغولًا بعمل.

<sup>3</sup> د: وتقضى.

محيح البخاري، فضائل الصحابة 17؛ صحيح مسلم، الرضاع 40 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فكان.

وجهُ الرواية الأولى: إنَّ الملتقطَ لا يملكُ إتلافَ منافعه، فلا يؤاجرُه كالعمِّ، بخلاف الأم؛ لأنَّها تملكُ أ إتلافَ منافعه مجَّاناً، فتملكه بعوض.

(ويمنع) أبو يوسف (الإمامَ عن استيفاء القصاص لو قتل) اللقيط عمدًا. وقالا: له ذلك.

قيَّد باستيفاء القصاص؛ لأنَّه ليس له ولايةُ العفو اتِّفاقًا؛ لأنَّه إبطالٌ لحقِّ المسلمين، وله ولايةُ الصلح على الدية اتفاقًا؛ لأنَّه نفعٌ

له: إنَّ الاستيفاء كان للوليّ، ووليُّه مجهولٌ، فلا يستوفي.

لهم.

**ولهما**: قوله صلى الله عليه وسلم: «السلطانُ وليُّ من لا وليَّ له»<sup>2</sup>، ووليُّ اللقيط مجهولٌ، فصار كالمعدوم.

(وقبلوا شهادته) أي: شهادةَ اللقيط إذا بلغ على رجلِ (بالزّنا) وقال مالكّ: لا يُقبل للتُّهمة؛ لكونه غيرَ معروف الأب.

ولنا: إنَّ التهمةَ يرتفعُ بالعدالة، فتقبل 3 في الزناكما قبلتْ في غيره.

# (كتاب اللقطة)

وهي مالٌ يوجدُ على الأرض ولا يعرف له مالكٌ، وهي على وزن الضحكة مبالغةٌ في الفاعل، وهي لكونها مالًا مرغوبًا فيه؛ جُعلتْ أخذًا مجازًا لكونها سببًا لأخذ من رآها.

(إذا أشهد الملتقطُ أنَّه يأخذها ليردَّها) إلى مالكها (كان أمينًا) حتى لو هلكتْ في يده لا يضمنْ. (ولم يشترط) أبو يوسف (الإشهاد) على أنَّه أخذها ليردَّها، ويكفي فيها أن يقول: من سمعتموه ينشدُ لقطةً فدلُّوه عليَّ، والقولُ قولُه مع يمينه أنَّه أخذها ليردَّها. وقالا: يضمن إذا لم يشهدُ.

قيّد بالإشهاد؛ لأنّه لو أفرَّ أنّه أخذها لنفسه يضمنُ اتّفاقًا، ولو تصادقا أنّه أخذها ليردَّها لم يضمن اتّفاقًا؛ لأن تصادُقَهما كالبينة. وفي «الخانية»: هذا الخلافُ فيما إذا أمكنه أن يشهدَ، أما إذا لم يجدْ أحداً يشهدُه عند الرَّفْع، أو خاف من أنّه لو أشهدَ يأخذُ منه الظالم، فترك الإشهاد؛ لا يكون ضامنًا اتّفاقًا. هذا إذا اتَّفقا أنّه لقطةٌ، وإن اختلفا، وقال 4 صاحبها: أخذتها غصبًا، وقال الملتقط: لا، بل أخذتها لقطةً لك؛ يضمن اتّفاقًا.

له: إنَّ أَخذَها مندوبٌ إن لم يخفُ ضياعَها، وواجبٌ إن خاف، فكان أَ مأذونًا من الشَّرع، والمأذونُ منه كالمأذون من المالك. ولهما: إنَّ إذنَ الشرع مقيَّدٌ بالإشهاد؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أخذ لقطةً فليشهدُ عليه ذوي عدلِ» أَ.

وإن لم يشهد عليه الملتقط، فهلكتْ في يده، وقال مالكها: أخذتَها لنفسك، وقال الملتقطُ: بل أخذتها لأجلك؛ لا يضمنُ عند أبي يوسف خلافًا لهما.

وفي «النوادر»: لو ضاعتْ من يده، ثم وجدها في يد رجلٍ؛ فلا خصومة له معه، بخلاف المودّع حيثُ له أن يخاصمَ إذا وجد الوديعة في يد آخر؛ لأن حقَّ أخذ الوديعة ثابتٌ للمودع لا للرجل<sup>7</sup> الثّاني، وفي اللقطة ثابتٌ حقُّ الأخذ للثاني كالأول؛ لأنَّهما سيَّان في الالتقاط.

(ويعرِّفُها) أي: الملتقطُ اللقطةَ في الأسواق والشوارع (مدّةً يغلبُ على ظنه أنَّ صاحبَها لا يطلبها بعد ذلك) أي: ذلك الزمان الذي عرَّف فيه (هو الصحيحُ) أي: هو المختارُ من الأقوال الواردة في مدة التَّعريف.

(وتعريفُ ما دون عشرة دراهم) أي: تعريفُ لقطةٍ لا يبلغُ قيمَتُها عشرة دراهم (أيامًا) يعني: بلا تقديرٍ، بل بحسب ما يراه الملتقطُ روايةٌ عن أبي حنيفة؛ (حولًا روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لأن مقدارَ العشرة مالٌ يتعلَّقُ به القطعُ، ويُستحلُّ به البضعُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يملك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 77/20؛ مسند أحمد بن حنبل، 165/6.

<sup>3</sup> د: فيقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فقال.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: وكان.

السنن الكبرى للنسائي، 418/3؛ شرح مشكل الآثار، 164/8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: الرجل.

اعلم أنَّ هذه المدةَ فيما لم يتسارع إليه الفسادُ، فإن تسارع؛ فمدَّةُ تعريفه مقدَّرةٌ إلى خوف الفساد، وعند الشافعيِّ: يبيعها ويتربَّصُ بثمنها حولًا.

(ثم يتصدَّقُ بها إن شاء) يعني: بعد تعريف المدَّة المذكورة الملتقطُ مخيَّرٌ بين أن يحفظها حسبةً لله تعالى، وبين أن يتصدَّقَ بها؛ لأنَّه لَمَّا عجز عن إيصال عين اللُّقطة إلى صاحبها؛ جاز له أن يوصلَ عَوضَها، وهو الثوابُ على اعتبار إجازته.

(فإن جاء صاحِبُها، فأمضاها) أي: الصدقة يكون له ثوابها، (وإلا) أي: إن لم يُمْهِا (ضمّن الملتقط)؛ لأنَّه سلَّم ماله إلى غيره بغير إذنه، (أو المسكينَ إن شاء) لو هلكت في يده؛ لأنَّه قبض ماله بغير إذنه.

وهذا التصدُّقُ من جهة كونه مأذونًا من الشَّرَع يملكه الفقيرُ قبل الإجازة، ومن جهة أنَّه غيرُ مأذونٍ من المالك ثبت للفقير ملكٌ غيرُ لازم، فيضمنها له، فإن ضمّن الملتقط لا يرجعُ على الفقير؛ لأنَّه مَلكها من وقت الأخذ بالضمان، ونفذت الصدقةُ عليه، وإن ضمن الفقير؛ لا يرجع على الملتقط؛ لأن الفقيرُ أخذها لنفسه، فصار كغاصب الغاصب.

اعلم أنَّ هذا في لقطةٍ لها قيمةٌ، وإن كان شيئًا لا يُعادُ إلى آخذه عادةً، ككسرة خبزٍ، وسنابل بعدما حصد الزرغ، فالتقطها رجلٌ، فأكلها؛ لا يضمنُ؛ لأن تَرْكها إباحةٌ دلالةً، لكن لصاحبها أن يأخذَ منه إذا وجدها في يده؛ لأن الإباحة لا يوجِبُ سقوطَ الملك عن العين. كذا في «المحيط».

(وإن كانت) اللقطةُ في يد الملتقط أو المسكين (قائمةً؛ أخذها منه)؛ لأنَّه وجد عينَ ماله.

(وإن أتلف العبدُ) الملتقط (ما التقطه قبل التّعريف بِيعَ) العبدُ لقضاء قيمته كما يباع في سائر إتلافاته، (أو فُدِيَ) على بناء المجهول، أي: فداه مولاه بقضاءٍ ما توجَّه عليه من الضمان، (أو بعده؛ طولب به للحال) يعني: إن أتلفها العبدُ بعد تعريفه يطالبُه المالكُ بضمانه في الحال، فيفديه المالكُ أو يبيعه؛ لأنَّه ضمانُ استهلاكِ.

(**ولم يؤخِّرُوه إلى عتقه)** وقال مالكُّ: يطالَبُ العبدُ به بعد العتق؛ لأن الشرَّعَ أَذِنَ له في ذلك بشرط الضَّمان، فيكون مخصوصاً به، فلا يظهر في حقِّ المولى.

(ويجوز للفقير) الملتقط (أن ينتفعَ بها)؛ لأن صرفَهُ إلى فقير آخرَ كان للثواب، وهو مثلُه.

وفي «النوادر»: لو أنفقها على نفسه، ثم أيسرَ؛ لا يلزمه أن يتصدَّقَ بمثلها على فقيرٍ آخرَ؛ لأنَّه وضع اللقطةَ في موضعها.

(ولا نجيزه) أي: الانتفاع بها (للغنيّ) الملتقط. وقال الشافعيُّ: يجوز بحكم القرض؛ لأنَّه صلى الله عليه وسلم قال لأبيّ بن كعبِ بعدما عرَّف لقطةً ثلاث سنين: «اخلطها بمالك، فإن جاء طالِبُها فادفعها إليه، وإلا فانتفعْ بها» أ، وإنَّه كان من المياسير.

ولنا: إنَّ تناوُلَ مال الغير بغير إذنه غيرُ جائزٍ بلا ضرورةٍ بإطلاق النُّصوص، وإنَّما جاز للفقير بالحديث، فبقي فيما وراءه على الأصل، وأمَّا انتفاعُ أبيّ بن كعب بها؛ كان يحكم القرض بإذن الإمام، ولا كلامَ في جوازه، وإنَّما الكلامُ فيما كان بغير إذن الإمام.

(**ولا يتصدَّقُ بها عليه**) أي: على غنيٍّ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإن جاء صاحِبُها، وإلا فتصدَّقْ بها»<sup>2</sup>، والصدقةُ لا يجوز على الغنيّ.

(ويجوز أن يتصدَّقَ بها الغنيُّ على أهله الفقراء) لِمَا فيه نظرٌ للملتقط والمالك.

(ويجوز) الالتقاطُ (في الشاة والبقر والإبل والفرس).

اعلم أنَّ المذكورَ في «شرح الأقطع»: أنَّ التقاطَ هذه الثلاثة غيرُ جائزٍ عند الشافعي، والمذكورُ في «الهداية»: أنَّه يخالِفُنا في أولويَّة التقاطها أو تركه، فعندنا التقاطُها أوْلى إن أُمِنَ على نفسه عن وقوع الحرام لغلبة الخيانة في زماننا، وعنده تركُه أَوْلى؛ لأن مبيخ الأخذ خوفُ الضَّياع، وهو قليلٌ في هذه الثَّلاثة لأمنها عن الذِّئاب، وإنَّما عدَّ المصنفُ هذه الحيوانات إشارةً إلى أنَّ جواز التقاطها متَّفقٌ عليه في الأصحّ.

(فإن أذن له الحاكمُ في النَّفقة) على اللقطة؛ (كان دينًا على صاحبها)؛ لأن أمرَ القاضي كأمر المالك؛ لعموم ولاية النَّظَر له. أطلق الإذنَ ههنا، وهو قولُ بعض أصحابنا، لكن الأصحَّ: أنَّ القاضيَ إذا لم يشرطْ في إذنه للإنفاق الرجوعَ لا يرجعُ، وفي إنفاق اللَّقيط بإذن القاضي فيما سبق قيَّده بشرط الرُّجوع، وهنا لم يقيِّدُه، لعلَّه اكتفى به.

(وإلا) أي: إن لم يأذنْ (كان متبرّعًا) في إنفاقه؛ إذ لا ولاية له على المالك.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن الترمذي، الأحكام 35؛ مسند عبد بن حميد، 84/1 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم أجده مرفوعًا. انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 217/11، 219.

وفي «الذخيرة»: إذا جاء رجل إلى القاضي بالدابَّة، وقال: هي لقطةٌ لا أدري صاحِبَها؛ لا يأمره بالإنفاق ولا بالبيع مطلقًا؛ لجواز أن يكون الدابَّةُ مغصوبةً، وقد احتال بهذه الحيلةِ لتصيرَ النفقةُ دينًا على المالك، أو يبرأَ عن الضمان بالبيع؛ لأن الغاصب إذا باع المغصوبَ بأمر القاضى يبرأُ عن الضمان، كما قل بالإنفاق أو بالبيع.

(ويؤجّرُها الحاكم، وينفقُ عليها من الأجرة) لمصلحة بقاء العين مع عدم لزوم الدين (إن كان لها) أي: للقطة (منفعةٌ، وإلا؛ باعها إن كان بيعُها أصلحَ، وحفظ) الحاكمُ (ثَمَنَها)؛ لأن إبقاءَ ثمنها كإبقاء عينها معنىً، بخلاف الآبق المردود إلى القاضي حيثُ لا يؤاجرُه؛ لأنَّه غيرُ أمين من إباقه ثانيًا.

(وإن رأى الإنفاق مدّةً قصيرةً) كيومين أو ثلاثة بقدر ما يراه الحاكمُ (أصلحَ) مفعولٌ ثانٍ لـ«رأى». (أمر به) أي: الحاكمُ الملتقطَ بالإنفاق، (وجعلها) أي: النفقة (دينًا) على المالك رجاء أن يظهر مالكها، وإن لم يظهرْ يبيعها ويحفظُ ثمنها؛ لأن النفقة في المساكها تستغرقُ قيمتَها، فيتضرّرُ به صاحبها، (فيحبسها) أي: الملتقطُ اللقطَ عن المالك إذا حضر (لاستيفائها) أي: لقبض نفقتها، فلو هلكت اللقطة بعد الحبس تسقطُ النفقة؛ لأنَّه بالحبس شابَة الرهنَ، ولو هلكت قبله لا تسقطُ 2.

(وإذا ادَّعاها) أي: رجل اللقطة بأنَّها به (لم تدفع<sup>3</sup> إليه إلا ببينةٍ) فإذا دفعها ببينةٍ، وجاء آخرُ، فأقام بينةً أنَّها له؛ إن شاء ضمّن الآخذَ، وإن شاء ضمّن الدافعَ.

وفي «الخانية»: هذا إذا دفعها بغير قضاء القاضي، وإن دَفَعَها به؛ لا يضمنُ، وفي الدَّفع بالبينة الصَّحيحُ أنَّه لا يأخذ كفيلًا من مُدَّعى اللقطة.

(ويحلُ له) أي: للملتقط (دفعُها إليه بذكر علامةٍ) كذكر عدد الدراهم ووزنها ووصفِ وعائها. (ولا نجبرُ) أي: لا إجبارَ على الدَّفْع عندنا بذكر العلامة. وقال الشافعيُّ: يجبرُ عليه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإن جاء صاحِبُها وعَرف عفاصَها وعددها؛ فادفعها إليه».

ولنا: إنَّه يدَّعي مالًا في يد غيره، فيحتاجُ إلى البيِّنة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «للمدعي البينة»<sup>5</sup>، فيحمل الأمرُ بالدَّفْع على الإباحة جمعاً بين الحديثين.

(ونسوِّي بين لقطة الحلِّ والحرم) يعني: لقطةُ الحرم يكون مملوكةً إذا لم يوجدُ صاحِبُها كلقطة الحلِّ. وقال الشافعي: لا يملكُ، بل يجب تعريفُ لقطة الحرم إلى أن يجيءَ صاحِبُها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم في ذكر أوصاف الحرم المختصّة به: «لا يحلُ لقطتُها إلا لمنشديه، المراد منه: طالِبُها، وهو المالكُ.

ولغا: قوله صلى الله عليه وسلم: «عرِّفها سنةً، ثم استنفقها» بلا فصلٍ بين لقطة الحلّ والحرم، والمرادُ من المنشد عندنا: المعرّفُ بقرينة حديثٍ آخر: «لا يلتقط لقطتُه إلا من عرَّفها».

فإن قلت: هذا الحكمُ عامٌّ، فلِمَ ذكره في أوصاف الحرم؟

قلت: لدفع وهم من يتوهَّمُ أنَّ لقطةَ الحرم لا تُملكُ أصلًا كما لا يقطع شجرتُه، وأنَّ لقطةَ الحرم غيرُ محتاجةٍ إلى تعريفها؛ لأنَّها يكون للغرباء غالبًا، ويكون مالِكُها ذاهبًا، فبيَّن أنَّ الحرمَ كالحلِّ في حكم اللقطة. والله أعلم<sup>8</sup>.

#### (كتاب الخنثي)

(إذا كان للمولود فرجان، فبال من أحدهما، أو سبق؛ اعتبر به) يعني: إذا بال من الذَّكر، أو سبق خروم البول منه؛ يكون غلاماً، وإذا بال من الفرج أو سبق منه؛ يكون أثنى؛ لأن كلَّا منهما يدلُّ على قوَّة ذلك العضو.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يسقط.

<sup>2</sup> ح: يسقط.

<sup>3</sup> ح: يدفع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، اللقطة 1؛ المعجم الكبير للطبراني، 251/5.

<sup>5</sup> سنن الترمذي، الأحكام 12؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 328/11.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، اللقطة 7، المغازي  $^{50}$ ؛ سنن أبي داود، المناسك  $^{8}$ 

<sup>7</sup> صحيح البخاري، اللقطة 2، 9؛ صحيح مسلم، اللقطة 2؛ مسند أحمد بن حنبل، 117/4. وأخرج البخاري في العلم 28، بلفظ: «ثم استمتع بها».

 $<sup>^{8}</sup>$  د - والله أعلم.

(وإن كانا معًا) أي: إن كان البولُ أو السبقُ صادرين معًا من العضوين؛ (فهو مشكلٌ) يعني: يكون خنثى مشكلاً أحكامُه عند أبي حنيفة، حتى قال: لا عِلْمَ لي به. (واعتبرا بالأكثر) يعني: قالا: أيُّ الفرجين أكثرُ بولًا حين خروجه منهما معًا يكون معتبرًا؛ لأن كثرةَ بولًا على قوَّته وأصالته.

روي أن أبا حنيفة قال: يا أبا يوسف، هل رأيت قاضيًا يكيلُ البولَ بالأواني؟ فتوقُّفَ أبو يوسف في الجواب.

ويمكن أن يقال: كان لأبي يوسف أن يقول لأبي حنيفة: هل رأيتَ عالماً يزن العذرة؟ حيثُ ذهب إلى أنَّ وزنَ الدرهم مانعٌ عن الصلاة، وإنَّما لم يَقُلُه تأدُّبًا من أستاذه، وأن يكون هذه من حكايات الجهلة.

وله: إنَّ الكثرةَ في أحدهما يحتملُ أن يكون لضيق مخرج الآخر، فلا يدلُّ على القوَّة.

وإن كانا في الكثرة سواءً؛ فهو خنثي مشكلٌ اتفاقًا؛ لانعدام المرجِّح.

(فإذا أ بلغ، فظهرتْ له أماراتُ الرجال) كاللحية ووطء النساء، (أو النساء) أي: أو ظهرتْ علاماتهنَ أن كالثادي والحيض وإمكانِ الوصول إليه من فرجه، (اعتُبر بها. وإن لم يظهرْ، أو تعارضتْ) بأن يكون له لحيةٌ وثديّ؛ (كان مشكلًا، فيؤخذُ فيه بالأحوط، فيقدَّمُ على صفِّ النساء) ويؤحَّرُ عن الرجال. هذا تفصيلٌ للأخذ بالأحوط. (فإن صلَّى معهنَّ أعاد) صلاته لاحتمال كونه رجلًا، (ومع الرجال) أي: إن صلّى معهم (أعاد من عن يمينه) أي: الذي في جانب يمينه، (وشماله وخلفه) صلواتهم لاحتياط كونه امرأةً.

(ويصلِّي بقناع، ويجتنبُ لبسَ الحرير والتحلِّي) بحلي النساء؛ لاحتياط كونه رجلًا.

(ولا يخلو به عيرُ محرم، ولا يسافرُ إلا معه) أي: مع المحرم من الخنثى، (وتَخْتِنُه أمدٌ تُشترَى 4 له من ماله، وإلا) أي: إن لم يكن له مالٌ (فمن بيت المال) أي: تشترى أمدٌ منه؛ لأنَّه معدٌ لمصالح المسلمين، (ثم تباعُ 5) تلك الأمدُ بعدما ختنته، ويردُ ثمنُها في بيت المال.

(ولو ورث مع ابنٍ؛ فهو أنثى) أي: له نصيبُ أنثى عند أبي حنيفة، فله سهم، وللابن سهمان؛ لأن الأقلَّ متيقَّن. (وقالا: له نصفُ ميراثي ذكرٍ وأنثى) وهو قول الشعبيّ، واتَّفقا عليه، لكن في التخريج يختلفان، (فيعطيه) أي: أبو يوسف الخنثى (ثلاثة أسهمٍ من سبعةٍ) يعني: يجعلُ المالَ بينهما سبعة أسهم: للخنثى ثلاثة، وللابن أربعة؛ لأن الخنثى ابن في حالٍ وبنت في حالٍ، وللبنت في الميراث نصفُ الابن، فيجعلُ له نصفُ كلِّ حالٍ، فيكون للخنثى ثلاثة أرباع ابنٍ، فكأنَّه اجتمعَ ابن وثلاثة أرباع ابنٍ، فإذا جعل كلُّ ربع سهمًا يكون للابن أربعة أسهم، وللخنثى ثلاثة أسهم. (لا خمسةً من اثني عشر) أي: قال محمدٌ: يُجعلُ المالُ بينهما اثني عشر، فللخنثى خمسةٌ منها؛ لأنَّه إن كان ذكرًا؛ فالمالُ بينهما نصفَ كلِّ حالٍ، وللابن كذلك، فاحتجنا إلى حسابٍ يقسم نصفُه نصفين وثلثُه نصفين، وأقلُّ ذلك اثني عشر، فللخنثى نصفُ ستَّةٍ ونصفُ أربعةٍ، فيكون خمسةً، وللابن نصفُ ثمانيةٍ ونصفُ ستَّةٍ ونصفُ أربعةٍ، فيكون خمسةً، وللابن نصفُ ثمانيةٍ ونصفُ ستَّةٍ ونصفُ أربعةٍ، فيكون حمسةً.

اعلم أنَّ نصيبَ الخنثي على تخريج أبي يوسف أكثرُ من نصيبه على تخريج محمدٍ؛ لأن ثلاثةً من سبعةٍ أكثرُ من خمسةٍ من اثنى عشر؛ لأنا لو زِدْنا نصفَ سُبُع على ثلاثةِ أسباع؛ يصير نصفَ المال، والخمسةُ لا يصير نصفَ المال.

(وإذا مات الخنثي) قبل أن يبيّن حاله، (يُقِمَ) بضم الياء وكسر الميم المشددة، أي: جُعَل ذا تيمُّمٍ؛ لتعذر أن يغسله رجلٌ أو المراقّ، وفي «الصحاح»: يقال: يمّمتُ المريضَ فتيمّمَ. ثم إنَّ الميمِّمَ إن كان محرمًا من الخنثى؛ فبدون الخرقة، وإن لم يكن؛ فبالخرقة.

(وكَفِّنَ كالمرأة) يعني: في خمسة أثوابٍ احتياطًا في إقامة السنة. والله أعلم بالصواب6.

(كتاب المفقود)

وهو غائبٌ لم يُدْرَ موضعه.

(إذا جُهلَ مكانُ المفقود وحياتُه؛ نصب القاضى من يحفظ ماله)؛ لأنَّه ناظرٌ لكلِّ عاجزٍ عن نظر نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: علامتهن.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: أو مع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يشترى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يباع.

 $<sup>^{6}</sup>$  ح  $^{-}$  والله أعلم بالصواب.

(ويستوفي حقوقه) أي: غلّاته وديونه التي أقرَّ بها غرماؤه، وكذا يؤدِّي القاضي من ماله الذي من جِنْسِ ما عليه إذا عَلِمَ وجوبَه، ولا يطلب حقوقه من العقار والعروض التي في يد رجلٍ؛ لأنَّه محتاجٌ إلى الخصومة، وهو ليس بخصم اتِّفاقًا؛ لأنَّه وكيلٌ من جانب القاضي. والخلافُ في أنَّ الوكيل بقبض الدين وكيلٌ بالخصومة إنَّما جرى في وكيلٍ منصوبٍ من المالك، وليس للقاضي أن ينصب وكيلًا عن الغائب للخصومة له أو عليه خلافًا للشافعيِّ، ولو فعل القاضي وحكم نَفَذَ اتفاقًا؛ لأنَّه قضاءٌ في مجتهَدٍ فيه، كما لو حكم بشهادة المحدود في قذفٍ.

(وينفقُ من ماله على من يجبُ عليه نفقتُه في حضوره) أي: حال حضور الغائب (بغير قضاء) القاضي، كزوجته ووالديه وأولاده الصغار والكبار الزمنى، حتى إذا تمكّنوا من ماله؛ جاز لهم أن يأخذوه لنفقتهم. المرادُ من ماله الذي ينفَقُ منه: النَّقدان والمكيلُ والموزونُ، وأمًا عروضُه؛ فلا يباغُ لنفقتهم اتِّفاقًا، إلا عند أبى حنيفة، فإنَّه جوَّز للأب بيغ عروضه لنفقة نفسه.

احترز بهذا القيد عمَّن لا تجب نفقته على الغائب حالَ حضوره إلا بقضاءٍ، كالأخ والأخت والخال والخالة، فلا ينفقُ عليهم من مال المفقود؛ لأن نفقتَهم محتاجةٌ إلى القضاء، وهو على الغائب غيرُ جائزٍ؛ لأن القضاءَ لقطع الخصومة، وهي من الغائب غيرُ متصوَّرة.

اعلم أنَّ الإنفاقَ من مال المفقود إنَّما يجوزُ إذا كان المالُ في يد القاضي، أو كان دينًا أو وديعةً، وأقرَّ المديونُ أو المودَعُ بالنكاح أو النسب. وأمَّا إذا أنكراهما؛ لا يُنفقُ عليهم، وليس لأحدٍ من مستحقِّي النفقة أن يثبتَ النكاحَ أو النسب بالبينة؛ لأنَّه دعوى على الغائب.

> (ويبيعُ منه) أي: وكيل المفقود من ماله (ما يخافُ هلاكه) لتعذُّرِ حفظه بصورته، فيحفظُه بمعناه، وهو الثمنُ. قيَّد بالخوف؛ لأن ما لا يخاف هلاكُه لا يباغُ.

(فإذا مضتْ مدَّةٌ لا يعيش مثلُه إليها) أي: إلى تلك المدَّة بأن مات جميعُ أقرانه في بلده لا في الدنيا، حتى لو بقي واحدٌ منهم لا يحكمُ بموته. كذا في «الخلاصة». (حُكِمَ بموته)؛ لأن عيشَ إنسانٍ بعد موت جميع أقرانه نادرٌ، هذا هو ظاهرُ الرواية، وهو الأقيش؛ إذ لم يردُ نصِّ في المقدار. وعن أبي حنيفة: إنَّها مقدَّرةٌ بمائةٍ وعشرين من وقت ولادته؛ لأنَّه نهايةُ أعمارنا. وقيل: مقدَّرةٌ بتسعين سنةً؛ لأنَّه غايةُ أعمار زماننا غالبًا، وهو الأرفقُ بالناس. قال الصدرُ الشهيدُ: وعليه الفتوى؛ لأنَّه أقلُ المقادير، وفي تفحُص أموت الأقران حرجٌ.

(واعتدَّتْ زوجتُه، وقُسمتْ تركتُه) بين ورثته الموجودين وقتَ الحكم بموته؛ لأنَّه كأنَّه مات في ذلك الوقت، فلم يرثْ منه من مات قبله.

(ولم يعيَنُوا أربعةَ أعوامٍ، ولم يقطعوا نكاحَ الأول بدخول الثاني) يعني: قال مالكٌ: إذا مكثت امرأةُ المفقود أربعَ سنين؛ يفرِّقُ القاضي إن سألتْ ذلك، وتعتدُّ عدةَ الوفاة، ثم تتزوَّجُ<sup>2</sup> من شاءتْ، فإن جاء الزوجُ الأوَّلُ قبل دخول الزوج الثاني؛ فهو أحقُّ بها، وإن جاء بعده؛ فلا سبيل له عليها.

له: إنَّ عمرَ رضي الله عنه قضى هكذا.

ولنا: إنَّ عليًا رضي الله عنه قال في امرأة المفقود: هي امرأتُه حتى يأتِيَها البيانُ من موتٍ أو طلاقٍ، وعن عمرَ رضي الله عنه: أنَّه رجع إلى قول عليّ رضى الله عنه.

(ويجعل) المفقودُ (حيًا في ماله) فلا يرثُ عنه أحدٌ، لكن ورثته لو أقرُّوا بموته وفي أيديهم مالٌ؛ قسم القاضي بينهم، ولا يُعتبرُ إقرارُهم في دينه ووديعته إذا جحد الغريمُ والمودَعُ موتَه؛ لأنَّهم يدَّعون حقَّ القبض والانتزاع عن أيديهما، فلا يُقبلُ بلا بينةٍ. كذا في «المحمط».

(ميتًا في مال غيره) فلا يرثُ عن أحدٍ؛ لأن كونَه وارثًا مشكوكٌ فيه؛ لكون حياته مشكوكًا فيها، فتوريثُ الوارث المتيقَّن أَوْلى. (كتاب الإباق)

وهو تمرُّدُ العبد في الانطلاق، فمن وجده؛ فهو بالخيار، إن شاء دفعه إلى الإمام، وإن شاء حفظه بنفسه، وكذلك الضالُّ، وهو من ضلَّ عن طريق منزله من غير قصدٍ.

<sup>1</sup> ح: تفصح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يتزوج.

(إذا ردّ الآبق من مسيرة السَّقر فصاعدا من أشهدَ عليه) أي: على الآبق، قولُه «من» فاعلُ «ردَّ». (أنَّه أخذه ليردَّه؛ وجب له الجعلُ) بضم الجيم، وهو ما يجب للعامل على عمله، (أربعون درهمًا) وفي «الكافي»: ليس هذا على الإطلاق؛ لأن الابنَ لو ردَّ عبدَ أبيه لا جُعْلَ له؛ لأن خدمتَه واجبةٌ عليه، وكذا أحدُ الرَّوجين مع الآخر؛ لأن كلَّا منهما يحفظُ مالَ صاحبه عادةً، وأمَّا لأبٍ لو وجد عبدَ ابنه، فإن كان الأبُ في عياله؛ فلا جُعْلَ، وإلا؛ فله الجعلُ.

(وفيما دونها بحسابه) يعني: إن ردَّه فيما دون مسيرة سفرٍ ؛ يجب بحسابه، مثلًا: إذا ردَّه من نصف مسيرة سفرٍ تجب عليه عشرون درهمًا، وفي الأصل: إذا وجده في المصر، وإن اختلفا في مقدار الرضخ يقدّره الإمامُ.

قيَّد بما دونه؛ لأن الردَّ لو وُجِدَ من أكثرَ من مسيرة السَّفر لا يزاد<sup>2</sup> عليه بحسابه؛ لأن الرِّيادةَ على المقدار التَّابت شرعًا بالرأي غيرُ جائزٍ، حتى لو صالح من<sup>3</sup> أربعين دراهم دين على خمسين درهم. وفي «المحيط»: لو قال المولى: أرسلتُه في حاجةٍ ولم يأبقُ؛ لا جُعْلَ عليه؛ لأن إباقَه يُعرفُ من جهته، إلا أن يقيمَ الرادُّ بينةً على أنَّ مولاه أقرَّ به.

وفي «الذخيرة»: إذا قال المولى لآخر: عبدي أبق، إن وجدته فخذه، فقال: نعم، فلو وجده وردَّه؛ فلا جُعْلَ له؛ لأنَّه استعان منه، وقد وعد له الإعانة، فوفي بوعده.

**(ولا نوقِفُه على الشرط)** يعني: وجوبُ الجعل غيرُ موقوفٍ على شرط المولى عندنا. وقال الشافعيُّ: موقوفٌ؛ لأن الرادَّ إذا عمل لغيره من<sup>4</sup> غير عقدِ شرطِ؛ كان متبرّعاً، كما لو ردَّ العبدَ الضالَّ.

ولنا: ما روي: أنَّ ابن مسعود رضي الله عنه قدَّر الجعلَ في مدَّة السفر بأربعين درهمًا من غير بيانِ شرطٍ، أمَّا ردُّ الضال؛ فلم يُسمعُ فيه إيجابُ شيءٍ، فبقي على أصل القياس.

(فإن كانتْ قيمتُه) أي: قيمةُ الآبق (أقلَّ منه) أي: من أربعين درهمًا، وقد ردَّه من مسيرة سفرٍ، (حكم له) أي: محمدٌ للرادّ (بقيمته إلا درهمًا. ويأمر) أبو يوسف (بالجعل كاملاً)؛ لأنَّه مقدَّرٌ شرعاً بلا تعرُّض لقيمة الآبق، فيجب اتباعُه.

ولمحمد: إنَّ إيجابَ الجعل كان لإحياءِ حقوق الناس نظرًا لهم، ولا نظرَ في إيجاب أربعين بردِّ ما لا يساويه، ولا في إيجابِ الجعل المستغرق للقيمة، فوجب أن ينقصَ منها درهم، ليحصل شيءٌ من النظر للمالك.

(وإن<sup>5</sup> أبق منه) أي: العبد من الذي أخذه (فلا عليه) أي: لا شيءَ للمولى عليه من التَّضمين؛ لأن الآبقَ كان في يده أمانةً على تقدير أخذه بالإشهاد.

وفي «القنية»: رادُّ الآبق إذا استعمله في الطَّريق في حاجة نفسه، ثم أبقُ منه. يضمن.

(ولا له) أي: لا جُعْلَ للآخذ على المولى؛ لأنَّه في معنى البائع من المولى، ولهذا كان للآخذ أن يحبسَ الآبقَ من المولى لاستيفاء الجعل، فصار كالمبيع الهالك في يد البائع.

(ولو ردَّه) أي: الآبق (إلى المصر، فمات المالكُ وهو مورِثُه) أي: والحالُ أنَّ مالكَ الآبق كان مورِثًا للرادِّ (قبل قبضه؛ يبطله) أي: أبو يوسف الجعلَ. وقالا: له الجعلُ في التركة.

قيَّد بموت المالك؛ لأنَّه لو مات العبدُ يبطل الجعلُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل قبضه»؛ لأنَّه لو مات بعد القبض لا يبطلُ الجعلُ اتِّفاقًا.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان معه وارثٌ آخرُ، ولو كان الوارثُ هو الرادَّ وحده؛ فلا جُعْلَ له اتفاقًا.

<sup>1</sup> ح: الأب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: یزاده.

<sup>3</sup> ح: عن.

<sup>4</sup> د: ممن.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: فإن.

له: إنَّ وجوبَ الجعل مضافٌ إلى التَّسليم لا إلى الأخذ، ولهذا لو هلك قبله لا يجب الجعلُ، وفي وقت التَّسليم صار العبدُ مشتركًا بينه وبين وارثٍ آخرَ، فصار عاملًا فيما هو شريكٌ فيه، فلا أ يستحقّ الأجرَ، كما لو أخذ والمورثُ ميثٌ.

ولهما: إنَّ الوجوبَ مضاف إلى العمل، وأثرُ التَّسليم في باب العقود في تأكيد البدل لا في إيجابه، وهنا التسليمُ فاتَ في حصَّته لا يسقطُ الأجرُ في حصَّة شريكه؛ لأن الشركة لم يتمكَّنُ لا في حصَّةِ وارثٍ آخرَ، فصار كما لو صبغ ثوبًا للمورث، ثم مات قبل التسليم؛ لا يسقطُ الأجرُ في حصَّة شريكه؛ لأن الشركة لم يتمكَّنُ في العمل، وإنَّما تمكَّنُ في التسليم، وذلك لا يُسقطُ الأجرَ، بخلاف ما لو أخذ والمورثُ ميتٌ؛ لأن العملَ وقع في محلٍ مشتركٍ.

(ويجعل المدبّرُ وأمُّ الولد لا المكاتَبُ كالقنِّ) يعني: إذا أبق المدبّرُ وأمُّ الولد، فردَّ إلى مولاهما؛ وجب الجعلُ كالقنِّ؛ لأنّهما مملوكان.

فإن قيل: إنَّما يجب الجعلُ بإحياء الماليَّة، وأمُّ الولد لا ماليَّةَ لها عند أبي حنيفة.

قلنا: لها ماليَّةٌ باعتبار كسبها؛ لأن المالكَ أحقُّ به.

فإن مات المولى قبل أن يصلا إليه؛ فلا جعل له؛ لأنَّهما يعتقان بموته، بخلاف القنِّ. هذا في المدبَّر الخارج من التُّلث ظاهرٌ، وأمَّا في غير الخارج منه؛ فلأنَّه حُرُّ مديونٌ عندهما، وكالمكاتب عنده، فلا جُعْلَ بردِّ المكاتب؛ لأنَّه أحقُّ بكسبه، والمولى لم يستفدْ بهذا الردِّ إلا بدلَ الكتابة، وكان بمنزلة ردِّ غريم له عليه دينٌ.

#### (كتاب إحياء الموات)

وهي الأراضي المنقطعة عن الانتفاع.

(إذا أحيى مسلمٌ أو ذميٌ أرضًا) أراد به: إحياءها صورةً بحيثُ يكون سببًا للحياة النَّامية. (لا ينتفعُ بها) لغلبة الماء عليها، أو لانقطاعه عنها، أو لكونها سبخةً، ونحوها من الأسباب المانعة عن الزّراعة. سمّيتْ مواتًا تشبيهًا لها بالميتة الغير المنتفعة بها.

(وليست بمملوكة لمسلم ولا ذمي) قيَّد به؛ لأنَّها لو كانت مملوكةً لا يكون مواتاً وإن لم يعرف مالكُها، بل يكون لجماعة المسلمين، فلا يكون لواحدٍ أن يتملَّكها على التَّخصيص، فمتى عرف مالكها؛ ردَّت إليه، وضمن زارعها نقصانَ الأرض.

(وهي بعيدةٌ من القرية) الواو فيها للحال، (إذا صاح من<sup>2</sup> بأقصى العامر) بمعنى: المعمور، كما يقال: ﴿مَاءٍ دَافِقٍ﴾ [الطارق، [6/86] أي: مدفوق يعني: يكون بعدها من القرية بحيث إذا صوّتَ من قام بمنتهى الأراضي المعمورة (لا يسمعُ بها) أي: في تلك الأرض (صوتُه) قيَّد به؛ لأن ما كانتْ قريبةً من القرية؛ يرتفقُ أهلُها بها حقيقةً أو دلالةً، فلا يكون مواتًا.

(ملكها) جوابٌ لقوله: «إذا أحيى»؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أحيى أرضًا ميتةً فهي له»3.

(وإذنَّ الإمام شرطٌ) لتملُّكها عند أبي حنيفة، حتى لو أحياها بغير إذنه لا يملكها. وقالا: ليس بشرطٍ، بل يملكها بدونه؛ لأنَّها كانتْ مباحةً، ويدُه سبقتْ إليها بالخصوص، فيملكها كما في الحطب والصيد.

وله: إنَّ الأراضيّ مغنومةٌ لاستيلاء المسلمين عليها، فلم يكن 4 لأحدٍ أن يختصَّ بها بدون إذن الإمام كسائر المغانم.

(ومن حجَّر أرضًا) أي: وضع الأحجارَ حولها، والمراد به: نصبُ علاماتٍ في حدودها منعًا لغيره عن إحيائها، كإحراقِ ما فيها من الشّوك، وغرز الأغصان حولها. ولو حوّطها أو سنّمها بحيث يعصمُ الماء؛ يكون إحياء؛ لأنَّه كالبناء، وكربُ الأرض ليس بإحياءٍ، إلا أن يبذر فيها أن وحفرُ البئر لا يكون إحياءً إذا لم يبلغ الماء. كذا في «المحيط».

(وأهملها) أي: لم يعمرها (ثلاث سنين؛ دُفعت إلى غيره) لقول عمر رضي الله عنه: ليس لمتحجِّرٍ بعد ثلاث سنين حقٌ، وأمّا لو أحياها غيرُه قبل انقضاء هذه المدَّة؛ مَلكها؛ لأن الأوَّلَ كان مستحقًا بها من جهة التعلُّق لا من جهة التملُّك، كما في السوم على سوم غيره.

(وحريم بئر النَّاضح) أي: نواحيها، والناضخ: البعير الذي يستقى عليه الماء (أربعون) يعني: من حفر بئرًا في مواتٍ ليستقى منها بالبعير؛ يكون حريمُها من كلِّ جانبها أربعين ذراعًا عند أبي حنيفة (كالعَطَن) أي: كما كان حريمُها للعطن أي: لمبرك الإبل حول

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ولا.

<sup>2</sup> ح - من.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تكن.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يزرعها.

الماء للسَّقي أربعين ذراعًا اتِّفاقًا. (وقالا: ستُّون) ذراعًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «حريمُ بئر العطن أربعون ذراعًا، وحريمُ بئر الناضح ستون ذراعا» أ.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «من حفر بئرًا؛ فله ما حوله أربعون ذراعًا»<sup>2</sup> من غير فصلٍ، ولَمَّا تعارَضَ الخبران؛ أخذنا بالأقلِّ لتيقُّنه.

وفي «المحيط»: إذا كان عمقُ البئر زائدًا على أربعين؛ يُزادُ عليها.

(ويقدَّر للعين خمسمائةٍ من كلِّ جانبٍ) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «حريمُ العين خمسمائةٍ من كلِّ جانبٍ» 3. (ويمنع غيره من الحفر فيما وراءَ حريمه، فذهب ماؤه؛ (ويمنع غيره من الحفر فيه) أي: في حريمه؛ لاحتمال أن ينقصَ ماءُ البئر الأوَّل بالحفر الثاني، ولو حفر فيما وراءَ حريمه، فذهب ماؤه؛ لا شيءَ عليه.

(ويلحقُ ما امتنع عودُ دجلة) وهي نهر الكوفة (والفرات إليه بالموات) الجارُ والمجرورُ متعلِّقٌ بديلحق»، يعني: إذا ترك دجلة ونحوه مكاناً، وعدل عنه إلى غيره، وامتنع عودُه إلى مكانه الأوَّل؛ يكون مواتًا؛ لأن قهرَ الماء فات عنه، فصار في قهر الإمام. (إذا لم يكن حريماً لعامرٍ) أي: لمكانٍ معمورٍ، (وإن جاز عودُه) أي: عودُ مائه إلى مكانه الأوَّل (لم يجزُ إحياؤه)؛ لأن حقَّ المسلمين قائمٌ فيه بجواز العود وكونه نهرًا.

(والنهرُ في ملك الغير لا حريمَ له) عند أبي حنيفة (إلا ببيّنةٍ) أي: بأن يقيم بينةً على ثبوت الحريم له. (وقالا: له حريمٌ بقدر القاء الطّين ونحوه)؛ لأن النهرَ إنَّما يُنتفعُ بالحريم؛ لاحتياج صاحبه إلى المشي في جانبيه لتسييله، فصار كالبئر.

وله: إنَّ الحريمَ ثبت في البئر بالنصِّ على خلاف القياس، فيقتصر على مورده.

وكذا الخلافُ لو حفر في أرضِ مواتٍ. كذا في «المحيط».

وذكر في «الكفاية»: الاختلافُ في نهرٍ كبيرٍ لا يحتاج إلى كريه في كلِّ حينٍ، أمَّا الأنهارُ الصغارُ التي يحتاج إلى كريها في كلِّ حين؛ فلها حريمٌ بالاتفاق.

(وقيل: هذا بالاتفاق) وفي «المحيط»: قال المحقِّقون: للنهر حريمٌ بقدر ما يحتاج إليه بالاتِّفاق لضرورة الاحتياج إليه.

(وفي رواية: يقدّرُه) أي: أبو يوسف الحريمَ (بنصف عرض النهر من جانبيه)؛ لأن طينَه يلقى من جانبيه، فيقسم عرضُه عليهما. (وقدَّره) أي: محمدٌ الحريمَ (بكلّه) أي: بكلِّ عرضه من كلِّ جانبٍ؛ لأنَّه قد لا يمكنه إلقاءُ الطين من جانبيه جميعًا، فيقدّرُ عرضُه من كلّ جانب.

# (فصل) في الشرب

وهو النصيبُ من الماء، قال الله تعالى: ﴿وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ [الشعراء، 155/26].

(ويجوز قسمةُ الماء بين الشُّركاء) باعتبار ثبوت الحقِّ كقسمة الغنائم، (ودعوى الشِّرْب بغير أرضٍ) لجواز أن يكون حقَّه في الشرب فقط، بأن باع الأرضَ وبَقِيَ شربُها، وكان القياسُ أن لا يجوزَ؛ لأن إعلامَ المُدَّعى في الدعوى شرطُ صحَّة الدعوى، والشربُ مجهولٌ لا يقبل الإعلامَ، ولكن جاز استحسانًا، ولو أقام بيّنةً على ذلك يُقبلُ.

(ويورثُ) الشربُ؛ لأنَّه حقَّ ماليٌّ كالقصاص، (ويوصَى بمنفعته)؛ لأن الوصيَّة أختُ الميراث، فيجوز إيصاؤه كالإرث. (لا برقبته) يعني: لا يوصَى بتصدُّق الشرب من فلانٍ؛ لأنَّه باطلةٌ أوضًا؛ لأن ما لا يجوز تملكيُه حال حياته؛ لا يجوز تمليكُه بعد وفاته.

(ولا يباغ، ولا يوهب، ولا يتصدَّقُ به) لاشتماله على الجهالة الفاحشة، وامتناعِ قبضه، مع كونه غيرَ متقوِّم، حتى لو سقى شربه غيره لا يضمنُ.

(ويشتركُ<sup>4</sup> الناسُ في ماء الأودية والأنهار العظام في الشَّفَة وسقي الأرض) بأن يحييَ مواتًا، ويشقَّ نهرًا لسقيها، (ونصب الأرحية) بأن يشقَّ منها ساقيةً لينصب عليها رحيً وداليةً، وكلِّ منهما جائزٌ إذا لم يضرَّ بالعامة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لم نجده كذلك إلا في الأصل للشيباني، 40/7؛ 44/8. وقال الزيلعي غريب، انظر إلى نصب الراية له، 292-294.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن ابن ماجه، الرهون  $^{22}$  بمعناه؛ الأصل للشيباني،  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  لم نجده كذلك إلا في الأصل للشيباني،  $^{7}$ 40،  $^{3}$ 

<sup>4</sup> د: ويشرك.

(وفي الشفة لا غير) أي: يشترك الناسُ في حقِّ الشفة فقط (في النَّهر الخاصِّ بالقرية) يعني: يجوز لغير أهلها أن يشاركوهم في ذلك الماء بالشُّرْب منه، وسقي الدوابّ، وأخذ الوضوء، وغسل الثياب، وغيرها؛ لشدَّة الحاجة إليها، ولا يسقي أرضَه من ذلك الماء إلا بإذنهم.

(والبئر والحوض) يعنى: حكمُهما كحكم النهر الخاصّ.

(وليس لأحدِ أن يأخذ شيئًا) للشَّفَة ولغيرها (مما أُحرزَ منه) أي: من ذلك الماء في حبِّ ونحوه، (إلا برضا صاحبه)؛ لأنَّه كان مباحًا سبقتْ إليه يدُه بالإحراز، فصار ملكه كالحشيش، ولهذا جاز بيعُه، إلا أنَّه لا يُقطعُ في سرقته لشبهة الشَّركة فيه.

وفي «الذخيرة»: إذا ملأ عبدٌ أو صبيٌّ الكوزَ من ماء الحوض، وأراق بعضَه في الحوض؛ لا يحلُّ لأحدٍ أن يشرب من ذلك الحوض؛ لأنَّه خلط ملكَه بالماء المباح، ولا يمكن تمييزُه، وكذا لو جاء صبيٌّ بالكوز من ماءٍ مباحٍ لا يحلُّ لأبويه أن يشربا منه إذا كانا غنيّين؛ لأن الماءَ صار مملوكًا له، ولا يحلُّ لهما الأكلُ من ماله بغير حاجةٍ.

(وإذا كان النهرُ أو العينُ في ملك رجلٍ؛ جاز له منعُ غيره من دخوله، فإن لم يجدْ غيرَه) أي: إن لم يجد المحتاجُ إلى الماء غيرَ ذلك الماء المملوك (مكّنه منه) أي: من دخوله للماء، (أو أخرجه إليه، فإن مَنعه) أي: الماءَ منه (وهو يخافُ العطشَ) على نفسه، أو على مطيّته (قاتَلَه بالسلاح)؛ لأنَّه قصد إتلافَه بمنع حيِّه، وهو الشفةُ عنه. (وفي المحرز بغير سلاحٍ) يعني: إذا منع ماءه المحرز في إنائه؛ فللطالب أن يقاتِلَه بعصاً ونحوه؛ لأنَّه منعَ ما ملكه بالإحراز، لكنَّه ارتكب معصيةً، فقام مقاتلتُه مقامَ التَّعزير له.

(وتكرى<sup>3</sup> الأنهارُ العظامُ من بيت المال)؛ لأن منفعتها للعامَّة، وبيتُ المال معدُّ لنفعهم، وإن لم يكن في بيت المال شيءٌ؛ أجبر الناسُ على كريها إحياءً لحقِّهم.

(والمشتركُ من الشُركاء) يعني: يكرى النهرُ المشتركُ المملوكُ لجماعةٍ مخصوصةٍ من مالهم، فمن أبى منهم نُجبرُ عليه دفعاً للضرر عن الشركاء، (دون أهل الشّفة، ويحبس<sup>4</sup> من يمنتع منهم) يعني: ليس عليهم قسطٌ من الكري؛ لأن شركتَهم عامَّةٌ، ولا يجبرهم الإمامُ، كما لو امتنعوا عن عمارة أراضيهم. وقال بعضُ مشايخنا: يجبر الإمامُ، كما لو امتنعوا عن عمارة أراضيهم. وقال بعضُ مشايخنا: يجبر الإمامُ على الكري أصحابَ الشفة.

(ومؤنةُ الكري إذا جاوز أرض رجل مرفوعة عنه) عند أبي حنيفة. وفي «الخانية»: الفتوى على قوله. (وقالا: كريُ كلِّه على كلِّهم) مثلًا: إذا كان النهرُ مشتركًا بين عشرة أنفسٍ؛ فعلى كلِّ واحدٍ منهم عشرُ مؤنة الكري، فإذا تجاوزوا عن أرض أحدهم؛ فعلى كلِّ منهم ثمنُها، وعلى هذا عند أبي حنيفة، وقالا: على كلٍّ من الشركاء أعشارٌ من الباقين تسعُها، فإذا تجاوزوا عن أرضٍ أخرى؛ فعلى كلٍّ منهم ثمنُها، وعلى هذا عند أبي حنيفة، وقالا: على كلٍّ من الشركاء أعشارٌ من أوّل الكري إلى آخره؛ لأنهم كانوا متساويين في حق الشُفعة، بدليل أنَّ واحدًا من السُّفْل لو باع أرضَه؛ فلصاحب الأرض من أعلى النهر أن يأخذها بالشفعة، فكذا متساوون في مؤنة الكري؛ لأن الغرم بالغرم.

وله: إنَّ أهلَ الأعلى لا يحتاجُ في سقي أرضه إلى كري الأسفل، فلا يشارِكُه في مؤنته، بخلاف أهل السفل؛ لأنَّهم كانوا محتاجين إلى كري الأعلى في سقي مائهم، فشاركهم فيه، فعُلِمَ أنَّ مؤنة الكري إنَّما تجبُ لحاجة سقي أرضه لا لشركته، بدليل أنَّ من استغنى عن سقي أرضه من ذلك النهر المشترك بأن كان له ماءٌ من موضعٍ آخر؛ لا يجب عليه كريُ النهر المشترك، بخلاف الشُّفعة؛ لأنَّها إنَّما تثبتُ 5 بالاشتراك.

وفي «الحقائق»: الاختلافُ في النهر الخاصِّ، وأمَّا النهرُ العامُّ الذي عليه قرىً يشربون منها إذا اتَّفقوا على كريه، فبلغوا فوّهة نهرِ قريةٍ؛ يُرفعُ عنهم مؤنةُ الكري اتِّفاقًا.

وعلى هذا الخلاف إذا احتاجوا إلى إصلاح حافتي النهر.

(وإذا كان له الجريُ) أي: جريُ النهر (في أرض غيره؛ فليس لربِّ الأرض منعُه)؛ لأنَّه في منعه إضرارًا للناس.

(وإذا اختصموا في شربٍ) من نهرٍ اشتركوا (كان بينهم على قدر أراضيهم)؛ لأن الحاجة فيه مختلفةٌ بقلَة الأراضي وكثرتها، فيتقدَّر بقدرها.

a. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يشرك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: جب.

<sup>3</sup> ح: ويكرى.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ويحبر.

<sup>5</sup> ح: يثبت.

(وليس للأعلى أن يسكر ليستوفي) أي: إذا كان أرضُ الأعلى منهم مرتفعةً، والماءُ قليلاً بحيث لا يمكنه سقيُ أرضه بتمامها إلا بسدِّه؛ لم يكن له ذلك؛ لأن الماءَ يكون محبوساً عن الباقين في بعض المدَّة، وفيه منعٌ لحقهم. (إلا بتراضيهم) يعني: إذا رضوا بسكره جاز، وكذا لو اصطلحوا على أن يسكرَ كلُّ منهم في نوبته.

وفي «النوادر»: لو طلب أهلُ الأعلى حقَّهم، وأهلُ الأسفل يمنعهم من إحداث السكر؛ فالقاضي يجعلُ الماءَ بينهم بالنُّوَب، أهلُ الأعلى يسكرون في نوبتهم بوضع اللوح، ويحبسون به الماءَ ولا يسكرون.

(ولا يشقُّ أحدُهم منه نهرًا، ولا يتَّخذ جسرًا)؛ لأن موضعَه مشتركٌ بينهم، وشغلُه ببنائه غيرُ مشروعٍ. (ولا ينصبُ أ رحيً) لِمَا فيه من كسر جانب النهر وتغيير جري الماء عن سننه.

(ولا يسوق شربَه إلى أرضٍ أخرى ليس لها شربٌ)؛ لأن صاحبَها يحتمل أن يدَّعي بتقادم العهد أنَّ له حقًّا في الشرب، (إلا بتراضيهم) استثناءٌ عن الأفعال المنفيَّة، يعني: إذا رضي الشركاءُ بشقِّ نهر أحدهم، واتخاذِ الجسر عليه، وأخواتهما؛ يجوز لإسقاطهم حقوقَهم برضائهم. والله أعلم².

## (كتاب المزارعة)

وهي عقدٌ على الزرع ببعض الخارج.

(وهي باطلة) عند أبي حنيفة، أي: فاسدة، ثم عنده إن كان البذرُ من المزارع؛ يغرهُ لربِّ الأرض أجرَ مثلها، وكان الخارجُ للمزارع يطيبُ له قدرَ بذره، وما أنفقَ، وما غرم، ويتصدَّقُ بالباقي؛ لأنَّه من كسبٍ خبيثٍ؛ لأنَّه ربَّاه في ملك غيره. وإن كان البذرُ من ربِّ الأرض؛ كان الخارجُ له، ويغرهُ للزَّارع أجرَ مثل عمله، والزرعُ كلُّه يطيب له؛ لأنَّه حصل في ملكه. كذا في «الحقائق».

(وقالا: جائزةٌ) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم عامَلَ أهلَ خيبر على نصفِ ما يخرج من تمر أو زرع3.

وله: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم نهى عن المخابرة والمحاقلة 4، وهما المزارعةُ، ومعاملتُه صلى الله عليه وسلم أهلَ خيبر كان خراجَ مقاسمةٍ بطريق المنّ والصلح، وهو جائزٌ.

(ويُختارُ للفتوى) للاحتياج إليها، وتعامل الأمَّة بها، والقياسُ يتركُ به كما في الاستصناع.

قال المصنِّفُ في «شرحه»: إنَّما صرَّح بقولهما وإن كان يُفهمُ من إطلاق الجملة الاسميَّة؛ لأنَّها لَمَّا اعتقبَ باختيار الفتوى؛ فذكرُهُ صريحًا أوضحُ من أن يدلَّ على المختار بالالتزام.

أقول: على هذا كان ينبغي عليه أن يستثني في ديباجته بأن يقول: فإن اقتسم القولان طرفي النفي والإثبات؛ اقتصرنا عليهما، إلا أن يكون قولُهما مختارًا للفتوى، على أنَّ انفهامَ قولهما من الجملة الاسميَّة ليس بالالتزام، بل بالحقيقة نظرًا إلى اصطلاحه الذي وضعه، ولو قال: وهي باطلةً فيفتى بقولهما؛ لكان أوجرَ.

(ونجيزُها) أي: المزارعة منفردةً (من غير تبعيَّة المساقاة، واتحادِ العامل والعقدِ، وعسرِ الأفراد بالعمل، وتخلُّلِ البياض بين ما سوقى عليه) وقال الشافعيُّ: إنَّما يجوز المزارعةُ تبعًا للمساقاة.

وفي «شرح الحاوي»: لو قال: ساقيتُك وزارعتُك يصحُّ، ولو قال: زارعتك وساقيتك لم يصحَّ عنده بشرط أن يكون العاملُ فيهما واحداً وعقدُهما واحداً، وبشرط أن تكون الأراضي المتخلِّلةُ بين الأشجار متعبِّرةً زراعتُها على الانفراد؛ لأن المساقاةَ جائزةٌ لشبهها بالمضاربة من حيث إنَّ الشركة ثابتةٌ في الرِّيادة دون الأصل، والزراعةُ لا يشبهها؛ لأنَّه لو شرط فيها الشركةُ في الرِّيادة بعد رفع البذر الذي هو الأصل؛ يفسدُ، فيجوزُ المزارعةُ بتبعية المساقاة، كما جاز بيعُ الشرب تبعًا للأرض، ووقفُ المنقول تبعًا للعقار.

ولنا: ما مرَّ من دليل الجواز من غير نقل الشروط المذكورة.

(ويُشترطُ صلاحيَّةُ الأرض) يعني: لصحَّة المزارعة على قولهما شروطٌ ثمانيةٌ معدودةٌ في المتن:

أحدُها: أن يصلحُ الأرضُ للزراعة؛ لأن ما هو المقصودُ من الزّرع إنَّما يحصلُ به.

(وأهليَّةُ العاقدين)؛ لأن العقدَ إنَّما يصحُّ من أهله.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تنصب.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – والله أعلم.

<sup>3</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، 114/2؛ صحيح البخاري، المزارعة 5 بمعناه؛ التجريد للقدوري، 3721/7.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، المساقات 18؛ صحيح مسلم، البيوع 82.

(والتخليةُ بينها) أي: بين الأرض (وبين العامل) حتى لو شرط فيها العملُ لربِّ الأرض؛ يفسدُ لانعدام التَّخلية.

(والشركة في الخارج على الشّيوع) أراد به: ما يخرجُ مقصودًا؛ لأنّهما لو شرطا التبنَ نصفين والحبّ لأحدهما؛ لا يجوزُ؛ لأن المقصودَ من الزرع هو الحبُّ، لا التبنُ. (حتى يفسد) المزارعةُ، هذا تفريعٌ للشرط الرابع. (باشتراط قفزانٍ معلومةٍ لأحدهما) لاحتمال أن لا يخرجَ إلا مقدارُ ما شرطه. أراد بالمعلومة: أن يكون معلومةً بالعدد؛ لأنّها لو كانت مجهولةً بالعدد ومعلومةً من حيثُ السّهم كما إذا شرطَ صاحبُ البذر عشرَ الخارج لنفسه لا يفسدُ. (وبرفع البذر، واقتسام الباقي) أي: يفسدُ أيضًا باشتراط أن يرفعَ صاحبُ البذر بذره، ثم يقتسما ما بقي منه. (واشتراط ما على الماذيانات) جمع الماذيان، وهو نهرٌ أعظمُ من الجدول، سمّي به؛ لأنّه يتولّدُ منه أنهارٌ صغارٌ، وهو فارسيٌّ معرَّبٌ. (والسواقي) وهي الأنهارُ الصغارُ، يعني: يفسد المزارعةُ بهذا الشَّرُط أيضًا، وهو أن يشترط أ أنّ ما ينبت على جوانب الأنهار يكون لأحدهما؛ لاحتمال أن لا ينبتَ إلا على ما عيّنه من الموضع.

(ويُشترطُ بيانُ المدَّة)؛ لأن المزارعة منعقدةٌ على منافع الأرض إن كان البذرُ من قِبَل العامل، أو على منافع العامل إن كان البذرُ من قِبَل صاحب الأرض، والمدَّةُ معيارٌ لها، فلا بُدَّ من ذكرها.

(وجنس البذر) ليصيرَ الأجرُ معلومًا؛ لأن الأجرَ جزءُ الخارج، فلا بُدَّ من البيان ليُعلمَ أنَّ الأجرَ من أيِّ خارجٍ، وإذا لم يبيّن فسدت المزارعةُ، فإذا زرعها انقلبتْ جائزةً. كذا في «الفصول».

(ومن هو عليه) يعني: بيانُ من يكون عليه البذرُ شرطٌ أيضًا؛ ليعلمَ أنَّ المنفعةَ المعقودَ عليها منفعةُ الأرض أو العامل.

(ونصيب من لا بذر له) هذا هو الشرطُ الثامنُ، (فإن كانت الأرضُ والبذرُ لواحدٍ، والعملُ والبقرُ للآخر، أو الأرضُ وحدها أو العملُ وحده من أحدهما، والباقي من الآخر؛ جازت) المزارعةُ؛ لأن في الصورة الأولى يقع الاستئجارُ على العمل، والبقرُ آلته، فصار كما إذا استأجر خيّاطًا ليخيط بإبرته؛ كان الأجرُ كلُه بإزاء خياطته لا إبرته. وفي الصورة الثانية. وهي أن يكون الأرضُ لواحدٍ والعملُ والبقرُ والبقرُ من الآخر. يقع الاستئجارُ على الأرض ببعضٍ معلومٍ من الخارج، فيجوز، كما إذا استأجرها بدراهمَ معلومةٍ. وفي الصورة الثالثة. وهي أن يكون العملُ من واحدٍ، والأرضُ والبذرُ والبقرُ من آخر. يقعُ الاستئجارُ على العمل بآلة المستأجر، فصار كما إذا استأجر خيّاطًا ليخيط بإبرة المستأجر.

(أو البقرَ والأرضَ لأحدهما) والبذرَ والعملَ للآخر (لم يجز) المزارعةُ؛ لأن صاحبَ البذر استأجر الأرضَ، واشتراطُ البقر على صاحب الأرض مفسدٌ للإجارة؛ لأن منفعةَ الأرض الإنباتُ، ومنفعةَ البقر الشقُّ، فلا تجانُسَ بينهما حتى يجعل تبعًا للأرض، فيقع الاستئجارُ على البقر ببعض الخارج، وإنَّه باطلّ؛ لأن الشرعَ إنَّما ورد باستئجار الأرض أو العامل<sup>2</sup> ببعض الخارج لا غير، فبقي ما وراءه على البطلان؛ إذ استئجارُ الشيء بأجرةٍ غيرِ مشارٍ إليه ولا في الذمة لا يجوز، والأثرُ ورد في استئجار العامل أو الأرض، فيُقتصرُ عليه.

(ويجيزها) أي: أبو يوسف هذه الصورة (في روايةٍ) عنه؛ لوجود التعامل هكذا بين الناس، والقياسُ يُتركُ به. (ومنعه) محمدٌ لِمَا ذكرنا.

اعلم أنَّ ههنا ثلاث صور غير ما ذكر في المتن:

إحداها: أن يكون الأرضُ والعملُ من واحدٍ، والبذرُ والبقرُ من آخرَ.

وثانيتها: أن يكون البذرُ من أحدهما، والباقي من الآخر.

وثالثَتُها: أن يكون البقرُ من أحدهما، والباقي من الآخر.

وكلُ هذه الصور غيرُ جائزةٍ، وجهه يُعرفُ مما سبق.

(فإذا صحّت) المزارعة (كان الخارجُ على الشَّرْط) من النصف، أو الثلث، أو غيرهما. (وإن لم يخرج شيءٌ؛ فلا شيءَ للعامل)؛ لأن أجرته كانت مسمَّاةً بأن يكون من الخارج، فإذا لم يخرجُ لا يستحقُّ شيئًا، بخلاف المزارعة الفاسدة؛ لأن أجرَ المثل كان في الذمَّة، وبفوت الخارج لا يفوت الذمَّة.

(وإذا فسدتْ كان) الخارجُ (لصاحب البذر)؛ لأنَّه نماءُ ملكه، ولا يستحقُّه الآخرُ؛ لأن تسميتَه فسدتْ. (وأجرُ المثل للآخر عن عمله أو أرضه لا يُزادُ على المسمَّى) أي: لا يزاد أجرُ المثل على قيمة ما شرط له من نصف الخارج أو غيره؛ لأنَّه رضي به. (وأجازها) أي: محمدٌ الزيادةَ على المسمى بالغًا ما بلغ؛ لأنَّه استوفى المنافعَ بعقدٍ فاسدٍ، فيجب عليه أجرُ مثلها كاملاً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يشرط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: العمل.

(ولو شرطا التبنَ لربّ البذر بعد شرط الحبّ نصفين جاز) عقدُ المزارعة؛ لأنَّه نماءُ ملكه، وهذا الشرطُ يلائمُ حكمَ العقد. (لا للآخر) يعني: لو شرطا التبنَ للعامل لم يجزْ؛ لأنَّه شرطٌ يؤدِّي إلى قطع الشركة، بأن لا تخرجَ الأرضُ إلا التبنَ. (أو سكتا عنه) يعني: لو سكتا عن اشتراط التبن لأحدهما (كان لربِّ البذر)؛ لأن التبنَ نماءُ بذره، ولا يحتاج إلى الشَّرط، والمفسدُ هو الشرُط لغيره. (وقيل) يعني: قال بعض أمشايخ بلخ: التبنُ (بينهما)؛ لأنَّه تابعٌ للحبّ، فيدخل في شرطه.

(وإذا امتنع صاحبُ البذر من العمل) أي: من إعطاء البذر (لم يُجبرُ عليه)؛ لأن الجبرَ يستلزمُ الضَّررَ عليه بإتلاف ماله، كمن استأجر أجيرًا ليهدم² دارَه لا يُجبرُ على هدمه. (أو الآخر أجبرَ) يعني: لو امتنع العاملُ عن العمل أجبرَ عليه؛ لأنَّه لا يتلفُ ماله.

(وإذا مات أحدُهما بطلتْ) اعتبارًا بالإجارة. وفي «التبيين»: هذا على إطلاقه جوابُ القياس، وفي الاستحسان إذا مات أحدُهما وقد نبت الزرعُ؛ يبقى عقدُ الإجارة حتى يستحصدَ ذلك الزرعُ من الأرض، ثم يبطلُ في الباقي؛ لأن في إبقاء العقد حتى يستحصدَ مراعاةً للحقين، فيعمل العاملُ أو ورثته، فإذا حصد يقسمُ على ما شرطا، ولا ضرورةَ في الباقي، فيبطلُ. ولو مات ربُّ الأرض قبل الزراعة بعد كرب الأرض؛ انتقضت المزارعةُ، ولا شيءَ للعامل؛ لأن المنافعَ إنَّما تقومُ بالعقد، وتقويمها بالخارج، فإذا انعدم الخارجُ لم يجب شيءٌ.

(وإذا انقضت المدَّةُ) أي: مدَّةُ الزراعة (قبل الإدراك) أي: إدراك الزرع (كان على المزارع أجرُ مثلِ نصيبه من الزَّرْع) يعني: يعطي المزارعُ صاحبَ البذر أجرَ مثل الأرض في حقِّ نصيبه من الزرع رعايةً للجانبين، (وعليهما التَّفقةُ) على الزرع (على مقدار حقوقهما إلى أن يستحصدَ)؛ لأن العقدَ انتهى بانتهاء المدَّة المضروبة، وبقي الزرعُ، وهو مالٌ مشتركٌ بينهما، فيكون مؤنتُهُ عليهما، بخلاف ما إذا ما ربُّ الأرض والزرعُ بقلٌ حيثُ يكون العملُ على العامل؛ لأن مدَّتَه لم تنقض، والعقدُ باقي في مدَّته.

(ويستأجران للحصاد والرّفاع) أي: رفع ما حصد من موضعه وجمعه في مكانٍ، (والدياس) وهو إدارةُ البقار بالوطء عليه ليصلح للتذرية، (والتذرية) وهي تمييز الحبوب عن تبنها بالريح، (بالحصص) وهذا الحكمُ غيرُ مختصٍ بما إذا انقضتْ مدَّةُ الزراعة قبل الإدراك، بل عامٌ في جميع المزارعات؛ لأن الواجبَ على العامل قبل الإدراك ما لا بُدَّ للزرع منه كالسقي والحفظ، وأمَّا بعد الإدراك؛ فالعقدُ انتهى بانتهاء الزَّرْع، فيكون عليهما ما لا بُدُّ له من العمل.

(فإن شرطاه) أي: العمل الذي يكون بعد انتهاء الزَّرْع كالحصد وغيره (على العامل فسدتْ)؛ لأنَّه شرطٌ لا يقتضيه العقدُ، وفيه منفعةٌ لأحدهما، فُهِمَ منه أنَّهما إن شرطا عملاً تقتضيه 3 المزارعةُ، وهو كلُّ عمل ينبتُ وينمى ويزيد في الخارج؛ لا يفسدُ.

قيَّد بقوله: «على العامل»؛ لأنَّهما لو شرطا شيئًا من الأعمال المذكورة على ربِّ الأرض يفسدُ اتِّفاقًا.

(ويجيزُ) أبو يوسف (اشتراطَ الحصاد عليه) أي: على العامل؛ لأن الناسَ تعارفوا ذلك، وتعاملوا عليه، كالاستصناع، وهو مختارُ بعض المشايخ للفتوى.

قيَّد بالحصاد عليه؛ لأن شرطَ الجذاذ في المساقاة على العامل والحصاد على غير العامل لا يجوزُ بالإجماع. كذا في «التبيين». وفي «الحقائق»: الفتوى على قول أبي يوسف.

وضع في جانب المزارع؛ إذ لو شرط ذلك على ربِّ الأرض لا يجوز اتِّفاقًا.

وذكر في «الخانية» عن أبي حنيفة: إنَّ شرط هذه الأعمال على العامل لا يفسدُ، وكذا عن أبي يوسف، ولزمت عليه بحكم العرف، كما لو اشترى حطبًا في المصر لا يجب على البائع أن يحملَه إلى منزل المشتري، وإذا شرط عليه يلزمُه بحكم العرف.

(ومنعه) أي: محمدٌ هذا الاشتراطَ؛ لأنَّه شرطٌ لا يقتضيه العقدُ، فيكون فاسدًا، والمزارعةُ مما يفسد بالشروط الفاسدة.

#### (فصا )

(ولو شرط النِّصفَ بالعَمل في شهر كذا والثلثَ في كذا) كما إذا قال: إن زرعتَ هذه الأرضَ في شهر رجب فلك نصفُ الخارج، وإن زرعتها في شعبان فلك ثلثُ الخارج، (فالأوّلُ) أي: الشرطُ الأولُ (صحيحٌ) عند أبي حنيفة على قولِ من يجيز المزارعة. (وقالا: هما) أي: الأوّلُ والثاني صحيحان؛ لأنَّهما عقدان ببدلين معلومين، فيعتبران لصدورهما من أهل العقد.

<sup>1</sup> ح - بعض.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لهدم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يقتضيه.

وله: إنَّ الشرطَ الأوَّلَ خالٍ عن المزاحم، فيصحُّ، وفي الشَّهر الثاني اجتمع بدلان؛ لأن التسميةَ الأولى باقيةٌ فيه؛ إذ لو لم يذكر الشَّرطُ الثاني فزرعه لكان له نصفُ الخارج، فاجتمع في الثاني تسميتان، فيفسد العقدُ فيه لجهالة الأجرة.

(ولو اختلفا) أي: ربّ الأرض والمزارع، (فقال العاملُ: شرطتَ لي زيادةَ عشرةِ أقفزة على نصف الخارج، وأنكرها ربُّ الأرض، وذاك) أي: ذاك الاختلافُ كان (قبل العمل؛ فالقولُ له) أي: لربّ الأرض عند أبي حنيفة؛ لأنَّه يدَّعي صحَّة العقد، والظاهرُ شاهدٌ له. (وقالا: للعامل)؛ لأنه ينكرُ لزومَ العمل عليه، والقولُ للمنكر، حتى لو اختلفا بعد العمل؛ فالقولُ لربّ الأرض اتِّفاقًا؛ لامتناع جعله منكرًا. ولو أقاما البيّنة؛ فبينةُ المزارع أَوْلى؛ لأنَّه يثبتُ الزيادةَ.

وإنَّما وضع في الزيادة؛ إذ في النقصان بأن قال المزارعُ: شرطتَ لي النصفَ إلا عشرة أقفزةٍ، وربّ الأرض يقول: شرطتُ النصف فقط؛ القولُ لربِّ الأرض اتِّفاقًا؛ لأنَّه ينكرُ وجوبَ أجر المثل عليه. من «الحقائق».

(ولو شرط ربُّ الأرض والبذر منه) أي: والحالُ أنَّ البذرَ كان من قبل رب الأرض (الثلثَ للعامل والثلثَ لعبد العامل المأذون الممديون بغير عملٍ) أي: بغير اشتراط عملٍ على ذلك العبد؛ (فثلثُه) أي: ثلثُ العبد الذي كان نصيبه (لربِّ الأرض) عند أبي حنيفة. (وقالا: العامل).

قيَّد بالمديون؛ لأنَّه لو لم يكن مديونًا؛ فما شرط للعبد يكون لمولاه اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بغير عمل»؛ لأنَّه لو شرط فعلَ العبد يكون المسمّى له اتِّفاقًا.

وهذه الاختلافُ مبنيٌ على أنَّ المولى لا يملكُ أكساب العبد المأذون المستغرق بالدين عنده، فاشتراطُه له كاشتراطه للأجببيّ بغير عملٍ، فلم يصحَّ، فيكون ذلك الثلثُ لربِّ الأرض؛ لأنَّه نماءُ بذره، ويملكُ عندهما، فاشتراطُ الثلث للعبد يكون اشتراطًا لمولاه. والدليلُ من الطرفين مرَّ في كتاب المأذون.

(ولو دفع إليهما) أي: إلى رجلين (أرضًا) مزارعةً على أن يزرعاها (يبذرهما، وسمَّى لأحدهما ثلثَ الخارج، ولآخر خمسين درهمًا؛ فالفسادُ شائعٌ) عند أبي حنيفة، فيفسدُ العقدُ فيمن سمّي له ثلثُ الخارج أيضًا. (وقصراه على الثاني) أي: على من سمّى له خمسين درهماً؛ لأن الصفقةَ متعدِّدةٌ، ولا يلزم من فساد إحداهما فسادُ الأخرى، وقد سبق نظيرُه في البيوع. ثم عنده: الخارجُ للعاملين، وعليهما أجرُ المثل، وعندهما: نصفُ الخارج ونصفُ أجر المثل؛ لفساد العقد في حقِّه، ثم يجعلُ الخارجُ لرب البذر.

(ولو غصبها، فزرعها؛ فالخارجُ له) عند أبي حنيفة؛ لأنَّه نماءُ بذره. (والعشرُ والخراجُ عليه) أي: على الغاصب عنده؛ لأنَّه تملَّكَ الأرضَ الناميةَ يداً.

أقول: لو قال: فزرعها يكون الخارجُ له؛ لكان أَوْلى؛ لأنَّه ليس في هذه المسألة خلافٌ؛ لأن الخارجَ نماءُ بذره، والخلافُ في صورة نقصان الأرض بالزراعة. هذا هو المفهومُ من شرح 1 «المنظومة».

(وإن نقصت) الزراعةُ الأرضَ، (فضمن) الغاصبُ نقصانها، (فالخراجُ والعشرُ على المالك) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: قلَّ ضمانُه أو كُثُر؛ لأنَّه إذا آجرها كان الخراجُ عليه قلَّ أو كثر؛ لكون الأجر قائماً مقام النماء، فكذا الضمانُ؛ لأنَّه بمنزلة الأجر للأرض.

(وقالا: العشرُ على الغاصب بكلِّ حالٍ)؛ لأن العشرَ في الخارج، والخارجُ له، (وأما الخراجُ؛ فعلى المالك إن كان الضمانُ أكثرً) من الخراج؛ لأن ضمانَ نقصانها صار بمنزلة نمائها، وإن كان مثله؛ فالمشايخُ اختلفوا فيه على قولهما. (وعلى الغاصب من دون الضّمان) أي: من غير ضمان النُقصان، أراد به: لا ضمانَ عليه للنقصان (إن كان أقلَّ)؛ لأن المالكَ لم ينتفعْ من الأرض مقدارَ الخراج حتى يجعلَ لها نماءً، بخلاف ما لو آجرها المالكُ بأجرةٍ أقلَّ كان الخراجُ عليه اتِّفاقًا؛ لأنَّه كان متمكِّنًا من انتفاعه من الأرض، وفي صورة الغصب المالكُ غيرُ متمكِّنٍ، فينتفي سببُ وجوب الخراج عنه.

(ولو تزوَّجَ على أن تزرعَ هي أرضَه بالنصف) أي: بنصف الخارج (ببذرهما؛ صحَّ) نكاحُه، (وفسدتْ) مزارعتُه؛ لأنَّه شرط فيها مقابلة البضع ببعض الخارج، وهو مجهولٌ، فيفسدُ شرطُه، فيفسدُ مزارعتُه؛ لأنَّها مما يفسدُ بالشروط الفاسدة، فيكون الخارجُ للزوجة، ويكون عليها للزوج أجرَ المثل.

(فيجعل) أبو يوسف (مهرَها نصفَ أجر مثل الأرض) إن دخل بها أو مات عنها؛ لأنَّه جعلَ نصفَ الخارج مهرًا لها، وأجرُ المثل قامَ مقام الخارج، (وربعه) أي: ربعَ أجر المثل (إن طلَّقها قبل الدخول)؛ لأن النصفَ ينصَّفُ بالطلاق قبل الدخول، فصار ربعًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: شروح.

(وأوجب) محمدٌ (مهرَ المثل) إن دخل بها؛ لجهالة التسمية. (ولا يزادُ على أجر مثل الأرض)؛ لأن للزوج عليها أجرُ مثل الأرض، ولها على الزوج مهرُ المثل، فيتقاصًان إن تساويا أو كان مهرُ المثل أكثرَ، وإن كان مهرُ مثلها أقلَّ؛ فعليها أن تدفع اليه مقدارَ النقصان، ويسلم لها الخارج كلَّه.

(والمتعة) أي: أوجب محمدٌ المتعة (بالطلاق قبله).

(ولو كان هو العامل) يعني: إذا تزوَّجها على أن يزرع هو (في أرضها ببذرها) على أنَّ الخارجَ بينهما نصفان، (يجعل) أبو يوسف (مهرَها نصفَ أجر مثل عمله) إن دخل بها، فيكون الحاصلُ كلَّه لها، وربعَه إن طلقها قبل الدخول وقبل الزراعة، وعلى قول محمدٍ: لها المتعةُ. وإن طلقها بعد الزراعة؛ فعلى قول أبي يوسف: للمرأة على الزوج ربعُ أجر مثل الأرض صداقًا، وللزوج عليها تمامُ أجر مثل الأرض؛ لفساد المزارعة، فيتقاصًان بقدر الربع، وتردُّ الزيادةَ، وهي ثلاثةُ أرباعِ أجر مثل الأرض. وعلى قول محمدٍ: لها المتعةُ بسبب النكاح، ووجب له عليها أجرُ مثل جميع الأرض، ولا يتقاصًان. من «الحقائق».

(لا مهر المثل) أي: قال محمدٌ: لها مهرُ مثلها، وللزوج عليها أجرُ مثل عمله، فيتقاصًان إن تساويا، وإلا؛ ترادًا الفضلَ كما مرَّ بيانه آنفًا.

والأصلُ في هذه المسائل: أنَّ المشروطَ بمقابلة البضع إن كان بعضَ الخارج؛ فالتسميةُ فاسدةٌ عندهم، وإن كان منفعةَ الأرض أو منفعةَ العامل؛ فالتَّسميةُ صحيحةٌ عند أبي يوسف وفاسدةٌ عند محمد؛ لأن الزوجَ جعل منافع الأرض وهو شيءٌ واحدٌ مقابلةَ شيئين: نصفِ الخارج ومنافع بضعها، والشيءُ الواحدُ متى قوبل بشيئين؛ ينقسمُ على قيمتهما، فينقسمُ منافعُ الأرض على قيمة الخارج وقيمةِ منافع البضع، والخارجُ مجهولٌ جهالةً فاحشةً، فيبطل التسميةُ، ويجب مهرُ المثل.

لأبي يوسف: إنَّ الخارجَ وإن كان مجهولًا، لكنَّ منافعَ البضع معلومةٌ، والشيءُ متى قوبل بمعلومٍ ومجهولٍ؛ انقسم عليهما نصفين؛ لتعدُّرِ القسمة باعتبار القيمة، ولوجودِ الإضافة إليهما على السَّواء، كما لو أوصى بثلث ماله لفلان وللفقراء؛ كان نصفُه لفلانٍ، فكذا فيما نحن فيه.

(أو على أن تزرعَ هي) أي: لو تزوَّجها على أن تزرع هي (ببذره أرضه، أو هو) أي: لو تزوَّجَها على أن يزرع هو (أرضَها ببذره؛ وجب مهرُ المثل) اتِّفاقًا؛ لأن الحاصلَ في هاتين الصورتين للزوج، فجعل بعضه مقابلاً بمنافع بُضعها، فبطل<sup>2</sup> التَّسميةُ، وفي الصورتين السابقتين كان المقابلُ بمنافع بضعها نصفَ منافع أرضه أو بدنه، وإنَّه معلومٌ فافترقا.

### (كتاب المساقاة)

وهي المعاملة فيما يحتاج إليه في الأشجار ببعض الخارج.

(وهي بجزء من الشَّمرة باطلةٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: جائزةٌ إذا ذكر مدَّة معلومة) لكن إذا علم أنَّ الثمرةَ لا تخرجُ في تلك المدة يفسدُ العقدُ؛ لفوات ما هو المقصودُ منه، وهو الشركةُ في الخارج. ولو ذكرا مدّةً تبلغُ الثمرةُ فيها، وقد يتأخَّر عنها؛ جاز، لكن إذا تأخَّرتُ عن المدَّة، فللعامل أجرُ مثله.

قيَّد بذكر المدَّة؛ إذ لو لم يذكرها لم يجزْ قياسًا كما في المزارعة، لكن جوَّزوا المساقاة بلا ذكر مدَّةٍ فيما إذا دفع إليه رطبةً قد انتهى جذاذُها على أن يسقيها حتى يخرجَ بذرُها، فيكون بينهما؛ لأن لإدراك البذور وقتًا معلومًا. وكذا جوَّزوا في الأشجار، لكن العقدَ يقع على أوَّل ثمرٍ يخرجُ في تلك السنة؛ لأنَّه متيقَّنٌ، وما بعده مشكوكٌ، فلا يدخلُ، بخلاف المزارعة؛ لأن الزرعَ يختلفُ ابتداءً وانتهاءً، ربيعاً وخريفاً.

(وجزءاً من الثمر مشاعًا) قيَّد به؛ إذ لو شرط جزءاً معينًا يفسدُ كما في المزارعة.

(وتجوزُ في الشجر والرطاب وأصول الباذنجان، ولا نقصرها 3) أي: المساقاة (على النخل والكرم). وقال الشافعيُّ: يقتصرُ عليهما؛ لأن مساقاة رسول الله صلى الله عليه وسلم بأهل خيبر كان فيهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يدفع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: نقتصرها.

ولنا: إنَّ الأصلَ في النصوص التعليلُ، وجوازُها للحاجة، وهي تعمُّ الكلَّ، والمرويُّ أنَّ مساقاته صلى الله عليه وسلم أهلَ خيبر كانت <sup>1</sup> على ما فيها من الأشجار، لا النخل والكرم فقط.

(وإذا دفع إليه) أي: إلى العامل على وجه المساقاة (نخلًا مثمرًا) أي: فيه ثمرٌ صفتُه أنَّه (يزيدُ بالعمل جاز) قيَّد به؛ لأن الثمرَ لو كان متناهيًا بحيث لا يزيدُ بالعمل لم يجزْ عقدُه؛ لأنَّه إذا لم يكن لعمله أثرٌ فيه لا يستحقُّ الأجرَ.

(وإذا فسدتْ كان للعامل أجرُ مثله)؛ لأنَّه في معنى الإجارة الفاسدة.

(وتبطلُ) المساقاةُ (بالموت) كما تبطلُ الإجارةُ، هذا هو القياسُ، ولكن قالوا: لا يبطلُ استحسانًا، فإذا مات ربُّ الأرض والخارجُ بسرٌ؛ فللعامل أن يقومَ عليه حتى يدرك الثمرة، وإن مات العاملُ؛ فلورثته أن يقوم عليه حتى يدركَ.

(ويفسخُ بالأعذار) كما إذا مرض العاملُ وضَعُفَ عن العمل، أو كان العاملُ سارقًا ونحوهما؛ لأن المزارعةَ ينعقد إجارةً، ويتمُّ شركةً، وكذا المساقاةُ، فيفسخُ 3 بالعذر كالإجارة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: كان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تمر.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: فبفسخ.

# شرح مجمع البحرين وملتقى النيرين

تأليف عبد العزيز بن أمين الدين الدين المشهور بابن ملك

تحقيق إلياس قبلان

المجلد الثالث

# فهرس المحتويات

| 460 | (كتابُ النِّكاح)                                         |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 462 | (فصل) في المحرمات                                        |
| 470 | (فصلٌ) في الأولياء والأكفاء والوكالة في النكاح           |
| 478 | (فصل) في المهر                                           |
| 493 | (فصل) في نكاح الرقيق                                     |
| 497 | (فصل) في العيوب                                          |
| 498 | (فصل) في نكاح أهل الشِّرْك                               |
| 503 | (فصل) في القسم                                           |
| 504 | (كتاب الرضاع)                                            |
| 507 | (كتاب الطلاق)                                            |
| 510 | (فصل) في إيقاع الطلاق                                    |
| 512 | - " (فصلٌ) في الصَّريح والكناية، وإضافة إطلاق إلى الزمان |
|     | (فصلٌ) في طلاق غير المدخول بها، وفي أيمان الطَّلاق .     |

# (كتابُ النِّكاح)

وهو عقدٌ يردُ على تملُّكِ متعة البضع قصدًا.

وفي القيد الأخير احترازٌ عن البيع ونحوه؛ لأنَّ المقصودَ فيه تملُّكُ الرقبة، وملكُ المتعة داخلٌ فيه ضمنًا.

(يسنُّ حالَ الاعتدال) لقوله صلى الله عليه وسلم: «النكاحُ سنتي، فمن رغب عن سنتي فليس مني» أ.

(ويجب في التَّوَقان) أي: في حالةِ شدَّة الاشتياق إلى الوطء وتمكُّنِه منه؛ ليحترز عن الزنا.

(ويكرهُ لخوف الجَور) من سوء خُلقه؛ لأنَّ ممنوعيَّةَ الحَيف لَمَّا تعارضت سنّيةَ النكاح قلنا بكراهته عملًا بالشَّبهين.

(ونفصِّلُه) أي: النكاح (على التخلِّي للنوافل) أي: على أنَّ يكون خاليًا عن النكاح وشواغله، ومشتغلًا للنوافل. وقال الشافعيُّ: التخلِّي أفضلُ.

وفي «الحقائق»: الاشتغالُ بالتعليم والتعلُّم على هذا الخلاف.

له: إنَّ النكاحَ من المعاملات حتى صحَّ من الكافر، فالاشتغالُ بالعبادة المقصودة لذاتها يكون أفضلَ منه.

ولنا: ما روي: أنَّ قومًا همُّوا بطلاق النسوان والتخلِّي لعبادة الرحمن، فردَّ عليهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم وقال: «تناكحوا توالدوا»².

فإن قيل: مَدَح اللهُ تعالى يحيى صلى الله عليه وسلم بكونه سيّدًا وحصورًا، والحصورُ مَنْ لا يأتي النساءَ مع القدرة، وهذا يدلُّ على أنَّ التخلي أفضلُ من النكاح.

قلنا: يحتمل أن يكون ذلك ممدوحًا في شريعتهم، فنُسِخَ في شريعتنا، وجُعل النكاحُ أفضلَ منه كما نسخت الرهبانيَّةُ فيها.

(وينعقدُ بالإيجاب والقبول، وهما) أي: والحالُ أنَّ الإيجابَ والقبولَ يكونان (بلفظ الماضي) كقولهما: زوّجتُ وتزوّجتُ؛ لأنَّ غرضَهما إنشاءُ الإثبات، فاختير لفظ الماضي الدالِّ على النُّبوت. (أو أحدهما) يكون بلفظ الماضي، كما إذا قال لها: أتزوّجك، وقالت: قبلتُ؛ لأنَّ النكاحَ إنَّما ينعقدُ بعد تقدُّم الرسالة والخطبة غالبًا، فيكون قولُه: أتزوَّجك عبارةً عن التَّحقيق في الحال، بخلاف البيع حيثُ لا ينعقد بلفظ البيع؛ لأنَّ البيع يقعُ بغتةً غالبًا، فلا يجعلُ للحال. وكذا أو إذا قالت أن زوِّجني، وقال الآخرُ: تزوَّجتك أو ينعقدُ النكاحُ بينهما؛ لأنَّ قوله: زوّجني توكيلُّ بالنكاح، والواحدُ يتولَّى طرفي النكاح؛ لكونه سفيرًا، ولهذا يرجعُ الحقوقُ إلى الموكّل، بخلاف ما إذا قال: بعُ هذا بكذا، وقال الآخرُ: اشتريتُ به حيثُ لا ينعقدُ؛ لأنَّ الحقوقَ في البيع يرجعُ إلى العقد، فيقعُ التمانعُ، وهو أن يكون الوكيلُ طالبًا ومطلوبًا.

لا يقال: لو كان قوله: زوّجني توكيلًا بالنّكاح لَمَا اقتصر على المجلس؛ لأنَّا نقول: هو توكيلٌ في ضمن الأمر بالفعل، فيكون قبولُه بتحصيل 7 الفعل في المجلس، فإذا قام قبله؛ فقد قام قبل القبول.

وفي «النوادر»: لو قال: جئتُك خاطبًا، فقالتْ: زوّجتُ نفسي منك؛ انعقدَ.

(ولا نقتصرُ على لفظى النكاح والتَّرويج) وقال الشافعيُّ: يقتصرُ انعقادُ النكاح عليهما.

وفي «الحقائق»: هذا إذا ذكر المهرَ، ولو لم يذكرُهُ؛ لا يصحُّ، إلا إذا أراد من التزويج النكاحَ.

(فينعقدُ بالتَّمليك والصَّدقة والهبة والبيع والشِّراء) أي: ينعقد النكاحُ عندنا بهذه الألفاظ.

وفي «المحيط»: لو طلب من امرأةٍ زنا، فقالت: وهبتُ نفسي منك بحضرة الشُّهود، وقَبِل الزوج؛ لا يكون نكاحًا؛ لأنَّ هذا جوابٌ لِمَا التمس منها، لا نكاحٌ.

<sup>1</sup> سنن ابن ماجه، النكاح 1؛ ومعناه مخرج في صحيح البخاري، النكاح 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في بدائع الصنائع، 243/6؛ وأخرج في مصنف عبد الرزاق، 173/6 بلفظ: «تناكحوا تكثروا»؛ وسنن ابن ماجه بلفظ: «أنكحوا فإني مكاثر بكم».

<sup>3</sup> ح: يعقد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د + وكذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: قال.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: زوجتك.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: لتحصيل.

له: إنَّ الزوجَ إذا ملك زوجتَه فسد نكاحُها، فلا يكون ما يدلُّ على التَّمليك موجِبًا له، بل الأصلُ في المتناكحين معنى الانضمام، وهذان اللَّفظان حقيقتان فيه، فلا ينعقدُ بغيرهما.

ولنا: ما ورد أنَّه صلى الله عليه وسلم قال في إنكاح امرأةٍ: «ملَّكْتُكها أَ بما معك من القرآن» ُ، والبُضعُ مملوكةٌ للزَّوْج في حقِّ الاستمتاع، ولهذا له المنعُ عن بروزها، فيثبتُ الحِلُّ في غيرها تبعًا لها.

فإن قلت: البضعُ ليستْ بمالٍ، فلا يقبل الملكَ.

قلنا: غيرُ المال قد يكون مملوكًا كالقصاص، حتى يجري $^{3}$  فيه الإرثُ والاعتياضُ.

وفي «جوامع الفقه»: كلُّ لفظٍ موضوع لتمليك العين في الحال ينعقدُ به النكاحُ إن ذكر المهرُ، وإلا؛ فبالنيَّة.

ولو قال: أوصيتُ لك بنتي في الحال ينعقدُ؛ لأنَّه تمليكٌ في الحال، ولو لم يقل: في الحال لا ينعقدُ، وأمَّا بلفظ القبض؛ فقيل: ينعقدُ؛ لأنَّه يفيد التمليكَ كلفظ الهبة. وقيل: لا ينعقدُ؛ لأنَّ الاستقراضَ غيرُ جائز في الحيوانات، فلا يصيرُ سببًا لحكم البِّكاح.

(لا الإجارة والإباحة والإعارة) أي: لا ينعقدُ النكاحُ بهذه الألفاظ؛ لأنَّ موجَبَه تملُّكُ منفعة البضع، وموجَبُ هذه الألفاظ تملُّكُ المنافع بسائر أجزائها دون البضع، ولم يصحَّ كنايةً عن ملك النكاح. وعن أبي حنيفة: إنَّ النكاحَ ينعقدُ بلفظ الإجارة؛ لأنَّه لتمليك المنفعة، وهو مختارُ الكرخيّ، لكنَّ الصحيحَ ما ذكر في المتن؛ لأنَّ الإجارةَ موضوعةٌ لتمليك المنفعة مؤقّتًا، والنكاحُ لا يجوز بالتَّوقيت.

(وأجازوا نكاحُ السرِّ) وهو أن يكون بلا تشهيرٍ، (وشرطوا الإشهاد) وقال مالكُّ: لا يجوز نكاحُ السرِّ، حتى لو تزوِّج عند شاهدين، وشرط كتمانَ العقد؛ لا يجوزُ، والإشهادُ ليس بشرطٍ لجواز النكاح، حتى لو نكحا بلا إشهادٍ وشرطا إعلائه؛ صحَّ؛ لِمَا روي أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن نكاح السرِّ، وقال: «أَعْلِنُوا الرِّفافَ بضرب الدفاف» ، وإنَّ ابن عمر والحسين بن علي رضي الله عنهم تزوِّجا بغير شهودٍ 5.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا نكاحَ إلا بشهودٍ» ، والمرادُ به نفيُ الجواز؛ لأنَّه هو الأصلُ، ونفيُ الكمال مجازٌ عنه، ولا يُصارُ إليه عند إمكان الحقيقة، وإنَّ عمر رضي الله عنه لم يُجِزْ نكاحًا شهد عليه رجلٌ وامرأةٌ، وقال: هذا نكاحُ السرِّ.

(ولا ينعقد) النكاحُ (بين المسلمين إلا بحضور شاهدين مسلمين حُرِين بالغين عاقلين) إنَّما شرط هذه الأوصاف؛ لأنَّ الشهادةَ من باب الولاية؛ لكونها نافذةً على الغير، رَضِيَ أو لم يرض، والعبدُ والصبيُّ والمجنونُ ليسوا من أهل الولاية، وأمَّا الكافرُ؛ فلا ولاية له على المسلم.

وفي قيد حضورهما دلالةٌ على أنَّ سماعَهما معًا ليس بشرطٍ، حتى لو سمع أحدُهما التزويجَ، ولم يسمع الآخرُ، فأعاد التزويجَ، فسمع الآخرُ دون الأوَّل وهما في المجلس؛ يجوز. كذا ذكر في «المنتقى»، وقال: هذا استحسانٌ، وكذا قاله الإمامُ السغديُّ حتى جوّز شهادةَ الأصمين في النكاح.

وفي «المحيط»: لو شهد أحدُهما أنَّه تزوَّجَها أمسِ، والآخرُ أنَّه تزوَّجها اليومَ؛ لا يُقبلُ، ولو شهدا هكذا في البيع يقبلُ؛ لأنَّ حضورَهما شرطٌ في النكاح دون البيع.

(ونجيزه برجلٍ وامرأتين) يعني: يجوز عقدُ النكاح عندنا بحضور رجلٍ وامرأتين. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ بناءً على أصله من أنَّ شهادةَ النِّساء في غير المال غيرُ مقبولةٍ عنده كما سيجيءُ بيانُه في باب الشهادة، فلا ينعقدُ النِّكاحُ بحضورهنَّ.

(ولو غيرَ عدولٍ) يعني: يجوز عقدُ النكاح عندنا ولو كان شهودُه فَسَقةً. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ.

أقول: لو قال: وبغير عدولٍ؛ لكان أَوْلى؛ لأنَّه أخصرُ وأسلمُ من كثرة التَّقدير<sup>7</sup>، ولأنَّ هذه مسألةٌ أخرى خالَفنا فيها الشافعيُّ غيرُ واقعةٍ قيدًا لِمَا قبلها، وظاهرُ عبارة المتن أنَّه قيدٌ، وهو يوهمُ أنَّ رجلًا وامرأتين لو كانوا عدولًا جاز النِّكاحُ عند الشافعيّ، وليس كذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ملكتها.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الوكالة 9؛ النكاح 15؛ صحيح مسلم، النكاح  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: جری.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن الترمذي، النكاح 6؛ سنن ابن ماجه، النكاح 20؛ السنن الكبرى للبيهقي، 290/7 بمعناه.

<sup>5</sup> تبيين الحقائق للزيلعي، 98/2، وفيه ذكر الحسن مكان الحسين.

<sup>6</sup> لم نجده كذلك، وقد روي بلفظ: «لا نكاح إلا بولي وشاهدي عدل»، انظر: مصنف عبد الرزاق، 196/6؛ صحيح ابن حبان، 386/9. وقال الزيلعي في نصب الراية 167/3: غريب بهذا اللفظ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: التقرير.

وضع المسألةَ في غير عدولٍ؛ لأنَّ في المستورين ينعقدُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وأعميين، ومحدودين في قذفٍ) يعني: ينعقدُ النكاحُ بحضورهم عندنا. وقال الشافعيُّ: لا ينعقدُ؛ لأنَّ شهادَتَهم غيرُ مقبولةٍ، فلا ينعقدُ بحضورهم.

ولنا: إنَّ كلَّا منهم أهلِّ للشَّهادة تحمُّلًا، وعدمُ قبولها عند الأداء لا يمنعُ تحقُّقها؛ إذ الأداءُ من ثمراتها، وفوتُ النَّمرة لا تدلُّ على فوت الأصل، وانعقادُ النكاح موقوفٌ على حضور الشاهدين، لا على أدائهما الشَّهادةَ.

وفي «الحقائق»: محلُّ الخلاف: المحدودَين 1 قبل ظهور التوبة؛ إذ بعده ينعقدُ اتِّفاقًا.

(ولو وصلها كتابٌ مشهودٌ عليه ومضمونُه نكاحُها) يعني: إذا كتب في كتابٍ: تزوّجت فلانة بنت فلانٍ بكذا من الصّداق، وأشهد جماعةً على ما فيه، وأرسله بهم إلى امرأةٍ، (ولم يعلموه) أي: والحالُ أنَّ الشهودَ لم يعلموا ما في الكتاب من قصَّة التَّروُّج، فإذا سلّموه إلى فلانة، فقرأته، وأعلمتهم ما فيه (فقبلتْ) عندهم ذلك التزوُّج؛ (يجيزه) أي: قال أبو يوسف: ينعقدُ النكاحُ به. وقالا: لا ينعقدُ.

قيَّد بقوله: «ومضمونه نكاحها»؛ لأنَّ مضمونة لو كان بيعَ شيءٍ، ولم يعلم الشهودُ ما فيه، فبلغَها الكتابُ، فقال: اشتريثُ؛ ينعقد البيعُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ الإشهادَ ليس بشرطٍ في البيع.

وقيَّد بقوله: «ولم يعلموه»؛ لأنَّهم لو علموا ما في الكتاب ينعقدُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بقراءتها عندهم؛ لأنَّها لو لم تقرَّه عليهم، وقالت عندهم: زوَّجتُ نفسي من فلانِ بن فلانٍ؛ لم ينعقد النكاحُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ سماعَ الشَّاهدين كلامَ الزَّوجين شرطُ جواز النِّكاح.

هذا إذا كان المكتوبُ فيه: تروَّجت فلانةً، وأمَّا إذا كتب فيه: زوّجي نفسَك مني؛ لا يُشترطُ إعلامُها الشُّهودَ بما في الكتاب اتِّفاقًا؛ لأنَّها تتولَّى طرفي عقد النكاح بحكم الوكالة. ولو كتب صكًّا على نفسه، وأشهد على ذلك؛ لا يصحُّ ما لم يعلم الشَّاهدُ ما في الصكِّ إجماعًا. من «الحقائق».

له: إنَّ شطرَ العقد منه وُجِدَ بحضرة الشُّهود بالإشهاد على ما فيه بالإجمال، فلما قرأَتُه وقبلتْ ما فيه عندهم؛ وُجِدَ الشطرُ الآخر.

ولهما: إنَّ إشهادَه على ما فيه إذا لم يعلموه إشهادٌ على المجهول، فلم يصحَّ، فلم يوجدُ شطرُ العقد بحضرة الشهود، ولم $^3$  ينعقدْ.

(وإذا تزوَّجَ مسلمٌ ذميَّةً بشهادة ذميين جاز. وأبطله) أي: محمدٌ ذلك التَّروُّجَ.

قيَّد بالذميَّة؛ لأنَّ المسلمَ لو تزوَّجَ مسلمةً؛ لا ينعقدُ بشهادة ذميين اتِّفاقًا.

له: إنَّ هذه شهادةُ الكافر على المسلم بلزوم المهر معنيَّ، فلا يعتبرُ.

ولهما: إنَّ هذه شهادةٌ على الذميَّة بثبوت ملك المتعة له عليها؛ إذ الشَّهادةُ شُرطتْ في النكاح لتعظيم البضع، لا للزوم المهر؛ لأنَّ المالَ يوجد بلا شهودٍ كالبيع.

أقول: لو قال: بشهادة ذميين أبطله؛ لكان أخصرَ.

#### (فصل) في المحرمات

(تحرمُ الأمُّ والجدَّةُ) أي: نكاحهما (مطلقًا) أي: سواءٌ كانتْ من قِبَل الأب أو الأمّ. (والبنتُ) لقوله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمِّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَحَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَحَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ﴾ [النساء، 23/4]، لكن حرمة نكاح الجدَّة يثبتُ بالإجماع أو بدلالة النصِّ؛ لأنَّ لفظَ الأمِّ لا يتناولها حقيقةً.

(ونحرِّمُها من الزنا) يعني: من زنا بامرأةٍ، فأتتْ ببنتٍ؛ فإنَّ نكاحَ هذه البنت حرامٌ عليه عندنا. وقال الشافعيُّ: حلالٌ؛ لأنَّ نسبَها غيرُ ثابتٍ منه، فصارت كالأجنبيَّة، ولهذا لا ترثه.

<sup>1</sup> د: المحدودون.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: قضية.

<sup>3</sup> د: فلم.

ولنا: إنَّ موجَبَ حرمة المصاهرة في الحقيقة هو الولدُ؛ لأنَّه مخلوقٌ من مائهما، فهو جزءٌ للواطئ والموطوءة أيضًا، فيثبث الجزئيةُ بينهما بواسطة الولد حكمًا، فيكون أصلُ الموطوءة وفرعُها كأصل الواطئ وفرعه، وكان القياسُ أن تحرم الموطوءة؛ لأنَّها جزؤه بواسطة الولد، لكن أبيحتْ لضرورة النَّسْل، فيكون الولدُ الحاصلُ من الزنا جزءاً للواطئ حقيقةً، وإن لم يُضَفْ إليه شرعًا نظرًا إلى حرمته، فالحرمةُ متى دارتْ بين النَّبوت والعدم؛ ثبتت 3 احتياطًا، وإنَّما ثبت الحرمةُ بالوطء لكونه سببًا للولد، ولهذا قالوا: إذا أتى امرأةً من دُبُرها لا يثبت به الحرمةُ؛ لانتفاء رجاء الولد.

فإن قلت: البعضيَّةُ من جانب الرجل لا يُعرفُ حقيقةً، فربَّما خانتْ وولدتْ من ماءٍ آخرَ.

قلت: إنَّه يعرفُ بأنْ زنى ببكرٍ، ثُمَّ أمسكها وحَفِظَها ليلًا ونهارًا حتى ولدتْ، فعُلِمَ يقينًا أنَّها ولدتْ منه حقيقةً أو حكمًا؛ لقيام الوطء مقام حقيقة العلوق.

وإنَّما وضع في جانب الزَّاني؛ إذ لو ولدتْ من الزِّنا ابنًا يحرمُ لها نكاحه 4 اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وبنتُ الولد وإن سفلتٌ) ثبت حرمتُها بالإجماع أو بدلالة النصِّ كما سبق. (والأختُ مطلقًا) أي: سواءٌ كانت لأبٍ وأمّ أو لأمّ. (والخالةُ والعمةُ مطلقًا) أي: سواءٌ كانت له أو لآبائه أو أمهاته، وسواءٌ كانت خالةً وعمةً لأب وأمّ أو لأبّ الأبّ ، وكذا أمّ العمة حرامٌ؛ لأنَّ أمّ عمته لأبٍ وأمّ أو لأمّ هي أمُ أبيه لا محالة، وأمّ أبيه حرامٌ عليه، وأمُّ عمّته لأبٍ هي أختُ أبيه لأبٍ، فأمّها يكون أمّ العمة حرامٌ؛ لأنَّ أمّ الحبّ وامرأةُ الحبّ حرامٌ عليه، وأما خالةُ الخالة، فإن كانت الخالةُ القربي خالةً لأبٍ وأمّ أو لأمّ؛ فخالتُها يكون أختَ امرأة أب الأب، وأمرأة الحبّ فخالتُها لا تحرمُ عليه؛ لأنَّ أمّ الخالة القربي يكون امرأة الجبّ أب الأم، لا أمّ أمه، فأختها يكون أختَ امرأة أب الأمذ، وأختُ امرأة الجبّ لا تحرمُ عليه. وأما عمّةُ العمّة، فإن كانت العمّةُ القربي عمةً لأبٍ وأمّ؛ فعمّةُ العمة حرامٌ؛ لأنَّ القربي عمّةً لأمه؛ أختَ أبيه لأبٍ وأمّ أو لأبٍ؛ فإنَّ عمّتَها تكون أختَ جدّة أب الأب، وأختُ أب الأب حرامٌ؛ لأنَّها عمّتُه. وإن كانت القربي عمّةً لأمه؛ فعمّةُ العمة لا تحرمُ؛ لأنَّ أبَ العمّة يكون زوجَ أمّ أبيه، فعمّتُها يكون أختَ زوج الجدّة أمّ الأب، وأختُ زوج الأبّ لا تحرمُ، فأختُ في «المحيط».

(وبنتُ الأخ والأخت وإن سفلتْ) وأمَّا بناتُ العم والعمة والخال والخالة؛ فحلالٌ؛ لقوله تعالى: ﴿وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ﴾ [النساء، 24/4]، وهنَّ غيرُ مذكورة في المحرمات.

(وأمُّ المرأة بالعقد الصّحيح) سواءٌ دخل بها أو لم يدخلْ.

قيَّد بالصحيح؛ لأنَّ الفاسدَ لا عبرةَ له، إلا إذا دخل بها، فحينئذٍ تحرمُ أمُ 6 الموطوءة.

(وبنتُ المدخول بها) أي: تحرمُ بنتُ امرأته التي دخل $^7$  بها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من تزوَّج امرأةً حرمتْ عليه أمُّها، دخل بها أو لم يدخل، وحرمتْ عليه بنتُها إن دخل بها» $^8$ .

(ولا يُشترطُ فيها) أي: في حرمة بنت المدخول بها (الحِجْرُ) أي: كونها في حجر الزوج، بأن زُفَّتْ مع أقِها إلى بيته، إنَّما قاله نفيًا لما قيل: كونُها في حجر الزوج شرطٌ لحرمتها؛ لأنَّ اللهَ تعالى قيَّد حرمتها به في قوله تعالى: ﴿وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي ذَي خُلُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي دَحُلُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي دَحُلُمُ اللَّاتِي دَحُلُمُ اللَّهِ اللهَ عَبْدُ بأحدهما.

ولنا: إنَّ هذا تقييدٌ عرفيٌّ لا تقييدٌ للحكم، بدليل قوله تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ﴾ [النساء، 23/4]، علَّقَ الإباحة بعدم الدُّخول فقط، ولو كانت الحرمةُ مقيَّدةً بهما؛ لتعلَّقت الإباحةُ بعدمهما.

(وحليلةُ أبيه وأجداده) أي: زوجتُه، (وبنيه وبني أولاده) يعني: يحرمُ عليه حلائلُ أولاده وإن سفلوا، دخلوا بهنَّ أو لم يدخلوا؛ لإطلاق قوله تعالى: ﴿وَحَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ ﴾ [النساء، 23/4].

2 ح: يحرم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فثبتت.

<sup>3</sup> ح: ثبت.

ے. ہت.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: نكاحها.

<sup>5</sup> د: يحرم.

 $<sup>^{6}</sup>$  د  $^{-}$  أم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: دخلت.

<sup>8</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 199/4. وبلفظ: «من نظر إلى فرج امرأة لم تحل له أمها ولا ابنتها» انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 99/9.

فقيدُ الأصلاب؛ لإخراج الابن المتبنَّى، فإنَّ حليلتَه جائزةٌ، لا لإخراج الابن رضاعًا؛ لأنَّ حليلتَه حرامٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النَّسَب»1.

اعلم أنَّ هذه المحالُّ يحرمُ نكاحُها ودواعيه على التَّأبيد، وفي إسناد الحرمة إلى ذواتهنَّ دلالةٌ عليه.

(ونُثبتُ حرمةَ المصاهرة بالزنا) وقال الشافعيُّ: لا يثبتُ به.

وضع في الزّنا، وهو في الشرع: وطءُ الرجل المرأةَ في القبل في غير الملك وشبهته؛ ليتَّضحَ محلُ النِّزاع، فإنَّه لو جامَعَ رجلٌ رجلًا لا يحرمُ على الفاعل أمُّ المفعول به وبنتُه، وكذا لو لاطَ بامرأةٍ لا يحرمُ عليه أمُّها وبنتُها اتِّفاقًا.

والخلافُ في جانب الزَّاني؛ إذ لو ولدتْ من الزنا ابنًا؛ يحرمُ لها نكاحُه اتِّفاقًا، والفرقُ: أنَّه ينفصل عن الأمّ وهو إنسانٌ، وبعضٌ منها، وينفصل عن الفحل وهو نطفةٌ.

ولو وطئها بملك يمينٍ أو نكاحٍ صحيحٍ أو فاسدٍ أو وطئ جاريةً مشتركةً أو جاريتَه بعدما زوّجها من غيره أو وطئ الأبُ جارية ابنه؛ فإنّه يثبتُ به المصاهرةُ اتّفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ المصاهرةَ نعمةٌ؛ إذ بها تلحق الأجنبياتُ بالأمهات، حتى تجوز الخلوةُ بهنَّ والمسافرة معهنَّ، والمعصيةُ لا يصيرُ سببًا للنعمة كيلا تفضيَ<sup>2</sup> إلى تكثيرتها.

ولنا: ما سبق من الدليل قريبًا.

وفي «المحيط»: لو كان لرجلٍ جاريةٌ، فقال: وطئتُها؛ لا تحلُّ لابنه، وإن كانت في غير ملكه تحلُّ لابنه إن كذَّبه الابنُ؛ لأنَّ ظاهرَ يشهدُ له.

(وبالمسِّ والنظر إلى الفرج) أراد به: الداخل، وهو ما يُرى منها عند استلقائها (بشهوقٍ) وحدُّها إن كان شابًا: أن ينتشر آلتُه به أو تزداد انتشارًا إن كانت منتشرةً قبله، وإن كان شيحًا أو عِنينًا؛ فحَدُّهًا أن يتحرَّكَ قلبه، أو يزداد تحرُّكُه، ولا يعرف ذلك إلا بقوله.

وفي «التبيين»: وجودُ الشهوة من أحدهما يكفي.

ولو رأى فرجَها من وراء الزجاج؛ ثبت الحرمةُ، ولو رآه في المرآة؛ لا يثبتُ. ولو مسَّها بحاثلِن إن وصل حرارةُ البدن إلى يده؛ يثبت الحرمةُ، وإلا فلا.

وعلى هذا الخلاف إذا مسته امرأةٌ بشهوةٍ، سواءٌ كان المسُّ عمدًا أو خطأ، إكراهاً أو نسيانًا، أو نظرتْ إلى ذكره، قال قاضي خان: هذا إذا صدَّق الرجلُ المرأةَ أنَّها مسَّته بشهوةٍ، ولو كذَّبها ينبغي أن لا تحرمَ<sup>3</sup> عليه أمُّها وبنتها.

قَيَّد بالفرج؛ لأنَّ النظرَ إلى سائر الأعضاء لا يثبتُ به حرمةُ المصاهرة اتِّفاقًا.

أراد منه: القُبلَ؛ لأنَّ النظرَ إلى الدُّبُر لا يثبتُ الحرمةَ. من «الحقائق»<sup>4</sup>.

له: إنَّ النظرَ والمسَّ ليسا في معنى الدخول، ولهذا لا يجب بهما الاغتسالُ والحدُّ، فلا تثبتُ 5 بهما الحرمةُ.

ولنا: إنَّهما داعيان إلى الوطء، فيقامان مقامه احتياطًا، ولهذا قالوا: إذا اتَّصل بالمسِّ إنزالٌ؛ لا يوجب الحرمةَ؛ لأنَّه تبيَّن أنَّه غيرُ

داع.

اعلم أنَّ الخلافَ في المسِّ لا يحملُ على مسِّ الأجنبية؛ لأنَّه تبيَّنَ مما سبق أنَّ الدخولَ بها لا يوجبُ الحرمة عند الشافعيِّ، فكيف مسُّها؟ بل ينبغي أن يحملَ على مسِّ الأمة أو المنكوحة بشهوةٍ إذ لو لم يدخلْ بها، فماتتْ؛ لا تحرم بنتُها عنده، وتحرمُ عندنا. (ويثبتها) أي: أبو يوسف المصاهرة (بوطءِ صغيرةِ لا تُشتهى) وقالا: لا يثبتُ.

قيَّد بقوله: «لا تشتهي»؛ إذ لو كانت الصغيرةُ مشتهاةً؛ يثبت بوطئها المصاهرةُ اتِّفاقًا.

وفي «التبيين»: بنتُ تسعٍ مشتهاةٌ من غير تفصيلٍ، وبنتُ خمسٍ غيرُ مشتهاةٍ من غير تفصيلٍ، وما بينهما: إن كانت ضخمةً كانت مشتهاةً، وإلا فلا.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، الشهادات 7؛ صحيح مسلم، الرضاع 9.

<sup>2</sup> ح: يفضي.

<sup>3</sup> ح: يحرم.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  أراد منه القبل؛ لأن النظر إلى الدبر لا يثبت الحرمة. من الحقائق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يثبت.

**له**: إنَّه وطءٌ في القُبُل، فيوجب الحرمةَ كوطءِ عجوزِ لا تشتهي<sup>1</sup>.

ولهما: إنَّ وطنها لا يصلحُ سببًا للولد، فأشبه اللَّواطة، بخلاف العجوز؛ لأنَّها تحتملُ العلوق كما في قصّة إبراهيم وزكريا عليهما السلام.

(ويحرمُ من الرَضاع ما يحرمُ من النَّسَب) من الأصول والفروع والخالات والعمات وغيرها من المعدودات؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «يحرمُ من الرضاع ما يحرم من النسب»<sup>2</sup>. (إلا أمّ الأخ) يعني: يجوز تزوُّج أمُّ أخيه من الرضاع، ولم يكن ذلك جائزًا من النسب؛ لأنَّ أمّ أخيه من النَّسَب أمَّ من الرضاع يجوز تزوُّجُها إذا لم تكن<sup>3</sup> موطوءة أبيه،

(وأخت الأبن) يعني: إذا كان لرجلٍ ابنٌ من الرضاع، وله أختٌ من النسب؛ يجوز تزوُّجُها، ولم يكن ذاك جائزًا من النَّسَب، وكذا إذا كان لابنه من النَّسَب أختٌ من الرضاع يجوز تزوُّجُها.

اعلم أنَّه استثنى هاتين الصُّورتين، والحلُّ غيرُ مقتصر عليهما، بل يثبت في صور أخرَ:

منها: إنَّه إذا كان لرجلِ ابنٌ من النسب، وله جدَّةٌ من الرضاعة، أو بالعكس؛ يجوز تزوُّجُها.

ومنها: إنَّه إذا كان له عمٌّ من النَّسَب، وله أمٌّ من الرضاعة، أو بالعكس؛ يجوز تزوُّجُها.

ومنها: إنَّه إذا كان له خالٌ من النسب، وله أمٌّ من الرضاعة، أو بالعكس؛ جاز له تزوُّجُها، ولم يكن ذاك جائزًا في القرابة النَّسبيَّة.

(والجمعُ) أي: يحرم الجمعُ (بين الأختين نكاحًا) لقوله تعالى: ﴿وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الْأُخْتَيْنِ ﴾ [النساء، 23/4]، وهو معطوف على ما قبله من النساء اللاتي يحرمُ نكاحهنَّ. (وبملكِ يمينِ وطئًا) يعني: يحرمُ للمولى أن يجمعَ بين المملوكتين الأختين وطئا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فلا يجمعنَّ ماءه في رحم أختين » 4.

قيَّد بقوله: «وطئا»؛ لأنَّ الجمعَ بينهما في الملك بدون الوطء جائزٌ.

ولو تزوَّجَ أختَ أمته الموطوءة جاز نكاحُها، وليس له وطءُ كلٍّ منهما؛ لأنَّ للعقد حكمَ الوطء، حتى لو تزوَّج مشرقيٌّ مغربيَّةً، فولدت أولادًا؛ ثبت نسبُهم؛ منه لثبوت الوطء حكمًا.

فإن قيل: إذا كان للعقد حكمُ الوطء؛ ينبغي أن لا يصحَّ نكاحُ أخت أمته الموطوءة.

قلنا: نفسُ العقد ليس بوطءٍ حقيقةً، فيصحُّ، وإنَّما جعل وطئًا عند ثبوت حكمه، وهو حلُّ الوطء.

(ولو ادَّعتا) أي: الأختان (نكاحَه، وبرهنتْ كلِّ على سبقها) أي: أقامتْ كلِّ واحدةٍ منهما بيِّنةً على سبق نكاحها، وهذا القيدُ اتِّفاقيٌّ؛ لأنَّ كلَّا منهما لو لم يبرهن؛ فالحكمُ كذا. (وهو جاهلٌ به) أي: والحالُ أنَّ الزوجَ لا يدري نكاحَ إحداهما على التَّعيين، (فُرِقَ بينه وبينهما) لأنَّ نكاح إحداهما باطلٌ بيقين، ورجحانُ إحداهما منتفٍ.

قيَّد بقوله: «وهو جاهل»؛ لأنَّ الزوجَ لو عيَّن إحداهما بالفعل بأن دخل بها، أو بيَّن أنَّها سابقة؛ قُضِي بنكاحها لتصادقهما، وفُرِّقَ بينه وبين الأخرى. ولو دخل بإحداهما، وبيَّن بعد ذلك أنَّ الأخرى سابقةٌ؛ يعتبرُ الثاني؛ لأنَّ الأوَّلَ بيانٌ دلالةً، والثاني صريحًا، والدلالةُ لا يقاوم الصريحَ<sup>5</sup>.

(وقسم نصفُ المهر عليهما) اتِّفاقاً، هذه روايةُ «المبسوط»؛ لأنَّ كلَّ واحدةٍ منهما إن كانت سابقةً؛ فلها نصفُ المهر، وإن كانت لاحقةً؛ فلا شيءَ لها، فينصَّفُ النصفُ بينهما.

قيَّد بقوله: «على سبقها»؛ لأنَّهما لو لم تدَّعيا السبقَ، وقالتا: لا ندري أيّ النكاحين أوَّلُ؛ لا يقضى لهما بشيءٍ ما لم يصطلحا على أخذ نصف المهر.

وفي «التبيين»: هذا إذا كان مهراهما متساويين، وإن كان مختلفين؛ يقضى لهما أقل نصفي المهرين؛ لأنَّه ثابتٌ يقينًا، وإن لم يكن المهرُ مسمّىً في العقد؛ يجب متعةٌ واحدةٌ لهما بدل نصف المهر، وإن كانت الفرقةُ بعد الدخول؛ فلكلّ واحدةٍ مهرُها كاملًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يشتهي.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الشهادات  $^{7}$ ؛ صحيح مسلم، الرضاع  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يكن.

<sup>4</sup> لم نجده إلا في بدائع الصنائع، 264/2؛ وقد أخرج مقارب اللفظ في التجريد للقديري، 4433/9؛ والمبسوط للسرخسي، 201/4. قال الزيلعي في نصب الرابع، 168/3: حديث غريب. وفي معناه حديث أيضًا، انظر: صحيح البخاري، النكاح 21؛ صحيح مسلم، الرضاع 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – ولو دخل بإحداهما وبين.

(ولا يوجب شيعًا) أي: قال: أبو يوسف في «الأمالي» في روايةٍ عنه: لا يجب عليه شيءٌ لهما؛ لجهالة المقضيّ لها أ. (وأوجبه) أي: محمدٌ المهرَ في روايةٍ (كاملًا بينهما) لأنَّ الزوجَ مقرٌّ بصحَّة نكاح إحداهما، ولم يطَّلقها، فعليه تمامُ المهر بينهما. كذا في «النهاية».

لكن فيه إشكالٌ؛ لأنَّ المهرَ لا ينصَّفُ قبل الطلاق اتِّفاقًا، ولا معنى للخلاف فيه، بل الخلافُ فيما إذا فرَّق القاضي بينهما، فلا<sup>3</sup> معنى لقوله: «ولم يطلقها».

(أو هو نكاحَ إمرأة) أي: لو ادَّعَى رجلٌ على امرأةٍ أنَّها منكوحتُه، (فادَّعت نكاحَ أختها الغائبة) أي: ادَّعت تلك المرأةُ أنَّه كان تزوَّجَ أختها قبلها، فأنكر الرجلُ، (وبرهنا) أي: أقام كلٌ منهما البيِّنةَ على ما ادَّعاه، (فهذه زوجتُه) يعني: يقضى بنكاح الحاضرة عند أبى حنيفة. (وأوقفا الأمر) أي: جعل صاحباه أمرَ النكاح موقوفًا (إلى حضورها) أي: حضور الغائبة.

اعلم أنَّ قيدَ الأخت اتفاقيُّ؛ إذ لو ادَّعتْ أنَّه نكح أمَّها أو بنتها قبلها؛ فالخلافُ كما سبق، إلا أنَّها إذا قامت بيِّنةً على دخوله بأقِها أو بنتها؛ فُرِّقَ بينه وبين الحاضرة اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الغائبةَ يحتملُ أن تقيمَ البينةَ على سبق نكاحها، فتحرمُ الحاضرةُ، فتمسُّ الحاجةُ إلى التَّفريق بينهما، فيجب التَّوقُفُ صيانةً للقضاء عن النَّقْض.

وله: إنَّ نكاحَ الحاضرة محقَّقٌ بالبينة، ونكاحَ الغائبة غيرُ محقَّقٍ؛ إذ لم يوجدْ منها ولا ممن يقوم مقامها دعوى، واحتمالُ إثبات الغائبة سبق نكاحها أمرٌ موهومٌ لا يجوز تركُ المحقَّق به.

(ويحرمُ الجمعُ بين المرأة وعمتها، أو خالتها، أو بنت أختها، أو أخيها) لقوله عليه السلام: «لا تنكحُ المرأةُ على عمتها، ولا على خالتها، ولا على بنت أختها، ولا على بنت أخيها 4%، وهذا حديثٌ مشهورٌ يزادُ به على الكتاب، ولئن كان من الآحاد؛ جاز به تخصيصُ النصّ، وهو قولُه تعالى: ﴿وَأُحِلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ [النساء، 24/4]؛ لأنَّ المجوسيَّةَ والوثنية خُصَّتْ منه.

وكذا يحرم الجمعُ بين العمتين والخالتين، صورته: أن يتزوَّجَ كلِّ من الرجلين أمَّ الآخر، فيلدَ لكلِّ منهما بنتٌ يكون كلُّ واحدةٍ من البنتين عمَّةَ الأخرى، ولو تزوَّج كلِّ منهما بنتَ الآخر، فتلدُ لكلِّ منهما بنتٌ؛ يكون كلُ<sup>6</sup> واحدةٍ من البنتين خالةً الأخرى.

(وأجزناه) أي: الجمعَ (بينها وبين امرأة أبيها) وقال زفر: لا يجوز؛ لأنَّ بنتَ زوجها لو قُدِّرَتْ رجلًا؛ لم يجز لها نكاحُ المرأة؛ لأنَّها زوجةُ أبيه.

ولنا: ما روي أنَّ ابنَ عباسٍ جمع بين امرأة رجلٍ وبنته من غيرها، ولأنَّ حرمة الجمع كانت لصيانة القرابة عن القطيعة، وههنا لا قرابة؛ إذ لو كانت لثبت الحرمةُ من الجانبين، فلم تثبتُ  $^8$ ؛ لأنَّ امرأةَ الأب لو فرضتْ ذكرًا جاز له نكاحُ تلك البنت.

(ويحرمُ على الحرِّ أكثرُ من أربع) نسوةٍ؛ لقوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ﴾ [النساء، 3/4]، فالاقتصارُ على الأربع في موضع الحاجة إلى البيان ينفي الزيادة.

استدلَّ بعضُ الروافض بهذه الآية على جواز نكاح تسع؛ لأنَّ الواو للجمع.

 $<sup>^{1}</sup>$  د= في الأمالي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لهما.

<sup>3</sup> د: ولا.

<sup>4</sup> د: أخيها ولا على بنت أختها.

<sup>5</sup> سنن أبي داود، النكاح 13؛ سنن الترمذي، النكاح 30. وبدون لفظ: «ولا على بنت أختها ولا على بنت أخيها»، انظر: صحيح البخاري، النكاح 28؛ صحيح مسلم، النكاح 37.

<sup>6</sup> د – کل.

<sup>7</sup> ح: لأن.

<sup>8</sup> ح: يثبت.

ولنا: إنَّه بمعنى «أو» بدليل ما روي أنَّ غيلانَ أسلم وتحته عشرُ نسوةٍ، فأمره النبيُّ صلى الله عليه وسلم أن يمسكَ أ أربعًا منهنَّ،  $\frac{3}{2}$ ويفارق البواقي

(وحرَّموا على العبد أكثرَ من ثنتين) وقال مالكٌ: يجوز له: أنَّ يتزوَّجَ أربعًا؛ لعموم الآية المذكورة.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا ينكحُ العبدُ أكثرَ من ثنتين» $^4$ ، وأجمع الصحابةُ عليه $^5$ .

(ونحرّمُ أختُ المعتدّة من بائن في عدّتها كالرجعيّ) أي: كما أن تزوُّجَ أخت المعتدّة من طلاقٍ رجعيّ في عدتها كان حرامًا بالاتفاق. وقال الشافعيُّ: يجوز لمن أبان امرأتُه أن يتزوَّجَ أختها في عدَّتها؛ لارتفاع النكاح.

ولنا: إنَّ نكاحَ المبانة باقٍ من وجهٍ لبقاء أحكامه، كالنفقة والفراش في حقّ ثبوت النسب، ولثبوت<sup>6</sup> العلاقة لم يجزْ نكاحُ أختها تحرُّزًا عن الجمع.

(وعدّةُ أمّ الولد إذا أعتقتْ مانعةٌ من نكاح أختها) يعنى: إذا أعتق رجل له ولده وجبت عليها العدَّةُ بثلاث حيض، فإن أراد أن يتزوَّجَ أختها في عدَّتها؛ لا يجوز عند أبي حنيفة. (وقالا: عن وطئها) يعني: يجوز نكاحُها، ولا يجوز قربانُها حتى تمضى عدَّةُ المعتقة؛ لأنَّ العدةَ أثرُ الفراش، وفراشُ أمِّ الولد حالَ قيامه لم يمنع نكاحْ أختها، فبعد زواله لا يمنعُ أثره بالطَّريق الأوْلى.

وله: إنَّ فراشَ أمِّ الولد ضعيفٌ قبل العتق؛ لأنَّ مولاها مالكٌ تزويجَها، فجاز تزوُّجُ أختها، وبعد العتق قويٌّ حتى لا يملك تزويجها حتى تنقضي عدَّتُها، فصار كفراش المعتدَّة عن نكاح.

(وأجزنا الأربعَ فيها) يعني: جاز لمن أعتق أمَّ ولده أن يتزوَّجَ أربعًا في عدَّتها عندنا. وقال زفر: لا يجوز، كما لم يجزْ نكاحُ أختها؛ لكونها كالمعتدَّة من النكاح.

ولنا: إنَّ تزوُّجَ الأربع كان جائزًا للمولى قبل عتقها مع قيام حلّ وطئها، فجوازُه بعد عتقها مع انعدام الحلّ يكون أَوْلى.

(وصدَّقْنا المخبرَ عن معتدَّته بانقضائها مع إنكارها لتزوُّجِه بأختها) يعني: إذا أخبرَ رجلٌ عن زوجته المطلَّقة المعتدَّة أنَّها قالت: انقضتْ عدَّتي، فأنكرتْ إخبارَها به؛ يصدَّقُ المخبرُ عندنا إذا كان إخبارُها في مدَّةٍ تنقضي في مثلها العدَّةُ. قال زفر لا يصدَّقُ.

وضع في الإسناد إليها؛ لأنَّه لو قال: انقضت عدَّتك؛ ففي «المبسوط»: ذكر خواهر زاده: لا رواية فيه، وذكر الحاكم الشهيدُ: أنَّها على الخلاف أيضًا<sup>7</sup>.

وقيَّد بإنكارها؛ لأنَّها لو صدَّقَتْه، أو كانت ساكتةً، أو غائبةً؛ فله أنَّ يتزوَّجَ أختها اتِّفاقًا. من «الحقائق».

اعلم أنَّ الغرضَ من التَّصديق: أن يحكم القاضي بحلِّ تزوُّج أختها، ومن عدمه عدمُ حكمه، وأمَّا الحلُّ في نفس الأمر؛ فثابتٌ إن غلب على ظيّه صدقُها اتِّفاقًا.

قيَّد بقوله: «لتزوجه»؛ لأنَّ الزوجَ المخبرَ لا يصدَّقُ فيما يرجع إلى حقِّها من النَّفقة والسكني اتِّفاقًا. وأمَّا في حقِّ الميراث؛ فباطلٌ لو كان صحيحًا وقتَ الإخبار؛ لأنَّه ما دام صحيحًا يقدرُ على إبطال حقِّها في الميراث بأن يقول: جعلتُ تلك الطلقةَ بائنةً، ولو كان مريضًا وقتَ الإخبار؛ لا يبطلُ حقُّها في الميراث كما في النفقة. من «الحقائق».

له: إنَّها أمينةٌ في الإخبار عمَّا في رحمها، ويقبلُ قولُها على زوجها، فلا يحلُّ له تزوُّجُ أختها.

ولنا: إنَّ إنكارَ المعتدَّة إنَّما يُعتبرُ فيما يتعلَّقُ بحقوقها كالنفقة والسكني، وأمَّا فيما يتعلَّقُ بحقوقه كجواز التزوُّج بالأربع وأختِ معتدَّته؛ فلا يُعتبرُ، فيصدَّقُ الزوجُ في إخباره؛ لسلامته عن المعارض فيما يتعلَّقُ بنفسه.

والحاصل: إنَّ خبرَ كلِّ منهما يُقبلُ في حقِّه دون حقِّ الآخر.

(وتجوزُ الكتابياتُ) أي: نكاحُ كافراتٍ يعتقدن كتاباً، كالنصرانية ونحوها؛ لعموم قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ ﴾ [النساء، 3/4 بعدما خص منها المجوسية ونحوها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تمسك.

<sup>3</sup> سنن الترمذي، النكاح 32؛ سنن ابن ماجه، النكاح 40؛ مسند الشافعي، 274/1، 292.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لم نجده مرفوعًا، وقد روي عن على وابن عمر قولهما، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 63/6، 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 65/9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فلثبوت.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د – وضع في الإسناد إليها.

(ونجيزُ الأمةَ الذميَّة، ومع طُوْل الحرة) يعني: يجوز نكاحُ الأمة الذميَّة عندنا لمن يستطيع أن ينكح الحرَّة. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ [النساء، 25/4]، علَّق نكاحَ الأمة بوصفين: بكونها مؤمنةً، وبعدم قدرة المتزوِّج على الحرَّة، فينتفي الحكمُ بانتفاء أحدهما؛ لأنَّ ذكرَ الوصف كذكر الشَّرْط.

ولنا: عمومُ قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ﴾ [النساء، 3/4]، وذكرُ الوصف قد يكون للتَّرغيب، فلا يُستدلُّ بعدمه على عدم الحكم، كوصف المحصنات، فسَّره المفسِّرُون بالعفائف، وهذا ليس بشرطٍ حتى جاز نكاحُ غير العفائف من المسلمات اتِّفاقًا، على أنَّ نكاحَ الأمة لو لم يكن جائزًا مع طَوْل الحرة؛ لم يكن لنهيه صلى الله عليه وسلم عن تزوُّج الأمة على الحرَّة <sup>1</sup> فائدةٌ.

(والأربع منهنَّ) أي: يجوز عندنا تزوُّجُ أربع من الإماء. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنَّ نكاحَها ضروريٌّ؛ لِمَا فيه من إرقاق الولد، والضرورةُ تندفعُ<sup>2</sup> بالأمة الواحدة، فلا يجوزُ أكثرُ منها.

وفي «المصفي»: هذا في الحرِّ، وأما العبدُ؛ فينكح أَمتين، ولا يُعتبرُ في حقِّه العجزُ عن الحرَّة، بل له أن ينكح حرّةً وأمةً، وأن ينكح الأمةَ على الحرة عنده، وعندنا لا يجوز.

**ولنا**: عمومُ قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا﴾ [النساء، 3/4] الآية، ولا إرقاقَ فيه؛ لأنَّ الإرقاقَ يستدعي تقدُّمَ الحرية، والنطفةُ لا توصف<sup>3</sup> بها ولا بالرقِّ، على أنَّه يمكن أن لا يحصلَ الولدُ أصلًا بأن يتزوَّجَ أمةً عاقرًا.

(وجارية ابنه) أي: يجوز للأب عندنا أن يتزوَّجَ جاريةَ ابنه. وقال الشافعيُّ: لا يجوز.

وفي «الحقائق»: الخلافُ في الأب الحرِّ؛ لأنَّه لو كان عبدًا، وتزوَّجَ جاريةَ ابنه؛ يجوز اتِّفاقًا.

وقيَّد بجارية ابنه؛ لأنَّ الابنَ لو تزوَّجَ بجارية أبيه أو أخيه يجوزُ اتِّفاقًا.

له: إنَّ نكاحَ الرجل مملوكتَه غيرُ جائز، وجاريةُ ابنه مملوكتُه من وجهِ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أنت ومألُك لأبيك»<sup>4</sup>، ولهذا لو وَطِئَها مع العلم بالحرمة؛ يسقطُ الحدُّ عنه.

ولنا<sup>5</sup>: إنَّ الأب لو كان مالكًا جارية ابنه من وجه؛ لَمَا جاز للابن وطئها، وهو جائزٌ إجماعاً، وما رواه محمولٌ على الاستخدام والتمليك عند الحاجة، وسقوط الحدّ لظاهر الإضافة في الحديث المورثة للشبهة.

(وتحرمُ الأمةُ على الحرَّة، لا بالعكس) أي: لا يحرم تزوُّجُ الحرَّة على الأمة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تنكح الأمةُ على الحرَّة، وتنكح الحرةُ على الأمة»6.

(وهي في عدَّة الحرَّة من بائن حرامٌ) يعني: من أبان زوجتَه الحرَّة؛ لا يحلُ له أنَّ يتزوَّجَ في عدتها أمةً عند أبي حنيفة. وقالا: يجوز.

قيَّد بعدَّة الحرة؛ لأنَّ عدَّةَ الأمة لا يمنعُ تزوُّجَ الحرَّة اتِّفاقًا.

وقيَّد بالبائن؛ لأنَّ العدَّةَ من طلاقٍ رجعيّ تمنعُ 7 نكاحَ الأمة اتفاقًا.

لهما: إنَّ التزوُّجَ في عدَّتها ليس تزوُّجاً عليها، ولهذا لو حلف أن لا يتزوج عليها، فتزوَّجَ في عدَّتها؛ لا يحنث.

وله: إنَّ النكاحَ باقٍ في العدة من وجهٍ؛ لبقاء بعض أحكامه من النفقة وغيرها، فيحرمُ نكاحُ الأمة فيها احتياطًا، كما لم يجزُ نكاحُ أختها في عدتها، وأمَّا في اليمين؛ فغرضُ الحالف أن لا يشرك غيرَها في قسمها، فبالتزوُّج في عدَّتها لا يحصل الاشتراكُ، فلا يحنثُ.

(**ولا يتزوَّج)** المولى (أمته) لأنَّ ملكَ المتعة ثابتُ له، ولو ثبت ثانيًا بالنكاح لأدَّى إثبات الثابت. (**ولا المرأةُ عبدها**) لأنَّها مالكتُه، ولو كانت منكوحته؛ لصارتْ مملوكته، وبينهما تنافٍ. ولو نكح بنتَ مولاه يجوزُ؛ لأنَّه لا ملكَ لها في مال أبيها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 69/9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يندفع.

<sup>4</sup> سنن ابن ماجه، التجارات 64؛ مسند أحمد بن حنبل، 204/2.

<sup>6</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في الأصل للشيباني، 263/10. وقد روي عن جابر في مصنف عبد الرزاق، 265/7؛ وعن علي في مصنف ابن أبي شيبة، 9/70 قولهما.

(وتحرمُ المجوسيَّة والوثنيَّةُ) أي: نكاحهنَّ؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ﴾ [البقرة، 221/2]، ومن يعتقد أنَّ الوثنَ أو النارَ إله يكون مشركاً، والمشرك يغاير الكتابيَّ؛ لأنَّ اللهَ تعالى عطف المشركين على أهل الكتاب في قوله: ﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ﴾ [البينة، 1/98]، والعطفُ يقتضي المغايرةَ.

(والصابئاتُ إن لم يكنَّ أهلَ الكتاب) قيَّد به؛ لأنَّهم إن كانوا . كما زعم أبو حنيفة في حقِّهم أنَّهم قومٌ من النَّصارى يقرؤون الرور، ويعظِّمون الكواكب كتعظيمنا القبلة . يحلُّ التروُّجُ منهم اتِّفاقًا، وإن كانوا . كما زعم صاحباه في حقِّهم أنَّهم خرجوا من النصرانية، وعبدوا الكواكب والملائكة . يحرم التروُّجُ منهم اتِّفاقًا.

(ويُحرّمُ) أبو يوسف (الحاملَ من الزنا) أي: نكاحَها. (وهما وطنها) يعني: جوَّز صاحباه نكاحَها، ومنعا وطنها (حتى تضع). قيَّد بالحامل؛ لأنَّ نكاحَ الزَّانية جائزةٌ إذا لم تكن حبلي اتّفاقًا.

وقيَّد بالزنا؛ لأنَّ الحبلي من النكاح يحرمُ تزوُّجُها اتِّفاقًا.

وفي «التبيين»: الخلافُ فيما إذا تزوَّجها غيرُ الزاني، وإن تزوَّجها الزاني؛ يجوز اتِّفاقًا.

وفي «النهاية»: قيل: كذا الخلافُ في تزوُّج الزاني إذا لم يقرَّ بأنَّ الحَبَلَ منه، فإن أقرَّ؛ صحَّ النكاحُ اتِفاقًا، فتستحقُّ النفقة؛ لأنَّه غيرُ ممنوع عن وطئها.

له: إنَّ هذا الحمل محترمٌ؛ إذ لا ذنب له، فصار كثابت النسب.

ولهما: قوله تعالى: ﴿وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ﴾ [النساء، 24/4]، وإنَّما حرم وطئها؛ لأنَّ سقيَ زرع الغير حرامٌ، كما قال صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فلا يَسقينَّ ماءه زرعَ غيره»<sup>1</sup>.

فإن قيل: فمُ الرحم ينسدُّ بالحبل، فكيف يوجدُ سقى الزرع؟

قلنا: قد جاء في الخبر: أنَّ سمعَ الحمل وبصرَه يزداد حدَّةً بالوطء.

وفي «الواقعات»: رجلٌ تزوَّجَ امرأةً، فجاءتْ بسقط استبان خلقُه: إن جاءت لأقلَّ من أربعة أشهرٍ؛ لم يجز النكامُ؛ لأنَّ خلقَ الولد إنَّما يستبينُ في أربعة أشهرٍ، فتعيَّنَ أنَّ الولدَ من الأوَّل.

(وتبطل المتعةُ) أي: نكاحُ المتعة، وهو أن يقول الرجلُ لامرأةٍ: خذي هذه العشرةَ أتمتع بك، ويبيّن مدّةً معلومةً، فتقبله، ولا بُدّ فيه من لفظ التّمتُّع، وهو كان جائزًا في الابتداء، فنسخه النبيَّ صلى الله عليه وسلم بقوله: «كنت أذنت لكم في الاستمتاع من النساء، وقد حرّم اللهُ ذلك إلى يوم القيامة» 2 رواه مسلم.

(وأبطلنا المؤقّت) يعني: النكاحُ إلى مدّةٍ معلومةٍ باطلٌ عندنا. (لا التّوقيت) وقال زفر: توفيتُه باطلٌ، وعقدُه جائزٌ؛ لأنَّ معنى النكاح إسقاطُ حرمة البُضْع، لكن جُعِلَ ملكًا لضرورةِ شرعيَّةِ الطلاق، وما كان من الإسقاط لا يبطلُ بالشروط الفاسدة، فصار كما إذا تروَّجها بشرط أن يطلِّقها بعد شهرٍ.

ولنا: إنَّ النكاحَ المؤقَّتَ نكاحُ متعةٍ معنىً؛ لأنَّ النكاحَ عقدُ عمرٍ، وتوقيتُه يكون تصريحًا بأنَّ الغرضَ منه المتعةُ، فيبطل النكاحُ؛ إذ العبرةُ للمعنى، كما إذا قال: جعلتُك وكيلًا بعد موتي؛ يكون وصيّاً. وعن أبي حنيفة: إنَّه إذا ذكر مدّةً لا يعيش مثلُهما إليه صحَّ النكاحُ؛ لأنَّه في معنى المؤبَّد، لكن الظاهرَ: أن لا فَرْقَ بين طول المدَّة وقِصَرها لِمَا ذكرناها، بخلاف ما إذا شرط أن يطلِّقها بعد شهرٍ؛ لأنَّ اشتراطَ القاطع يدلُّ على انعقاده مؤبَّدًا.

(ونجيز الشّغارَ) وهو أن يقول الرجلُ: أزوّجك أختي على أنَّ تزوّجني أختك على أنَّ يكون بضعُ كلِّ واحدةٍ منهما صداقًا للأخرى، وعندنا هذان العقدان جائزان، (ويجب مهرُ المثل) على كلِّ منهما. وقال الشافعيُّ: العقدان باطلان.

يَّدنا بقولنا: «على أنَّ يكون»؛ لأنَّه لو لم يقل: على أن يكون بضعُ كلِّ واحدةٍ منهما صداقًا للأخرى؛ لا يكون شغارًا اتِّفاقًا، ولو قال أحدُهما: على أن يكون بضعُ أختي صداقًا لأختك، وزوِّج الخاطبُ أخته، ولم يجعل بضعَها صداقًا؛ فنكاحُ من جعل على الخلاف، ونكاحُ من لم يجعلُ جائزٌ اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

**له**: نهيُّه صلى الله عليه وسلم عن الشغار<sup>3</sup>.

469

<sup>.</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 421/9؛ صحيح ابن حبان، 186/11

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، النكاح  $^{2}$ ؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{2}$ 

<sup>3</sup> صحيح البخاري، النكاح 29؛ صحيح مسلم، النكاح 57.

**ولنا**: إنَّ النكاحَ مما لا يبطل بالشروط الفاسدة، وههنا شرط فيه ما لا يصلح<sup>1</sup> مهرًا، فيبطل شرطُه، ويصحُّ عقدُه، كما لو سمى

والشغار: هو الخلوُّ، سمى شغارًا؛ لخلوّه عن المهر.

(ونُبطلُ شرطُ الخيار) يعني: من تزوَّج بشرط الخيار ينعقدُ نكاحُه ويبطل شرطُه عندنا. (لا العقدَ) أي: قال الشافعيُّ: يبطلُ عقدُه؛ لأنَّ اشتراط الخيار فيه معنى توقيته على تقدير الفسخ، ومعنى إضافته إلى المستقبل على تقدير الإمضاء، وكلاهما باطلان.

ولنا: إنَّ اشتراطَ الخيار في معنى الهزل، والهزلُ غيرُ مانع؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثٌ هزلهنَّ جدٌّ: النكامُ والطلاقُ والعتاقُ»<sup>2</sup>، فمتى انعقد لزم وبطل شرطُه.

ونجيزُ تزوُّجَ المحرم والمحرمة حالةَ الإحرام دون الوطء، وكذلك نجيزُ إنكاحهما.

(ولو تزوَّجهما) أي: امرأتين بعقدٍ واحدٍ (بألفِ، وإحداهما حرامٌ) بأن كانت مجوسيَّةً أو معتدَّةَ الغير أو نحوهما (صحَّ) النكاخ اتفاقًا (**في الحلال، ولها)** أي: للتي صحَّ نكاحُها تمامُ (ا**لألف**) عند أبي حنيفة. (**وقالا: حصَّتُها من مهر مثلهما**³) يعني: يقسمُ الألفُ على مهر مثلهما4، مثلاً: إذا كان مهرُ مثل إحداهما ضعفًا لمهر مثل الأخرى؛ يقسمُ الألفُ بينهما أثلاثاً، وإن كانا سواءً يقسمُ سواءً، فما أصاب مهرَ مثل الحلال يكون لها، وما أصابَ مهرَ مثل المحرمة يسقطُ.

هذا إذا لم يدخلُ بالمحرمة، وإن دخل بها؟ فعلى قياس قوله لها مهرُ مثلها بالغًا ما بلغ، وعلى قياس قولهما لها مهرُ مثلها، ولا يجاوزُ حصّتها من الألف.

قيَّد بكون إحداهما حرامًا؛ لأنَّه لو صحَّ نكاحهما يقسمُ الألفُ على مهر مثلهما اتِّفاقًا.

لما: إنَّه جعل الألفَ بدل البضعين، ولم يسلمْ له إلا أحدهما<sup>5</sup>، فيجب عليه قدرُ ذلك من العوض، كما لو قال لامرأتين: تزوَّجْتُكما على ألف، فأجابت إحداهما.

**وله**: إنَّ إحداهما ساقطةٌ شرعًا؛ لعدم محلّيتها، فصارتْ كالساقطة حقيقةً، فيجعل كلُّ الألف مقابلًا للحلال<sup>6</sup>، ويكون التثنيةُ مجازًا عن الواحد.

# (فصلٌ) في الأولياء والأكفاء والوكالة في النكاح

(ونجيزه) أي: النكاحَ (بعبارة النساء، فلو زوَّجت نفسَها وهي حرَّةٌ عاقلةٌ بالغةٌ، أو وكَّلتْ غيرها، أو توكُّلت به) أي: صارت وكيلةً بالتزويح (جاز من غير وليّ) عندنا. وقال الشافعيُّ: لا ينعقدُ بعباراتها، ولا بُدَّ من الوليّ.

الخلافُ في إنشاء النكاح، وأمَّا إقرارها بالنكاح؛ يصحُّ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

أقول: إن كان النكائح بعبارتها جائزًا عنده بإذن الوليّ؛ كان ينبغي أن يقول: ونجيزه بعبارة النساء بلا إذن الوليّ حتى يصحّ قوله: «فلو زوجت... إلى آخره» تفريعًا لمذهبنا. وإن كان غيرَ جائزِ عنده على ما يُشعرُ به بعضُ شروح «المنظومة»؛ كان عليه أن يطرحَ قوله: «من غير ولي»؛ ليصح التفريع.

(ويشترطه) أي: أبو يوسف الوليَّ (في روايةٍ، وأوقفه) أي: جعل محمدٌ نكاحَها موقوفًا (على إجازته) أي: إجازة الوليّ (في أخرى) أي: في روايةٍ أخرى عن أبي حنيفة، سواءٌ كان الزوجُ كفؤًا لها أو لم يكن.

للشافعيّ: ما روت عائشةُ رضي الله عنها: أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «أيَّما امرأةٍ نكحت نفسَها بغير إذن وليها فنكاحُها باطل"»<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الطلاق 9؛ سنن الترمذي، الطلاق 9؛ سنن ابن ماجه، الطلاق 13، وفيهم ذكر الرجعة مكان العتاق. وانظر الحديث بهذا اللفظ: الحجة على أهل المدينة للشيباني، 177/3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: مثليهما.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: مثليهما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: إحداهما.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: للحال.

<sup>7</sup> سنن أبي داود، النكاح 18-19؛ سنن الترمذي، النكاح 14؛ سنن ابن ماجه، النكاح 15.

ولنا: قوله تعالى: ﴿حَتَّى تَنْكِحَ رَوْجًا غَيْرَهُ﴾ [البقرة، 230/2]، فإنَّ إضافة النكاح إليها يدلُّ على انعقاده بعبارتها، وقولُه صلى الله عليه وسلم: «الأَيِّمُ أحقُ بنفسها من وليها» أم فإنَّه متَّفقٌ على صحَّته، وما رواه سقيمٌ؛ لأنَّه نقل أنَّ عائشة زوِّجت بنت أخيها عبد الرحمن وهو غائبٌ، وعملُ الراوي بخلاف ما رواه يدلُّ على سقم روايته، وقال البخاريُّ: لم يصحُّ في باب النكاح حديث دلَّ على اشتراط الوليّ في جوازه، ولئن سُلِّمَ يكون محمولًا على الأمة والصغيرة.

(وتُستأذنُ البكر، فيكفي صماتُها) يعني: إذا استأذن وليُّ البكر في إنكاحها، فسكتتْ؛ فهو إذنٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «البكرُ تستأذنُ في نفسها، فإن سكتتْ؛ فقد رضيتْ» 3. وأما إذا بكتْ، فقيل: إن كان دمعُها حارًا فهو ردِّ، وإن كان باردًا فهو رضىً. وقيل: إن كان بلا صوتٍ؛ فهو رضى، وكذا الحكمُ إذا بلغ خبرُ التزويج إليها.

قيل: لا بُدَّ في الاستئذان من تسمية الزوج ومقدار المهر؛ لأنَّ رغبتَها يختلفُ باختلافهما، والصحيحُّ: أنَّ المزوِّجَ إن كان غيرَ الأب والجد؛ فلا بُدَّ من تسميتهما، حتى لو لم يستمهما لا يكون سكوتها رضًا. كذا في «شرح الوافي».

وذكر في «التبيين»: إذا سمّى المهر أقلَّ من مهر مثلها؛ لا يكون سكوتُها رضًا.

وفي «المحيط»: السكوتُ يجعلُ رضًا في أحدَ عشر موضعًا: في هذا الموضع، وفيما إذا قبض الأبُ والجدُّ مهرَ البكر البالغة فسكتتْ، وفي الشفيع إذا سكت، وفي بيع التَّلجئة إذا قال أحدهما: إني أجعلُ بيعًا صحيحًا، فسكت صاحبُه، وفيما إذا أسر المشركون عبدًا، فوقع في الغنيمة، فقسم، فبيع، ومولاه الأوَّلُ حاضرٌ، فسكت، وفيما قبض المشتري المبيعَ عند البائع، فسكت، وفيما إذا رأى عبدَه يبيعُ ويشتريُ، فسكت يكون إذنًا منه، وفيما إذا كان الخيارُ للمشتري، فرأى عبدَه المشترى يبيعُ ويشتريُ، فكت يبطل خيارُه، فلو كان الخيارُ للبائع لا يبطل، وفيما إذا بيع مجهولُ النسب فسكت يكون إقرارًا، وفيما إذا حلف: لا أترك غلاماً في داري، فرآه ينزل في دار الحالف فسكت حنث، وفي النكاح الفضوليّ إذا هنأه الناسُ فسكت.

(وتُعرِبُ الثيبُ) أي: تبين، يعني: إذا استأذن من الثيب؛ فلا بُدَّ من رضاها بالقول لقلَّة حيائها بالممارسة، فلا يكتفي بسكوتها، ولو قبلت المهرَ أو التهنئة؛ يكون رضاً. كذا في «المحيط».

(ونزوِّجُها كالبكر) يعني: يكتفى بسكوتها عند الاستئذان (إن زالتْ) بكارتها (بوثبة، أو حيضة، أو تعنيسٍ) يقال: عنست الجاريةُ أي: طال مكثها في منزل أهلها بعد بلوغها. وقال الشافعيُّ: تستنطقُ؛ لأنَّها ثيّبٌ لزوال عذرتها.

ولنا: إنَّ بكرةَ الشيء: أوَّلُه، وهذه امرأةٌ توطأُ أوَّلًا، فيكون بكرًا حقيقةً، ولا يكون عذراءَ لزوال العذرة، وهي الجلدةُ، ولهذا لو أوصى لأبكار بني فلانٍ استحقَّتْ في هذه الوصية.

(وكذا بزنا خفيٍ) يعني: إذا زالتْ بكارتها بزنا خفيٍ يكتفى بسكوتها كالبكر عند أبي حنيفة. وقالا: لا يكتفى، بل تستنطقُ؛ لأنّها ثيبٌ كما تُستنطقُ إذا تكرّرَ زناها، أو وطئت بشبهةٍ.

وله: إنَّ التفحُّصَ عن حقيقة البكارة قبيحٌ، فأديرَ الحكمُ على مظنتها، وفي استنطاقها إظهارٌ لفاحشها، وقد ندب الشارعُ إلى السَّتْر، بخلاف ما تكرَّر زناها؛ لأنَّها لا تستحيي بعد ذلك عادةً، وبخلاف ما وطئت بشبهةٍ؛ لأنَّ الشارعَ أظهره بإيجاب العدَّة عليها.

(ولو ادَّعَى سكوتها) وقت الاستئذان (وهي الردَّ) أي: وادَّعتْ أَنَّها ردّت النكاح، ولم تأذنْ، ولم يقمْ كالاهما بيّنةً، (رجَّخنا قولها) بلا يمين عند أبي حنيفة، ومع يمين عندهما. وإن أقام أحدُهما بينةٍ، فأيُّهما أقام قبلتْ بينتُه.

فإن قلت: البينةُ على السكوت كيف صحَّتْ والشهادةُ على النفي غيرُ مقبولةٍ؟

قلنا: إذا تضمَّن النفئ أمراً وجوديّاً تجوزُ البينةُ عليه.

(لا قوله) أي: قال زفر: قولُ الزوج مرجّحٌ.

ولو أقام كلٌّ منهما بينةً على ما ادَّعاه؛ فبينتُها أَوْلي اتفاقًا؛ لأنَّها تثبتُ الردَّ، والزوجُ يثبت عدمًا، وهو السكوتُ.

قيَّدنا سكوتها بوقت الاستثذان؛ لأنَّ الزوجَ لو ادَّعَى أنَّ زوجته التي لها خيارُ البلوغ سكتتْ حين بلغتْ، وادَّعت ردَّ النكاح فيه؛ فالقولُ قولُ الزوجِ اتِّفاقًا؛ لأنَّ ملكَه كان ثابتًا عليها، والزوجُ ينكرُ زوالَ الملك عنها. كذا في «المحيط».

<sup>.</sup> 17 صحيح مسلم، النكاح 66؛ سنن أبي داود، النكاح 24–25؛ سنن الترمذي، النكاح 17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ويستأذن.

<sup>.</sup> 10 صحيح مسلم، النكاح 66؛ سنن الترمذي، النكاح 17. وفي صحيح البخاري معناه، النكاح  $^3$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  إذا.

لزفر: إنَّ الزوجَ منكرٌ ما هو عارضٌ على السكوت، وهو الردُّ، فيكون القولُ له.

ولنا: إنَّه يدَّعي عليها تملُّكَ البضع، والمرأةُ تنكرُه، فيكون القولُ لها، كالمودع إذا ادَّعَى ردَّ الوديعة؛ فالقولُ قولُه؛ لأنَّه منكرٌ معنيً.

(أو نكاح 1 ابنته) أي: إذا ادَّعَى تزويجَ بنته من رجلٍ، فجحد، (فشهد ابناه) أي: ابنا المُدَّعِي على الإنكاح، (وهي كبيرةٌ؛ يردُّها) أي: أبو يوسف شهادتهما. (وسمعها) محمدٌ.

قيَّدنا بجحود الزوج؛ لأنَّها لو جحدتْ رضاها<sup>2</sup> في الصُّورة المذكورة، فشهد ابناه؛ تردُّ اتِّفاقًا؛ لأنَّها شهادةٌ للأب بتنفيذ قوله.

وقيَّد بدعوى الأب؛ لأنَّ المُدَّعِي لو كان هو الزوجَ تقبلُ شهادتُهما اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «وهي كبيرة»؛ لأنَّ البنتَ لو كانت صغيرةً لا تُقبلُ  $^3$  اتِّفاقًا.

لأبي يوسف: إنَّ هذه الشهادةَ شهادةٌ للأب صورةً؛ لأنَّ صدقَة يظهرُ عند الناس، وهو منفعةٌ له، فلا تقبلُ.

ولمحمدٍ: إنَّ هذه الشهادةُ شهادةٌ لأختهما في الحقيقة، فيجعلُ دعواه كلا دعوى.

(ويتولّى العصبة المسلمُ الحرُّ البالغُ العاقلُ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الإنكاحُ إلى العصبات» 4، شرط في كونه وليًا أن يكون مسلمًا؛ لأنَّ الكافرَ لا ولايةً له على المسلم. وأن يكون حُرًّا؛ لأنَّ العبدَ لا ولايةَ على نفسه، فلا يتولَّى على غيره، وأن يكون بالغًا عاقلًا؛ لأنَّ الصبيَّ والمجنونَ لا نظر لهما، والولايةُ شرعتُ للنَّظر.

(ولا نمنعه) أي: التولي (بالفسق) وقال الشافعيُّ: لا يتولَّى الفاسقُ؛ لأنَّ الولايةَ من باب الكرامة، والفاسقُ من أهل الإهانة، فلا يكون أهلًا للولاية.

ولنا: إنَّه وليٌّ على نفسه وماله، فيلي غيرَه كالعدل.

قيَّد بالفاسق؛ لأنَّ المستورَ يلي بلا خلافٍ.

(والكافر) عطفٌ على قوله: «العصبة»، أي: يتولى الكافرُ (على مثله) من أقربائه الكفار لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض﴾ [الأنفال، 73/8].

(تزويج الصغير والصغيرة) وهو مفعولٌ لقوله: «يتولى». قيَّد بهما؛ لأنَّ العصبة لا يتولَّى البالغَ والبالغة، بل ولاية الإنكاح لهما. (كالأب والجدّ، ويحجب الأقربُ الأبعد) يعني: ترتيبُ العصبات في ولاية الإنكاح كترتيبهم في الإرث، فيكون أقربُ الأولياء: الابنُ، ثُمَّ ابنُ الابن وإن سفل، لكن هذا متصوَّرٌ في المعتوهة لا في الصغيرة، ثُمَّ الأبُ وأبُ الأب وإن علا، ثُمَّ الأخُ لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ الأخُ لأبٍ، ثُمَّ العمُ لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ ابنُ العم لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ ابنُ العم لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ ابنُ العم لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ عصبةُ المولى.

(لكن يثبتُ لهما) أي: للصغير والصغيرة (خيارُ البلوغ) يعني: إذا بلغ كلِّ منهما إن شاء قام على النكاح، وإن شاء فسخَ. (بتزويج غيرهما) أي: غير الأب والجدِّ وإن كان أمّها. (ويسقطُه مطلقًا) أي: قال أبو يوسف: لا خيارَ لهما في غير الأب والجدِّ؛ لأنَّ النكاحَ عقدٌ لازمٌ، وقد صدر من الوليّ، فلا يفسخُ قياسًا على الأب والجدّ.

ولهما: ما روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم زوِّج بنت عمّه حمزةً وهي صغيرةٌ أَّ، وقال: «لها الخيارُ إذا بلغتْ»، وغيرُ الأب والجد قاصرُ الشفقة بالنسبة إليهما، فلا يقاسُ عليهما، والأمُّ وإن كانت وافرةَ الشَّفقة، لكن في عقلها قصورٌ.

(واللزوم بتزويج القاضي رواية) عن أبي حنيفة، يعني: إذا زوجهما القاضي يكون العقدُ لازمًا، ولا خيارَ لهما بالبلوغ؛ لأنَّ ولايةَ القاضي كاملةٌ، فيكون ملزمةً كالأب والجدِّ، لكنَّ ولايةَ تزويج الصغار إنَّما يثبث إذا شرطه السلطانُ للقاضي في منشوره، ولو لم يكن مشروطاً فيه، فزوجهم القاضي، فأجاز السلطانُ ما صنعه؛ يجوز على الأصحّ استحسانًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لنكاح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: برضاها.

<sup>3</sup> د: يقبل.

<sup>4</sup> لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي 122/2 عن على مرفوعًا وموقوفًا؛ ولم يجد ابن حجر، انظر إلى الدراية له، 62/2.

<sup>5</sup> لم نجده إلا في التجريد للقدوري، 9/4290. وأخرج في السنن الكبري للبيهقي، 121/7.

(والخيارُ هو المختارُ كما أفتى به) يعني: المختارُ للفتوى: أنَّ خيارَ البلوغ ثابتٌ في تزويج القاضي كما أفتى به محمدٌ رحمه الله؛ لأنَّ ولايتَه متأجِّرةٌ عن ابن العمّ، فإذا ثبت الخيارُ في تزويج الحاجب؛ فأَوْلى أن يثبتَ في تزويج المحجوب، وهو القاضي.

اعلم أنَّ التي لها خيارُ البلوغ ينبغي أن تختارَ نفسَها مع رؤية الدّم وقت البلوغ، وإن رأته بالليل تقول: فسختُ نكاحي، وتشهدُ عليه إذا أصبحتْ، ولو لم تفسحْ بلسانها؛ لزمها النكاخ.

ولو اجتمع خيارُ البلوغ مع الشُّفعة في وقتِ تقول<sup>1</sup>: أطلبُ الحقين، ثُمَّ تبتدئُ في التفسير بخيار البلوغ، ثُمَّ الفسخُ إن وجد بعد الدخول؛ فلها المهرُ كاملًا، وهذا لا يكون طلاقًا؛ لأنَّه يصحُّ من الأنثى، ولو وُجِدَ قبل الدخول؛ لا يجب نصفُ المسمى.

فإن قيل: النكاحُ لا يحتمل الفسخَ.

قلنا: نعم إذا كان تامّاً، ولا يكون تامّاً إذا فعله غيرُ الأب والجدِّ؛ لقصور الولاية. هذا مختصرٌ ما في «التبيين».

وفي «مجموع النوازل»: الخلافُ فيما إذا كان الأبُ صاحيًا، ولو كان سكرانًا؛ لا يصحُّ بالاتفاق.

وفي «المحيط»: الوكيلُ بالنكاح إذا زاد أو نقص عن مهر المثل؛ فعلى هذا الاختلاف.

قيَّد بالأب والجدّ؛ لأنَّ تزويجَ غيرهما هكذا لا يجوز اتِّفاقًا.

وقيَّد بالتَّزويج؛ لأنَّ بيعَ الأب مالَ ولده بالغبن الفاحش لا يجوز اتِّفاقًا، والجدُّ كالأب عند عدمه.

وقيَّد الغبنَ بالفاحش؛ لأنَّ اليسيرَ لا يمنعُ الجوازَ اتِّفاقًا.

ظنَّ بعضٌ: أنَّ الزيادةَ لا تجوز، ويجوز النكاحُ بمهر المثل، والأصحُّ: أنَّ النكاحَ غيرُ جائز. من «الحقائق».

لهما: إنَّ هذا الإنكاحَ يتضمَّنُ 2 الإضرارَ بهما، فلا يجوزُ.

وله: إنَّ الأبَ وافرُ الشَّفقة، فلعلَّ هذا الإضرارَ كان لجلب منافعٍ أخرَ، من كون الزوج حسنَ الخلق والألفة، وواسعَ النفقة والعقّة، فعقدَ والله المعتدن نظرًا لولده لا إضراراً عليه، حتى لو عرف من الأب سوءُ الاختيار لسفهه أو لطمعه؛ لا يجوز عقدُه اتِّفاقًا.

(ولم يقصروا الولاية على الأب في الصّغيرة) قال مالكُّ: لا يلي الصغيرة غيرُ الأب؛ لأنَّ الولاية على الحرَّةُ ثبتتُ على خلاف القياس، والنصُّ إنَّما ورد في ولاية الأب؛ لِمَا روي أنَّ أبا بكر رضي الله عنه زوج النبيّ صلى الله عليه وسلم عائشةَ وهي بنت ستٍّ، وزُفَّتُ إليه وهي بنت تسع، وكانت عنده تسعًا 5.

ولغا: قوله صلى الله عليه وسلم: «الإنكاحُ إلى العصبات» 6، والولايةُ موافقةٌ للقياس؛ لأنَّ النكاحَ مشتملٌ على مقاصدَ لا يتمُّ إلا بين المتكافئين، والكفءُ لا يتَّفق في كلِّ وقتٍ، فمسَّت الحاجةُ إلى إثبات الولاية لئلا يفوت الكفءُ الخاطبُ لو انتظر إلى البلوغ.

(ونديرُ الإجبارَ على الصَّغير) يعني: ولايةُ إنكاحها بدون رضاها إنَّما يثبتُ عندنا إذا كانت صغيرةً بكرًا كانت أو ثيبًا. (لا البكارة) يعني: عند الشافعيِّ: إنَّما يثبتُ الولايةُ عليها إذا كانت بكرًا بالغةً كانت أو صغيرةً؛ لأنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم لم يشترطْ في إنكاح البكر مطلقًا إذنَها أن فيملك الوليُّ إنكاحَها بدون رضاها صريحًا.

ولنا: إنَّ الولايةَ في مالها إنَّما ينقطعُ إذا بلغتْ، فكذا ينقطعُ الولايةُ على نفسها، وإنكاحُ البكر البالغة إنَّما يكون برضاها، لكن النبيَّ صلى الله عليه وسلم أقام سكوتَها مقام رضاها.

وإنَّما وضع في البنت؛ إذ في الابن يجوز الإجبارُ في الصَّغير اتِّفاقًا. من «الحقائق».

2 د: تضمن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يقول.

<sup>3</sup> د: فعقدا.

<sup>4</sup> د: إليها.

<sup>. 186/10</sup> النظر صحيح البخاري، فضائل الصحابة 73، النكاح 39؛ صحيح مسلم، النكاح 69–72؛ الأصل للشيباني،  $^{5}$ 

<sup>6</sup> لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي (122/2) عن على مرفوعًا وموقوفًا؛ ولم يجد ابن حجر، انظر إلى الدراية له، 62/2.

<sup>7</sup> انظر صحيح البخاري، النكاح 42؛ الإكراه 3؛ صحيح مسلم، النكاح 64-67.

(وأعدنا ولايةً الأب لجنون الولد بعد البلوغ) يعني: من جُنَّ بعد بلوغه؛ يثبتُ لأبيه الولايةُ في تزويجه عندنا، حتى لو زوّج رجلٌ من ابنه الكبير امرأةً بغير إذنه، ثُمَّ جنَّ الابنُ قبل الإجازة؛ فللأب أن يجيزَ ذلك النكاح؛ لأنَّه يملكُ إنشاءَ النكاح عليه، فيملكُ الإجازة فيه. وعند زفر: لا يثبتُ الولايةُ.

قيَّدنا الولايةَ بأن يكون في تزويجه؛ لأنَّ ولايتُه في ماله يعودُ اتفاقًا؛ لتجدّدِ الحاجة إليه في كلّ وقتٍ.

وقيَّد بالجنون بعد البلوغ؛ لأنَّه لو بلغ مجنونًا لا تزولُ  $^{1}$  ولايةُ أبيه عنه اتِّفاقًا.

له: إنَّ الولدَ لَمَّا بلغ عاقلًا صار وليَّ نفسه، فزال ولايةُ أبيه عنه، فلا يعودُ.

ولنا: إنَّ سببَ الولاية قبل البلوغ كان عجزَ الولد عن تحصيل كفئه، وبجنونه صار عاجزًا أيضًا، فيعودُ.

(والأُمُّ وأقاربها) كالجدة والخال والخالة (وذوا الأرحام) الأقرب فالأقرب (أولياءٌ) للإنكاح عند أبي حنيفة (بعد العصبة) أي: بعد أن لم يكن لها من العصبات النَّسبية والسببيَّة أحدٌ، فولايةُ التزويج للأمّ، ثُمَّ للأخت لأبٍ وأمٍّ، ثُمَّ للأخوال، ثُمَّ للأخوال، ثُمَّ للخالات، ثُمَّ لبنات الأعمام. وهذا عند أبي حنيفة، وهو استحسانٌ. كذا في «الكافي شرح الوافي».

(ومنعهم) أي: قال محمدٌ: ليس لغير العصبة ولايةٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الإنكاحُ إلى العصبات»<sup>2</sup>.

ذكر الكرخيُّ: أنَّ أبا يوسف مع محمدٍ في هذه المسألة، وأكثرُ الروايات على أنَّه مع أبي حنيفة.

ولهما: إنَّ استحقاقَ الولاية بالقرابة الباعثة على الشّفقة، وهي موجودةٌ في الأمِّ وذوي الأرحام، فيقومون في الإنكاح مقامَ العصبات عند وجودهم، وأمَّا عند عدمهم؛ فالحديثُ ساكتٌ عنه.

(ثم يتولّى مولى المولاة) لأنَّه وارثٌ مؤحَّرٌ عن ذوي الأرحام، فكذا في الولاية.

(ثم القاضي) أقول: الولايةُ لمولى الموالاة ثابتةٌ عند أبي حنيفة خلافًا لمحمدٍ، يُشعرُ به دليله فيما سبق، وأنت ترى أنَّ المصنّف أورد ولايتَه على صيغة الوفاق، ولو قال هنا: أصحاب الفروض النسبية وذوا<sup>3</sup> الأرحام ومولى المولات أولياءُ بعد العصبة ومنعهم؛ لكان أجملَ وأوجزَ وأشملَ؛ لأنَّها ليستْ من أقارب الأمِّ ولا من ذوي الأرحام.

(والجدُّ أَوْلَى من الأخ) في ولاية الإنكاح عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواءٌ كان لأبٍ وأمٍّ أو لأبٍ. (وأثبتاها لكلٍّ منهما) أي: تثبت الولايةُ لكل من الجد والأخ عندهما، أراد بالجدِّ: الجدَّ الصحيح؛ لأنَّ الفاسدَ لا ولايةَ له عند محمد.

وفي «الحقائق»: الخلافُ في المسألة من الكرخيِّ، أما الأصحُّ: أنَّ الولايةَ للجدِّ اتِّفاقًا، والجدُّ الفاسدُ والأحُّ لأمِّ بمعزلِ عن مسألتنا؛ لأنَّهما ذكرا مطلقًا، والمطلقُ ينصرفُ إلى الكامل، وهو العصبةُ.

لهما: إنَّ الجدَّ يدلي إلى الصبيّ بواسطةِ أنَّه أبُ أبيه، والأخُ يدلي إليه بواسطةِ أنَّه ابنُ أبيه، وفي الجدّ رجحانٌ من حيثُ إنَّه أصلّ، وفي الأخ رجحانٌ من حيثُ إنَّ الابن أَوْلى في العصوبة من الأب، فاستويا في الولاية نظرًا للصبيّ.

وله: إنَّ الجدَّ أقوى قرابةً، ولهذا يرثُ مع ابن الابن، والأخُ لا يرثُ معه، ولا وجهَ لتسويتهما مع اختلاف سبب عصوبتهما؛ لأنَّ سبب عصوبة الجدِّ الجزئيَّةُ، وسبب عصوبة الأخ المجاورةُ في الصلب أو الرحم.

(ورجّح أبَ المجنونة على ابنها. وعكسا) يعني: إذا كان لمجنونةٍ أبٌ وابنٌ؛ يتولّى نكاحَها أبوها عند محمد رحمه الله، وابنُها عندهما.

وكذا الخلاف لو كان مكان الأب جدٌّ؛ لأنَّه كالأب.

وضع المسألة في المرأة؛ لأنَّ الرجلَ لو كان مختلًّا وله أبٌ وابنٌ؛ فالتزويجُ إلى الابن عند أبي حنيفة، وعندهما إلى الأب. من «المحيط».

له: إنَّ الأبَ لها أنظرُ، وشفقتُه عليها أوفرُ، ولهذا ثبت الولايةُ في مالها للأب دون الابن، فكان الأبُ أَوْلي.

-<sup>2</sup> لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي 122/2 عن علي مرفوعًا وموقوفًا، ولم يجد ابن حجر، انظر إلى الدراية له، 62/2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يزول.

<sup>3</sup> د: وذووا.

ولهما: إنَّ ولايةَ الإنكاح تبتني على العصوبة، والابنُ مقدَّمٌ على الأب في العصوبة، والعبرةُ للمتقدِّم فيها لا للزِّيادة في الشَّفقة، بدليل أنَّ ابنَ الأخ مقدَّمٌ على أب الأمّ مع أنَّه أشفقُ.

وعن أبي يوسف: إنَّ الأبَ مقدَّمٌ إذا اجتمع مع الابن احترامًا له.

(ويجيز للأب تزويجَ عبد الصَّغير من أَمَه) يعني: إذا كان للصّغير عبدٌ وأمةٌ، فزوَّج أبوه أمته من عبده؛ يجوز عند أبي يوسف خلافًا لهما، والوصيُّ على هذا الخلاف. من «المبسوط».

له: إنَّ الأبَ كان يملك تزويجَ أمة الصَّغير من غير عبد الصغير، فيملك تزويجَها من عبد الصغير.

ولهما: إنَّ الأبَ لا يملكُ تزويجَ عبد الصغير؛ لأنَّ ينتقصُ بلزوم المهر عليه، فلا يملكُ تزويجَه من أمته أيضًا؛ لأنَّ أحدَ جزأي هذا المجموع إذا لم يكن جائزًا له؛ لا يكون هذا المجموعُ جائزًا له بالضَّرورة.

(وإذا غاب الوليُّ الأقربُ غيبةً منقطعةً، فعقد الأبعدُ؛ أجزناه) ولا يبطل عقدُهُ إذا جاء الأقربُ. وقال زفر: لا يجوز عقدُه؛ لأنَّ الأقربَ هو الأصلُ، والأبعدَ حَلَفٌ عنه، فإذا وجد الأقربُ؛ يبطلُ عقدُ الأبعد، كالماء إذا وُجِدَ يبطل حكمُ التيمم.

ولنا: إنَّ الأقربَ كان في حكم المعدوم لعدم الانتفاع به، فتعيَّن أن يحصل المقصودُ بالخلف، وبعدما حصل المقصودُ به لا يبطلُ حكمُه بالأصل، كمن تيمَّمَ مع وجود الماء النجس، فصلّى، ثُمَّ وجد ماءً طاهرًا؛ لا يبطل صلاتُه.

(ونقدِّمُه) أي: الوليّ الأبعد بعدما غاب الأقربُ غيبةً منقطعةً (على القاضي) وقال الشافعيُّ: القاضي مقدَّمٌ على الوليّ الأبعد؛ لأنَّ ولايةَ الأقرب في الإنكاح لم يبطل بغيبته كما لم يبطل ولايتُه في ماله، لكن بغيبته صار كأنَّه منع حقَّ الصغيرة في تزويج الكفء، فيقوم القاضى مقامه دفعًا لظلمه.

ولنا: إنَّ الولايةَ شرعتْ للأولياء للقرابة الدَّاعية إلى شفقتهم، فلَمَّا لم ينتفع بالأقرب لغيبته؛ ينتقلُ الولايةُ إلى الأبعد نظرًا للمولى عليه، فصار كما لو مات الأقربُ أو جُنَّ، ونيابةُ القاضي كيف تتحقَّقُ 2 ولم يوجد من الأقرب ظلمٌ؟

أقول: إن كان قولُ الشافعيّ في طرف النفي من قولنا؛ كان ينبغي أن لا يردفَ قولهما في قوله: «ورجح أب المجنونة على ابنها وعكسا»، وإن لم يكن في طرف النفي؛ كان ينبغي أن يردفَ قوله؛ لأنَّ المراد من التقديم والترجيح ههنا واحد.

(وفسَرناها) أي: الغيبة المنقطعة (بأن يفوت الكفءُ) الخاطبُ أن يستأخرَ إلى أن يعرف الأمرَ، (باستطلاع رأيه) أي: باستعلام رأي الوليّ الأقرب، حتى لو كان مختفيًا في البلدة لا يوقفُ عليه يكون غيبةً منقطعةً؛ لأنَّ الكفءَ لا يتَفق في كلِّ وقتٍ، وهو مختارُ بعض المشايخ وصاحب «الهداية». (لا بجهل مكانه) أي: عند زفر: هي مفسَّرةٌ بأن لا تعرفَ مكانَ الأقرب؛ لأنَّه إذا عرف مكانُه ينتفعُ برأيه، فلا يثبت الانقطاعُ. ومختارُ أكثر المتأخرين أنَّها مقدَّرةٌ بمدَّة السفر، وهو مرويٌّ عن محمدٍ، وعليه الفتوى. كذا ذكره صاحب «الكافى».

(وتُعتبرُ الكفاءةُ) أي: كونُ الزوج نظيرًا للزوجة.

وفي «الفتاوى الظهيرية»: الكفاءةُ معتبرةٌ في ابتداء النِّكاح، حتى لو زال بعده كفؤيَّته لها لا ينفسخُ 3 النكائ. وإنَّما اعتبر الكفاءةُ فيه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أَلَا لا يزوّج النساءَ إلا الأولياءُ، ولا يزوّجنَ إلا من الأكفّاء»4.

(في الدّين) أي: في التقوى، (فلا يكون الفاسقُ كفوًا للصالحة. وجعله) أي: محمدٌ الفاسقَ (كفؤاً) للصَّالحة؛ لأنَّ التقوى من أمور الآخرة، فلا يفوت بفواته مقاصدُ النكاح، (إلا إذا استخفَّ به) أي: بالفسق بحيثُ يخرج سكران، ويستخفُّ به الناسُ، فلا يكون كفؤًا للصالحة؛ لأنَّها تعيَّرُ به، فيفوت بعضُ المقاصد.

(وفي المال) أي: يعتبرُ الكفاءةُ في المال أيضًا (بملك المهر المعجَّل) أي: بأن يملك الزوجُ المهر المعجَّل، وهو ما تعارفوا على تعجيله؛ لأنَّه بدلُ البضع، فلا بُدَّ من تملُّكه.

2 ح: يتحقق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يبتني.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يفسخ.

<sup>4</sup> سنن الدارقطني، 358/4؛ السنن الكبرى للبيهقي، 133/7. وقال ابن حجر في الدراية (62/2): إسناده واوٍ؛ لأن فيه مبشر بن عبيد وهو كذاب. وهو في المبسوط للسرخسي، 23/5.

(والنفقة) أي: بأن يملك نفقة الرَّوجة؛ لأنَّ الازدواجَ إنَّما يقومُ بها، وهي مقدَّرةٌ بنفقةِ كلِّ يومٍ. وقيل: بنفقة شهرٍ. وقيل: بنققة سيِّةِ أشهر.

قيَّد المالَ بملك المهر والنفقة إشارةً إلى أنَّ الكفاءةَ في كثرة المال غيرُ معتبرةٍ كما اعتبره بعضُ المتأخرين؛ لأنَّ كثرتَه مذمومةٌ. وفي «الذخيرة»: هذا إذا كانت كبيرةً، وإن كانت صغيرةً لا تطيقُ<sup>1</sup> الجماع؛ لا تعتبر نفقتُها؛ لأنَّه لا نفقةَ لها، ولو كان يجدُ نفقتَها، ولا يجد نفقةَ نفسه؛ فهو كفءٌ.

(ويعتبرها) أي: أبو يوسف في روايةٍ النَّفقةَ في كفاءة المال (دونه) أي: دون المهر؛ لأنَّ المساهلةَ تجري في المهر، ويعدُّ الابنُ قادرًا عليه بيسار أبيه، والآباءُ يحملون المهور من الأبناء في العادة، ولا يحملون النفقةَ الدارّة.

(ويجعله) أي: أبو يوسف الزوج (بملكهما) أي: بكونه مالكًا للمهر والنفقة (كفؤًا لفائقة الغني) وقالا: لا يكون كفؤاً.

له: إنَّ مصالحَ النكاح ينتظمُ بهما، وما عداهما لا يُعتبرُ؛ لكونه زائدًا عن قدر الحاجة.

ولهما: إنَّ الناسَ يفتخرون بالغني ويعيّرون بالفقر، قالت عائشةُ: رأيت ذا الغني مهيبًا، وذا الفقر مهينًا^.

أقول: فهم مما سبق أنَّ مالكَ المهر المعجَّل والنفقة يكون كفؤًا لفائقة الغنى اتِّفاقًا، ومن هذه المسألة أنَّه لا يكون كفؤًا عندهما، وبينهما تنافٍ، فينبغي أن يُحملَ هذا الحكمُ على غير ظاهر الرّواية عنهما، ولو بيَّنه المصبِّفُ؛ لكان أحسن.

(واعتبر فيها) أي: محمدٌ في الكفاءة (الصَّنائع) لأنَّ الناسَ يفتخرون بشرفها، ويتعيّضرون بدناءتها، فالبيطارُ لا يكون كفؤًا للعطَّار. (وعن الإمام) أبي حنيفة (روايتان، ويعتبرها) أي: أبو يوسف الصنائغ (في روايةٍ، ويعكسُ) أي: لا يعتبرها (في أخرى) لأنَّ الحرفة ليستْ بلازمةٍ، والتحوُّل ممكنٌ من الدنيئة إلى الشريفة، (إلا أن يفحش) التفاوتُ بين الحرفتين كالدباغ والبزاز.

(واعتبروا النسب) في الكفاءة، (ولم يقتصروا عليه) يعني: اعتبارُ الكفاءة غيرُ مقصورٍ على الدين عندنا. وقال مالك: مقصورٌ عليه؛ لأنَّ الدينَ أفضلُ من غيره.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «قريشٌ بعضهم أكفّاء لبعضهم بطنٌ ببطنٍ، والعربُ بعضُهم أكفاءُ لبعضٍ، والموالي بعضُهم أكفاء لبعضٍ رجلٌ برجلٍ»<sup>3</sup>، أراد بالموالي: العجم، إنَّما سموا موالي؛ لأنَّ بلادهم فتحتْ عنوةً بأيدي العرب، وكان للعرب استرقاقُهم، فلما تركوهم على حالهم صاروا كأنَّهم أعتقوهم، وإنَّما قال في الموالي: «رجل برجل» إشارةً إلى أنَّهم ضيَّعوا أنسابهم، ولا يفتخرون بها، وأمًا التفاضلُ فيما بين قريش؛ فلا يُعتبرُ؛ لإطلاق النصِّ.

(ويجعل ذا أب في الإسلام أو الحريّة كفوًا لذي أبوين) يعني: قال أبو يوسف: من كان له أبّ مسلمٌ أو حُرٌّ يكون كفوًا لمن أبوه وجدُّه مسلمان أو حُرَّان إلحاقًا للواحد بالاثنين كما هو مذهبُه في تعريف الشاهد. وقالا: لا يكون كفؤا؛ لأنَّ تمامَ النسب بالجدّ. قيد بقوله: «ذا أب»؛ لأنَّ من أسلم بنفسه ولم يكن له أبٌّ في الإسلام؛ لا يكون كفوًا لمن لها أبٌ مسلمٌ اتِّفاقًا.

وفي «الكافي»: هذا الخلافُ في العجم؛ لأنَّ مفاخرتَهم بالإسلام والحريَّة لا بالأنساب، وأمَّا العربُ؛ فمن أسلم بنفسه منهم يكون كفؤًا لامرأةٍ لها أبوان في الإسلام؛ لأنَّ مفاخرتَهم بالأنساب، ونسبُ كلِّهم شريفٌ؛ لاتصاله بإبراهيم صلى الله عليه وسلم.

(ويستوي الأبوان والأكثرُ) يعني: من كان أبواه مسلمين يكون كفؤًا لمن له آباءٌ؛ لأنَّ ما فوق الجدِّ لا يُعرفُ غالبًا، فلا يُشترطُ إسلامُه.

(وإذا تزوَجتْ بغير كفيءٍ؛ جاز للأولياء التّفريقُ بينهما) ومعنى تفريقهم: أن يطلبوا ذلك من الحاكم؛ للحقوق العار بهم بمصاهرة غير الكفء لهم، وهذا يدلُّ على أنَّ نكاحَها صحيحٌ باقٍ مع أحكامه إلى أن يفرِّقَ القاضي، وعن أبي حنيفة: إنَّه غيرُ صحيحٍ. وفي «الخانية»: هذا القول أصحُّ وأحوطُ، والمختارُ للفتوى في زماننا؛ إذ ليس كلِّ وليٍّ يحسنُ المرافعة إلى القاضي، ولا كلُّ قاضٍ يعدلُ، فسدُّ هذا البابِ يكون أسدً.

وفي «الحقائق»: المطلقةُ ثلاثًا لو زوّجتْ نفسها من غير كفء، ودخل بها الزوجُ، ثُمَّ طلَّقها؛ لا تحلُّ على الزوج الأوَّل على ما هو المختارُ، وهذا مما يجب حفظُه، وسكوتُ الوليّ لا يكون رضى. ولو خاصم في نفقتها أو قبضِ مهرها يكون رضاً. ولو فارَقَتْه بعد رضا الوليّ بنكاحها، ثُمَّ تروّجت منه بدون رضاه؛ فله أن يفرِّق بينهما؛ لأنَّ حقَّ الفسخ تجدَّد بتجدُّد النكاح. كذا في «المحيط».

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يطيق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مسند البزار، 121/7؛ السنن الكبرى للبيهقي، 134/7؛ المبسوط للسرخسي، 23/5.

ولا يكون هذا التفريقُ طلاقًا؛ لأنَّه فسخٌ لأصل النكاح، ولهذا لم يجب عليه شيءٌ إذا لم يدخلْ بها.

وفي «الكافي»: هذا إذا لم تلد 1؛ لأنَّها إذا ولدتْ منه؛ ليس للأولياء حقُّ الفسخ؛ لئلا يضيع الولدُ عمن يربّيه.

(ويجيزه) أي: أبو يوسف التفريق (لبعضهم) أي: لبعض الأولياء المتساوين في الدرجة (إن اختلفوا) فرضي بعضهم بتزويجها بغير كفءٍ. وقالا: ليس لغير الراضين منهم حقُّ الاعتراض.

له: إنَّ الكفاءةَ حقُّ الكلِّ، فلا يسقطُ إلا بإسقاط الكلِّ، كما لو كان لهم دينٌ، فبإسقاط أحدهم حقَّه لا يسقط عن الباقين. ولهما: إنَّ الاعتراضَ حقٌ لا يتجزَّأ، كالأمان والعفو عن القصاص، فبإبطال أحدهم يبطلُ عن الباقين.

(وللوليِّ الاعتراضُ) عند أبي حنيفة حتى يتم لها مهرَ مثلها أو يفارِقَها منه (إذا نقصت) الحرةُ البالغةُ العاقلةُ في تزويج نفسها من كف، و(من مهر مثلها) مقدارَ ما يتغابنُ فيه. (ويمنعه) أي: أبو يوسف الوليَّ عن الاعتراض؛ لأنَّ المهرَ خالصُ حقِّها، فلها أن تهبَهُ كما بعد التسمية.

وله: إنَّ تمامَ مهر المثل حقُّ الولى؛ لأنَّه يعيَّرُ 2 بنقصانه، فله الاعتراضُ دفعًا للعار عن نفسه، وإنَّما حقُّ المرأة الاستيفاءُ.

(وإن أكرها) أي: المرأةُ ووليُّها جميعًا على النكاح بدون مهر المثل، (ثم زال) الإكراهُ، (فرضيت) بذلك النكاح، ولم يرض الوليُّ؛ (فله أيضًا) أي: للوليِّ حقُّ الاعتراض عند أبي حنيفة كما سبق. (ومنعه) محمدٌ كأبي يوسف.

إنَّما أورد هذه المسألةَ بناءً على أنَّ نكاحَ امرأةٍ نقصتْ عن مهر مثلها موقوفٌ على إجازة الوليِّ عند محمد، فلا يُتصوَّرُ الاعتراضُ له إلا في صورة الإكراه، وروي أنَّه رجع عن هذا القول، وقال: يجوز بلا توقُّفٌ، ولكن ليس لوليِّها 3 الاعتراضُ، وبهذه الرواية عمل صاحبُ «الهداية»، فذكره مع أبي يوسف في خلافه أبا حنيفة.

(ونجيز تولّي طرفي النكاح) أي: أن يكون واحدٌ عاقدًا من الطرفين (وليًا كان) ذلك العاقدُ من الجانبين، كمن زوّج ابنَ ابنه بنتَ ابنه الآخر بأن قال: زوّجت فلانةً من فلانٍ، وهذه العبارةُ تكفي وتقومُ مقام القبول، (أو وكيلًا) من الجانبين، وهو ظاهرٌ، (أو وليًا) من جانبٍ (ووكيلًا) من آخر، بأن وكّله رجلٌ بأن يزوّجه بنته الصغيرةَ، (أو أصيلًا ووكيلًا) كمن وكّلته امرأةٌ بأن يزوّجها من نفسه، فتزوّجَها. وفي «النوازل»: إذا تزوّجَ امرأةً عند شاهدين، ولم يعرفا اسمها ونسبها؛ لا يجوز نكاحُه.

وفي «المحيط»: إذا وكَلَتْ بتزويجها من رجلٍ، فزوّجها من نفسه؛ لم يجزُ؛ لأنَّها أمرتْ له بالتَّزويج من رجلٍ نكرةٍ، وهو معرفةٌ بالخطاب، والمعرفةُ لا تدخلُ تحت النكرة.

(أو وليًا وأصيلًا) كمن زوّج بنتَ عمه الصغيرة من نفسه بأن قال: تزوّجت فلانةً.

وقال الشافعيُّ: لا يجوز في الجميع؛ لأنَّ النكاحَ يقتضي إيجابًا وقبولًا، وتمليكًا وتملُكًا، والواحدُ لا يصلح لكليهما؛ لأنَّهما متنافيان كما في البيع.

ولنا: إنَّ العاقد في النكاح معبِّرُ؛ لأنَّ قولَه: زوجتُ فلانةً من فلانٍ يتضمَّنُ شطرين، فلا حاجةً إلى القبول، والواحدُ يصلح أن يكون نائبًا من اثنين في الكلام، فإنَّ الحقوقَ لا يرجعُ فيه إلى العاقد، فلا يؤدِّي إلى حكمين متضادّين من كون الواحد طالبًا ومطلوبًا. موضع الخلاف النكاح احترز به عن البيع، فإنَّه لا يجوز أن يتولى فيه طرفي العقد واحدٌ. من «الحقائق».

(وإقرارُ الوليّ والوكيل ومولى العبد بالنكاح غيرُ نافذٍ) يعني: إذا أقرَّ وليُّ الصَّغير والصغيرة بتزويجهما، وأقرَّ وكيلُ رجلٍ أو امرأةٍ بنكاحهما، وأقرَّ مولى العبد بنكاحه؛ لا ينفذُ إقرارهم عليهم في الحال عند أبي حنيفة (إلا ببيّنةٍ) أو تصديقٍ، حتى لو لم توجد بينةٌ على إنكاح 4 الصغير والصغيرة يكون إقراره موقوفًا على بلوغهما، فإذا بلغا وصدّقاه ينفذ، وإلا فلا، وقالا: ينفذُ في الحال بلا بينةٍ.

قيَّد بالعبد؛ لأنَّ مولى الأمة لو قال: زوّجت أمتي من فلانٍ؛ يصدّقُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

فإن قلت: إنكارُ الصغير والصغيرة غيرُ معتبر، فكيف تقامُ البينةُ عليه؟

قلت: بنصب القاضي خصمًا عنهما.

لهما: إنَّ المقرَّ بالنكاح لو أنشأ الإنكاحَ عليهم؛ لنفذ، فنفذ إقرارُه كما ينفذُ إقرارُ الوكيل بالبيع، وإقرارُ الوليّ والوصيّ ببيع مالهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يلد.

<sup>2</sup> د: تعير.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لوليهما.

<sup>4</sup> د: نکاح.

وله: إنَّ النكاحَ له علامةٌ شرعًا، وهي الشهودُ، وعلامةٌ عادةً، وهي الإعلانُ، فلا يصدَّقُ<sup>1</sup> في إقراره به بدون العلامة، بخلاف الإقرار بالبيع؛ لأنَّ حضورَ الشهود ليس بشرطٍ فيه.

(وينفذ في الأمَة) أي: إذا أقرَّ المولى بنكاح أمته؛ ينفذُ إقراره عليها اتِّفاقًا؛ لأنَّ منافعَ بضعها مملوكةٌ له، فإذا أقرَّ بها لغيره؛ ينفذُ إقراره عليه.

(ونجيزُ عقدَ الفضوليِّ) وهو من لم يكن وليًا ولا أصيلًا ولا وكيلًا (من جانبٍ) كما إذا زوَّج امرأةً بغير أمرها رجلًا، فقبل (موقوفًا) يعني: ينعقدُ موقوفًا على الإجازة عندنا. وقال الشافعيُّ: لا ينعقدُ، وهذا بناءً على أنَّ عقدَ الفضوليِّ غيرُ جائزٍ عنده، وجائزٌ عندنا موقوفًا. تقدَّم التعليل من الطرفين في أواخر فصل خيار الرؤية.

(ويجيزه) أي: أبو يوسف عقدَ الفضوليِّ (من الجانبين) كما إذا قال: زوِّجت فلانةً من فلانٍ، وهما غائبان بغير أمرهما، فينعقد عنده موقوفًا على إجازتهما. وقالا: لا ينعقدُ.

وكذا الخلافُ فيما لو كان العاقدُ أصيلًا أو وليًا أو وكيلاً من جانب وفضوليًا من جانب آخرَ.

وفي «النهاية»: هذا إذا تكلُّم الفضوليُّ بكلامٍ واحدٍ، وإن تكلُّم بكلامين بأن قال: زوّجتُ فلانةً من فلانٍ وقبلتُ منه؛ يتوقَّفُ اتفاقًا.

له: إنَّ كلامَ الواحد في النِّكاح يقومُ مقامَ الكلامين، فصار كما إذا كان وليًا لهما أو وكيلًا منهما أو وليًا من جانبٍ ووكيلًا من جانبٍ، وقال: زوّجت فلانةً من فلانٍ، وكما قال الزوجُ: خالعتُ امرأتي على كذا وهي غائبةٌ، فبلغها الخبرُ، فقبلت جاز، وكذا الطلاقُ والإعتاقُ على مال.

ولهما: إنَّ العقدَ التامَّ يكون موقوفًا على ما وراء المجلس، وشطرُ العقد لا يكون موقوفًا على ما وراءه؛ لأنَّ الرجوعَ ممكنٌ فيه قبل قبول الآخر كما في البيع، بخلاف ما ذكره من الصُّور؛ لأنَّ الوليَّ بحكم ولايته من الجانبين صار كشخصين، وكذا<sup>2</sup> الوكيلُ انتقلُ كلامُه إلى الزوجين، وبخلاف الحُلع والإعتاق على مالٍ؛ لأنَّ فيهما معنى تعليق الطلاق والعتاق بالقبول؛ لصحَّة تعليقهما بالشرط، والنكاحُ لا يحتمل التعليق.

(ويصحُّ من الفضوليين) العقدُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه يتمُّ بهما.

### (فصل) في المهر

(يصحُّ) النَّكاحُ (بغير تسميةِ مهرٍ) فيجب مهرُ المثل؛ لأنَّ وجوبَ المهر ثبت بالشرع، فلا يتوقَّفُ على التسمية.

(ولا ننقصه عن عشرة دراهم) وقال الشافعيُّ: ما جاز أن يكون ثمنًا جاز أن يكون مهرًا؛ لأنَّه حقُّها وبدلُ بضعها، فكان التصرُّفُ إليها كما في البيع.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا مهرَ أقلَّ من عشرة دراهم» 3، والمالُ في قوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ﴾ [النساء، 24/4] كان مجملًا، وهذا بيانٌ له.

وفي «النوادر»: لو تزوَّجَها على قطعةِ فضةٍ وزنه عشرةٌ، ولا يساوي عشرةً مضروبةً؛ جاز، ولو كان هذا في السرقة لا يقطعُ اليدُ حتى يكون عشرةَ دراهم في الوزن والقيمة جميعًا؛ لأنَّ القطعَ يندرئُ بالشبهات.

(ولو سمّي أقلُ) من عشرة دراهم (أتممناها، وتركنا مهرَ المثل) يعني: لها عشرةٌ عندنا. وقال زفر: لها مهرُ المثل؛ لأنَّ المسمَّى لا يصلح مهرًا، فصار كأنَّه لم يسمَّ.

ولنا: إنَّ هذه التسميةَ فسدتْ لوجود الإسقاط من حقِّ الشرع، وهو العشرةُ، فيكملُ، بخلاف ما إذا لم يسمّ شيئًا؛ لأنَّها رضيتْ بلا مالٍ إظهارًا للكرم، فلا ترضى بالقليل، فيجب الموجَبُ الأصليُّ، وهو مهرُ المثل.

فلو طلَّقها قبل الدخول يجب عندنا خمسة، وعنده المتعةُ كما إذا لم يسمّ.

(أو أكثر) أي: لو سمّى أكثرَ من العشرة (وجب بدخوله)؛ لأنَّها بتسليم المبدل استحقَّتْ كلَّ البدل، (أو بموته)؛ لأنَّ النّكاحَ تقرَّر به.

<sup>\*. .</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تصدق.

 $<sup>^{2}</sup>$  د + وكذا.

<sup>3</sup> المعجم الأوسط، 6/1؛ سنن الدارقطني، 358/4.

اعلم أنَّ قولَه: «وجب» جواب لقوله: «أو أكثر»، ويكون «أتمنناها» جوابًا لدافق» جواب الشرط في الظاهر أن قوله: «أتممناها» صفةٌ لا جواب شرط، كذا قيل، والأوجه أن يكون «وجب» جوابًا لقوله: «أو أكثر»، ويكون «أتممناها» جوابًا لداقل»، يعرف منه أن بدخوله وجب الأقل أيضًا أ.

(فإن طلَّق قبل الدخول ينصّف) المهر المسمّى؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً وَاللَّهُ عَالَى: النوجةُ المطلقةُ قبل الدخول، (فتترك) طلبَ نصف المهر.

وفي «الجامع»: لو تزوَّجها على ثوبٍ قيمته عشرةٌ، فقبضته وقيمته عشرون، وطلَّقها قبل الدخول والثوبُ هالكٌ؛ ردّتْ عشرةً؛ لأنَّه إنَّما دخل في ضمانها بالقبض، فيعتبرُ قيمتُه يوم القبض.

(ولم يجيزوه للأب) أي: لم يجزُ لأب المطلَّقة عندنا أن يعفو ذلك النصف. وقال مالكُ: جاز له العفوُ.

وهذا بناءً على الاختلاف في تفسير قوله تعالى: ﴿فَيَصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ﴾ [البقرة، 237/2]، ﴿إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ﴾ [البقرة، 237/2] هو الأبُ عند مالكٍ؛ لأنّه هو العاقدُ والوليُّ، فجاز له العفو، وعندنا: المرادُ به الزوجُ، ومن العفو الفضلُ، هكذا فسرّه المفسِّرون، فمعنى قوله تعالى: ﴿أَقُ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِهِ﴾ [البقرة، 237/2]: إلا أنْ يفضّل الزوجُ ويعطى كلّ المهر إحسانًا إليها.

(أو يعفو الزوجُ، فيكمل) هذا معطوفٌ على قوله: «أن يعفو هي»، وما قاله مالكٌ فضعيفٌ؛ لأنَّ المهرَ خالصُ حقِّها، فلا يملك الأبُ أن يسقطه بتبرُّع به كما لم يملكُ في سائر ديونها.

(ولا متعة لها) أي: للمطلقة قبل الدخول؛ لأنَّ المصرَّحَ بالنصِّ أنَّ حقَّها نصفُ المسمى.

(وإن لم يسمّ) في العقد مهرًا (أو شرط أن لا مهرَ؛ نوجبُ مهرَ المثل بالعقد) إن دخل بها أو مات. (لا بالدخول).

وفي «الحقائق»: صورتُهُ: أنْ قالت البالغةُ للوليّ: زوّجني بغير مهرٍ، فزوّجها، ونفى المهرَ أو سكت عن ذكره، أو زوّج السيدُ أمته، ونفي أو سكت، ولا يُتصوّرُ ذلك في صبيةٍ ولا مجنونةٍ؛ إذ ليس لأحدٍ إسقاطُ مهورهنّ.

وقال<sup>2</sup> الشافعيُّ: إن دخل بها يجب مهرُ المثل، وإن مات لا يجب شيءٌ؛ لأنَّ المهرَ خالصُ حقِّها، فتملكُ نفيه ابتداءً كما تملك إسقاطُه انتهاءً.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قضى في بروعَ بنت واشقٍ مهر المثل،<sup>3</sup> وقد كانت تزوِّجتْ بلا مهرٍ، ومات عنها زوجها، والمهرُ ليس خالصَ حقِّها، بل حقُّ الشرع ابتداءً وحقُّها بقاءً، فلا تملكُ<sup>4</sup> نفيه ابتداءً؛ لأنَّه تصرُّفٌ في حقِّ الشَّرْع.

وفي «المحيط»: لو زوّج أمته من عبده بغير مهرٍ جازَ، ولا مهرَ لها عليه؛ لأنَّه لو وجب؛ لوجب للمولى، والمولى لا يستوجبُ على عبده دينًا. وقيل: يجبُ حقًا، ثُمَّ يسقطُ لتعنُّر إيفائه على العبد حقًا للمولى.

(وإن طلّقها) أي: المرأة التي لم يسمّ لها مهرًا (قبله) أي: قبل الدخول (أوجبوا المتعة) وقال مالك: هي غيرُ واجبةٍ، بل مستحيّة.

قيَّد بقوله: «قبل الدخول»؛ لأنَّه إذا طلَّقها بعده؛ فالمتعةُ مستحبَّةُ اتِّفاقًا.

له: قوله تعالى: ﴿وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ﴾ [البقرة، 241/2]، والمحسنُ اسمٌ للمتطوّع.

ولنا: قوله تعالى: ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ﴾ [القرة، 236/2]، والأمرُ للوجوب، والإحسانُ في الآية مفسَّرٌ بالإيمان.

(فيجب دِرْعٌ) يستر البدنَ، (وخمارٌ) يستر الرأسَ، (وملحفةٌ) للخروج إن احتاجتْ إليه، يعني: المتعةُ عبارةٌ عن هذه الأشياء، وهذا التَّقديرُ مأثورٌ عن ابن عباسٍ. (باعتبار حاله) وهو مختارُ صاحب «الهداية»؛ لقوله تعالى: ﴿عِلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ﴾ [البقرة، 236/2]. وقيل: يُعتبرُ حالهما، وهذا أشبهُ بالفقه، وفي الآية قوله تعالى: ﴿بِالْمُعْرُوفِ﴾ [البقرة، 236/2] مشيرٌ إليه؛ لأنَّ الشّريفة والوضيعة، وذلك غيرُ معروفٍ بين الناس، بل منكرٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – جواب الشرط.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: قال.

<sup>. 18</sup> سنن أبي داود، النكاح 30-31؛ سنن الترمذي، النكاح 43 سنن ابن ماجه، النكاح 3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تمكن.

(ولا تزاد<sup>1</sup>) المتعةُ (على نصف مهر المثل) إن كانت المتعةُ أكثرَ منه؛ لأنَّ المسمَّى أقوى من مهر المثل، والشرعُ لم يزد للمطلَّقة قبل الدخول على نصف المسمّى، فلا يزادُ على نصف مهر المثل.

(ولو فرضه) أي: لو سمى مهرًا ورضيت به <sup>2</sup> (بعد العقد) الذي لم يسمَّ لها مهر فيه؛ فالمسمَّى لها إن دخل بها أو مات عنها، وإن طلقَّها قبل الدخول (نوجبها) أي: المتعة. (لا نصفه) أي: قال الشافعيُّ: لها نصفُ المفروض. (ويحكم به) أي: أبو يوسف بنصف المفروض (في قولٍ، وبها في آخرَ) أي: بالمتعة في قولٍ آخرَ، ولو ترك قوله: «في قول»؛ لكان أخصرَ؛ لكونه معلومًا من قوله: «ونوجبها».

لهما: إطلاقُ قوله تعالى: ﴿فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾ [البقرة، 237/2]، والمفروضُ بعد العقد كالمفروض فيه، فيتنصَّفُ.

ولنا: إنَّ النّكاحَ انعقد موجبًا لمهر المثل، وما سمَّياه بعده يكون تعيينًا له، بدليل أنَّه لو دخل بها يجب المفروضُ دون مهر المثل، ولو لم يكن تعييناً له؛ لوجب مهرُ المثل مع المفروض، كما لو زاد على المهر يجب المهرُ مع الزَّائد، ومهرُ المثل لا يتنصَّفُ لعدم تعيينًا له، والمفروضُ المطلقُ في الآية منصرفُّ إلى المعتاد، وهو المسمّى في العقد.

(وإن زادها) أي: على المسماة للمرأة مهرًا (بعد العقد؛ لزمته) أي: وجبت الزيادةُ على الزوج، (أو حطّتْ هي) عن المهر المسمّى (صحًّ) لأنَّ الحط لقى حقَّها.

وفي «المحيط»: هذا إذا لم يكن الزيادةُ في ضمن العقد، فإن كان كما إذا تزوَّجَها على ألفين بعدما تزوَّجَها على ألفٍ؛ لم تصحَّ<sup>3</sup> الزيادةُ عند أبي حنيفة ومحمدٍ؛ لأنَّ العقدَ الثاني لَمَّا لم يثبتْ؛ لم يثبتْ ما في ضمنه، وهو الزيادةُ. وعند أبي يوسف: يصحُّ؛ لأنَّهما قصدا شيئين: تجديدَ النّكاح، وزيادةَ المهر، فبطل التجديدُ؛ لأنَّ النّكاحَ الأوَّلَ لا ينفسخ بالثاني، فيثبتُ الزيادةُ حملًا على الصحَّة. كذا ذكره الإمامُ للله على البخاري المعروف بخواهر زاده في «شرح المبسوط».

(ونصّف) أي: محمدٌ مع الأصل (الزيادة المتّصلة) الحادثة في يدها، كالسمن والجمال (بعد قبض المسمَّى. وأسقطاها) يعنى: قالا: لا ينصَّفُ الزيادةُ، وعليها نصفُ قيمة الأصل يومَ قبضت.

أقول: لو أسقط قوله: «وأسقطاها»؛ لكان أنجرَ لوعده؛ لأنَّه في طرف النفي من قوله: «نصف».

وفي «المنتقى»: لو تزوَّجها على نخلٍ صغارٍ، فطالت<sup>5</sup> في يدها؛ فتنصيفُ الزَّائد يكون على هذا الخلاف. ولو تزوَّجها على زرعٍ، فأدرك في يدها، فطلَّقها قبل الدخول؛ فلا سبيلَ للزَّوْج على الزَّرع اتِّفاقًا؛ لأنَّه قد خرج من الحالة التي تزوَّجها عليها، وتبدَّلَ عما كان.

قيَّد بالمتصلة؛ لأنَّ الزيادةَ لو كانت منفصلةً كالولد والثمر لا تنصَّفُ<sup>6</sup> اتِّفاقًا، وإذا لم ينصَّف الرِّيادةُ لكونها غيرَ ثابتةٍ في العقد لا ينصَّفُ الأصلُ، فعليها ردُّ نصف قيمة الأصل يوم قبضتْ.

وقيَّد بقبض المسمَّى؛ لأنَّه لو كان زائدًا في يد الزوج، ينصَّفُ<sup>7</sup> بالطلاق قبل الدخول اتِّفاقًا، سواءٌ كانت الزيادةُ متَّصلةً أو منفصلةً.

له: إنَّ تنصُّفَ الأصل واجبٌ، والزيادةُ لَمَّا امتنع انفكاكُها عنه تنصَّفتْ تبعًا له، بخلاف الولد؛ لأنَّه صار أصلًا بنفسه، فلا يكون تبعًا للأصل.

ولهما: إنَّ تنصيفَ الزيادة غيرُ ممكنٍ؛ لأنَّها غيرُ ثابتةٍ في العقد، وتنصيفُ الأصل بدونه غيرُ ممكنٍ أيضًا، فتردُّ المرأةُ نصف<sup>8</sup> قيمة الأصل يوم قبضته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يزاد.

<sup>2</sup> ح – به.

<sup>3</sup> ح: يصح.

<sup>. . . . .</sup> 

<sup>. 111 . 5</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>ر</sup> ح: وطالت

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: ينصف.

 $<sup>^{7}</sup>$  ح: فینصف.  $^{8}$  خ - نصف.

(ولو أمهرها عبدًا، فقبضته، ثُمَّ طلَّقها) قبل الدخول، (فأعتقه) أي: الزوجُ العبدَ (قبل ردِّ النِّصْف) أي: قبل أن تردَّ المطلقةُ نصفَ المهر على الزوج، (بحكم أو تراضٍ) أي: بحكم القاضي بالردِّ أو بتراضيهما (ألغيناه) أي: لا ينفذُ إعتاقُه عندنا، (أو هي) أي: لو أعتقته قبل أن تردَّ النصف على الزوج بالحكم أو بالتراضي (أنفذناه في كلِّه) أي: ينفذُ إعتاقُها في كلِّ العبد عندنا، (لا في نصفه بإعتاق كلِّ منهما) أي: قال زفر: ينفذُ إعتاقُها في نصف العبد إذا خرج الكلامان معًا.

قيَّد بقبضها؛ لأنَّها إذا لم تقبضه والمسألةُ بحالها؛ يكون قولُنا كقوله.

له: إنَّ نصفَ العبد على ملك الزَّوج بمجرَّد الطلاق قبل الدخول؛ لأنَّه منصّفٌ للمهر، فينفذُ إعتاقُ كلِّ منهما في نصفه كالعبد المشترك.

ولنا: إنَّ العبد بعد أن قبضَتْه الزوجةُ كان مملوكًا لها من كلِّ وجهٍ، وبالطلاق قبل الدُّخول يجب نقضُهُ في نصف العبد، لكنَّه <sup>3</sup> لا ينتقضُ إلا بالقضاء أو بالتراضي، كما أنَّ ملكَ الموهوب له لا ينتقضُ برجوع الواهب إلا بأحدهما، فلا ينفذُ إعتاقُ الزوج لمصادفته ملك الغير، فينفذُ إعتاقها لمصادفته ملكها، فيجب عليها نصفُ قيمته.

(ولو رهن عندها) أي: الزومج عند الزوجة (ما يساوي) قيمته (المهرَ، ثُمَّ طلقها قبل الدخول، فهلك) المرهونُ (جعلناه بنصفه) يعني: عندنا صار هالكًا بنصف المهر الذي هو حقُّها، فلا تغرمُ لا المرأةُ نصف المهر. (لا كلّه) أي: عند زفر: صار هالكًا بكلِّ المهر؛ لأنَّها بهلاك الرهن صارتْ مستوفيةً مهرها حكماً، فيجب عليها ردُّ نصفه كما لو كانت مستوفيةً حقيقةً.

ولنا: إنَّ نصفَ المهر سقط عنه بطلاقه قبل الدُّخول، فبقي جميعُ الرهن رهنًا بنصف المهر، فإذا هلك هلك نصفُه مضمونًا ونصفُه أمانةً.

(ولو رهن بمهر المثل) شيئًا، فقبضته، (ثم طلَّقها قبله) أي: قبل الدُّخول، (يبطله) أي: أبو يوسف الرهنَ، فلا يجعله في مقابلة شيءٍ، حتى لو هلك لا يهلكُ بالمتعة، بل يهلك أمانةً، وترجعُ هي على الزوج بالمتعة. (وجعلاه رهنًا بالمتعة) فلها حبسه لاستيفاء المتعة، ولو هلك يهلك مضمونًا بالمتعة. ولو كانت قيمتُه أقلَّ من قيمة المتعة؛ ترجعُ إلى تمام قيمة المتعة.

قيَّد بمهر المثل؛ لأنَّ الرهرَ لو كان بالمسمَّى، وطلَّقها قبل الدخول؛ يكون رهنًا بنصفه اتِّفاقًا.

له: إنَّ الدينَ الذي وضع الرهنُ به ـ وهو مهرُ المثل ـ سقط بالطلاق قبل الدُّخول، فيبطلُ الرهنُ، والمتعةُ دينٌ حادثٌ، فلا يكون الرهنُ مشغولًا به.

ولهما: إنَّ المتعةَ خلفٌ عن مهر المثل، فيكون الرهنُ به رهنًا بخلفه، كالرهن بالمسلَمِ فيه يكون برأس مال السلم لو انفسخ السلم.

(ولو أمهرها ألفًا، فقبضتُه، ثُمَّ وهبته النصفَ) أي: نصفَ الألف، (ثم طلّقها قبله) أي: قبل الدُّخول، (يرجع بنصف الألف) اتِّفاقًا؛ لأنَّه يجب عليها أن تردَّ نصفَ المهر بالطلاق قبل الدُّخول، ولم يصلُ إليه بالهبة عينُ ما يستحقُّه؛ لأنَّ الدراهمَ لا يتعيَّنُ في العقود، فصار كهبةِ مالٍ آخرَ.

(ولو أمهرها ألفًا، وسلَّمَ إليها نصفَه، ثُمَّ وهبتْ منه) أي: من الزوج (النصفَ الباقي في ذمته، ثُمَّ طلقها قبله) أي: قبل الدخول؛ (فرجوعُه) أي: رجوع الزوج عليها (بنصف ما قبضت باطلٌ) عند أبي حنيفة، أي: لا يرجعُ بشيءٍ. وقالا: يرجعُ عليها بنصف ما قبضتْ، وهو ربعُ الصداق. ولو كان ما قبضتُه في هذه المسألة أكثرَ من النصف كستمائةٍ مثلًا؛ فعنده يرجعُ عليها بمائةٍ؛ ليصيرَ ما وهب له نصفًا، وعندهما: يرجعُ بثلاثمائةٍ. كذا في «المصفى».

لهما: إنَّ هبةَ النصف الباقي حطٌّ، فيلحقُ بأصل العقد كما في البيع، فصار العقدُ كأنَّه ورد على خمسمائةٍ، فينتصَّفُ بالطلاق قبل الدُّخول.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: یرد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يرد.

<sup>3</sup> ح: لكن.

<sup>4</sup> د: يغرم.

وله: إنَّ الحطَّ في النّكاح لا يلتحقُ بأصل العقد كما لم يلتحقْ زيادتُه، ولهذا لا يتنصَّفُ الزائدُ بالطَّلاق قبل الدخول، فإذا لم يلتحقْ؛ فحقُّه . وهو نصفُ جميع المهر . وصل إليه، فلا يرجعُ، بخلاف البيع؛ لأنَّ الحطَّ والزيادةَ يلحقان بأصل العقد لإمكان الإقالة فيه، فكأنَّهما فسخا العقدَ الأوَّل، وجدَّدًا العقدَ الثاني، وأما النّكاحُ؛ فلا يقبل الفسخَ بالإقالة، فلا يلتحقان فيه بأصل العقد.

(ولو كان) الألفُ المهر (دينًا) على الزوج، (فوهبته قبل القبض، أو عينًا) أي: لو كان المهرُ عرضًا معينًا كان أو ثابتًا في الذمّة، (فوهبته منه) أي: ذلك العرض من الزوج (مطلقًا) أي: قبل القبض أو بعده، ثُمَّ طلقها قبل الدخول، (منعناه من الرجوع بالنصف) عليها. وقال زفر: وهو القياس يرجع عليها بمثل نصف الألف وبنصف قيمة ذلك العرض؛ لأنَّ حقَّ الزوج أن يسلمَ له نصفُ المهر بالطَّلاق قبل الدُّخول، وههنا سَلِمَ له بالإبراء والهبة، واختلافُ السَّبَب بمنزلة اختلاف العين، ولهذا لو قال لرجلٍ: وهبتَ لي جاريتك، فقال المولى: لا، بل زوجتكها؛ لا يحلُ له وطئها، وإن اتَّفقا على حلِّه.

ولغا: إنَّ حقَّ الزوج في الطلاق قبل الدُّخول أن يحصل له نصفُ المهر من جهتها بلا عوضٍ، وقد وجد، فلا يبالى باختلاف السَّبَب عند حصول المقصود، كما إذا باع بيعًا فاسدًا، وقبض المشتري المبيع، ثُمَّ وهبه للبائع؛ لا يضمن لحصول المقصود، ولا يبالى باختلاف السَّبَب، إنَّما لم يثبت الحلُّ في الجارية؛ لأنَّ كلًّا منهما لم يثبتْ ما ادَّعاه، وأنكر مُدَّعي الآخر.

أقول: ذكر في «المختلف» و «الهداية»: كذا الخلافُ لو وهبتْ منه المهرَ بعد القبض، فعلى هذا وقع قوله: «قبل القبض» اتِّفاقًا لا قيدًا مفيدًا. وذكر في «الجامع البرهاني»: إن وهبت قبل القبض لا يرجعُ عليها بلا خلافٍ، وبعد القبض فيه خلافُ زفر، فعلى هذا وقع قوله: «قبل القبض» مستدركًا.

(ولو سمّى خمرًا أو خنزيرًا) يجعله مهرًا (صحَّ النّكاحُ) لأنَّ اشتراطَ قبولهما في العقد شرطٌ، والنّكاحُ لا يبطل بالشرط الفاسد، (ووجب مهرُ المثل) لأنَّ العقدَ لا يجوز إخلاؤه عن المال، والمسمَّى ليس بمالٍ في حقِّ المسلم.

هذا إذا لم يكن قيمةُ ظرف الخمر عشرة دراهم، ففي روايةٍ عن محمدٍ: يجب لها الدنُّ لا غير، فصار كما لو جمع بين الخلِّ والخمر، وفي روايةٍ أخرى: لها مهرُ المثل؛ لأنَّ المقصودَ بالعقد هو المظروفُ، فإذا ألغى التَّسميةَ فيه لغا في ظرفه. كذا في «المحيط».

(أو هذا العبد أو الخلّ، فكان حُوًّا أو خموًًا) يعني: لو تزوَّجَ على هذا العبد، فكان حُوًّا، أو على هذا الخلّ، وكان خموًا، (فلها مهرُ المثل) عند أبي حنيفة. (ويحكم) أبو يوسف على الزوج (بقيمة الحُوِّ لو كان عبدًا، ومثلِ الخمر) أي: بوجوب مثل الخمر وزنًا (خلًا. ووافق الأوَّلَ في الأولى) أي: وافقَ محمدٌ أبا حنيفة في مسألة العبد، وأوجب مهرَ المثل، (والثاني في الثّانية) أي: وافقَ أبا يوسف في مسألة الخلّ، وأوجب مثل الخمر خلاً.

اعلم أنَّ مبنى هذه المسائل: أنَّ الإشارة والتَّمية إذا اجتمعتا والمشارُ إليه من جنس المسمَّى؛ لا يُعتبرُ مخالفةُ الوصف؛ لأنَّه تابعٌ للذَّات، وإن كان من خلاف جنسه؛ فالعبرةُ للتَّسمية؛ لأنَّها تعرِّفُ الماهية، والإشارةُ تعرِّفُ الصورة، وهذا الأصلُ متَّفقٌ عليه، لكنَّ الخلافَ في التَّخريج، فعند أبي حنيفة: الحرُّ والعبدُ جنس واحدٌ، وكذا الخلُّ والخمرُ، فيُعتبرُ الإشارةُ فيهما، وعند أبي يوسف: الحرُّ والعبدُ جنسان مختلفان، وكذا الخمرُ والخلُّ، فيُعتبرُ المسمى، وعند محمدٍ: العبدُ مع الحر جنس واحدٌ لقلَّة التفاوت في المنافع، والخمرُ مع الخلِّ جنسان لفحش التَّفاوت.

(أو على هذين العبدين) يعني: لو قال: تزوّجتُ على هذين العبدين، (وكان أحدُهما حُرًّا، فالعبدُ هو المهرُ) عند أبي حنيفة، وليس لها غيرُهُ (إن ساوى عشرة دراهم) وإن نقص قيمتُه عنها؛ فلها تمامُ العشرة؛ لأنَّ الإشارة معتبرةٌ عنده، فكأنّه قال: تزوّجتكِ على هذا الحرِّ وعلى هذا العبد، ولا يُصارُ إلى مهر المثل؛ لأنَّه لا يجتمعُ مع المسمَّى. (ويوجب معه) أي: أبو يوسف مع العبد (قيمةَ الحرِّ) لو كان (عبدًا) لأنَّ تسميةَ العبدين معتبرةٌ عنده على موجَبِ أصله، لكنَّه عجز عن تسليم أحدهما، فتجب قيمتُه. (وحكم بالعبد) أي: قال محمدٌ: يجب العبدُ إن ساوى مهرَ المثل، (فإن نقص عن مهر المثل تمِّم) أي: أعطى محمدٌ رحمه الله لها العبدَ، وزاد عليه إلى أن يتمَّ مهرُ مثلها؛ لأنَّهما لو كانا حُرِّين وجب تمامُ مهر المثل، فإذا وُجِدَ أحدُهما حُرًّا؛ يكمَّل مهرُ المثل نظرًا لها؛ لأنَّها ما رضيتْ بدون مهر المثل إلا بسلامة العبدين لها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فكان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ويزاد.

(أو على هذا الخمر أو الميتة، فكان أ خلا أو ذكيّةً) يعني: لو تزوَّجَ امرأةً على هذا الدنِّ من الخمر، وكان خلاً، أو تزوَّجَ على هذه الميتة، وكانت مذكّاةً، (فلها مهرُ المثل في روايةٍ) أي: في رواية محمدٍ عن أبي حنيفة؛ لأنَّ تسميته ما ليس بمالٍ كسكوته عن تسمية المهر، فيجب مهرُ المثل. (والمشارُ إليه) أي: لها الخلُ والذكيةُ (في الأصحِّ) أي: في أصحّ الروايتين عن أبي حنيفة، وهو رواية أبي يوسف عنه، إنَّما صار هذه الروايةُ أصحَّ؛ لأنَّها هي الموافقةُ لِمَا مرَّ من أصله من أنَّ الإشارةَ معتبرةٌ عنده إذا خالف المشارُ إليه المسمَّى. (كما يفتى به) أي: يختار أبو يوسف هذا القولَ، إنَّما اختاره وترك ما مَرَّ من أصله من أنَّ التسميةَ معتبرةٌ عنده؛ لأنَّ التسمية في هذه المسألة وقعتْ فاسدةً، فكيف تترجَّحُ على المشار إليه الصحيح؟ (وأفتى) محمد (بالمذكاة) لأنَّه اعتبر فيها الإشارةَ؛ لكون الميتة من جنس المذكاة؛ إذ التفاوتُ بينهما ليس إلا في الحل والحرمة، (ومهرِ المثل في الخمر) لأنَّه اعتبر فيها التَّسمية؛ لأنَّ الخلَّ والخمرَ جنسان؛ إذ التفاوتُ بينهما فاحشٌ.

(أو على هذه الثياب العشرة، وكانت<sup>3</sup> تسعةً؛ فهي المهرُ) أي: الثيابُ التسعةُ مهرٌ لها كه عند أبي حنيفة، ولا شيءَ لها غيرها لِمَا مرَّ من أصله من أنَّ الإشارةَ معتبرةٌ عند اجتماعها بالتَّسمية. (وحكم بها) أي: محمدٌ بالثياب<sup>5</sup> التِّسعة إن زادتْ قيمتها على مهر المثل نظرًا المثل أو ساوته. (فإن نقصتْ عن مهر المثل تمّمَ) محمدٌ مهرَ المثل؛ لأنَّها إنَّما رضيتْ بالمسمَّى لا بأقلَّ منه، فيجب مهرُ المثل نظرًا لها، لكن التسعة المشارَ إليها يكون لها لتراضيهما عليها، فيزادُ على قيمتها إلى تمام مهر المثل.

وفي «المحيط»: هذا إذا لم يصف الثياب، ولو وصفها بأن قال: تزوّجْتُك على هذه الثياب العشرة الهرويَّة، فإذا هي تسعةٌ؛ فلها تسعةٌ وثوبٌ آخر هرويٌّ وسطٌ اتِّفاقًا. والفرقُ: أنَّ الثيابَ إذا أطلقتْ لا تجب مهرًا إذا لم تكن مشارًا إليها، والثوبُ العاشرُ لم يكن مشارًا إليه، فلم تجبْ، وأمَّا إذا وصفها؛ فالثوبُ الموصوفُ يصلح أن يكون مهرًا وإن لم يشرْ إليه.

(أو على ثوبٍ موصوفٍ في الذَّمَّة، فأتى بقيمته؛ أجبرناها على القبول) وقال زفر: لا تجبرُ.

قيَّد بالثوب؛ لأنَّه لو تزوَّجها على مثليّ وبيَّن وصفه، فأتى بقيمته؛ لا تُجبرُ على قبولها اتِّفاقًا.

وقيَّد بكونه موصوفا؛ لأنَّه لو تزوَّجَها على ثوبِ مطلق؛ فلها مهرُ المثل اتِّفاقًا.

وقيَّد بكونه في الذَّمَّة؛ لأنَّه لو تزوَّجها على ثوبِ بعينه، ثُمَّ أتى بالقيمة، فإنَّها لا تجبرُ<sup>6</sup> اتِّفاقًا.

وقيَّد بإتيان القيمة؛ لأنَّه لو أتى بالثَّوب الموصوف؛ أجبرتْ على قبوله اتِّفاقًا.

له: إنَّ الثوبَ بالمبالغة في توصيفه يلتحقُ بذوات الأمثال، ويثبتُ في الذمَّة صحيحًا، ولهذا جاز السلمُ فيه، فإذا صعَّ ثبوتُه لا تُجبرُ على قبول قيمته.

ولنا: إنَّ الثوبَ إذا لم يكن متعينًا؛ فهو وقيمتُه في المالية سواءٌ؛ لأنَّه إنَّما يعرفُ بقيمته، والقيمةُ تصير <sup>7</sup> أصلًا فيه من وجهٍ، فأيّهما أتى به تجبرُ الزوجةُ على القبول.

وفي «المحيط»: هذا إذا ذكر الثوبَ الموصوفَ في الذمَّة مطلقًا، فأمَّا إذا ذكره مضافًا إلى نفسه بأن قال: تزوِّجْتُك على ثوبي كذا؛ ليس له أن يعطى القيمة؛ لأنَّ الإضافة كالإشارة.

(ويحكم به) أي: أبو يوسف بالثوب الموصوف (إن أجّل) أي: إن ذكر أجلًا؛ لأنَّ الثوبَ الموصوفَ إنَّما يكون دينًا إذا كان مؤجَّلًا، ولهذا لم يجز استقراضُه؛ لأنَّ القرضَ إنَّما يصحُّ حالًّا، وجاز السلمُ فيه؛ لكونه مؤجِّلًا. وإن لم يذكر الأجل؛ أجبرتْ على قبول القيمة؛ لأنَّ ثبوتَ الثوب في الذمَّة بدون الأجل لا يكون صحيحًا.

(وعدمُ الإجبار) على قبول قيمته (مرويٌّ) عن أبي حنيفة، (وهو الأصحُّ) لأنَّ ثبوتَه في الذَّمَّة صحيحٌ؛ لِمَا سبق، وقيمتُه خلفٌ عنه، فمع القدرة على الأصل لا يصار إلى الخلف.

(أو على عبدٍ أو فرسٍ مبهمٍ) أي: غير معلومٍ وصفه (نوجب الوسطَ أو قيمته) وكذا لو تزوَّج على كرِّ حنطةٍ مطلقةٍ، ولم يَصِفْها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وكان.

<sup>2</sup> ح: يترجح.

<sup>3</sup> د: فكانت.

<sup>4</sup> ح: مهرها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: بثياب.

<sup>6</sup> د: تخير.

<sup>7</sup> ح: يصير.

اعلم أنَّه ذكر في «المنظومة» مسألةً في هذا الموضع، وهي أنَّه إذا تزوَّجَها على خادم؛ صحَّت التسميةُ عندنا، وله الخيارُ إن شاء أعطى خادمًا وسطًا أو قيمتَه، فإن اختار القيمةَ؛ يؤدِّي خمسين دينارًا إن ذكر الأبيضَ أو لم يذكرْ. كذا في «المبسوط» البكري، وإن ذكر الأسودَ؛ يؤدِّي أربعين دينارًا عند أبي حنيفة، وعندهما: الغلاءُ والرخصُ معتبرٌ في كلّ بلدٍ.

إنَّما لم يذكرها المصنِّفُ في المتن؛ لأنَّ ذاك الاختلاف ليس في الحكم، بل بحسب الزمان. وفي «المحيط»: الصحيحُ قولهما. وفي «الحقائق»: هذا إذا ذكر العبدَ مطلقًا، أمَّا إذا ذكره مضافًا إلى نفسه بأن قال: تزوَّجتك 1 على عبدي؛ ليس له أن يعطيَ

(لا مهر المثل) أي: قال الشافعيُّ: لا يصحُّ تسميتُه؛ لأنَّ المسمى مجهولٌ، كما لا يصحُّ في البيع، فيجب مهرُ المثل.

ولنا: إنَّ جنسَه معلومٌ، ووصفَه مجهولٌ، وجهالةُ الوصف لا يمنعُ صحَّة التَّسمية في النَّكاح؛ لأنَّ المهرَ فيه مقابلٌ بما ليس بمالٍ، فلا يكون عِوَضًا من حيثُ المالية، بل يكون صلةً مبتدأةً، فلا تجري فيه المنازعةُ عادةً، بل تجري فيه المساهلةُ والمسامحةُ، بخلاف البيع، فإنَّ المالية فيه مقصودةٌ، وإنَّها تختلفُ<sup>2</sup> باختلاف الوصف، فجهالتُه توقعُ في المنازعة.

(أو على ثوبِ) يعني: لو تزوَّج على ثوبِ، ولم يبيّن جنسه بأنه هرويٌّ، أو مرويٌّ، أو على دابَّةٍ (وجب مهرُ المثل) لأنَّ المسمى مجهولُ الجنس؛ إذ الثيابُ أجناسٌ؛ لاختلاف أصولها من القطن والكتّان والإبريسم، وكذا الدابّةُ يقع على الخيل والبغل<sup>3</sup> والحمار، وكلُّ جنسِ يشتمل على أنواع، وكلُّ نوع على أوصاف.

وفي «المحيط»: لو تزوَّج على بيتٍ، ينظر إن كان الرجلُ بدويًا؛ فلها بيتٌ من شعرٍ؛ لأنَّه معلومٌ عندهم، وإن كان بلديًا؛ فلها مهرُ المثل؛ لأنَّ البيتَ ما لم يتعيَّنْ لا يصلح أن يكون مهرًا.

(أو على عبدٍ) معيَّن، (فاكتسب أكسابًا قبل القبض، فطلقها قبل الدخول؛ فالأكسابُ لها) عند أبي حنيفة رحمه الله، وتردُّ<sup>4</sup> نصفَ العبد إلى الزوج. (ونصفاها مع العبد).

قيَّد بالكسب؛ لأنَّ الزيادةَ المتصلةَ كالسمن والجمال ينصّفُ اتِّفاقًا، وكذا ما تولَّدَ 5 من عينه كالولد والأرش والعقر إن كان المهرُ أمةً.

وقيَّد بقوله: «قبل القبض»؛ لأنَّ أكسابه بعد قبضها يكون لها اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الأكسابَ تبعُّ للعبد، فينصَّفُ معه كالولد والعقر والأرش؛ لئلا يخالفَ التبعُ المتبوعَ.

وله: إنَّ المنصَّفَ بالنصّ ما هو مفروضٌ عند العقد، والأكسابُ ليستْ بمهر، بل حدثتْ على ملك المرأة، فلا ينصَّفُ كأكساب المهر بعد القبض، بخلاف الولد؛ لأنَّه من أجزائه، وبخلاف العقر والأرش؛ لأنَّهما بدلان عن أجزاء العين المعقود عليها.

اعلم أنَّ الخلافَ ليس إلا في الأكساب، وتنصُّفُ 6 العبد اتِّفاقيٌّ 7، فقوله: «مع العبد» مستدركٌ؛ لأنَّ ذكرَه في طرف الإمامين يوهمُ أن لا يكون منصّفًا عنده، وليس كذلك.

(أو على دار) أي: لو تزوَّج على دارِ (على أنَّ تدفع إليه) أي: المرأةُ إلى الزوج (ألفًا) يقسمُ الدارُ على مهر مثلها وعلى الألف متساويةً إن كانا متساويين، وأثلاثًا إن كان مهرُ مثلها ثلثَ الألف، (فما أصاب منها) أي: من الدار (مهرَ المثل؛ كان مهرًا، والألفَ) أي: وما أصاب الألفَ (كان مبيعًا) وفي «أجناس الناطفي»: لو وهبتْ مطلقةُ رجل مهرَها له على أنَّ يتزوَّجَها؛ لا يسقط المهرُ عنه، تزوَّجَها أو لم يتزوَّجُ؛ لأنَّ جعلَ العوض في النّكاح عليها لا يجوزُ، فإن تزوَّجها؛ فالنّكاحُ جائزٌ، ولها مهرُ المثل. ولو تزوَّجَها على<sup>8</sup> أنَّ تدفع<sup>9</sup> إليه عبدًا معينًا يفسدُ البيعُ؛ لأنَّها جعلتْ ثمنَ العبد ما أصاب قيمتَه من مهر مثلها، وهي مجهولةٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: زوجتك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يختلف.

<sup>3</sup> د: والبغال.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ويرد. <sup>5</sup> د: يولد.

<sup>6</sup> ح: وينصف.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: اتفاقاً.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح + دار على.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: تبيع.

(والشُّفعةُ لا يثبتُ فيها) أي: في الدار عند أبي حنيفة. وقالا: الشفعةُ ثابتةٌ في الحصَّة المبيعة كما لو كانت كلّها مبيعةً.

وله: إنَّ النّكاحَ أصلٌ ههنا، والبيعُ حصل في ضمنه، فكان أَ تبعًا له، وأخذ حكمَه في عدم ثبوت الشُّفعة، وإنَّما مُعِلَ النّكاحُ أصلًا؛ لأنَّ البيعَ لو مُعِلَ أصلًا والنّكاح؛ فغيرُ مفسدٍ له؛ لأنَّه مما لا يفسد بالشروط الفاسدة. وهذه المسألةُ مرَّت في كتاب الشفعة.

(أو على ألفٍ إن أقامَ بها) أي: بزوجته عن بلدةٍ معينةٍ، (وألفين إن أخرجها) من تلك البلدة، (فالأوّل) أي: الشرطُ المقدَّم، وإن دخل بها، فإن سواءٌ كان ألفًا أو ألفين (هو الصحيحُ) عند أبي حنيفة، حتى إذا طلَّقها قبل الدُّخول؛ فلها نصفُ الشرط المقدَّم، وإن دخل بها، فإن وفَّى بالشرط؛ فلها المذكورُ أوَّلًا، وإن لم يفِ؛ فلها مهرُ مثلها، لكنَّه لا ينقص عن ألف درهم؛ لأنَّ الزوجَ رَضِيَ به، ولا يزاد على ألفين؛ لأنَّها رضيتْ به. (وأجازهما) أي: الشرطين؛ لأنَّهما عقدان ببدلين معلومين، فوجب تصحيحُهما على وجه التَّخيير، كما صحَّ فيما إذا تزوَّجها على ألفِ إن كانت جميلةً.

وله: إنَّ التَّسمية في الأوَّل صحيحة لعدم المزاحم، وفي الثاني فاسدةٌ؛ لأنَّ الشرطَ الأوَّلَ يزاحمُه عند وجود الثاني؛ لعدم صحَّة التسمية فيه، مع أنَّ المخاطرة متحقِّقة في التَّسمية الثَّانية؛ لأنَّ الرَّوجَ لا يعرف أنَّه يخرجها أو لا، ولا مخاطرة في المسألة المستشهدة؛ لأنَّ المرأة على صفةِ واحدة جميلة أو قبيحة، لكن الزوجَ لا يعرفُ ذلك.

وهكذا ذكر الفرق بين المسألتين في «الغاية» و«الكافي»، لكنه في الجواب لا يكفي؛ لورود السؤال عليه فيما إذا تزوَّجها على ألفٍ إن لم يكن له امرأةٌ، وألفين إن كانتْ، فعند أبي حنيفة: لم تجز التَّسميةُ الثانيةُ مع أن لا مخاطرةَ فيها، ولكن جُهِلَ الحالُ للزوج.

(أو على أقلّ من مهر المثل) يعني: لو تزوَّجَها على ألفٍ ومهرُ مثلها ألفان (على أن يطلِقَ ضرَّتَها) أي: امرأته الأخرى، (فإن وفًى) أي: إن وفي بالشرط، فلها المسمى، (وإلا) أي: إن مضتْ أيامٌ ولم يطلِقُها؛ (أمرنا بتكميله) أي: بأن يكمّل الزوجُ لها مهرَ مثلها. وقال زفر: لا شيءَ لها غيرُ المسمى.

قيَّد بطلاق ضرتها؛ لأنَّه لو تزوَّجَها على ألفٍ على أنَّ يكرمها، أو يهديَ لها هديةً، فإن لم يفِ بالشرط؛ فلها مهرُ مثلها اتِّفاقًا. وفي «الحقائق»: صورةُ المسألة: أن يشترطُ مع المسمَّى تطليقَ الضرّة ليتصوَّرَ الخلفُ، أمَّا لو تزوَّجَها على ألفٍ وعلى طلاقِ فلانةٍ؛ وقع الطلاقُ على الضرة بنفس العقد، والفرقُ: أنَّه أوجب الطلاقَ ههنا عوضًا بالعقد، والعوضُ يثبت بنفس العقد، وهناك بشرط التَّطليق.

له: إنَّ طلاقَ الضرَّة شرطٌ فاسدٌ، فذكرُه وعدمُه سواةً.

ولنا: إنَّها إنَّما رضيتْ بما دون مهر المثل إذا خلص الفراشُ لها، وهو وصفٌ مرغوبٌ فيه عندها، فإذا لم يحصل؛ فات رضاها به، فيكمل مهرُ مثلها.

(أو على ألفٍ، أو ألفين، أو على هذا العبد) أي: لو تزوَّجها على هذا العبد، (أو ذاك العبد) وقيمتهما متفاوتة، (فالمهرُ) الواجبُ من المسمين عند أبي حنيفة (ما شابه مهرَ المثل) حتى إن كان مهرُ مثلها مثلَ الألف أو أقلَّ منه؛ فلها الألف لرضاه به، وإن كان مثلَ الألفين أو اكثرَ؛ فلها الألفان لرضاها بهما، وإن كان بينهما؛ فلها مهرُ مثلها، وإن كان مهرُ المثل مساويًا بقيمة أحد العبدين؛ يجب هذا العبدُ. (وقالا: هو الأقلُ يعني: الواجبُ من المسميين ما هو أقلُ.

وفي «الكافي»: هذا إذا كان الألفُ أو الألفان نقدين؛ لأنَّه لو كان الألفُ نقداً والألفان نسيئةً؛ يفيد التخييرُ، فيصحُّ أيّهما اختارت اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الأقلَّ متيقَّنٌ، فيجب، كما لو خالعها على ألفٍ أو ألفين.

وله: إنَّ «أو» لأحد الشيئين، فلم يمكنْ إيجابُهما ولا إيجابُ أحدهما من غير عينٍ؛ لأنَّ تسليمَه غيرُ ممكنٍ، ولا إيجابُ أحدهما بتعيينٍ؛ لأنَّه ترجيحٌ بلا مرجِّحٌ، ففسد التَّسميةُ، فيجب مهرُ المثل؛ لأنَّه موجبٌ أصليٌّ، بخلاف صورة الخلع؛ لأنَّه ليس فيها موجبٌ أصليٌّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تزوجته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ينقض.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أمرناه.

وإن طلَّقها قبل الدخول؛ فلها نصفُ الأوكس اتِّفاقًا. وفي «الخانية»: إلا أن يكون نصفُ الأوكس أقلَّ من المتعة، فحينئذٍ يكون لها المتعةُ.

(أو على تعليم القرآن أو خدمتها سنةً) يعني: لو تزوَّجها على أنَّ يعلّمها القرآنَ أو يخدمها سنةً، (وهو حُرِّ لا نوجبهما) وقال الشافعيُّ: يجب التَّعليمُ والخدمةُ.

قيَّد بالخدمة؛ لأنَّه لو تزوَّجها على رعى غنمها جاز اتِّفاقًا.

وقيَّد بالحرِّ؛ لأنَّه لو كان عبدًا تجوزُ الخدمةُ اتِّفاقًا.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «زَوَّجْتُكُها بما معك من القرآن» أ، والخدمةُ لها قيمةٌ، فجاز أن يكون مهرًا، كما لو تزوَّجها على رعى غنمها، وكما لو تزوَّج العبدُ على الخدمة.

ولنا: إنَّ المشروعَ في النّكاح المالُ المتقوِّمُ؛ لقوله تعالى: ﴿أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ ﴾ [النساء، 24/4]، وإنَّما أضافها إلينا بواسطة إحرازنا، والمنافعُ ليست بمالٍ؛ لأنَّها غيرُ محرزةٍ، وإنَّما تصيرُ مالًا بالعقد للضَّرورة إذا احتيجَ إليها وأمكن تسليمها، وههنا لا يمكنُ أن يخدم الزوجُ لها؛ لأنَّها حينئذِ تكون مالكةً والزوجُ مملوكًا، وهو خلافُ موضوع النّكاح، وإنَّما جاز إمهارُ خدمة العبد؛ لأنَّ فيها تسليم رقبته إليها، ورقبتُه مالٌ، وأمَّا التزوُّجُ برعي الغنم؛ فممنوعٌ، وعلى تقدير جوازه في روايةٍ؛ فثابتٌ بالنصِّ، وهو أنَّ نبينا صلى الله عليه وسلم قصَّ لنا تزوُّجَ موسى صلى الله عليه وسلم بنت شعيب على رعى غنمه بلا إنكارٍ عليه².

(بل هو) أي: الواجبُ عند أبي حنيفة رحمه الله (مهرُ المثل. وحكم) محمدٌ (بقيمتها) أي: قيمة الخدمة؛ لأنَّ المنفعةَ صارتْ متقوّمةً<sup>3</sup> بإيراد العقد، إلا أنَّ تسليمها ممتنعٌ؛ لِمَا مرَّ من أنَّه خلافُ موضوع النّكاح، فيلزمُ قيمتُها.

ولأبي حنيفة: إنَّ قيمة الشيء خلفٌ عنه وقائمةٌ مقامه، فإذا لم يجزُ تسليمُ الخدمة إليها؛ لم يجزُ تسليمُ قيمتها أيضًا؛ لأنَّ من شرط الخلف تصوُّرُ الأصل، فيجب مهرُ المثل.

(ولو أعتقها) أي: لو أعتق أمةً (على أنَّ يتزوجها) فقبلتْ، ولم يسمّ مهرًا، (يجعله) أي: أبو يوسف عتقَها (صداقها، وأفتيا بمهر المثل).

له: ما روى أنَّه صلى الله عليه وسلم أعتق صفيّة، ثُمَّ تزوجها، وجعل صداقها عتقّها 4.

ولهما: إنَّ الإمهارَ لا بُدَّ أن يكون بالمال، والعتقُ ليس بمالٍ، فبطل تسميتُه، فوجب مهرُ المثل.

وفي «المحيط»: لو تزوَّجها على عتقها، فقبلتْ؛ لم يصحَّ؛ لأنَّ النّكاحَ يقارنُ العتقَ، والعتقُ يصادفها وهي أمةٌ، فكذا النّكاحُ، ولا يمكن تقديمُ العتق على النّكاح؛ لأنَّ كليهما أقد مذكوران على سبيل العوض والمعوّض، فلا يمكن أن يجعلُ أحدُهما سابقًا والآخرُ لاحقًا.

(ولو أبتُ) أي: الأمةُ المذكورةُ بعد عتقها عن أن تزوّج نفسَها لمولاها (ألزمناها بقيمتها) أي: فعليها أن تسعى في قيمةِ نفسها لمولاها عندنا. وقال زفر: لا سعايةَ عليها.

قيَّد بإلزام قيمتها؛ لأنَّها لا تجبرُ على النَّكاح اتِّفاقًا؛ لكونها حرّةً.

له: إنَّها إنَّما التزمت النَّكاحَ لا المالَ، فلا وجهَ لإيجاب ما لم تلتزمْه عليها.

ولنا: إنّها شرطتْ للمولى منفعةً بمقابلة عتقها، فلما فات عنه المنفعةُ؛ كان عليه أن ينقضَ العتق، لكنّه بعد وقوعه لا ينقضُ، فوجب نقضُه معنىً بإلزام السعاية عليها.

(ولو ضمن الأبُ) يعني: لو زوّج ابنه الصغير امرأةً، وضمن لها (المهرَ عن ابنه الصغير، فمات) الأبُ، (فأخذته) أي: المرأةُ الصداقَ (من تركته؛ أجزنا للباقين) من الورثة (الرجوعَ في نصيبه) أي: أن يرجعوا ما أدّوه في نصيب الصغير. وقال زفر: لا يرجعون.

3 د: مقومة.

<sup>.</sup> 22 صحيح البخاري، فضائل القرآن 21؛ النكاح 38؛ صحيح مسلم، النكاح 76؛ سنن الترمذي، النكاح 1

<sup>4</sup> صحيح البخاري، صلاة الخوف 6؛ مسند أحمد بن حنبل، 186/3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: كلاهما.

قيَّد بالأب؛ لأنَّ غيرَه من الأولياء أو الوصيِّ إذا ضمن المهرَ من الصغير، وأدَّى من ماله؛ يرجعُ من مال الصغير اتِّفاقًا وإن لم يشترط<sup>1</sup> الرجوعَ.

وقيَّد بالصغير؛ لأنَّ الابنَ لو كان كبيرًا، فضمن الأبُ عنه بغير أمره؛ لا ترجع² الورثةُ على الابن الكبير اتِّفاقًا، وإن ضمن بأمره يرجعون اتِّفاقًا.

وقيَّد بموت الأب؛ لأنَّه لو أدَّى في حال صحَّته لا يرجع في مال الصغير اتِّفاقًا، وكذا في حال المرض عند أبي يوسف. من «المصفى». وفي «الحقائق»: ضمانُه في مرض موته باطلٌ.

له: إنَّه كفل عن الصغير تبرُّعاً، فلا يرجعُ ما أدّي من تركته، كما لو أدى الأبُ حال حياته، وكما لو كفل عن ابنه الكبير بغير أمره.

ولنا: إنَّ الكفالةَ صدرتْ بأمر المكفول عنه حكمًا؛ لأنَّ للأب ولايةً عليه، فالإقدامُ على الكفالة دلالةُ الأمر من جهته، فيرجعون به، بخلاف ما إذا أدَّى عنه حال حياته؛ لأنَّ تحمُّلَ الآباء مهورَ الأبناء عادةً دليلٌ على تبرُّعه، وبخلاف الابن الكبير؛ لأنَّه لا ولايةً له عليه، فيكون تبرُّعًا.

(ولم يوجبوه عليه) أي: المهرَ على الأب (لفقر ولده الصَّغير) وقال مالكٌ: يجب عليه؛ لأنَّ قبولَه المهرَ عنه ولا مالَ له دليلٌ على ضمانه.

ولنا: إنَّ الأبَ ليس بكفيلٍ صريحًا ولا دلالةً؛ لأنَّ قبولَه لا يدلُّ على ضمانه، وإنَّما يدلُّ على أدائه من مال الصبيِّ قبل البلوغ إذا حصل له مالٌ، أو أداء ابنه بنفسه بعد البلوغ.

(أو الوليّ) أي: لو ضمن وليُّ المرأة المهرّ، ويحتمل أن يراد منه: وليُّ الصغيرة، بأن زوّج ابنتَه الصغيرة رجلًا، وضمن عنه المهرّ لابنته؛ (صحّ) ضمانُه؛ لأنَّه من أهل الالتزام، والمهرُ دين يقبل الضمانَ. (وتتخيَّرُ في المطالبة) أي: الزَّوجةُ إن شاءت طلبتْ زوجَها، وإن شاءت طلبت وليَّها، وكذا الوكيلُ بالنّكاح لو ضمن المهرَ صحَّ، فإن أدَّى الوكيلُ؛ لم يرجعْ على الزوج، بخلاف الوكيل بالخلع إذا ضمن المالَ يرجعُ به عليها. والفرقُ: أنَّ الحُلعَ لا يصحُّ بلا لزوم مالٍ، فكان<sup>3</sup> أمرُها في الحُلع معتبرًا للرُّجوع ببدله، والأمرُ في النّكاح يعتبرُ لصحَّته لا لوجوب البدل؛ لأنَّه واجبٌ شرعًا، فصار وكيلُ النّكاح متبرعًا. كذا في «المحيط».

**(ويعتبرُ مهرَ السرِّ، وهما العلانية**) يعني: من تزوَّج امرأةً بمهرٍ في السرِّ، ثُمَّ تزوَّجها ثانيًا بأكثرَ منه رياءً وسمعةً؛ لَها مهرُ السرِّ عن أبي يوسف. وقالا: لها مهرُ العلانية.

هذا إذا لم يُشهدُ على أنَّ ما في العلانية هزلٌ، فإن أشهدَ عليه؛ لم يجب الزِّيادة اتِّفاقًا.

صوَّر التواضعَ في مقدار المهر؛ لأنَّه لو لم يوجدْ عقدٌ، وتواضعا على أن يظهرَ النّكاحَ بمهرٍ، ولا يكون بينهما نكاحٌ، فأظهر النّكاحَ؛ يصحُّ، فيلزمُ المهرُ المذكورُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه لا يفسد مع الهزل.

إنَّما قيدنا بالتزويج ثانياً؛ لأنَّهما لو أظهرا أكثرَ مما في السرِّ بلا عقدٍ آخرَ؛ لم يعتبر الظاهرُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا التزوجَ بأن يكون بأكثر؛ لأنَّه لو تزوَّجَها علانيةً على أنَّ لا مهرَ لها؛ فمهرُ السرِّ معتبرٌ اتِّفاقًا؛ لأنَّه لَمَّا نفى المهرَ؛ صار المنكورُ في السرِّ مذكورًا في الثاني دلالةً. ولو تزوَّجها وسكت؛ يجب مهرُ المثل اتِّفاقًا؛ لأنَّه لم ينف المهرَ، فصار مهرُ المثل مذكورًا مقتضى للنّكاح.

وهذا إذا تعاقدا بجنس ما تواضعا، ولو تعاقدا بخلاف جنسه، كما إذا تعاقدا في السرِّ على ألف درهمٍ، وتعاقدا في العلانية بمائة دينارٍ؛ فلها مهرُ المثل اتِّفاقًا في الأصحِّ؛ لأنَّهما تركا المذكورَ في السرِّ وهزلا في المذكور ثانيًا، والمالُ لا يجب بالهزل. كذا في «التبيين».

وفي «التتمة»: لو اختلفا في المواضعة؛ فالمهرُ مهرُ العلانية في الوجهين.

له: إنَّ النَّكاح لا يحتمل الفسخَ، فلا يعتبر العقدُ الثاني؛ لأنَّه ليس بعقدٍ حقيقةً.

ولهما: إنَّ العقدَ الثاني وإن لم يعتبرا استئنافًا، لكن فيه زيادةُ المهر، وهي صحيحةٌ، فيُعتبرُ من تلك الجهة.

<sup>1</sup> ح: يشرط.

<sup>2</sup> ح: يرجع.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح: وكان.

(ولو أبان) أي: طلّق بائنًا (مدخولًا بها، ثُمَّ تزوَّجها في العدَّة، ثُمَّ أبانها قبل الدُّخول؛ حكم) محمدٌ (بنصف المهر) لأنَّها مطلَّقةٌ قبل الدخول، (وإتمام العدَّة) الأولى؛ لأنَّها من مواجب الطلاق الأوَّل، لكنَّ قيامَ النّكاح الثَّاني كان مانعًا من ظهوره، فإذا زال ظهرَ. (وهما بكماله) أي: حكما بأنَّ عليها عدّةً مستقبلةً؛ لأنَّها كانت مقبوضةً في يده، فإذا جدَّد النّكاحَ في عدَّتها التي هي أثرُ الوطأة الأولى؛ ناب ذلك القبضُ مناب القبض في هذا النّكاح، فصار كأنَّه وَطِئها في هذا العقد، فيجب إكمالُ المهر وعدَّةٌ أخرى، كما أنَّ الغاصب إذا اشترى المغصوب الذي في يده، فإنَّه ينوب عن القبض المستحق بالبيع.

(ولو أزال عذرتَها) أي: بكارةَ منكوحته (بدفع، وطلَّقها قبله) أي: قبل الدُّخول (فعليه نصفُه) أي: نصفُ المهر عند أبي حنيفة؛ لأنَّه طلَّقها قبل الدخول. (وأفتى بكلِّه) أي: محمدٌ بكلِّ المهر؛ لأنَّ عملَه ذلك كعمل الوطء. وقولُ أبي يوسف مضطربٌ بينهما. (ولو نكح ثلاثًا) أي: ثلاثَ نسوةٍ (في عقدٍ) واحدٍ. وفي «الحقائق»: قولُه: (في عقد) قيدٌ اتفاقيُّ؛ لأنَّ الحكمَ كذا لو تزوجهنَّ في عقودٍ.

(فدخل بواحدةٍ) منهنَّ لا غير، (وطلَّقَ إحداهن ثلاثًا) أي: ثلاث طلقاتٍ، (والأخرى واحدةً) أي: طلَّق الأخرى طلقةً واحدةً، (ومات مجهلًا) أي: بلا بيانٍ؛ (قضي للمدخول بها بمهرٍ) تامٍّ اتِّفاقًا. (ويحكم) أبو يوسف (للثنتين) الأخريين (بمهرٍ وربعٍ بينهما¹) أي: ربع مهر يقسم نصفين، (لا بمهرٍ وثلثٍ) يعني: عند محمد: لهما مهرٌ وثلثُ مهرٍ، (ووافق في روايةٍ) أي: في رواية كتاب «الزيادات»: إنَّ محمدًا مع أبي يوسف.

لأبي يوسف: إنَّ أحدَ الطلاقين واقعٌ على إحدى غير مدخولتين بيقينٍ، فسقط نصفُ مهرٍ بيقينٍ، والأخرى يقع عليها في حالٍ ولا يقع في حالٍ، فإن وقع يسقطُ النصفُ الآخرُ، وإن لم يقع؛ لا يسقطُ، فسقط نصفُ النصف، وهو ربعُ الكلِّ، فبقي لهما مهرٌ وربع مهرٍ.

ولمحمد: إنَّ أثرَ الدخول مختصِّ بالمدخول بها، وهي كغير المدخول بها في حقِّ الأخريين، فيفرضُ كلهنَّ غيرَ مدخول بهنَّ، فلما سقط مهرِّ عن التِّنتين الغير المدخولتين بقي مهران، فإذا قسم المهران بينهنَّ يصيبُ كلَّ واحدةٍ ثلثا مهرٍ، إلا أنَّ مهرَ المدخول بها تمَّ بالدُّخول، فبقى في حقِّ غيرها على حاله، وهو مهرَّ وثلثٌ.

(أو واحدةً وثنتين وثلاثًا في عُقدهٍ) وهو جمع عقدةٍ، يعني: إذا تزوّج امرأةً في عقدةٍ، وامرأتين في عقدةٍ أخرى، وثلاثَ نسوةٍ في عقدةٍ أخرى، (ومات مجهّلًا) أي: من غير بيان أنَّه كيف تزوّجهنَّ.

قيَّد به؛ لأنَّه لو كان حيًا يجبرُ على البيان؛ لأنَّ الإجمالَ وقع منه، ويُسمعُ قولُه، حتى لو مات أحدُ الفريقين من الثنتين والثلاث، فقال: هي الأولى؛ ورثهنَّ وأعطى مهورهنَّ، وفرّق بينه وبين الأخريات، فإن قال: لا أدري أيتهنَّ الأولى؛ حُجِبَ عنهنَّ جميعًا لا عن واحدةٍ؛ لأنَّ نكاحَ الواحدة صحيحٌ بيقينٍ، ونكاحَ الفريقين الآخرين صحيحٌ إن تقدَّم، وفاسدٌ إن تأخَّر، فلا يخلى بينه وبين الفريقين مع احتمال الفساد. (قبل اللُّخول) أي: قبل أن يدخل بواحدةٍ منهنَّ.

فإن قلت: ما فائدةُ قوله: «قبل الوطء» وقد عرف أنَّ حكمَ الميراث قبل الوطء وبعده سواءٌ؟

قلنا: يحتملُ أن يكون المرادُ من قوله: «قبل الوطء»: قبلَ البيان دلالةً، وبقوله: «مجهّلًا»: قبل البيان صريحًا؛ ليكون بيانًا لنوعي البيانين.

ذكر في «المبسوط»: إنَّ الزوجَ إذا جامع امرأةً منهنَّ؛ كان هذا إقراراً منه بأنَّها ومن معها الأولى، وكذا لو طلقَ إحداهن أو ظاهَرَ؛ لأنَّ كلًّا من هذه التصرُّفات يختصُّ بالنّكاح الصَّحيح.

فإن قلت: إذا كان كذلك؛ فلم خصّ الوطءُ بالذكر؟

قلت: لأنَّ الطلاق أبغضُ المباحات عند الله، والظهارُ منكرٌ من القول وزورٌ، فيجتنبهما المسلمُ ظاهرًا، أمَّا وطءُ المنكوحة؛ فحلالٌ.

اعلم أنَّ الوطءَ إنَّما يصيرُ بيانًا إذا جامَعَ واحدةً منهنَّ أو إحدى الفريقين أو كلهنَّ، وعلمت السابقةُ منهنَّ في الوطء، حيثُ يكون نكاحُ السابقة ومن معها صحيحًا، أمَّا إذا جامع كلهنَّ، فلم يعلم أيَّتهنَّ أسبقُ؛ فهذا الوطءُ لا أثرُ له في البيان، ويجبرُ على البيان.

(قسمت التركة) يعني: نصيبُ النساء من التركة، وهو الربعُ أو الثمنُ على (أربعة وعشرين) سهمًا، (فتأخذ الواحدة) وهي التي تزوَّجها وحدها (سبعةً) من أربعة وعشرين؛ لأنَّ نكاحَها صحيحٌ، سواءٌ تقدَّمَ أو تأخَّرَ أو توسَّطَ، فنكاحُها إن صحَّ مع الثنتين؛ فلها ثلثُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د — بينهما.

الميراث، وإن صحَّ مع الثلاث؛ فلها ربعُه، وأقلُّ حسابٍ له ربعٌ وثلث اثنا عشر، فلها في حالٍ ثلاثةٌ وفي حالٍ أربعةٌ، وثلاثةٌ واجبةٌ بيقين، والسهمُ الواحدٌ مشكوكٌ فيه، فيتنصَّفُ، فانكسر بالنصف، فضربنا اثني عشر في مخرج النصف، وهو اثنان، فصار أربعةً وعشرين، وللواحدة منها ثلثُها في حالٍ، وهو ثمانيةٌ، وربعها في حالٍ، وهو ستةٌ، فوقع الشكُّ في السَّهمين، فنصّفا، وضمَّ أحدهما إلى ستةٍ، فصارت سبعةً.

(والباقى مقسومٌ على الفريقين) أي: على المرأتين وثلاثِ نسوةٍ (نصفين) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ الواحدةَ لَمَّا أخذت حقَّها وخرجتْ من البين؛ سقط اعتبارُها، فبقي الفريقان كلُّ واحدةٍ منهما تقول: جميعُ البقية لي، فينصَّفُ بينهما، لكنَّه ينكسرُ عليهما بالنصف، فضربنا أربعةً وعشرين في اثنين، فحصل ثمانيةٌ وأربعون، فللواحدة منها أربعةَ عشر، ولكلّ من الفريقين سبعة عشر، لكنَّها لا يوافق على رؤوس كلّ منهما، فنظرنا أنَّ بين عددي رؤسهما . وهو اثنان وثلاثةٌ . مباينةً، فضربنا اثنين في ثلاثةٍ، فصارت ستّةً، ثُمَّ ضربنا ستةً في ثمانيةٍ وأربعين، فصارت مائتين وثمانين وثمانية، وذلك تصحيح المسألة.

(وقالا: للثنتين ثمانيةً، وللثلاث تسعةً) على اختلاف تخريجهما، فمحمدٌ يعتبرُ الأحوالَ، ويقول: إن صحَّ نكاحُ الثلاث مع الواحدة؛ فلهنَّ ثمانية عشر؛ لأنَّهنَّ يستحقنَ 1 ثلاثة أرباع الميراث، ولو لم يصحَّ؛ فلا شيءَ، فيتنصَّفُ، فيكون لهنَّ تسعةٌ، وإن صحَّ نكاحُ الثنتين مع الواحدة؛ فلهما ستةَ عشرَ؛ لأنَّهما يستحقَّان ثلثي الميراث، وإن لم يصح؛ فلا شيءَ، فيتنصَّفُ. وأبو يوسف يعتبرُ طريقَ المنازعة، فيقول: استوتْ منازعةُ الفريقين في ستة عشر، فيتنصَّفُ بينهما، ولا منازعةَ للثنتين في السهم السابع عشر؛ لأنَّهما لا يدَّعيان إلا ثلثي الميراث، فيسلمُ ذلك للنسوة الثلاث، فصار نصيبُ الثلاث تسعةً.

هذا الخلاف وقع في ميراثهنَّ، وأمَّا حكمُ مهورهنَّ؛ فللواحدة ما سمّى لها من المهر بكماله، وللثلاث مهرّ ونصفّ، وللثنتين مهرٌ واحدٌ اتِّفاقًا، فمحمدٌ مرَّ أيضًا على أصله، واعتبر الحالَ؛ لأنَّ نكاحَ الثَّلاث إن صحَّ؛ فلهنَّ ثلاثةُ مهورٍ، وإن لم يصحَّ؛ فلا شيءَ، فيتنصَّفُ، وكذا نكاحُ الثنتين إن صحَّ؛ فلهما مهران، وإن لم يصحَّ؛ فلا شيءَ، فيتنصَّفُ. وأبو يوسف اعتبرَ فيه المنازعةَ؛ لأنَّ أكثرَ ما يجب للفريقين ثلاثةُ مهورٍ، بأن يكون السابقُ نكاحَ الثلاثة، وأقلُّه مهران، فمهران واجبٌ بيقين، فالمهرُ الثالثُ يجب في حالٍ دون حالٍ، فيتنصَّفُ، فيجب مهران ونصفٌ، ثُمَّ نصفُ مهرِ لا تدَّعيه ثنتان، وتدعيه 2 الثلاثُ، فيسلم لهنَّ، بقي مهران استوتْ منازعةُ الفريقين فيهما، فيكون بينهما.

قيَّد بقوله: «قبل الدخول»؛ لأنَّه لو مات بعد الدخول بكلهنَّ؛ فلكلِّ واحدةٍ من الفريقين الأقلُّ من مهر مثلها ومما سمّى لها؛ لدخوله بها بنكاح فاسدٍ، وللواحدة عدّةُ الوفاة، وعلى كلّ من الفريقين أبعدُ الأجلين من عدّة الوفاة والأقراء؛ لأنَّ كلَّ فريقٍ إن صحَّ نكاحها؛ فعليها عدَّةُ الوفاة، وإن لم يصحَّ؛ فعليها العدَّةُ بالحيض، فجمعنا بينهما، وقلنا: تعتدُّ أربعةَ أشهر وعشرًا تستكملُ<sup>3</sup> فيها ثلاثَ حيض.

(أو امرأةً) أي: لو تزوَّج امرأةً (وابنتيها في عقدٍ) أي: في ثلاثة عقودٍ، (ومات مجهّلًا قبل الدُّخول) فلهنَّ مهرٌ واحدٌ وميراثٌ كاملٌ اتِّفاقًا؛ لأنَّ الصَّحيحَ نكاحُ إحداهنَّ، وهو المتقدِّمُ، لكن وقع الخلافُ في القسمة، (فللأمّ) عند أبي حنيفة (نصفُ المهر والميراثِ، وللبنتين النصفُ) أي: النصفُ الآخرُ من المهر والميراث. (وقسماهما) أي: الإمامان المهرَ والميراثَ (بينهن أثلاثاً).

قيَّد بامرأةٍ وابنتيها؛ لأنَّه لو تزوَّجَ امرأةً وأمَّها، والمسألةُ بحالها؛ فالمهرُ والميراثُ بينهما نصفان اتِّفاقًا. ولو تزوَّجَ امرأةً وأمَّها وخالَتَها، أو ثلاثَ أخواتٍ في ثلاثٍ عقودٍ؛ فالمهرُ والميراثُ بينهنَّ أثلاثٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «في عُقَد»؛ لأنَّه لو تزوَّج الأمَّ في عقدةٍ وابنتيها في عقدةٍ، والمسألةُ بحالها؛ فالمهرُ والميراثُ للأمّ، ولا شيءَ للبنتين اتِّفاقًا؛ لأنَّ بطلانَ نكاح البنتين متيقَّنٌ؛ لكونه جمعًا بين الأختين.

لهما: إنَّ نكاحَ كلِّ واحدةٍ منهنَّ صحيحٌ في حال التَّقدُّم، وباطلٌ في حال التوسُّط والتأخُّر، فإذا استوين في سبب الاستحقاق؛ يقسمُ المهرُ بينهنَّ أثلاثاً، كما لو تزوَّج امرأةً وأمها وبنتها.

وله: إنَّ اعتبارَ الأحوال إنَّما يكون في موضع الشكِّ، وههنا نكاحُ إحدى البنتين باطلٌ يقينًا، فوقع المزاحمةُ بين الأمِّ وبنتٍ واحدةٍ؛ لأنَّ كلًّا منهما يستحقُّ كلَّ المهر حال التقدُّم، ولا يستحقُّ شيئًا حال التأخُّر، فينصَّفُ مهرُ كلّ منهما، فيقسمُ مهرٌ واحدٌ بينهنَّ.

489

<sup>1</sup> د: تستحقن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ويدعيه.

<sup>3</sup> ح: يستكمل.

(ونوجب المهرَ) أي: إكمالَه (بالخلوة الصَّحيحة) وهي مشروطةٌ بأن يأمنا عن اطِّلاع غيرهما عليهما بلا إذنهما، حتى لو كانا في البيت وبابُه مفتوحٌ لا يدخله أحدٌ إلا بإذنٍ؛ يصح الخلوةُ، وأن لا يكون معهما ثالثٌ وإن كان أعمى أو نائمًا؛ لأنَّ الأعمى يحسُّ، والنائم يستيقظُ. ولو كان صغيرًا لا يعقلُ، أو مغمىً عليه؛ تصعُ الخلوةُ.

ومشروطة (بأن يرتفعَ الموانعُ) أي: موانع الجماع، (كموضٍ) حاصلٍ للزوج أو الزوجة (مانع) عن الجماع؛ لعدم الاقتدار عليه، أو للحوق الضرر به.

وفي «التبيين»: هذا التفصيلُ في مرضها، وأمَّا مرضُه؛ فمانعٌ لَحِقَه ضررٌ أو لا؛ لأنَّه لا يعرى عن تكسُّرٍ وفتورٍ عادةً، وهو الصحيخ.

(وحيضٍ) ونفاسٍ أو رتق أو قرن، وكذا لو كانت صغيرةً لا تطيق الجماع، وأمَّا لو كان هو صغيرًا يقدرُ عليه؛ فالمذكورُ في «القنية»: أنَّه لا يجب بخلوته كمالُ المهر، وقال شمسُ الأثمَّة: إن كان يتحرَّكُ آلته ينبغي أن يكملَ.

(وإحرام بحج وعمرةٍ) نفلًا كان أو واجبًا، فإنَّ الجماعَ معه يفسدُ النسكَ، ويوجبُ دمًا مع القضاء والعمرة.

(وصوم رمضان) فإنَّ الجماعَ فيه يوجبُ الكفارةَ مع القضاء.

قيَّده <sup>2</sup> برمضان؛ لأنَّ صومَ التطوع والقضاء والنذور والكفارات لا تمنعُ الخلوةَ في الصَّحيح؛ لعدم وجوب الكفارة بالإفساد. فإن قيل: في النفل لزومُ القضاء، فينبغي أن يكون مانعًا.

قلنا: اللزومُ لضرورة صيانة المؤدّى، فيقدَّر بها، فلا يظهرُ في حقِّ المهر، والصلاةُ كالصوم فرضُها كفرضه، ونفلُها كنفله.

وقال الشافعيُّ: الخلوةُ الصحيحةُ ليستْ كالدخول، فلو طلَّقها بعد الخلوة قبل المسيس؛ فلها نصفُ المهر؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ ﴾ [البقرة، 237/2] الآية.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من كشف خمارَ امرأةٍ ونظر إليها؛ وجب الصداقُ، دخل بها أو لم يدخلُ «ق، وحكى الطحاويُ إجماعَ الصحابة في وجوب المهر بالخلوة، والمسُّ حقيقةً ليس بمرادٍ، حتى لو مسَّ بدنها في غير خلوةٍ، ثُمُّ طلَّقها؛ يجب نصفُ المهر التِّفاقًا، وإنَّما حمله الشافعيُّ على الوطء؛ لأنَّه سببُهُ، ونحن نحملُه على الخلوة؛ لأنَّ الرجلَ لا يمسُّ امرأتَه عادةً إلا في الخلوة من باب إطلاق اسم المسبَّب على السَّبَب.

وأما العدَّةُ؛ فواجبةٌ في الخلوة صحيحةً كانت أو فاسدةً احتياطًا لتوهُّمِ الشغل، إلا إذا فسدتْ بالعجز عن الجماع حقيقةً، فحينئذٍ لا تجب العدَّةُ. كذا ذكره قاضي خان في «جامعه الصغير» والقدوريُّ في «شرحه».

اعلم أنَّ الخلوةَ قامتْ مقام الوطء في بعض الأحكام، كتأكُّدِ المهر، وثبوت النسب، وحرمةِ نكاح أختها وأربعِ سواها، ووجوبِ العدة والنفقة والسكنى في هذه العدَّة، وإن أوقع طلاقًا آخرَ في هذه العدّة؛ فالصوابُ أنَّه يقع، ذكر شيخُ الإسلام: أنَّه يكون بائنًا. من «الذخيرة».

ولم تقم<sup>4</sup> في بعضها، كالإحلال للزوج الأوَّل والرجعةِ والإرثِ، حتى لو طلَّقها بعد الخلوة ومات وهي في العدَّة؛ لا ترثُ منه، والإحصانِ، أي: لا يصير<sup>5</sup> محصنًا بالخلوة. كذا في «شرح الوافي».

(والجبُّ) أي: كونُ النَّكاح مقطوع الذكر والخصيتين (غيرُ مانعٍ) عن وجوب إكمال المهر إذا طلَّقها بعد الخلوة عند أبي حنيفة. وقالا: مانعٌ.

قيّد بالجبّ؛ لأنَّ كونه خصيًا أو عِنِّينًا لا يمنع عنه اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بوجوب إكمال المهر؛ لأنَّه غيرُ مانع عن وجوب النَّفقة إذا خلا بها اتِّفاقًا.

وفي «النهاية»: يثبتُ النسبُ للمجبوب إذا علم أنَّه ينزلُ، وإن عُلِمَ بخلافه لا يثبتُ.

لهما: إنَّ المريضَ إذا لم تعتبرُ 6 خلوتُه؛ فخلوةُ المجبوب أَوْلي أن لا يعتبرَ؛ لأنَّه أعجزُ منه.

<sup>2</sup> د: قيد.

 $<sup>^{3}</sup>$  سنن الدارقطني، 4/3/4؛ السنن الكبرى للبيهقي، 256/7 وقال البيهقي فيه: هذا منقطع وبعض رواته غير محتج به.

<sup>4</sup> ح: يقم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تصير.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يعتبر.

**وله**: إنَّ المجبوبَ إنَّما يتزوَّجُ للإنزال والاستمتاع لا للإيلاج، وقد سلّمتْ نفسها إليه لِمَا<sup>1</sup> هو مقصودُه، فتستحقُّ كلَّ البدل كخلوة الخصى، بخلاف المريض؛ لأنَّ تزوُّجه كان للإيلاج، فلم يحصلْ.

(ولا يجب إلا مهرُ المثل بالدُّخول في النّكاح الفاسد، لا بالعقد) يعنى: لا يجب المسمَّى في النّكاح الفاسد بسبب العقد؛ لأنَّه فاسدٌ، ولهذا لكلّ من الزوجين فسخُه قبل الدُّخول بغير محضرِ من صاحبه، كما في البيع الفاسد قبل القبض، فيفسدُ ما ثبت في ضمنه من التَّسمية. وإنَّما وجب فيه مهرُ المثل؛ لأنَّه هو الموجَبُ الأصليُّ، وهو إنَّما يجب إذا جامَعَها في القُبُل، ولم تجعل الخلوةُ الصحيحةُ فيه كالوطء بسبب كونها تمكيناً منه.

وفي «الخلاصة»: المرادُ من المهر: العقر، وهو مقدارُ ما يجب أجرةً لزناها لو كان حلالًا. كذا نقل عن مشايخنا. وإذا وطئها فيه مرارًا؛ فعليه مهرٌ واحدٌ؛ لأنَّ فيه شبهةَ الملك، وكذا لو وطئ مكاتبته أو جارية ابنه مرارًا؛ لأنَّ الوطءَ حصل عقيبَ شبهة الملك. ولو وطئ الابنُ جاريةَ أبيه بشبهةٍ؛ يجب لكلّ وطءٍ مهرٌ؛ لأنَّ شبهةَ الملك فيه غيرُ ثابتةٍ، فصادف كلُّ وطءٍ ملكَ الغير، ولو<sup>2</sup> وطئ أحدُ الشَّريكين الجارية المشتركة؛ فعليه لكلِّ وطءٍ نصفُ مهرٍ؛ لأنَّه ليس شبهة ملكٍ في النصف الذي لشريكه.

(ولا يتجاوزُ) مهرُ المثل من (المسمّى) لأنَّ العقدَ فاسدٌ، والمستوفى فيه ليس بمالٍ، فلا يعتبرُ من قيمته ما زاد على المسمّى، بخلاف البيع الفاسد حيثُ تجب فيه القيمةُ بالغةُ ما بلغتْ؛ لأنَّ المستوفَى فيه مالٌ متقوّمٌ، فيتقدَّرُ بدلُه بقيمته.

(وتجب العدةُ) في النّكاح الفاسد على تقدير الدخول تحرُّزًا عن اشتباه النَّسَب، ويعتبر ابتداؤها من وقت التّفريق، وعند زفر: من آخر الوطئات، سيجيء بيانُه في باب العدة.

وفي «المحيط»: لو جامع صبيٌّ بشبهةٍ؛ فلا مهرَ عليه؛ لأنَّ الوليَّ لا يملك النَّكاحَ الفاسدَ في حقِّه، ولا الإذنَ له فيه، فصار كما إذا وَطِئ بغير شبهةِ عقدٍ، فتجب 3 العدةُ على الموطوءة.

(ويثبتُ النسبُ) أي: نسبُ المولود في النّكاح الفاسد؛ لأنَّه ثابتٌ من وجهٍ، ولهذا ليس لكلّ من الزَّوجين فسخُه بعد الدخول إلا بمحضرٍ من صاحبه، والثَّابتُ من وجهٍ كالثابت من كلِّ وجهٍ في النسب إحياءً للولد.

(واعتبر مدَّتَه) أي: محمدٌ مدَّةَ النسب (من حين الدُّخول) واعتبراها من وقت النَّكاح؛ لأنَّ النَّكاحَ لو لم يكن موجودًا؛ لم يثبت النسبُ اتفِّاقًا، فيُعتبرُ ثبوتُه من وجود<sup>4</sup> العقد. (ويفتى به) أي: بقول محمدٍ؛ لأنَّ النّكاحَ الفاسدَ ليس بداع إلى الوطء؛ لأنَّه حرامٌ فيه، فلا يقوم مقام الوطء، فلا يعتبر النسبُ من النّكاح.

(**ويعتبرُ مهرُ المثل بنساء عشيرةِ<sup>5</sup> أبيها)** كعماتها وبنات أعمامها؛ لقول ابن مسعود رضي الله عنها: لها مهرُ مثل نسائها، وهنَّ أقاربُ الأب. (إن وُجِدَ من تماثلها ً) أي: إن وجدت امرأةٌ من عشيرة أبيها تماثلُ <sup>7</sup> المنكوحةَ في الصفات الآتية يعتبرُ مهرها، (وإلا؛ فبالأجانب) أي: إن لم يوجد من أقارب أبيها من تماثلها<sup>8</sup> يعتبرُ مماثلتها من الأجانب تحصيلًا للمقصود بقدر الوسع.

(ويعتبر التساوي) بين المنكوحة وقريبة أبيها (في السنّ، والحسن، والمال، والعقل، والدين، والبلد، والعصر، والبكارة) لأنَّ مهرَ المثل قيمةُ البضع، وقيمتُه يختلفُ باختلاف هذه الصفات لتفاوت الرغبات باختلافها.

(وإذا امتنعتْ عن تسليم نفسها، وأن يسافرَ) الزوجُ (بها للمهر المعجَّل) أي: لاستيفائه، وهو بعضٌ من جميع مهرها مشروطٌ تعجيلُه في العرف، وإن لم يشترطا<sup>9</sup> فيه شيئًا يقدّر لها ما يكون لمثلها من المسمّى المعجّل. (**جاز)** لأنَّ النّكاحَ عقدُ معاوضةٍ، فلها أن تمنعَ عن الزوج حقَّه من الاستمتاع لاستيفاء حقِّها عنه، وهو المهرُ، كحبس المبيع لاستيفاء الثمن، وليس للزَّوْج أن يمنعها من الخروج من منزله وزيارة أهلها حتى يوفّيها كلَّ مهرها المعجَّل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: كما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: فلو.

<sup>3</sup> د: فيجب.

<sup>4</sup> ح: وقت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: عشرة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يماثلها.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يماثل.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: يماثلها.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: يشرطا.

(وإن كان كلُه) أي: كلُّ مهر المرأة (مؤجَّلًا) إلى سنةٍ مثلًا، سواءٌ كان مؤجَّلًا في العقد أو أجَّلته بعده؛ لأنَّه ملحقٌ بالمؤجَّل في العقد، (يجيزه) أي: أبو يوسف امتناعَ نفسها حتى ينقد المهرَ. وقالا: ليس لها الامتناعُ.

وفي «المحيط»: هذا إذا لم يشرط الزوجُ في العقد الدُّخولَ بها قبل الأجل؛ لأنَّه لو كان شرطه؛ فليس لها أن تمنع نفسَها اتِّفاقًا. له: إنَّ وجوبَ تسليم المبدل يقتضي وجوبَ تسليم البدل؛ لأنَّ النّكاحَ عقدُ معاوضةٍ.

ولهما: إنَّها أبطلتْ حقَّها في المساواة حين رضيتْ بتأخير البدل، فلم يكن لها حبسُ المبدل، كما لم يجزْ حبسُ المبيع للثمن المؤجَّل.

وفي «الخانية»: ليس لها الامتناعُ بعد حلول الأجل أيضًا؛ لأنَّ العقدَ ما أوجبَ لها حقَّ الامتناع، فلا يثبتُ بعده.

(ولها الامتناعُ بعد الدُّخول برضاها حتى يوفِيها) يعني: إذا دخل رجلٌ بامرأته برضاها قبل أن يعطيها مهرها؛ فلها الامتناعُ من وطئها أو من المسافرة بها حتى يعطيها مهرَها المعجَّل، ولا يبطل نفقتُها بهذا الامتناع عند أبي حنيفة. وقالا: ليس لها الامتناعُ، وتبطل نفقتُها بهذا الامتناع عند أبي حنيفة. وقالا: ليس لها الامتناعُ، وتبطل نفقتُها بهذا الامتناع عند أبي حنيفة.

قيَّد بالدخول وبرضاها؛ لأنَّها لو كانت مكرهةً أو صبيةً أو مجنونةً، أو لم يدخل بها؛ فلها الامتناعُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّها بتسليم نفسها سقط عنها حقُّ الحبس كما سقط عن البائع إذا سلَّم المبيع إلى مشتريه.

وله: إنَّ المهرَ مقابلٌ بجميع الوطات؛ لئلا يخلوَ كلُّ وطاةٍ عن عوضٍ إظهارًا لشرف البضع، لكن كلّ المهر يتأكَّدُ بالوطء الأوَّل، كما إذا جنى العبدُ جنايةً يستحقُّ بها رقبته، فإذا جنى أخرى وأخرى يدفعُ بجميعها، فإذا سلّمت بعضَ المعقود عليه لا يسقطُ حقُّها عن حبس الباقي.

(وإذا أوفاها) أي: المرءُ امرأته المهرَ المعجَّل (نقلها حيثُ شاء) لقوله تعالى: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ﴾ [الطلاق، 6/65].

وفي «الحقائق»: كان أبو القاسم الصقّارُ يأخذ في المنع عن الجماع بقولهما، وفي الإخراج من بلدٍ إلى بلدٍ بقول أبي حنيفة، وبه يفتى.

(وقيل: لا يسافرُ بها إلى بلدٍ غير بلدها) لأنَّ الغريب يؤذي، وعليه أكثرُ المشايخ، وبعضُ الأئمة أفتى به.

فإن قلت: هذا مخالفٌ لِمَا سبق من الآية، فكيف يقبلُ؟

قلنا: النصُّ مقيَّدٌ بعدم الإضرار، بدليل سياق الآية، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا تُضَارُوهُنَّ﴾ [الطلاق، 6/65]، وفي النَّقْل إلى بلدٍ آخر مضارَّةٌ، وفي قوله: «لا يسافر بها» دلالةٌ على أنَّه يجوز نقلُها إلى قريةٍ أو بلدةٍ قريبتين أ من بلدها؛ لعدم تحقُّقِ السفر.

(وقيل: إن أوفاها المؤجَّلَ أيضًا) أي: كإيفائه المعجَّلَ (وهو مأمونٌ) أي: والحالُ أنَّ الزوجَ أمينٌ عليها (سافر بها) حيثُ شاء، (وإلا فلا) أي: إن لم يكن أوفاها المهرين، أو لم يكن مأمونًا عليها؛ لا يسافرُ بها، وهذا القولُ أقربُ إلى التَّحقيق، وبه يفتى.

(وإن اختلفا) أي: الزوجان (في قدر المسمَّى) في العقد، فادَّعَى أنَّه تزوَّجها بألفٍ، وادَّعت أنَّه بألفين، (قضي لمن أقام البينة) لأنَّه صحَّح دعواه بالبينة، فلا يعارضها مجرَّدُ دعوى الآخر. (فإن أقاماها) أي: الزوجان البينةَ على ما ادَّعياه (قبلتْ بينتها) لأنَّها تثبتُ الزيادة، (وإلا) أي: إن لم يكن لهما بينة (يجعل) أبو يوسف (القولَ للزوج) مع يمينه؛ لأنَّه منكرٌ بالرِّيادة 2، فمتى أمكن إيجابُ شيءٍ من المسمَّى. وهو ما أقرّ به الزوجُ. لا يُصارُ إلى مهر المثل؛ لأنَّ المسمّى بدلٌ أصليٌّ في العقد. (إلا أن يستنكر) ما قاله، بأن يكون بعيدًا من مهر مثلها عادةً، بأن يدَّعي عشرة دراهم ومهرُ مثلها عشرةُ آلاف، فيصار إلى مهر المثل. وقيل: شرعًا بأن يكون ما دون العشرة. والأوَّلُ أصحُّ؛ إذ لا مهرَ أقلٌ من عشرة، والعشرةُ لا يتجزَّأ في باب النّكاح، وذكرُ بعض ما لا يتجرَّأ كذكر كلِّه، فصار كأنَّه ادَّعَى العشرة، فلا يكون مستنكرًا.

(وقالا) أي: أبو حنيفة ومحمدٌ: (يتحالفان) لأنَّ كلَّا منهما مدّعٍ من وجهٍ (من غير فسخٍ) أي: فسخ النّكاح؛ لأنَّه لا يحتملُ الفسخَ بالتحالف.

<sup>2</sup> ح: للزيادة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قريبة.

قيَّد بقدر المسمى؛ لأنَّهما لو اختلفا في جنسه أو صفته أو نوعه، والمسمى عينٌ، أو اختلفا في قيمته، وهو هالكُ؛ فالقولُ للزَّوج اتّفاقًا؛ لأنَّها تدَّعي عليه وصفًا أو ضمانًا زائدًا، وهو ينكرُ، ولا يتحالفان؛ لأنَّهما يتَّفقان على المسمى، فصحّت التسميةُ، فانقطع حكمُ مهر المثل بيقينٍ، بخلاف ما لو اختلفا في قدر المسمَّى؛ لأنَّ التَّسميةَ فاسدةٌ عندها في قدر ما اختلفا، فوجب تحكيمُ مهر المثل. (ثم يحكم) أي: يجعل حُكمًا (مهر المثل) على ما ادَّعياه، كما لو اختلف الصباغُ وربُّ الثوب في مقدار الأجرة يحكمُ قيمةُ الصبغ.

وإنَّما أخّر التحكيم عن التحالف؛ لأنَّ مهرَ المثل لا يُعتبرُ عند وجود التَّسمية، وهي إنَّما تسقطُ أ بالتَّحالف؛ لأنَّ ما ادَّعاه كلِّ منهما ينتفي بيمين الآخر، فيبقى النّكاحُ بلا تسميةٍ، فيعتبرُ مهرُ المثل؛ لأنَّه هو الموجَبُ الأصليُّ.

(فإن ساوى) مهرُ المثل (اعترافه) أي: لِمَا اعترف به الزوجُ، هذا بيانٌ لكونه حكمًا، (أو نقص) مما اعترف به (حكم به) أي: بما احترف به الزوجُ، (أو دعواها) أي: إن كان مهرُ المثل مساويًا لِمَا ادَّعته، (أو زاد) عليه (حكم بها) أي: بما ادَّعته اتِّفاقًا، لكنَّه إذا طلَّقها قبل الدخول بها؛ فلها نصفُ الألف اتِّفاقًا؛ لأنَّ مهرَ المثل لا يجب بالطَّلاق قبل الدُّخول، فلا يمكن التَّحكيمُ به، والأقلُ متيقًنّ. كذا في «المحيط».

(أو زاد) أي: إن كان مهرُ المثل زائدًا (على اعترافه، ونقص عن دعواها؛ حكم مهر المثل<sup>3</sup>) اتِّفاقًا بعد أن يحلف كلِّ منهما على دعوى صاحبه 4. هذا إذا لم يسلّمُ المرأةُ نفسها إلى زوجها، فإن سلّمتْ لا يحكم مهرُ المثل؛ لأنَّ المرأةَ لا تسلِّمُ نفسها من غير أن تستعجل شيئًا من مهرها عادةً، فيقال لها: أقرّي بما استعجلت، وإلا قضينا عليك بالمتعارف. كذا في «المحيط».

(أو ورثتهما فيه) أي: إذا اختلف ورثة الزوج والزوجة في مقدار المهر المسمّى، وادَّعَى ورثة المرأة أكثرَ، وورثة الزوج أقلَّ، (جعله) أي: محمدٌ القولَ (لوارثها إن شهد به مهرُ الممثل) لأنَّ الظاهرَ أنَّ المرأة لا يتزوَّجُ بأقلّ من مهر مثلها، فكان و قولُ من شهد له الظاهرُ أحقَّ بالقبول. (وقالا) أي: أبو حنيفة وأبو يوسف: القولُ (لوارثه) لأنَّه ينكرُ الرَّائدَ على ما يعترفُ به، والقولُ للمنكر، ولا يحكم مهرُ المثل؛ لأنَّه يسقطُ اعتبارُه بعد موتهما كما سنبين في المسألة الآتية. (ويستثني منه) أي: يستثني أبو يوسف من دعوى ورثة الزوج (ما يستنكرُ) كما كان يستثنيه إذا اختلفا في حياتهما.

(أو في نفس التَّسمية) أي: إذا اختلف ورثتهما في تسمية المهر، (فالقضاءُ بشيءٍ منتفٍ) عند أبي حنيفة. (وحكما بمهر المثل) لأنَّه هو الموجَبُ الأصليُ، فصار كما لو اختلفا في التَّسمية وهما حيّان أو أحدهما.

له: إنَّ مهرَ المثل إنَّما يُعرِفُ إذا عرف حالُ نساء عشيرتها في المهر في زمان العقد، والظاهرُ أنَّ أقرانهما لا يبقون بعد موتهما، فيتعذَّرُ معرفةُ مهر المثل، فتعذَّر القضاءُ به.

وفي «المحيط»: هذا إذا تقادَمَ موتهما، فأمَّا إذا لم يتقادَمْ؛ يجب مهرُ المثل؛ لأنَّه أمكن معرفتُه.

ولو كان المهرُ دينًا، واختلفا في جنسه أو صفته؛ فهو كالاختلاف في نفس التَّسمية؛ لِمَا مرَّ في باب السلم. ولو اختلفا في الوصف والقدر جميعًا؛ فالقولُ للزوج في الوصف، وللمرأة في القدر إلى تمام مهر مثلها.

## (فصل) في نكاح الرقيق

وفي «الصّحاح»: الرقيقُ: المملوكُ، يطلقُ على الواحد والجمع.

(ولا يجوزُ نكاحُ العبد والأمة والمكاتب والمدبَّر وأمّ الولد إلا بإذن المولى) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أيّما عبدٍ تزوَّجَ بغير إذن مولاه فهو عاهرٌ» أي: زانٍ، وكذا المكاتبُ والمدبَّرُ وأمُّ الولد؛ لقيام الملك في جميعهم، والحجرُ في المكاتب إنَّما زال في حقّ كسبه لا في رقبته، والنّكاحُ ليس بكسب، ولهذا لا يملكُ المكاتبُ تزويجَ عبده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يحكم.

<sup>3</sup> د: حکم بمهر.

 $<sup>^{4}</sup>$  ح  $^{-}$  بعد أن يحلف كل منهما على دعوى صاحبه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: وكان.

مصنف ابن أبي شيبة، 247/9؛ سنن أبي داود، النكاح 15-16؛ سنن الترمذي، النكاح 20.

(ونجيزُ إجبارَ العبد) ليس معناه: أن يحمله على النّكاح بالسَّيْف، بل معناه: أن ينفذَ نكاحُ المولى عليه بغير رضاه. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنَّه مملوكٌ لمولاه من حيثُ إنَّه مالٌ، لا من حيثُ إنَّه آدميٌّ، والنّكاحُ من خواصِّ الآدميَّة، فلا يملكُ إجبارَه.

ولنا: إنَّ في إنكاحه إصلاحَ ملكه؛ لئلا يقع في الزّنا، فتعيَّب باعتياده عليه، فينتقصُ ماليَّتُه، فيملك إجبارَه للإصلاح. وفي «الحقائق»: هذا إذا كان العبدُ كبيرًا، وإن كان صغيرًا؛ يجوز الإجبارُ عنده في قولٍ.

(كالأَمَة) فإنَّ إجبارَها جائزُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ منافعَ بُضْعها مملوكةٌ له، فله تمليكُها، ولهذا صار مهرُها لمولاها. (دون المكاتب والمكاتبة) فإنَّ إجبارهما غيرُ جائز؛ لأنَّهما التحقا بالأحرار في التَّصرُف، فيُشترطُ رضاهما، ولهذا صار مهرُ المكاتبة لها كأرشها.

(وإذا أذن) المولى بنكاح عبده؛ (صار المهرُ دينًا في رقبته) لأنَّ الدينَ ظهر في حقِّ المولى لصدور الإذن من جهته، فيتعلَّقُ الدينُ بماليَّة رقبته استيفاءً كما في دين التجارة دفعًا للضَّرر عن أصحاب الديون. (يباعُ فيه) أي: العبدُ في استيفاء جميع المهر إذا لم يَفِ ثمنُه؛ لا يباعُ ثانيًا، فيطالَبُ منه ما بقي من الدَّيْن بعد العتق، ولكن يباعُ مرَّةً بعد أخرى في دين نفقة زوجته؛ لأنَّه يتجدَّدُ، فإذا مات سقط الدينُ والنفقة؛ لفوات محلّ الاستيفاء.

(ويسعى المدبّرُ والمكاتَبُ) في المهر، ولا يُباعان؛ لأنّهما لا يحتملان النقلَ إلى ملكِ. (وإذنُه) أي: إذنُ المولى لعبده بالتّروُّج، سواءٌ عيّن المرأةَ أو لم يعيِّنها (ينتظمُ) النّكاحَ (الفاسد) عند أبي حنيفة رحمه الله، حتى يباع في المهر، ولا يجوز أن يتزوَّجَ بذلك الإذن أخرى، (كالصّحيح) أي: كما ينتظم الإذنُ النّكاحَ الصحيحَ اتِّفاقًا. وقالا: لا ينتظمُ حتى يجوزُ للعبد النَّاكح فاسدًا أن يتزوَّجَ به أخرى، فلا أ يباع، بل يؤخذُ المهرُ منه بعد العتق.

قيَّد بإذنه؛ لأنَّه لو وكَّل بنكاح عبده؛ ينصرفُ إلى الجائز دون الفاسد اتِّفاقًا.

وقيَّدنا إذنَه بنكاحه؛ لأنَّه لو أذن ببيعه؛ ينتظم الفاسدَ والصحيحَ اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

لهما: إن المقصودَ من النّكاح . وهو تحصينُه من الزنا . إنّما يحصل بالجائز دون الفاسد، فيُحملُ إذنُه المطلقُ عليه كما في التّوكيل بالتّكاح.

وله: إنَّ الإذنَ مطلقٌ، فينتظمُ نوعيه كما في التَّوكيل بالبيع، وأمَّا التَّوكيلُ بالنَّكاح؛ فإنَّما يقيَّدُ بدلالة حال الموكِّل.

وفي «المحيط»: الوكيلُ بالنّكاح الفاسد لو زوَّجه نكاحًا صحيحًا؛ لم يجزْ، والوكيلُ بالبيع الفاسد إذا باع صحيحًا جاز، والفرقُ: أنَّ البيعَ الفاسدَ بيعٌ حقيقةً؛ لأنَّه يفيدُ حكمَه، وهو الملكُ، والنّكاحُ الفاسدُ ليس بنكاحٍ؛ لأنَّه لا يفيدُ الحلَّ والملكَ، ولهذا لا يصحُّ طلاقُها، فلا يصيرُ الوكيلُ به وكيلًا بالنّكاح.

(وليس على المولى أن يبوِّنها) أي: لا يجب عليه أن يهيئ لأمته (منزلَ الزَّوْج) ويمكّنها فيه؛ لأنَّ استخدامَها حقُّ المولى، وفي التبوئة [بطأله. (بل يطأها) زوجُها (إذا ظفر بها) ولا يجب عليه نفقتُها ما لم يبوئها، ولو شرط أن لا يستخدمَها، فبوأها؛ فللمولى أن يرجع؛ لأنَّه أعارَ منافعَ أعضائها من زوجها، والإعارةُ غيرُ لازمةٍ بالشَّرْط، ولو استخدمها المولى نهارًا، وأعادها إلى بيت الرَّوْج ليلًا؛ فلها النَّفقةُ، كالحرَّة إذا هربتْ من بيت زوجها، ثُمَّ عادتْ إليه.

(ونثبتُ لها) أي: للأمة إذا تزوَّجتْ بإذن مولاها، ثُمَّ أعتقت (خيارَ العتق، والزَّوجُ حرِّ) وهذه جملةٌ حاليَّةٌ. وقال الشافعيُّ: لا يثبتُ لها الخيارُ إذا كان زوجُها حُرًّا، (كالعبد) أي: كما كان الخيارُ ثابتًا لها إذا كان زوجُها عبدًا اتِّفاقًا.

وفي قوله: «لها» دلالةٌ على أنَّ المولى لو زوَّج عبدَه الصَّغيرَ، ثُمَّ أعتقه؛ لا خيارَ له.

له: إنَّها بعد عتقها صارتْ كفؤًا لزوجها، فلا تتضرَّرُ <sup>4</sup> بدوام نكاحها، بخلاف ما إذا كان زوجُها عبداً؛ لأنَّها تتضرَّرُ <sup>5</sup> بعدم الكفاءة إن دام نكاحها.

ولنا: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم خيّر بريرةَ حين أعتقت وزوجُها كان حُرًّا 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ولا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وتمكنها.

<sup>3</sup> د: التبوئة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يتضرر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يتضرر.

<sup>.12-11</sup> لعتق 10؛ الهبة 6؛ الفرائض 81؛ صحيح مسلم، العتق 61.

وفى «المحيط»: خيارُ البلوغ يفارِقُ خيارَ العتق بأربعةِ أوجهٍ  $^1$ :

أحدُها: إنَّ الفرقةَ بخيار البلوغ إنَّما يقعُ بالقضاء، وخيارُ العتق يقعُ بدونه، والفرقُ: أنَّ خيارَ البلوغ إنَّما يثبثُ بخللٍ في المعقود عليه، فكان² بمنزلة خيار العيب، فافتقر إلى القضاء، وخيارُ العتق إنَّما يثبتُ لها لأنَّ الزوجَ بعد العتق مَلَكَها بثلاث تطليقاتٍ، فلها ردُّ الزيادة من غير قضاءٍ دفعًا للضَّرر عن نفسها، فلما لم يمكن رد الزيادة بدون الأصل جاز لها ردُّه.

والثاني: إنَّ خيارَ البلوغ للبكر يبطلُ بالسكوت إذا بلغتْ، وقد علمتْ بالنّكاح، وخيارُ العتق لا يبطلُ، والفرقُ: أنَّ سكوتَ البكر كان رضًا بأصل العقد، فجُعِلُ رضًا بلزومه، ولاكذلك سكوتُ المعتقة.

والثالث: إنَّ خيارَ البلوغ لا يقتصرُ على المجلس، وخيارُ العتق مقتصرٌ، والفرقُ: أنَّ خيارَ البلوغ لم يثبتْ بإثبات الزَّوْج، بل لتوهُّمِ خلل، وخيارُ العتق ثبت بإثبات المولى، فيُعتبرُ فيه المجلسُ كخيار المخيَّرة.

والرابعُ: إنَّ خيارَ البلوغ يبطلُ بالجهل، وخيارُ العتق لا يبطلُ، والفرقُ: أنَّ الحرةَ تصحبُ الحرائرَ، وتقدرُ على تعلُّم الأحكام، فالجهلُ كان من تقصيرها، فلا يكون عذرًا، والأمةُ لا تفرغُ 3 عن شغل المولى لتُحصّل 4 علمًا، فجعل جهلها عذرًا كجهل من أسلم في دار الحرب بالشرائع.

(وأثبتناه) أي: الخيار (للمكاتبة) إذا أعتقتْ. وقال زفر: لا يثبتْ؛ لأنَّ رضاها شرطٌ كالحرَّة، فينفذ العقدُ عليها لمباشرتها به. ولنا: إنَّها بعتقها صارتْ مملوكةً بالطلقات الثَّلاث، وهي لم تكن راضيةً بازدياد الملك عليها، فتتخيَّرُ.

وضع في المكاتبة؛ إذ لو زوَّج أمته برضاها، ثُمَّ أعتقتْ؛ لها الخيارُ اتِّفاقًا؛ لأنَّه لا يُعتبرُ رضاها حُرًّا كان زوجُها أو عبدًا. من الحقائق».

وفي «المحيط»: لو زوّج مكاتبته الصغيرة برضاها، ثُمَّ أعتقتْ؛ فلها خيارُ العتق إذا بلغتْ دون خيار البلوغ؛ لأنَّ رضاها في حال الكتابة كرضا البالغة. ولو زوَّجها بغير رضاها؛ فالنّكاحُ موقوفٌ على إجازتها، ولو لم تُجِزْ حتى أدَّت، فعتقتْ، فأجازتْ؛ لم يجز النّكاحُ حتى يجيزه المولى. وهذا من ألطف المسائل وأدوِّها، فالوجهُ فيه: أنَّها قبل العتق كانت أحقَّ بنفسها ومكاسبها كالبالغة حكمًا، وبعد العتق هي صغيرةٌ، والصغيرةُ الحرَّةُ لا يملكُ إنشاءَ النّكاح، فلا تملكُ الإجازةَ وإن لم تعتقْ<sup>5</sup>، ولكن عجزتْ بطل النّكاحُ، ولم يجزْ بإجازة المولى؛ لأنَّه طرأ على الحلّ الموقوف حلٌ المولى؛ فيطل الموقوفُ.

(ولو قتل) السيِّدُ (أمته) المنكوحةَ، ولم يكن مهرُها مقبوضًا (قبل دخول الزوج؛ فالمهرُ ساقطٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: عليه المهرُ لمولاها.

ذكر شيخُ الإسلام: هذا إذا كان السيِّدُ من أهل المجازاة؛ لأنَّه لو لم يكن منه بأن كان صبيًا؛ لا يسقط المهرُ اتِّفاقًا.

وقال الإمامُ الصفارُ: فعلُ الصبيّ معتبرٌ في حقوق العباد، فيجوز أن يكون الجوابُ فيه على الخلاف أيضًا.

وفي «المحيط»: كذا لو باعها على وجهٍ لا يقدرُ الزُّوجُ عليها لا يملك مطالبةَ المهر عنده خلافًا لهما.

قيَّد بقتل السيِّد؛ لأنَّ الأمةَ لو قتلتْ نفسها أو قتلها أجنبيٌّ؛ لا يسقط المهرُ اتِّفاقًا، إلا في روايةٍ عن أبي حنيفة.

وقيَّد بالأمة؛ لأنَّ المولى لو قَتَلَ زوجَ أمته؛ لا يسقطُ المهرُ اتِّفاقًا.

وقيَّد<sup>6</sup> بقوله: «قبل الدخول»؛ لأنَّ القتلَ إذا حصل بعده؛ لا يسقط المهرُ اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

لهما: إنَّ الموتَ مؤكِّدٌ للمهر، فلا يسقطُ كما لو قتلها أجنبيٌّ.

وله: إنَّ من له البدلُ منع المعقودَ عليه عن العاقد قبل التَّسليم، فيجازى بمنع البدل، كالحرَّة إذا ارتدَّتْ، بخلاف الأجنبيّ؛ لأنَّه لم يكن مستحقًا للبدل.

<sup>1</sup> د - أوجه.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يفرغ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ليحصل.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يعتق.

<sup>6</sup> ح: قيد.

(وعكسناه) يعني: قلنا: لا يسقطُ المهرُ (في قتل الحرَّة نفسَها قبل الدخول  $^{1}$ ) وقال زفر: يسقطُ؛ لأنَّها فوّتت المبدلَ قبل التَّسليم، فيفوت البدلُ، كما إذا قتل المولى أُمَتَّه.

ولنا: إنَّ المهرَ بعد موتها انتقل إلى ورثتها، فلا يسقطُ، بخلاف قتل المولى أُمَتَه؛ لأنَّ المهرَ له.

(ولو تزوّجتْ بغير إذن) مولاها، (فأعتقتْ؛ حكمنا بنفاذه) وقال زفرُ: لا ينفذُ نكاحُه، بل يبطلُ؛ لأنَّه كان موقوفًا على إجازة المولى، والإعتاقُ ليس بإجازة، وبعد العتق ارتفعَ ولايتُه عنها، فيبطلُ.

ولنا: إنَّ نكاحَها منعقدٌ؛ لكونها من أهل العبارة؛ لكنَّ عدمَ نفوذه كان لحقِّ المولى، فإذا زال حقُّه بالعتق ينفذُ.

ثُمَّ الإعتاقُ إن وُجِدَ بعد دخول الزوج بها؛ فالمهرُ للمولى؛ لأنَّه استوفى منافعَ مملوكةٍ له، فالبدلُ له، وإن وُجِدَ قبل الدُّخول بها؛ فالمهرُ<sup>2</sup> لها؛ لأنَّه استوفى منافعَ مملوكةً لها.

وفي «المحيط»: هذا إذا كانت أمةً أو مدبَّرةً، وإن كانت أمَّ ولدٍ؛ لا ينفذُ النّكاحُ عليها؛ لأنَّ العدَّةَ وجبتْ عليها من المولى كما عتقتْ والعدَّةُ مانعةٌ نفاذَ النّكاح.

(أو ورثها) أي: الأمة المنكوحة بلا إذن (من يحرمُ عليه) وطنها، كالابن إذا ورثها من أبيها، وكان الأب وطنها، (فأجاز) الوارث ذلك النّكاح، (أو اشترتها أنثى، فأجازتْ (أجزناه) أي: صحَّ ذلك النّكاح، (أو اشترتها أنثى، فأجازتْ (أجزناه) أي: صحَّ نكاحُها الموقوفُ عندنا. وقال زفر: يبطلُ.

قيَّد بقوله: «من يحرم عليه»؛ لأنَّه إذا ملكها من يحلُّ له فرجُها ينفسخ العقدُ اتفاقاً، ولا يصحُّ إجازةُ الثاني اتِّفاقًا3.

له: إنَّ ولايةَ المولى انقطعتْ عنها، فبإجازة غيره لا ينفذُ.

ولنا: إنَّ المولى التَّانيَ قائمٌ مقام الأوَّل في الملك، فيقومُ في الإجازة، بخلاف ما إذا ملكها من يحلُّ له وطعها؛ لأنَّ طروَّ الحلِّ النافذ على الحلّ الموقوف يبطلُه للتَّنافي بين الحلَّيْن في محلٍّ واحدٍ، حتى لو وطعها الزوجُ حالَ التوقُّف، ثُمَّ باعاها المالكُ؛ صحَّت الإجازةُ من الثاني؛ لأنَّ وطءَ الزوج يمنعُ ثبوتَ الحلِّ للمشتري، فلم يرتفع الحلُّ الموقوفُ. من «المحيط».

(ولو نكح<sup>4</sup> بغير إذن) مولاه، (ثم طلَّقها <sup>5</sup> ثلاثًا، ثُمَّ أذن له) مولاه بالتَّرُوُج، (ثم جدَّدَ عليها) أي: تزوّج ثانيًا تلك المطلَّقة بلا تحليل، (يجيزه) أي: أبو يوسف النّكاح الجديد (من غير كراهةٍ) وقالا: يكرهُ.

قيَّد بقوله: «بغير إذن»؛ لأنَّه إذا تزوّجها بإذنه لا يجوزُ قبل التَّحليل اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ثلاثًا»؛ لأنَّه لو لم يطلِّقها ثلاثًا لا يكرهُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ثُمَّ أذن له»؛ لأنَّه لو لم يأذن له ثانيًا لا يجوزُ اتِّفاقًا.

أقول: كان ينبغي للمصرِّف أن يقول: لو نكح بغير إذن، ثُمَّ طلق ثلاثًا، فأجاز، ثُمَّ أذن له؛ لأنَّ هذا القيدَ مأخوذٌ في «المحيط» و «المنظومة»، حتى ذكر في «شرحه»: لو لم يجز المولى النّكاحَ الأوَّلَ، ثُمَّ أذن له، فتزوَّجَها؛ لا يكره ارِّفاقًا.

له: إنَّ الطلقاتِ الثلاثَ صادفتْ نكاحًا غيرَ منعقدٍ، فيلغو كما لم يجزه المولى.

ولهما: إنَّ الإجارةَ صحَّتْ من وجهٍ؛ لأنَّها تستندُ إلى أصل العقد، وهي إن لم يفد النفوذَ حقيقة لانعدام النّكاح في الحال؛ ففيها شبهةُ النُفوذ، فأورثت شبهةَ وقوع الطلاق، فيكره بلا تحليل.

(ولو زوّج) المولى (بنته مكاتبه، ثُمَّ مات) المولى (لا نُفسدُ النّكاحَ، إلا إذا عجز، فردًّ) إلى الرقِّ، فيبطلُ النّكاحُ اتِّفاقًا، ولا مهرَ لها إن لم يكن دخل بها، وإلا؛ فلها المهرُ في رقبته يبطلُ منه بقَدْر حصَّتها؛ لأنَّ المولى لا يستوجبُ على مملوكه شيئًا. من «الحقائق».

وقال الشافعيُّ: يفسدُ وإن لم يعجزْ؛ لأنَّها ملكته بالإرث، ولهذا ينفذُ إعتاقُها إيَّاه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د — قبل الدخول.

<sup>ُ</sup> ج: فالألف.

 $<sup>^{3}</sup>$  د  $^{-}$  ولا يصح إجازة الثاني اتفاقاً.

<sup>4</sup> د + هو.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: طلق.

ولنا: إنَّها لم تملكُه، وإنَّما يثبتُ ملكُها في بدل الكتابة، وأمَّا إعتاقها؛ فإنَّما ينفذُ؛ لأنَّه حُرُّ من وجهٍ لا يحتملُ النقلَ؛ لتضمنه الإبراءَ عن بدل الكتابة، ثُمَّ يثبتُ العتقُ بعده، ولهذا لا يعتقُ إلا بإعتاق جميع الورثة؛ ليحصلَ البراءةُ عن بدل الكتابة.

(وحكم بحريَّة ولد العبد المغرور بالقيمة) يعني: إذا تزوَّجَ العبدُ بإذن مولاه امرأةً على زعم أنَّها حرِّة، فولدتْ منه، ثُمَّ ظهرَ أنَّها أمةٌ، قال محمدٌ: يأخذها مولاها، ولا يأخذُ ولدَها، وهو حُرِّ بالقيمة يدفعها بعد العتق قياسًا على ولد الحرّ المغرور، والجامعُ رعايةُ جانبي الوالد والمولى، وإليه أشار بقوله: (كالحرّ) يعني: كما أنَّ الحرَّ إذا تزوَّجَ على زعم أنَّها حرَّة، فظهرتْ أمةً؛ كان ولدُه حُرَّا بالقيمة اتّفاقًا. وقالا: يأخُذُها وولدَها مولاها، ولا يكون حُرًّا بالقيمة؛ لأنَّه كان القياسُ في ولد الحرّ المغرور أن يكون رقيقًا؛ لأنَّ الولدَ يتبعُ الأمَّ في الوقيَّة، إلا أنَّا لَمَّا عرفنا إجماعَ الصحابة على أنَّ ولدَ الحرّ المغرور حُرِّ بالقيمة؛ تركنا القياسَ به، فلا يقاس عليه غيرُه، مع أنَّ المساواة بينهما منعدمةٌ؛ لأنَّ المؤرر يطالبُ بالقيمة في الحال، والعبدُ يطالب بها بعد العتق.

### (فصل) في العيوب

(ولا نجيزُ ردَّها) أي: ردَّ المنكوحة (لجنونٍ<sup>2</sup> وجذامٍ وبرصٍ ورتقٍ) وهو بفتح التاء: غدَّةٌ أو لحمةٌ في فم الرحم، (وقرنٍ) وهو بفتح التاء: غدَّةٌ أو لحمةٌ في فم الرحم، كلُّ منهما يمنع دخولَ الدُّكر. كذا في «المغرب». وقال الشافعيُّ: يجوز بهذه العيوب ردُّها؛ لأنَّ كلَّا منها يمنعُ من الاستمتاع طبعًا أو حسًّا، فيوجب حقَّ الفسخ، كما إذا وجدتْ زوجَها مجبوبًا. ولا يزاد على الخمس عنده، وزاد بعضهم، فألحق بها كلَّ عيب يكسرُ سؤرةَ التَّواق. من «الوسيط».

ولنا: إنَّ الفائتَ بهذه العيوب تمامُ الرضا، وهو ليس بشرطٍ للزوم التّكاح، ولهذا يثبتُ مع الهزل، وما هو مستحقٌ بالعقد. وهو التمكينُ من الوطء. حاصلٌ من جهتها، ولا يعتبرُ فواتُ تمتُّعه؛ لإمكانه أن يستمتعَ من امرأةٍ أخرى، بخلاف ما استشهد به؛ لأنَّ المرأةَ ليس لها أن تقضي حاجتها من رجل آخرَ، فيفوت ما هو المقصودُ من التّكاح.

وإذا ردَّها انفسخ العقدُ، ولا مهرَ لها إن لم يكن دخل بها، فإن كان دخلَ بها قبل العلم بالعيب؛ فلها مهرُ مثلها، ويرجعُ به على من زوّجها. وأما النفقةُ والسكني؛ فلا تجب إن كانت حائلًا.

والبرصُ المثبتُ الخيار عنده: هو الذي لا يقبل العلاجَ دون أوائله، وكذا الجذامُ، ولم يعتبر في الجنون أن لا يقبل العلاجَ. من «الحقائق».

(وأجاز لها ردّه) أي: أجاز محمدٌ للمرأة أن تردّ زوجها (بالثلاثة الأُوَل) أي: الجنون والجذام والبرص. وقالا: ليس لها الردُّ.

له: إنَّ حقَّها من التَّمتُّع يفوتُ بهذه الثلاث، فتتخيَّرُ، كما لو وجدته مجبوبًا أو عنينًا، بخلاف جانبه؛ لأنَّه يمكنه دفعُ الضَّرَر عنه بالطلاق.

ولهما: إنَّ استيفاءَ حقِّها متصوَّرٌ مع القصور، فلا يثبتُ لها الخيارُ حذراً عن إبطال حقِّ الرَّوْج، وإنَّما تخيَّرت في الجب والعنَّة؛ لأنَّ استيفاءَ حقِّها منه فات بالكليَّة.

(ويؤجّلُ العنين) وهو من لا يقدرُ على الجماع لمرضٍ أو لكبر سنّه أو بسحرٍ أو يصل إلى الثيب دون البكر أو لا يصل إلى امرأةٍ واحدةٍ بعينها. (والخصي لا المجبوب) يعني: لو وجدت زوجَها مجبوبًا، وهو من قطع آلته؛ لا يؤجّل؛ لأنَّ العنينَ إنَّما أجّل سنةً ليعرفَ أنَّ عجزَه من خلقةٍ أو من آفةٍ عارضةٍ حتى يزول بمضيّ الفصول الأربعة، فلا فائدة في تأجيل المجبوب. (حولًا) وهو مفعولُ (يؤجل)، يبتدأُ من وقت الخصومة، ويحتسبُ أيامُ الحيض وشهرُ رمضان من السنة، لا أيامُ مرضه أو مرضها. وفي ظاهر الرواية: يؤجّلُ سنةً قمريةً، وهي ثلاثمائةٍ وأربعةٌ وخمسون يومًا. وفي «الذخيرة»: يؤجّل بسنةٍ شمسيةً، وهي زائدةٌ على السنة القمرية بأحد عشر يومًا وجزءٍ من مائة وعشرون جزءاً من اليوم، فيجوز أن يوافقُ طبعُه هذه الزيادة، وهو روايةٌ عن أبى حنيفة، ومختارُ بعض المتأخرين.

(فإن وصل) العنينُ أو الخصيُّ إلى زوجته، جزاءُ الشرط المحذوفٌ، وهو: يبقى نكاحُه. (وإلا) أي: إن لم يصلُ (فُرِّقَ بينهما بطلبها) أي: بطلب زوجته التفريقَ. هذا قيدٌ لكلّ ما سبق حتى لا تفرّق<sup>4</sup> امرأة المجبوب بدون طلبها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الولد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بجنون.

<sup>3</sup> د: سنة.

<sup>4</sup> ح: يفرق.

وفي «الخانية»: وإن كانت رتقاءَ ليس لها حقُّ الفرقة؛ لأنَّ المانعَ من قِبَلها، ولو وصل إليها، ثُمَّ صار مجبوبًا أو عنينًا؛ لا خيارَ لها؛ لأنَّ حقّها في وطأةٍ واحدةٍ ليحصلَ مقصودها من تأكُّد المهر والإحصان، وما زاد على الواحدةٍ لا يجب عليه حكمًا، ويجب ديانةً.

ولو تزوَّج امرأةً عالمةً بحاله؛ فالأصحُّ: أنَّه لا خيار لها. ولو كانت صغيرةً وزوجُها مجبوبًا؛ ينتظر إلى بلوغها لاحتمال أن ترضى به، بخلاف ما لو ثبت لها حقُّ الشُّفعة يأخذها وليُّها ولا ينتظر، والفرقُ: أنَّ حقَّ الشُفعة ثابتٌ في الحال، وفي تأخيره إضرارٌ لها، وحقُّ قضاء الشَّهوة غيرُ ثابتٍ في الحال.

اعلم أنَّ التَّأجيلَ إِنَّما يثبتُ إذا صدّق زوجتَه في عدم الوصول إليها، وأمَّا إن كذّبها وهي ثيبٌ؛ فيستحلف الزوج؛ لأنَّه ينكرُ استحقاقَ الفرقة عليه، فإن حلف؛ فهي امرأتُه، وإن نكل يؤجَّلُ سنةً، وبعد مضيّ السنة إن صدّقها في عدم الوصول يفرّقُ، وإن كذّبها يُستحلفُ أيضًا، فإن نكل تخيَّر؛ لتأكُّد دعوى المرأة ينكول الزوج، وإن حلف يبطلُ حقُّها في التَّخيير. وإن كانت بكرًا، فادَّعَى الزوجُ الوصولَ؛ ينظر إليها النساءُ، فإن قلنَ: هي بكرٌ؛ يؤجِّل سنةً، وبعد تمام السنة إن قلنَ: هي بكرٌ؛ يفرَّقُ، وإن قلن: ثيبٌ؛ يستحلف الزوجُ؛ لأنَّه لا يلزم من ثبوت النّيابة الوصولُ إليها؛ لاحتمال زوال البكارة بشيءٍ آخر، فإن حلف؛ فهي امرأتُه، وإن نكل يفرّق.

وفي «الكفاية»: إن يسأل الزومُج القاضي أن يؤجِّلُه سنةً أخرى أو شهرًا لا يفعلُ ذلك إلا برضا المرأة، وإن رضيتْ ثُمَّ رجعتْ؛ فلها ذلك، ويبطل الأجلُ. كذا في «التبيين»<sup>3</sup>.

(ونجعلُ الفرقةَ طلقةً بائنةً، لا فسخاً) أي: قال الشافعيُّ: هي فسخٌ حتى لا ينتقصُ بها عددُ الطلاق؛ لأنَّها فرقةٌ من جهتها؛ لحصولها بطلبها.

ولنا: إنَّ هذه الفرقة من جهته؛ لأنَّ التَّسريحَ بإحسانٍ كان واجبًا عليه دفعًا للظُّلْم عنها، ولَمَّا لم يفعل ناب القاضي منابَه، فكان لفعامُ منسوبًا إليه.

(والفرقةُ) أي: فرقةُ المرأة عن زوجها العنين بعد إمهال سنةٍ (بتفريق الحاكم) عند أبي حنيفة رحمه الله. (وقالا: بقولها): اخترت نفسي، أو أبنتُ نفسي؛ يقعُ الفرقةُ؛ لأنَّ الشرعَ خيَّرها، فصارت كمخيَّرة الزوج.

وله: إنَّ الملكَ للزوج، فلا يزولُ إلا بإزالته، أو بإزالةِ من يقوم مقامه.

(وإذا كان زوجُ الأمة عنينًا؛ فالخيارُ) في تفريقها ثابتٌ (للمولى) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ ما هو المقصودُ من النّكاح. وهو الولد . حقُه. (ويجعلُه لها) أي: أبو يوسف الخيارُ للأمة؛ لأنَّ الوطءَ حقُها.

(ومنعنا ردّ المهر بعيبٍ يسيرٍ) وهو ما ينقصُ مقدارَ ما يدخل تحت تقويم المقومين. وقال زفر: يردُّ به.

قيَّد بالردِّ إشارةً إلى أنَّ المهرَ مقبوضٌ؛ لأنَّه لو لم يكن مقبوضًا وحدث به عيبٌ سماويٌّ؛ فلها الخيارُ اتِّفاقًا: إن شاءتْ أخذته ناقصًا، وإن شاءت أخذت القيمة يوم العقد. وإن حدث بفعل الزوج، فإن شاءتْ أخذته وقيمةَ النقصان، وإن شاءتْ أخذتْ قيمتَه اتِّفاقًا.

وقيَّد بالمهر؛ لأنَّ ردَّ المبيع بعيبِ يسيرِ جائزٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد باليسر؛ لأنَّ الردَّ بعيبٍ فاحشٍ جائزٌ اتِّفاقًا.

هذا إذا لم يكن المهرُ من ذوات الأمثال، وإن كان منها؛ يردُُ<sup>4</sup> بعيبٍ يسيرٍ اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

له: إنَّها إنَّما رضيتْ بالمهر سليمًا، فإذا فاتت السَّلامةُ؛ فلها أن تردَّه كما إذا كان المهرُ مثليًا وكما في المبيع.

ولنا: إنَّ الردَّ غيرُ مفيدٍ؛ لأنَّ النّكاحَ لا ينفسخُ به إذا صدر عن ولايةٍ كاملةٍ، والمهرُ ليس بمثليٍّ حتى يوجد مثله سليمًا، ولا فائدة في إيجاب قيمته أيضًا؛ لأنَّ كونَ قيمته خيرًا منه غيرُ معلومٍ؛ لأنَّ التقويمَ لا يخلو عن تفاوتٍ يسيرٍ؛ لأنَّه إنَّما يكون بالظنِّ لا بالتيقُّن، بخلاف الفاحش؛ لأنَّ الردَّ يوجبُ إعادةَ المعوّض، فالردُّ فيه مفيدٌ.

# (فصل) في نكاح أهل الشِّرْك

(وأجازوا أنكحةَ الكُفَّار) وقال مالكِّ: لا يجوز؛ لأنَّ في نكاحهم شروطُ الجواز منتفيةٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لتأبد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: امرأة.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح $^{-}$ کذا في التبيين.

<sup>4</sup> د: ترد.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم «إنما ولدتُ من نكاح لا من سفاح» $^{1}$ ، ولولا صحَّةُ عقدهم لَمَا قال كذا.

(ولو تزوَّجَ بغير شهودٍ أجزناه) يعني: نكاحُ الكافر بغير حضور شاهدين جائزٌ عندنا. وقال زفر: لا يجوزُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا نكاحَ إلا بشهودٍ»<sup>2</sup>.

(وإذا أسلما أبقيناه) أي: إذا أسلم المتناكحان بغير شهودٍ؛ فنكاحُهما باقٍ، فلا يفرَّقُ بينهما عندنا. وقال زفر: يفرَّقُ؛ لكون نكاحهما غيرَ جائزٍ، وإنَّما لم يتعرَّضْ لهما قبل الإسلام؛ لوجود عقد الذمَّة، فإذا أسلما وترافعا الأمرَ إلينا؛ وجب التَّفريقُ.

ولنا: إنَّ الإشهادَ على النَّكاح حقُّ الشَّرْع، وهم قبل الإسلام لا يخاطَبون به، ونحن مأمورون بتركهم وما يعتقدون، فإذا جاز نكاحُهم يبقى بعد إسلامهم.

(أو بمحرمه) أي: لو تزوَّج ذميٌّ بذات رحمٍ محرمٍ (فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة، حتى يحكم لها بالنَّفقة إذا طلبتْ، ولا يسقطُ إحصائه إذا دخل بها، حتى لو أسلم بعد ذلك يحدُّ قاذفُه. وقالا: غيرُ جائزٍ، حتى يسقط إحصائه بالدُّخول بها، ولا يحكم لها بالنَّفقة. وكذا الخلاف لو تزوَّج ذميٌّ زوجته المطلَّقة ثلاثاً أو الخمس أو الأختين.

(وشرطُ التَّفريق) إذا تزوَّج الكافرُ محرمه عند أبي حنيفة (اتفاقُهما) أي: اتفاقُ الزوج والزوجة على التَّفريق عند القاضي. (وفرّقا) أي: قالا: يفرّقُ الحاكم، وإذا حكَّما رجلًا؛ فهو كالحاكم الموّل.؛ من «الحقائق».

(بينهما بمرافعةِ أحدهما كإسلامه) أي: كما يفرَّقُ بإسلام أحدهما؛ لأنَّ النّكاحَ باطلٌ بانعدام المحليَّة، ولهذا لا يورثُ به، إلا أمرنا بتركهم وما يدينون، فإذا رفع أحدُهما أمرَه؛ فقد التزم حكم الإسلام، فيفرَّقُ بينهما.

وله: إنَّ هذا النّكاحَ صحيحٌ في اعتقادهم، فلا يتعرَّضُ لهم في شريعتنا ما داموا على اعتقادهم، ومرافعةُ أحدهما لا يدلُّ على بطلان اعتقاد الآخر، ولا يمكن الحكمُ على الرَّافع؛ لأنَّه يستلزمُ الحكمَ على صاحبه بلا رضاه، ولا ولايةَ لنا على إلزامهم؛ لأنَّا مأمورون بطلان اعتقاد الآخر، ولا يمكن الحكمُ على التَّفيق؛ التَّفريق؛ بتركهم وما يدينون، بخلاف إسلام أحدهما؛ لأنَّ اعتقادَ الآخر لا يعارضُ الإسلام؛ إذ الإسلامُ يعلو، وبخلاف ما إذا اتَّفقا على التَّفريق؛ لأنَّهما أبطلا اعتقادَهما بجواز النّكاح. وأما عدمُ الإرث؛ فلأنَّه يثبتُ بالنصِّ في النّكاح الصَّحيح مطلقًا على خلاف القياس، فلا يقاسُ عليه هذا النّكاحُ.

(أو في عدَّةِ كافرٍ) أي: إذا تزوّج كافرٌ معتدّةَ كافرٍ، ثُمَّ أسلما؛ (فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوزُ.

اختلف في تخريج قول أبي حنيفة، قال بعضُهم: تجب العدَّةُ على الذمية من الذميّ عنده، لكن إذا تزوّجها في العدّة وهم يدينون جوازَ النّكاح في العدّة يقع جائزًا، والمتنُ مشيرٌ إلى هذا التَّخريج، لكنَّ الصَّحيحَ من التَّخريج ما روى أبو يوسف عن أبي حنيفة أنَّه قال: ليس على الذميَّة من الذميّ عدَّةٌ عنده خلافًا لهما، فعلى هذه الرّواية جاز النّكاخ عنده؛ لعدم مانع العدَّة، وعندهما: لا لقيام العدَّة.

وضع في الذميّ والذميّة؛ لأنَّ الحربيَّ إذا طلّق الحربيَّة؛ لا عِدَّةَ عليها بالاتفاق، ولو كانت الذميّةُ كتابيةً تعتدُّ من مسلمٍ؛ لم يجز للمسلم ولا الذميّ أن يتزوَّجها في العدَّة اتِّفاقًا؛ لأنَّ العدَّة تجب ههنا صيانةً لماءِ المسلم. من «الحقائق».

لهما: إنَّ نكاحَ معتدَّةِ الغير حرامٌ إجماعًا، وقد التزم أهلُ الذمة أحكامنا، فيلزمهم هذا الحكمُ، فيفرَّقُ بينهما، وأمَّا تكاحهم بغير شهودٍ إنَّما جاز عندهما كما سبق؛ فلأنَّ حرمتَه مختلفٌ فيها، وهم لا يلتزمون أحكامنا بجميع الاختلافات.

وله: إنَّ العدَّةَ لا يمكن إثباتها حقًا للشَّرْع؛ لكونهم غيرَ مخاطبين به، ولا حقّاً للزوج؛ لأنَّه لا يعتقدهُ، فلم يتحقَّقُ ما يمنع النّكاحَ، ولا يفرَّقُ بينهما كما في نكاح ذات الرّحم المحرم؛ لأنَّ المحرميَّة ينافي بقاءَ النّكاح، والعدّةُ لا ينافيه، ألا يرى أنَّ المنكوحة إذا وطئتْ بشبهةٍ؛ فعليها العدةُ، ولا يفسدُ النّكاح؟

وفي «النهاية»: الاختلافُ في التَّفريق فيما إذا كانت المرافعةُ أو الإسلامُ قبل انقضاء العدَّة، وأمَّا إذا كانت بعد انقضائها؛ لا يفرَّقُ اتِّفاقًا.

\_

<sup>1</sup> مصنف عبد الرزاق؛ 303/7؛ مصنف ابن أبي شيبة، 387/16؛ المعجم الأوسط للطبراني، 80/5؛ المعحم الكبير له، 329/10؛ السنن الكبرى للبيهقي، 190/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده كذلك، وقد روي بلفظ: «لا نكاح إلا بولي وشاهدي عدل»، انظر: مصنف عبد الرزاق، 196/6؛ صحيح ابن حبان، 386/9. وقال الزيلعي في نصب الراية 167/3: غريب بهذا اللفظ.

<sup>3</sup> د – لهما: إن نكاح معتدة الغير حرام إجماعًا، وقد التزم أهل الذمة أحكامنا، فيلزمهم هذا الحكم، فيفرق بينهما، وأما.

(أو بغير مهرٍ وهما ذميان) يعني: لو تزوَّج ذميٌّ ذميَّةً على أن لا مهرَ لها؛ (فمهرُ المثل غيرُ لازمٍ) عند أبي حنيفة. (ولو ترافعا) أي: عرض الزوجان أمرهما إلينا، «لو» هذه للوصل. (أو أسلما) وقالا: لها مهرُ المثل، سواءٌ ترافعا أو ترافع أحدهما، وكذا في الإسلام. وفي «المحيط»: هذا محمولٌ على ما إذا لم يدينوا وجوبَ مهر المثل، ولو 1 دانو وجوبَه حالة النفي؛ وجب مهرُ المثل اتِّفاقًا. قيَّد النفيَ بالمهر؛ لأنَّهما لو نفيا النفقة والسكني ينتفي اتِّفاقًا.

وقيَّد المهرَ بالنفي؛ لأنَّ في السكوت عنه روايتين عن أبي حنيفة: في روايةٍ: هو كالنَّفي، وفي روايةٍ: لها مهرُ المثل اتِّفاقًا. وقيَّد بقوله: «وهما ذميان»؛ لأنَّهما لو كانا مسلمين يجب مهرُ المثل اتِّفاقًا، ولو كانا حربيَّيْن؛ لم يجب شيءٌ اتِّفاقًا إذا أسلما. من «الحقائق».

لهما: إنَّهم التزموا أحكامنا، ومن حكمنا أن لا نكاحَ إلا بالمهر.

وله: إنَّ وجوبَ المهر إن كان حقًا لله، وهما لم يخاطبا به، وإن كان حقّ المرأة؛ فهي لم تعتقد بوجوبه، ورضيت بتركه، فلا معنى للإيجاب.

(كما حكمنا في الحربيَّيْن) يعني: مهرُ المثل غيرُ لازم كما إذا تزوَّج الحربيان، ونفيا المهر، ثُمَّ أسلما، أو ترافعا إلينا؛ لم يحكم لها بشيءٍ عندنا. وقال زفر: يحكمُ لها بمهر المثل؛ لأنَّ النّكاحَ لم يُشرعُ إلا بالمال لشرف بضع الإنسان، فوجب العوضُ وإن نفياه. ولنا: إنَّ إلزامَهم متعنِّرٌ لعدم التزامهم حكمنا، فلا فائدةً في الإيجاب.

(ولو أمهرها وهما ذميّان) أي: لو أمهر ذميٌّ ذميّةً (خمرًا أو خنزيرًا بعينهما، ثُمَّ أسلما) أو أحدُهما قبل القبض، (فهما) أي: ما عيّناه من الخمر والخنزير 3 (المهرُ) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ المرأةَ ملكتْ عينَهما وقت العقد، والإسلامُ لا يمنع قبضهما، كما لو أسلمتْ ولها في يد غيرها خمرٌ أو خنزيرٌ، فلها أن يقبضهما تخلّلُ الخمرَ وتطلقُ الخنزيرَ.

قيَّد بالخمر أو الخنزير؛ لأنَّ في الميتة والدم روايتين عن أبي حنيفة.

(أو في الذمّة) يعني: إذا كان الخمرُ أو الخنزيرُ دينًا في الذمّة؛ (فالقيمةُ فيها) أي: واجبةٌ في الخمر عند أبي حنيفة؛ لأنّ مِلْكَها في غير المعيَّن إنّما يحصل بالقبض؛ لأنّ الدَّينَ يقضى بمثله، والإسلامُ ينافيه، فتجب قيمةُ الخمر لكون تسميتها صحيحةً وقت العقد، وأخذُ قيمتها ليس كأخذ عينها؛ لأنّها من ذوات الأمثال، (ومهرُ المثل فيه) أي: واجبٌ عنده في الخنزير؛ لأنّه من ذوات القيم<sup>4</sup>، وأخذُ قيمته كأخذ عينه.

(ويوجبه فيهما) أي: أبو يوسف مهر المثل في صورتي كونهما عينين أو دينين؛ لأنَّ للقبض حكمَ الابتداء، ولو كان ابتداءُ العقد عليهما عينًا كان أو دينًا؛ وجب مهرُ المثل، فكذا هذا. (لا القيمة) أي: قال محمدٌ: تجب القيمة في الصُّورتين؛ لأنَّ التَّسميةَ وقت العقد كانت صحيحةً؛ لكون المسمّى مالًا عندهم، فلما عجز عن تسليمه بالإسلام؛ يلزمُه تسليمُ قيمته، كما لو تزوَّج امرأةً على عبد غيره.

(ولو أسلمتْ؛ نعرضُ عليه) أي: على زوجها (الإسلام) وقال الشافعيُّ: لا يعرضُ؛ لأنَّ في العرض تعرُّضاً له، ونحن مأمورون بأن لا نتعرَّضَ لأهل الذَّمَّة، إلا أنَّ ملكَ النّكاح قبل الدُّخول لا يتأكَّدُ، فينقطعُ عنده بنفس الإسلام، وبعد الدخول يتأكَّدُ، فيتأخر إلى انقضاء ثلاثِ حيض كما في الطلاق. 5.

ولنا: إنَّ الإسلامَ لا يصلحُ أن يكون فارقاً؛ لأنَّه جاء عاصمًا، فيجب العرضُ، فإن أسلم حصل كلُّ المقاصد، وإلا؛ يقعُ الفرقةُ بإبائه، حتى لو كان زوجُها صبيًا يؤخَّرُ إلى أن يعقلَ الإسلامَ، فإذا عقل عُرِضَ الإسلامُ عليه؛ لأنَّ حلَّ المتعة فات بكفره، فيخاطبُ بالإسلام لحقّ زوجته، والصبيُّ يؤاخذُ بحقوق العباد. كذا في «المحيط».

(فإن أسلم) فهي امرأته، (وإلا؛ فرق) أي: إن لم يسلم يفرِّقُ بينهما القاضي بإبائه عن الإسلام. (ويجعله) أي: أبو يوسف هذا التَّفريقَ (فسخًا) حتى لا ينتقص من عدد الطلاق. (وقالا: طلاقًا بائنًا) وإن لم يكن الزوجُ الآبيِّ عن الإسلام أهلًا للطِّلاق، كما إذا كان صبيًا يعقلُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: شيء.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: أو الخنزير.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: القيمة.

 $<sup>^{5}</sup>$  د - إلا أن ملك النكاح.

له: إنَّ هذا لو كان طلاقًا؛ لَمَا تُصُوِّرَ من جهة المرأة، وهو متصوَّرٌ منها، كما إذا أبتْ مجوسيَّةٌ بعد إسلام زوجها، فيكون فسخاً. ولهما: إنَّ الواجبَ على الزوج الإمساكُ بالمعروف أو التَّسريخ بإحسان بالنصِّ، وبالإباء امتنعَ عن تسريحها بإحسانٍ، فناب القاضى منابه في التَّسريح، وهو طلاقٌ.

(أو أسلم وهي) أي: والحالُ أنَّ زوجته (مجوسيَّةٌ، فعرض عليها) الإسلام، (فأبت؛ فرّق) بينهما (بغير طلاقٍ) إنَّما لم يجعل هذا التَّفريقُ طلاقًا؛ لأنَّها ليستْ أهلًا للطَّلاق حتى ينوب القاضي منابها.

قيَّد بقوله: «وهي مجوسيَّةٌ»؛ لأنَّها لو كانت نصرانيَّةً وقت إسلامه، ثُمَّ تمجّستْ؛ تكون فرقتُها طلاقًا؛ لأنَّها أحدثتْ زيادةَ صفةٍ للكفر لها أثرٌ في تحريم المتعة، وهي التمجُّسُ، فأثَّر في فساد العقد دون ارتفاعه. كذا في «المحيط».

(ويكون لها) أي: للمرأة التي أبى زوجُها عن الإسلام (المهرُ إن دخل) لأنَّه تأكَّدَ بالدخول بها، (وإلا فلا) أي: إن لم يكن دخل بها؛ فلا مهرَ لها؛ لأنَّ الفرقةَ من قِبَلها.

(وإن ارتدَّ أحدُهما) أي: أحدُ الزوجين عن الإسلام (وقعت الفرقةُ) بينهما (بغير طلاقٍ. وجعل ردَّته) أي: جعل محمدٌ ردَّةَ الزوج (طلاقًا).

قيَّد بردته؛ لأنَّ ردَّتَها فسخٌ اتفاقًا؛ إلا أنَّ مشايحٌ بلخٍ قالوا: ردَّتُها لا يؤثِّرُ في فساد النّكاح، ولا يؤمرُ بتجديد النّكاح عليهنَّ حسمًا لهذا الباب عليهنَّ. وعامَّةُ مشايخ بخارى قالوا: كفرُها يفسدُ النّكاح، لكنَّها تجبرُ على النّكاح بزوجها الأوَّل. كذا في «الخلاصة».

ومحمدٌ قاسها على إبائه عن الإسلام؛ لأنَّ كلَّا منهما وقع باختياره. وأبو يوسف مرَّ على أصله، وجعل ردَّتَه فسخاً كإبائه. وأبو حنيفة لم يجعلْ ردَّةَ الزوج طلاقًا كما جعل إباءَه طلاقًا فيما سبق؛ لأنَّ الردَّةَ منافيةٌ للنكاح، فلا تكون رافعةً له؛ إذ رفعُ<sup>1</sup> الشيء يقتضي سبقَ وجود المرفوع، والإباءُ لا ينافيه، ولهذا يبقى النّكاحُ بعد الإباء ما لم يفرِّقِ القاضي.

فإن قيل: لو كان كذلك لَمَا وقع طلاقُ المرتدِّ امرأته بعد ارتداده مع أنَّه واقعٌ بالاتِّفاق.

قلنا: الردَّةُ تنافي<sup>2</sup> النّكاحَ حكمًا لا حقيقةً؛ لأنَّها لا توجبُ<sup>3</sup> الحرمة المؤبَّدة كالمحرمِّية، فجعلنا الردَّةَ فسخاً نظرًا إلى الحكم، وأوقعنا طلاقه نظرًا إلى ثبوت المحليَّة من حيثُ الحقيقة عملًا بالشبهين.

اعلم أنَّه لو قال: وإن ارتدَّ أحدهما جعل ردَّتُه طلاقًا لا فسحًّا؛ لكان أخصرَ.

(فإن كان دخل بها وهو المرتدُّ) أي: والحالُ أنَّ الزوجَ مرتدُّ؛ (كمِّلَ مهرُها) ولها النفقةُ، (وإلا) أي: إن لم يدخلُ بها (نصّف) المهرُ، ولا نفقةَ لها.

أقول: قولُه: «وهو المرتد» زائدٌ لا حاجةَ إليه؛ لأنَّه كان معلومًا مما سبق أنَّ هذا الحكمَ للمرتدِّ مع أنَّه موهمٌ أن يكون الدخولُ مقيَّدًا بحالة ارتداده، وليس كذلك؛ لأنَّ الدخولَ لو وُجِدَ قبل ارتداده يكمَّلُ مهرُها.

(أو هي) أي: إن ارتدّت الزوجةُ (قبل الدخول؛ فلا مهرَ لها، ولا نفقةَ) لأنَّه لا عدَّةَ لها، وإن كانت مدخولًا بها؛ فلها مهرّ ولا نفقةَ؛ لأنَّ الفرقةَ من قِبَلها.

(ولو ارتدًا معًا، وأسلما؛ أبقينا نكاحهما) لِمَا روي أنَّ بني حنيفةَ ارتدُّوا في زمن أبي بكر رضي الله عنه، ثُمَّ أسلموا، فلم يأمرهم بتجديد النّكاح.

فإن قيل: إنَّ ارتدادَهم ما وُجِدَ جملةً إجماعًا، فكيف يستدلُّ به؟

قلنا: لَمَا جهل التاريخُ؛ جعل كأنَّه وُجِدَ جملةً.

وقال زفر: يبطلُ نكاحهما؛ لأنَّ الردَّةَ ينافي النَّكاحَ، وردَّةُ 4 أحدهما يوجب الفرقةَ، فردَّتُهما أَوْلي.

قيَّد بقوله: «معًا»؛ لأنَّه لو أسلم أحدُهما بعد ارتداد صاحبه فسدَ النَّكاحُ اتفاقاً<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: رافع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ينافي.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يوجب.

<sup>4</sup> ح: فردة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د — اتفاقاً.

(ونحكم بالفرقة حال الردَّة) أي: ردَّةِ أحد الزوجين عن الإسلام بلا تأخيرٍ قبل الدخول وبعده، (والتَّفريق بالإباء) أي: نحكمُ بالتفريق بينهما بإباء الرَّوج عن الإسلام حين أسلمتْ زوجته. (وخروج المهاجرة إلينا) يعني: إذا هاجرتْ حربيَّةٌ إلى دار الإسلام من غير إسلامها ومن غير قصد المراغمة لزوجها؛ يقع التَّفريقُ بالخروج عندنا. (لا بانقضاء العدَّة في المدخول بها) يعني: قال الشافعيُّ: الزوجةُ إذا كانت مدخولًا بها يقعُ الفرقةُ في الصورة المذكورة بانقضاء الأقراء كما في الطلاق؛ لأنَّ ملكَ النّكاح تأكَّد بالدخول، وإن كانت غيرَ مدخولٍ بها؛ يقع الفرقةُ في الحال بالردَّة وبإسلامها بدون عرض الإسلام على زوجها، وبخروجها مهاجرةً؛ لأنَّ النّكاحَ لم يتأكَّدُ بالدخول. قيَّدنا المهاجرةَ بالقيدين؛ لأنَّها لو خرجتْ مراغمةً لزوجها أو مسلمةً؛ وقع الفرقةُ اتّفاقًا؛ لتباين الدارين عندنا، ولقصد المراغمة

ولنا: إنَّ سببَ الفرقة من الردَّة والإباء والهجرة متى تحقَّق؛ يثبت الحكمُ عقيبه ولا يتأخَّرُ، كما في الرضاع يثبتُ الحرمةُ عقيبه. (والمهاجرةُ لا عدَّةَ عليها) عند أبي حنيفة. وقالا: عليها العدَّةُ؛ لأنَّ الفرقةَ وقعتْ بالدُّخول في دار الإسلام، فيلزمها حكمُ الإسلام.

وله: إنَّ العدَّةَ لحرمة ملك النَّكاح، وبتباين الدَّارين لم يبقَ النَّكاحُ، فلا تجب العدَّةُ.

والاستيلاء على حقِّ الزوج عنده. كذا في «المصفى».

ثمرةُ الخلاف تظهرُ في أنَّ الحربيَّة إذا دخلتْ دار الإسلام بعد الإسلام؛ لم يلزم الحربيَّ ولدُها عنده؛ لعدم العدَّة، إلا أن تأتي به لأقلَّ من ستّة أشهر، وعندهما: يلزمه إلى سنتين لقيام العدَّة. من «الحقائق»<sup>1</sup>.

قيَّد بالمهاجرة؛ لأنَّه لو هاجَرَ زوجُها لا تجبُ العدَّةُ اتفاقًا، حتى له أنَّ يتزوَّج بأختها وأربعٍ سواها للحال اتِّفاقًا. من «الحقائق». (كالمسبيّة) أي: كما أن لا عدَّةَ على المنكوحة التي سُبِيَتْ إلى دارنا اتفاقًا.

(وإن كانت) المهاجرةُ إلينا (حاملًا؛ فحتى تضع) أي: فلا يجوز نكاحُها حتى تضع حَمْلَها؛ لأنَّ ولدَها ثابثُ النسب من الغير، وذا يمنعُ جوازَ النّكاح، كأمّ الولد إذا حبلتْ من مولاها.

(وإذا أسلمت في دار الحرب، أو أسلمَ وتحته مجوسيَّة؛ بانت منه بانقضاء ثلاثِ حِيض) حتى لو أسلمَ الآخرُ قبل مضيِّها لم تبنْ، وإنَّما جعلنا البينونة بالانقضاء؛ لأنَّ نفسَ الإسلام لا يصلحُ سببًا للفرقة، ولا قدرة لنا على عُرْض الإسلام على زوجها أو المجوسيَّة، فأقمنا شرطَ البينونة في الطَّلاق الرجعيِّ. وهو ثلاثُ حيضٍ. مقامَ تفريق القاضي؛ لمساس الحاجة إلى تخليص المسلم عن مذلَّة الكافر، وهذه الحيضُ لا يكون عدَّة، ولهذا يستوي فيها المدخول بها وغيرُ المدخول بها، وغيرُ المدخول بها لو هاجرتْ إلينا بعد انقضائها؛ يجب عليها العدَّة عندهما، ولا تجب عنده.

ذكر في «السير الكبير»: إنَّ هذه الفرقة طلاقٌ عندهما؛ لأنَّ انصرامَ هذا المدَّة بدلٌ عن قضاء القاضي، فيقومُ مقامَه. وروي عنهما: إنَّها فرقةٌ بغير طلاقٍ؛ لأنَّها وقعتْ حكمًا لا بتفريق القاضي، فكان<sup>2</sup> بمنزلة ردَّة الزوج.

(ونجعلُ تباينَ الدَّارِين سببَ الفرقة) يعني: إذا خرج أحدُ الزَّوجين إلى دار الإسلام تقعُ الفرقةُ بينهما بسبب تباين الدارين عندنا. (لا السبي) أي: قال الشافعيُّ: سببُها السبيُ، حتى لو سُبِيا معًا لم يقعُ الفرقةُ عندنا، ويقعُ عنده. ولو سُبي أحدُهما؛ يقعُ الفرقةُ اتِّفاقًا: عندنا لتباين الدارين، وعنده للسبّي. وإن خرجا معًا بلا سبي؛ لا يقع<sup>3</sup> اتِّفاقًا.

له: إنَّ السبيَ يقتضي صفاءَ الملك للسَّابي، وهو يستلزمُ انقطاعَ ملك النّكاح، وتبايُنُ الدارين إنَّما يؤثِّرُ في انقطاع الولاية، وهو لا يبطلُ النّكاح، حتى لو خرج الحربيُّ المستأمنُ إلينا لا تبين امرأتُه.

ولنا: إنَّ مصالحَ النّكاح مع تباين الدَّارين حقيقةً وحكمًا لا ينتظمُ، فشابه المحرميَّة، والسبيُ يوجبُ ملكَ الرقبة، وهو لا يبطلُ النّكاحَ، كما إذا اشترى أمةً منكوحةً للغير. وإنَّما لم تبن امرأةُ المستأمن؛ لأنَّه في داره حكمًا، ونعني بالتباين حكمًا: أن يثبتَ لمن هاجرَ البنا أحكامُ دارنا على الإطلاق، بأن هاجر إلينا مسلمًا أو ذميًا، وأما إذا لم يثبتُ كذلك، بل يثبت من وجهِ دون وجه؛ لا يقعُ الفرقةُ.

(وإذا أسلم زوجُ الكتابية؛ بقي النّكاحُ) لأنَّ تزوُّجَها كان جائزًا ابتداءً، فبقاؤه يكون أَوْلى.

(ولا يجوز نكاحُ المرتدِّ والمرتدَّة) لإجماع الصحابة عليه.

(ويتبع الولدُ خيرَ الأبوين دينا) أي: للمسلم منهما نظرًا له.

<sup>1</sup> ح – من الحقائق.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تقع.

فإن قلت: كيف يصحُّ هذا التَّعميمُ ولا وجودَ لنكاح مسلمةٍ مع كافرِ؟

قلنا: هذا محمولٌ على حالة البقاء، بأن أسلمتْ، فجاءتْ بولدٍ قبل عرض الإسلام على زوجها.

(ويتبع الكتابيَّ منهما، لا المجوسيَّ) يعني: إذا كان أحدُ أبوي الولد كتابيًا والآخرُ مجوسيًا؛ يتبع الكتابيَّ؛ لأنَّ المجوسيَّ شرِّ منه، وفائدتُه يظهر في أكل ذبيحته، وجوازِ مناكحته.

(ولو أسلم وتحته خمس) نسوةٍ فصاعدًا (أو أختان، أو أُمّ وبنتٌ؛ بطل النّكاخ) إن كان تزوَّجهن بعقدٍ واحدٍ، فيفرَّقُ بينه وبينهنَّ، (فإن رتَّب) أي: إن كان تزوَّجهنَ على التعاقب (فالأخيرُ) أي: يبطل النّكاحُ الأخيرُ، وهو نكاحُ الخامسة، أو نكاحُ الأربع لو نكح واحدةً، ثُمَّ أربعًا، والأختِ الأخيرة، والثانية من الأمِّ والبنت إذا لم يدخل بهما.

(وخيّره) أي: محمدٌ المسلمَ (في اختيار أربع) من نسوته (مطلقًا) أي: رتّب تزوُّجهنَّ أو لم يرِبّب، (وإحدى الأختين والبنت) أي: يختار البنتَ لكون نكاحها صحيحًا دون الأمّ؛ لأنَّ الأمّ حرمتْ بالعقد على البنت.

فإن قلت: إذا لم يكن التَّخييرُ ثابتًا في البنت وأمِّها، كيف عطف البنتَ على ما قبله؟

قلتُ: هذا من باب التَّغليب، كقوله تعالى حكاية عن قوم شعيب: ﴿لَنُحْرِجَنَّكَ يَاشُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتَنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا﴾ [الأعراف، 88/7]، أدخلوا شعيبًا بحكم التَّغليب في العود إلى ملَّتهم، مع أنَّه لم يكن من ملَّتهم قطّ.

قيّدنا بعدم الدخول بهما؛ لأنّه لو دخل بهما وقد تزوّجهما في عقدٍ؛ يبطل نكاحُهما؛ لثبوت حرمة المصاهرة، وكذا إن دخل بالأمّ دون البنت؛ لأنَّ الأمَّ حرمتْ بالعقد على البنت، والبنتُ حرمتْ بالدخول بالأمّ. وإن دخل بالبنت دون الأم؛ فله أنَّ يتزوَّج البنت دون الأمّ؛ لأنَّ مجرَّدَ عقد الأمّ لا يوجبُ حرمة البنت، وإن تزوَّجهما في عقدتين؛ فنكاحُ الأولى جائزٌ إن دخل بالأولى، وإن دخل بالثانية. فإن كانت الأولى بنتًا؛ فسد نكاحهما؛ لأنَّ الأمَّ حرمتْ بالعقد على البنت، والبنتَ حرمتْ بالدخول بالأمّ، وإن كانت الأولى أُمَّا؛ فنكاحُ البنت يحرمُ الأمّ، والعقدَ على البنت. كذا في «المصفى».

له: إنَّ الكفارَ لا يخاطبون بالشرائع، فتصحُّ أنكحتهنَّ، وإنَّما وقعت الفرقةُ بعارض الإسلام، فحُيِّر كما لو طلّق إحداهنَّ بغير عينٍ.

ولهما: إنَّ الكفارَ مخاطبون بالمحرّمات، فأنكحتهنَّ فاسدةٌ، إلا أنَّا مأمورون بأن لا نتعرَّضَ، فإذا أسلموا يجب التعرُّضُ لهم، كما إذا نكحوا محارمهم.

(ويحكم) أبو يوسف (بالفرقة بين مسلمٍ معه نصرانيةٌ) وهي زوجته (تمجّسا) أي: صارا مجوسين؛ لأنَّ الزوجَ لا يقرَّرُ على المجوسيَّة، بل يجبرُ بالسيف على الإسلام، والمرأةُ تقرَّرُ عليها، فصار كردَّةِ الزوج وحده، (كما لو تهّودا) أي: صار المسلمُ زوجته يهوديّين يفرَّقُ بينهما اتفاقًا. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: لا يقع الفرقةُ؛ لأنَّ سبب الفرقة حصل منهما جميعًا، فصار كالزوجين المسلمين إذا ارتدًا معًا لا يقع الفرقةُ، وإذا ارتدَّ أحدُهما؛ وقعت للمنافاة، بخلاف ما لو تهوّدا؛ لأنَّها لو تهوّدتْ وحدها لم تقع ألفرقةُ؛ لأنَّ اليهوديَّة محارُ النَّكاح، والمجوسيَّةُ ليستْ كذلك.

### (فصل) في القسم

وهو بفتح القاف: قسمةُ الزوج بيتوتَه بالتَّسوية بين النساء لا مجامعتُه؛ لأنَّها تبتني على النشاط، وهي نظيرُ المحبة، فلا يقدرُ على اعتبار المساواة فيها.

(ويعدلُ) الزوجُ وإن كان مجبوبًا أو صغيرًا (بين الحُرَّتين) الزوجتين (في القَسْم مطلقًا) أي: سواءٌ كانت إحداهما بكرًا والأخرى ثيبًا؛ لِمَا روى أبو هريرة: أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «من كان له امرأتان، فمال إلى إحداهما في القسم؛ جاء يوم القيمة وشقُّه مائلٌ» أي: مفلوجٌ، ولا يسقطُ وجوبُ القسم بمرضه ولا بمرضها؛ لِمَا روى: أنه صلى الله عليه وسلم استأذن نساءه في مرضه أن يكون في بيت عائشة<sup>3</sup>.

.  $^2$  سنن أبي داود، النكاح  $^2$   $^3$  سنن النسائي، عشرة النساء  $^2$  سنن الدارمي، النكاح  $^2$ 

 $^{2}$  صحيح البخاري، الجماعة 11؛ المغازي 78؛ صحيح مسلم، الصلاة  $^{2}$ 

<sup>1</sup> ح: يقع.

(ونأمره) أي: الزوج (بالتسوية) بين نسائه قديمةً كانت أو جديدةً. (لا بأن يقيم) أي: قال الشافعيُّ: يقيمُ الزوجَ (عند البكر الجديدة سبعًا) أي: سبع ليالٍ، (والثيب ثلاثًا، ثُمَّ يستأنفُ) الزوجُ في القسم على السّوية أ، وهو عطفٌ على قوله: «يقيم».

له: قولُه صلى الله عليه وسلم: «من تزوَّجَ بكرًا على امرأةٍ عنده؛ يقيمُ معها سبعةَ أيامٍ، وإن تزوّج ثيبًا؛ يقيم عندها ثلاثةَ أيامٍ، ثُمَّ يستأنف القسمَ بينهنَّ»<sup>2</sup>.

**ولنا**: إطلاقُ ما روينا من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، ويكون معنى ما رواه: الدورُ على السبع أو الثلاث في القسم بالتَّسوية بينهنَّ جمعًا بين الحديثين.

(ويقسمُ للرَّقيقة مع الحرَّة التُّلُثَ) يعني: من كان له منكوحتان حرّةٌ وأمةٌ؛ يقسمُ ثلاثُ ليالٍ بينهنَّ، فللحرَّة الثلثان، وللأمة الثلثُ؛ لورود الأثر بذلك، وإنَّما عدل عن لفظ الأمة إلى الرقيقة؛ ليشمل الأمةَ والمكاتبةَ والمدبَّرةَ وأمَّ الولد؛ لأنَّ الرقَّ فيهن قائمٌ.

(ويسافر بمن شاء) من نسائهنَّ؛ لأنَّ حقهنَّ يسقطُ بالمسافرة، ولهذا جاز له الخروجُ بغير إذنهنَّ، وإذا سافر بواحدةٍ منهنَّ، فقدم من السفر؛ لا تحتسبُ مدَّةُ سفره معها عليها؛ لأنَّه لم يوفِّ حقِّها، بل صار متبرعًا، بل يسوِّي بينها وبين غيرها في القسم.

(ويستحبُّ أن يقرع) بينهنَّ، فيسافر بمن خرجتْ قرعتُها تطييبًا لقلوبهن، (ولا نوجبها) أي: القرعة. وقال الشافعيُّ: تجب؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم إذا أراد سفراً أقرع بين نسائه3.

ولنا: إنَّ ذلك يدلُّ على الاستحباب لا على الوجوب؛ إذ لا حقَّ لهنَّ في القسم عند السفر.

وفي «النهاية»: لو أقام عند إحداهما شهرًا في غير السَّفر، ثُمَّ خاصمته الأخرى؛ يؤمرُ بأن يعدلَ بينهما في المستقبل، وما مضى فهو هدرٌ، لكنَّه آثم فيه، ولو عاد إلى الجور بعدما نهاه القاضي عزَّره.

(ويجوز أن تتركَ قسمَها لصاحبتها) لِمَا روي أنَّ سودةَ زوجة النبي صلى الله عليه وسلم وهبتْ يوم نوبتها لعائشةَ 4. (وأن ترجعَ فيه) أي: في قسمها بعد تركها؛ لأنَّ حقَّها في القسم لم يكن ثابتًا بعدُ، فيكون مجرَّدَ وعدٍ، فلا يلزمُ.

### (كتاب الرضاع)

بفتح الراء وكسرها: مصُّ الرضيع من ثدي الآدميّ في مدة الرَّضاع.

(ونعلِقُ التَّحريم بمطلقه) أي: بمطلق الرضاع قليلًا كان أو كثيرًا (في المدَّة) أي: في <sup>5</sup> مدة الرضاع. قيَّد بها؛ لأنَّ الرضاع بعدها لا يفيد التحريم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا رضاع بعد الفصال» <sup>6</sup>. وأما لو فُطم الصبيُّ عن اللبن، واستغنى بالطعام عنه، ثُمَّ أُرضعَ في المدَّة؛ يثبتُ به الحرمةُ في ظاهر الرواية، وفي روايةٍ عن أبي حنيفة: لا يثبتُ به؛ لأنَّ اللَّبنَ بعده لا يغذّيه، فلا يحصل به البعضيَّةُ. وقيل: لا يباحُ شربُه إذا استغنى به. كذا في «النهاية».

(لا بخمس رضعاتٍ) أي: قال الشافعيُّ: إنَّما يثبتُ التحريم بخمس رضعاتٍ في خمس أوقاتٍ يكتفي الصغيرُ بكلِّ واحدةٍ منها، حتى لو حصلت خمسُ رضعاتٍ في ساعةٍ واحدةٍ؛ لا يثبتُ الحرمةُ عنده. من «الحقائق».

وفي «الوسيط»: لا ينقطعُ التواصلُ بأن يلفظ الصبيُّ الثدي ويلهو لحظةً، ولا بأن يتحوَّلَ من ثدي إلى ثدي؛ لأنَّ ذلك إتمامُ رضعةٍ واحدةٍ، وإنَّما ينقطعُ بالاحتراز ساعةً ؟ لِمَا روي عن عائشة رضي الله عنها أنَّها قالت: «كان فيما أنزل في القرآن: عشرُ رضعاتٍ معلوماتٍ، يحرمن، فنسخن بخمس رضعاتٍ معلوماتٍ يحرمن، وكان ذلك مما يتلى بعد رسول الله.

ولنا: إطلاق قوله تعالى: ﴿وَأُمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ ﴾ [النساء، 23/4].

(وهي) أي: مدّةُ الرضاع (ثلاثون شهرًا) عند أبي حنيفة. (وقالا: سنتان). هذا الخلافُ في حرمة الرضاع، أما استحقاقُ أجر الرضاع؛ فمقدَّر بحولين اتِّفاقًا.

لهما: قوله تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْن كَامِلَيْن﴾ [البقرة، 233/2].

 $^{2}$ لم نجده إلا في لسان الحكام لابن الشحنة،  $^{2}$ 

<sup>1</sup> د: التسوية.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، الهبة 14؛ النكاح 96؛ صحيح مسلم، فضائل الصحابة  $^{3}$ 

<sup>. 14</sup> صحيح البخاري، الهبة 14؛ صحيح مسلم، الرضاع  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د — في.

<sup>6</sup> مصنف عبد الرزاق، 416/6؛ 4464.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د – وفي الوسيط: لا ينقطع.

وله: قولُه تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا﴾ [الأحقاف، 15/46]، ذكر شيئين، وهما الحملُ والفصلُ، وضرب لهما مدّة للاثين شهرًا، فكانت لكلّ واحدةٍ منهما بكمالها كالأجل المضروب لدينين، لكن مدَّة الحمل انتقصتْ بالدَّليل، وهو قول عائشة رضي الله عنها: الولدُ لا يبقى في بطن أمه أكثرَ من سنتين ولو بقدر ظلّ مغزل، والظاهرُ أنَّها قالتْه سماعًا؛ لأنَّ المقاديرَ لا يهتدى إليها بالرَّأي، فبقي مدّةُ الفصال على ظاهره، ويحملُ قوله تعالى: ﴿يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ﴾ [البقرة، 233/2] على مدّة استحقاق الأجرة، حتى لا تجب نفقةُ الإرضاع على الأب بعد الحولين.

(ونفينا الثلاث) أي: قال زفر: مدّةُ الرضاع ثلاثُ سنينَ؛ لأنَّ الفطام بعد الحولين لا يحصلُ في ساعةٍ، بل على التَّدريج، فلا بُدَّ من مدّةٍ يتعوَّدُ الصبى فيها الطعامَ، وينسى اللبنَ، فقُدِّرَ بالحول؛ لاشتماله على الفصول الأربعة.

(فإذا<sup>3</sup> أرضعت صبيَّة؛ حرمت) الصبية (على أصول زوجها وأصولها وفروعهما وإخوتهما وأخواتهما) لأنَّ المرضعة تكون أمّاً للصبية، وزوجَها الذي أنزل اللبنَ بالولادة منه يكون أبًا لها، وأصولها وأصولُ زوجها يكون أصولًا للصبيّة، وفروعُ المرضعة والزوج يكون إخواتٍ لها، فتحرمُ الصبيَّةُ على هؤلاء كما في النسب؛ 4.

وفي «المحيط»: لو ولدتْ من زوجٍ، وأرضعتْ ولدها، ثُمَّ يبس، ثُمَّ درَّ لها اللبنَ، فأرضعتْ صبيّةً؛ لا يثبتُ بين زوجها وبين رضيعةِ اللبن الثاني حرمةُ الرضاع؛ لأنَّه ليس بلبن ذلك الفحل.

(وإذا رضع صبيان من امرأةٍ؛ كانا أخوين) لأبٍ وأمٍّ للنسبة إلى زوجٍ نزل لبنُها بالولادة منه، ولو مات زوجها فتزوَّجتْ آخرَ، فولدتْ منه، فأرضعتْ كلُّ منهما صغيرًا؛ صار الرَّضيعان أخوين لأمٍّ، ولو كان لرجلٍ زوجتان ولدتا منه، ثُمَّ أرضعتْ كلُّ منهما صغيرًا؛ صار الرَّضيعان أخوين لأب.

(وإن اجتمعا) أي: الرضيعان (على لبن شاةٍ؛ فلا رضاع) لأنَّ حرمة الرضاع مختصَّةٌ بلبن الإنسان بطريق الكرامة.

(ولا نعتبرُ اللبنَ إذا غلبه ماءٌ، أو دواءٌ، أو لبنُ شاقٍ) وقال الشافعيُّ: اللبنُ إذا لم يكن مغلوباً بحيث لا يتغذّى به أصلًا؛ يتعلَّقُ به التَّحريمُ؛ لوجود تناول لبن المرأة.

ولنا: إنَّ المغلوبَ في مقابلة الغالب كالمعدوم، كما لو حلف لا يشربُ لبناً، فتناول لبنًا مغلوبًا بالماء؛ لا يحنثُ.

فإن قيل: قطرةُ خمر إذا وقعتْ في جبّ ماءٍ ينجِّسُه، فلم اعتبر المغلوبُ فيه؟

قلنا: الماءُ إذا لم يبلغ حدَّ الكثرة؛ فهو قليلٌ، والنجاسةُ أيضًا قليلةٌ، فتعارضتا، فيرجّح 5 جانبُ النَّجاسة احتياطًا، بخلاف اللبن؛ لأنَّ التَّقديرَ لم يَرِدْ فيه.

(وإن امتزج) لبنُ امرأةٍ (بلبن امرأةٍ أخرى) وفي مقداريهما تفاوتٌ (علَّقه بهما) أي: محمدٌ التحريمَ باللبنين، (وهو) أي: قولُ محمد (روايةٌ) عن أبي حنيفة. (وهما بأغلبهما) أي: قالا: يتعلَّقُ التَّحريمُ بأكثرهما.

قيَّد بالامتزاج؛ لأنَّ عند عدمه لا يتأتَّى الخلافُ.

له: إنَّ الجنسَ لا يغلب الجنسَ، ولكن يقوّيه، فيثبت لكلِّ منهما حكمُ نفسه.

ولهما: إنَّ الأقلَّ جُعِلَ تابعًا للأكثر في الحكم كما في اللبن المخلوط بالماء.

قيل: الأصحُّ قولُ محمدٍ.

(وامتزاجُه بالطعام لا حكمَ له وإن غلب) أي: إذا جعل لبنُ المرأة في الطعام، واللّبنُ غالبٌ عليه، فأكله الصبيُّ؛ لا يثبتُ به حرمةُ الرضاع عند أبي حنيفة، (كالمطبوخ) أي: كما لا يثبتُ باللبن المطبوخ الغالب على الطَّعام اتِّفاقًا. وقالا: تثبتُ<sup>6</sup>.

قيَّد بالغلبة؛ لأنَّ اللبنَ لو لم يكن غالبًا لا يثبتُ حرمةُ الرضاع اتِّفاقًا.

وقيَّد بالطعام؛ لأنَّه لو خلط لبنَ امرأةٍ بلبن بهيمةٍ أو بماءٍ واللبنُ غالبٌ؛ تثبتُ 7 الحرمةُ اتِّفاقًا.

<sup>1</sup> د: وكانت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تهتدی.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وإذا.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الشهادات 7؛ صحيح مسلم، الرضاع 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فنرجح.

 $<sup>^{6}</sup>$  ح: يثبت.

<sup>7</sup> ح: يثبت.

لهما: إنَّ المغلوبَ كالمعدوم، ولهذا قالوا: شربُ الخمر المغلوب بالماء لا يوجب الحدُّ حتى يسكرَ.

وله: إنَّ المائعَ إذا خلط بغيره؛ يكون تابعاً له؛ لأنَّ غيرَ المائع أشدُّ استمساكاً، فيكون المقصودُ التغذِّي بالطعام لا باللبن، وإن كان اللبنُ يتقاطرُ عند حمل اللقمة. هذا هو الأصحُّ. كذا في «الكافي».

(ونحرّهُ به بعد موتها) يعنى: إذا رضعتْ صبيّةٌ لبنَ مرضعةٍ بعد موتها؛ يثبتُ به الحرمةُ عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يثبتُ.

قيَّد بقوله: «به» أي: بالرضاع؛ لأنَّ اللبنَ لو حُلِبَ قبل موتها، فشربه الرضيعُ بعده؛ يثبثُ به الحرمةُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ المرأةَ كانت قابلةً للحكم عند حدوث اللبن.

وفائدةُ الخلاف يظهرُ فيما إذا كان للرضيعة زوجٌ، فإنَّه يصير صهرًا للميتة، ويجوز له دفنُها وتيمُّمُها إذا لم يوجد من يغسّلُها.

له: إنَّ المرضعةَ هي الأصلُ في ثبوت الحرمة، ثُمَّ يتعدَّى منها إلى غيرها، والميتةُ صارتْ كالجماد، فلا يتعلَّقُ بها حكم، ولهذا وطُنُها لا يثبتْ حرمة المصاهرة.

ولنا: إنَّ سببَ الحرمة شبهةُ الجزئيَّة باعتبار النماء باللبن، وهذا المعنى قائمٌ باللبن بعد موتها، وحرمةُ المصاهرة إنَّما كانت باعتبار الجزئيَّة الحاصلة بالولد، والميتةُ لم يبقَ محلًا للحرث، ولم يوجبُ وطئها الحرمة.

(ويتعلَّقُ) التحريم (بلبن البكر) لأنَّ لبنها يغذِّي الرضيعَ، فيثبت به شبهةُ الجزئيَّة. (لا بلبن الرجل) لأنَّه ليس بلبنِ حقيقةً؛ لأنَّه إِنَّما يتولَّدُ ممن يُتصوَّرُ منه الولادةُ. (ولا بالاحتقان) أي: احتقان الصغير باللبن؛ لأنَّ النماءَ المثبتَ للجزئيَّة إنَّما يحصلُ به إذا وصل إلى المعدة.

(ولو كانت ذاتَ لبنٍ، فطلّقتْ، وانقضتْ عدَّتُها، فتزوجت آخرَ، فحبلتْ، وأرضعتْ) صبية؛ (فحكمُهُ من الأوَّل) أي: حكمُ الرضاع من الزوج الأوَّل عند أبي حنيفة (حتى تلد) فإذا ولدت عُلِمَ أنَّ اللَّبن من الثاني؛ لأنَّ كونَ اللبن من الأوَّل كان متيقَّناً، وكونُه من الثاني مشكوكٌ، واليقينُ لا يزول بالشكّ. (ويثبته) أي: أبو يوسف حكمَ الرضاع (من الثاني إن كان) اللبنُ (رقيقًا) لأنَّ القديمَ يكون غليظًا. (لا منهما) أي: قال محمدٌ: يثبتُ الحرمةُ منهما احتياطًا؛ لاحتمال كونه منهما.

وضع في حال الحمل؛ لأنَّها إذا ولدتْ؛ فاللبنُ من الثاني دون الأول اتِّفاقًا، وكذلك إذا لم تحبلْ من الثَّاني بعد؛ فاللبنُ من الأول دون الثاني ارِّفاقًا. من «الحقائق».

(ولو أرضعت امرأته الكبيرة الصغيرة؛ حرمتا) لأنَّ الصغيرة تصيرُ بنتًا للكبيرة رضاعًا، فحرمَ الجمعُ بينهما. (فإن لم يدخل بالكبيرة) زوجُها؛ (فلا مهرَ لها) لأنَّ الفرقة جاءتْ من جهتها، كما لو ارتدّتْ قبل الدخول، (فينصَّفُ مهرُ الصغيرة) لأنَّ الفرقة حصلتْ قبل الدخول لا من جهتها، وارتضاعُها لا يُعتبرُ وإن كان فِعْلَها؛ لأنَّها ليستْ من أهل المجازاة، كما لو قتلت مورثها. (ويرجعُ به) أي: الزوجُ بنصف المهر (على الكبيرة، ونشرطُ له) أي: للرجوع (تعمُّدُ الإفساد) حتى لو لم تتعمَّدِ الكبيرةُ الإفساد؛ فلا شيء عليها. وقال الشافعيُّ: يرجعُ عليها تعمَّدتْ أو لم تتعمَّدُ، وتعمُّدُ الإفساد إنَّما يكون إذا أرضَعَتُها بلا حاجةٍ، وتعلمُ أنَّها منكوحتُه، وأنَّ الإرضاعَ مفسدٌ، فإن فالقولُ في ذلك قولها.

فإن قيل: الجهلُ بحكم الشرع لا يعتبرُ في دار الإسلام، فكيف اعتبر هنا؟

قلنا: الجهلُ لم يُعتبرُ لدفع الحكم، وإنَّما اعتبرنا لدفع قصد الفساد الذي به يصيرُ الفعلُ تعديًا.

وفي «النهاية»: لو قبَّل الابنُ امرأةَ أبيه، وقال: تعمَّدتُ الفسادَ؛ يرجعُ الأبُ عليه بما وجب عليه من الصَّداق، ولو وطئها، وقال: تعمدتُ الفسادَ؛ لا يرجعُ؛ لأنَّه وجب عليه حدُّ الزنا، فلا يغرمُ شيئًا آخرَ.

له: إنَّها أتلفتْ نصفَ المهر عليه، فتضمنُ، كما يضمنُ شهودُ الطلاق قبل الدخول إذا رجعوا.

ولنا: إنَّها أتلفتْ بالتَّسبُّب لا بالمباشرة؛ لأنَّ النّكاحَ فسد من الجمع بين الأمّ والبنت، لا من نفس الإرضاع، والضمانُ بالتسبب موقوفٌ على التعدِّي كحفر البئر، وهي إنَّما تكون متعدية إذا قصدت الإفسادَ.

(ولو أرضعتهما) أي: الرضيعتين الزوجتين (أجنبيَّة على التعاقب؛ حَرُمتا) على زوجهما، (ولا نخصُّ الثانية) وقال الشافعيُ: يفسدُ نكاحُ الثانية فقط.

قيَّد بالتعاقب؛ لأنَّها لو أرضعتهما معًا يفسدُ نكاحُهما اتِّفاقًا.

له: إنَّ الأختية ثبتت 1 بارتضاعها، فيتحقَّقُ 2 الحرمة في حقِّها.

ولنا: إنَّ المفسدَ ثبوتُ الأختية، وهما فيه على السواء.

(ولو قال) الزوجُ مشيرًا إلى زوجته: (هذه رضيعتي) أي: أختي من الرضاع، (ثم اعترف بالخطأ) أي: قال: أخطأتُ، (نصدِّقُه فيه) أي: الزوج في اعترافه ذلك. وقال الشافعيُّ: لا يصدَّقُ، بل يفرَّقُ بينهما.

وفي «الحقائق»: الخلافُ فيما إذا لم يثبتْ على هذا القول؛ إذ لو ثبتَ عليه بأن قال: هو حقَّ، ثُمَّ قال: أوهمتُ؛ لا يصدَّقُ اتِّفاقًا، ولا يقتصر هذا على المجلس، حتى لو كان الإقرارُ في وقتٍ، وقولُه: أخطأت بعد عشر 3 سنين يعتبرُ، وعلى هذا لو قال لأجنبيَّةٍ، ثُمَّ أراد أن يتزوجها.

له: إنَّه أقرَّ بسبب الحرمة، فلا يصدَّقُ في رجوعه عنه، كما لو أقرَّ بطلاقها ثُمَّ رجع.

ولنا: إنَّه أقرَّ بما يجري فيه الغلطُ، وهو الرضاعُ؛ لأنَّه أمرٌ مخفيٌ، فيصدَّقُ لكونه معذورًا، وكذا في النسب، حتى لو قال: هذه أختى، وليس لها نسبٌ معروفٌ، ثُمَّ قال: أوهمتُ؛ صدّق. كذا في «شرح الوافي».

(ولا يثبتُ الرضاعُ إلا بشهادة رجلين أو رجلٍ وامرأتين) لأنَّ في إثباته زوالَ ملك النّكاح، فلا يقبلُ إلا ببيّنةٍ، بخلاف ما لو شهد واحدٌ أنَّ هذا اللحمَ ذبيحةُ مجوسيّ يقبلُ؛ لأنَّ الحرمةَ فيه لا يستلزمُ زوالَ الملك، وكان أمراً دينياً. والله أعلم 4.

#### (كتاب الطلاق)

وهو في اللُّغة: رفعُ القيد على الإطلاق.

وفي الشَّريعة: رفعُ القيد التَّابت بالتَّكاح، وهو اسمٌ بمعنى التطليق، كالسلام بمعنى التسليم.

وفي «المحيط»: المستعملُ في المرأة لفظ التَّطليق، وفي غيرها لفظ الإطلاق، حتى لو قال لامرأته: أطلقتك لا تطلقُ ما لم ينو، ولو قال: طلقتك تطلقُ، نوى أو لم ينو؛ لأنَّ التطليقَ تفعيلٌ، وهو مستعملٌ في التَّكثير، وفي إطلاق الدابَّة رفعُ القيد فقط، وفي إطلاق المرأة الرفعُ وإزالةُ الملك والحلّ.

اعلم أنَّ الطلاقَ نوعان: سنيٌّ وبدعيٌّ، وكلُّ واحدٍ منهما نوعان: نوعٌ يرجع إلى العدد، ونوعٌ يرجع إلى الوقت، أمَّا الطلاقُ السنيُّ في العدد والوقت؛ فنوعان: حسنٌ وأحسنُ.

(إذا أوقع طلقةً في طهرٍ لم يجامِعُها فيه) أو كانت حاملًا قد استبان حملُها، (وتركها حتى تنقضي عدَّتُها؛ فقد أتى بأحسن الطَّلاق) لِمَا روي أنَّ الصحابة رضي الله عنهم كانوا يستحبُّونه؛ لكونه أبعدَ من النَّدم، وأقلَّ ضررًا بالمرأة حيثُ لم يضيّق محلِّيتها، وهو نعمةٌ في حقهيّ.

قيل: يوقعُه في آخر الطُّهْر؛ كيلا تتضرَّرَ بطول العدَّة. وقيل: يطلِّقُها عقيب الطُّهر؛ لئلا يبتلى بالإيقاع عقيب الوقاع، وهذا أظهرُ. (وقع) (وإن أوقع ثنتين أو ثلاثًا دفعةً أو في طهرٍ واحدٍ) أي: أوقعها دفعاتٍ في طهرٍ واحدٍ من غير أن يتخلَّل الرَّجعةُ بينهنَّ؛ (وقع) الطَّلاقُ فيه. وفيه احترازٌ عن قول الشِّيعة، فإنَّ الطلاقَ البدعيَّ غيرُ واقع عندهم.

(ونجعلُه) أي: الإيقاعَ المذكورَ (بدعةً) ففاعلُه يكون عاصيًا، وهذا بدعيٌّ من حيثُ العدد. وقال الشافعيُّ: ليس بدعةً.

إنَّما قيدنا بقولنا: «من غير أن يتخلّل الرجعةُ<sup>5</sup>»؛ لأنَّ الرجعةَ لو تخلّلتْ؛ لا يكون بدعةً عند أبي حنيفة.

له: إنَّ الحكمَ المشروعَ ـ وهو العدَّةُ ـ ترتَّبَ عليه، ولو كان محظوراً؛ لَمَا ترتَّبَ عليه المشروعُ.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم لعمر: «مر ابنك فليراجعها» 6، وقد كان طلَّقها حال الحيض، «ثُمَّ يدعها حتى تحيضَ وتطهرَ، ثُمَّ يطلقها إن أحبَّ»، أمره صلى الله عليه وسلم بتفريق الإيقاع، ومن أوقع ثنتين أو ثلاثًا يكون مفوِّتًا للمأمور به، فيكون بدعةً، والمشروعُ لا ينافي المحظورَ 7 كالطلاق حال الحيض.

<sup>1</sup> ح: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فنتحقق.

<sup>3</sup> ح: ب**ع**شر.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د – الرجعة.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، الطلاق 1؛ صحيح مسلم، الطلاق  $^{6}$ 

<sup>7:</sup> الحظر.

(فإن فرَّقها) أي: الطّلقات في المدخول بها (في ثلاثةِ أطهارٍ ؛ أتى بالسُّنَّة. ولم يحصروها) أي: السُّنَة (في الواحدة) وقال مالكُّ: تفريقُ الطَّلقات بدعةٌ، وإنَّما السنَّةُ أن يطلِّقها واحدةً؛ لأنَّ الأصلَ في الطَّلاق الحظرُ، وإنَّما أبيح للخلوص<sup>1</sup>، وهو حاصلٌ بالواحدة. ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لابن عمر: «إنَّ من السنَّة أن يستقبلَ<sup>2</sup> الطهرَ استقبالًا، ويطلِّقَ لكلِّ طهرٍ واحدةً» واحدةً» (وإن قال للمدخول بها: أنت طالقٌ ثلاثًا للسُنَّة؛ قُسمتْ على الأطهار) لأنَّ اللامَ في قوله: «للسنة» للوقت، ووقتُ الطلاق

السنيّ طهرٌ خالٍ عن الجماع، فيُقسمُ ثلاثُ تطليقاتٍ على ثلاثةِ أطهارٍ، ولذا لو قال: في السُّنَة، أو مع السنَّة، أو على السنَّة؛ لا يقسمُ. قيَّد بالمدخول بها؛ لأنَّه لو قال لغير المدخول بها: أنت طالقٌ ثلاثًا للسُّنَّة؛ لا يقسمُ الثلاثُ على الأطهار؛ إذ لا عدَّة عليها، وإنَّما يقسمُ على التَّرُوُّجات، فإن تزوَّجَها ثانيًا؛ تقع طلقةٌ ثانيةٌ، وإن تزوَّجَها ثالثةً وأن تقعُ طلقةٌ ثائثةٌ، والسنيُ في غير المدخول بها إنَّما يُتصورُ على هذا الوجه.

(واعتبرنا نيَّةَ الجمع) يعني: لو نوى وقوعَ الثَّلاث في الحال في قوله: أنت طالقٌ ثلاثًا للسنَّة؛ صحَّتْ نيَّتُه. وقال زفر: لا يصحُّ، بل يفرّقُ على أوقات السَّنَة.

هذا فيما إذا صرَّح لفظ ثلاثًا، حتى لو لم ينصَّ عليه؛ لا يصحُّ نيَّةُ الجمع اتِّفاقًا؛ لأنَّه إذا نوى الجمعَ في الحال بطل تعميمُ الوقت المستفاد من اللام في السّنة، فبقي<sup>7</sup> قوله: طالقٌ، فلا يصحُ<sup>8</sup> فيه نيَّةُ الثَّلاث؛ لأنَّه نعتُ فردٍ لا يحتملُ وقوعَ جملة العدد فيه.

فإن قيل: قالوا: لو قال: أنت طالقٌ ثلاثًا أوقاتَ السّنة، ونوى الوقوعَ جملةً؛ لا يصحُّ، فكيف صحَّ في قوله: للسنة، واللامُ فيه للوقت؟

قلنا: اللامُ ليستْ بصريحةٍ للوقت، بل هي محتملةٌ له وللعلَّة، وإنَّما حملناها على الوقت بقرينة ذكر السّنة، والسنةُ المطلقةُ هي كاملةُ، فإذا نوى الوقوعَ جملةً صار ناويًا معنى العلّة، فصحَّت، وأما أوقاتُ السنة إذا صرّحتْ؛ لا يحتمل، بل يتفرَّقُ على الأطهار.

له: إنَّ نيَّةَ الجمع بدعةٌ، فلا يصحُّ نيَّتُه من لفظ السنة.

ولنا: إنَّ وقوعَ الثلاث جملةً سنيٌّ على معنى: أنَّه عُرِفَ بالسنَّة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من طلَّق امرأته ألفًا بانتْ بثلاثٍ» و، وإن لم يكن إيقاعُه سنيًا، فلا يتناولُه مطلقُ كلامه بلا نيّةٍ؛ لأنَّه منصرفٌ إلى الكامل، وهو السنيُّ وقوعًا وإيقاعًا، فإذا نوى الثلاثَ تعتبرُ؛ لأنَّه من محتملات لفظِ السنة، كما إذا قال: كلُّ مملوكٍ لي حُرِّ؛ لا يتناولُ المكاتب؛ لقصوره في كونه مملوكًا، فإذا نواه من المملوك يجوزُ.

(وتعمُّ السنّةُ في العدد المدخولَ بها وغيرَها) يعني: الطلاقُ السنيُّ من حيثُ العدد يستوي فيه المدخولُ بها وغيرُها. وفي «الغاية شرح الهداية»: السنةُ من حيثُ العدد: أن يُطلّقها ويتركها حتى تنقضي 10 عدَّتُها، سمّي الواحدُ عددًا مجازًا؛ لأنَّه أصلُّ.

(وتخصُّ في الوقت) أي: الطلاقُ السنيُّ باعتبار الوقت يختصُّ (المدخولَ بها بأن يطلِقَها في طهرٍ خالٍ عن الوقاع) لأنَّ الأصلَ في الطَّلاق الحظرُ، وإنَّما أبيح للحاجة، وهي مخفيَّةٌ لا بُدَّ لها من أمارةٍ، فأقيم الطهرُ الخالي عن الجماع مقامَ الحاجة؛ لأنَّه زمانٌ يرغبُ فيه الفحلُ إليها، وكلَّما تجدَّد الطهر تجدَّد الحاجةُ، فيكون سُنيًا من حيثُ الوقت.

وفي «الفوائد التاجية»: هذا إذا لم يجامِعُها في الحيضة التي سبقتْ هذا الطهرَ، ولم يطلِّقُها فيها أيضًا، فإنَّ كلَّا منهما يخرجُ الطهرَ الذي عقيبه أن يكون محلًا للطَّلاق السنيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: للخلاص.

<sup>2</sup> د: تستقبل

<sup>3</sup> د: تطلق لكل قرء.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مسند الشاميين للطبراني، 354/3-355؛ سنن الدارقطني، 57/5؛ السنن الكبرى للبيهقي، 334/7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ثالثاً.

<sup>7</sup> د: وبقي.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: تصح.

 $<sup>^{9}</sup>$  لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي، 194/2. وقد روي في موطأ مالك 847/4 من قول عروة بن الزبير.

<sup>10</sup> ح: ينقضي.

(وأجزنا طلاقَ غير المدخول بها في الحيض من غير كراهةٍ) وقال زفر: يكره قياسًا على المدخول بها؛ لأنَّه إيقاعٌ في حالة النّفرة عنها.

ولنا: إنَّ المرءَ شديدُ الميل إلى امرأةٍ لم يَنَلْ بها، فتكون مرغوبةً في جميع الأزمنة، فيكون طلاقُها واقعًا بحاجةً، فلا يكرهُ، بخلاف المدخول بها؛ لأنَّ الرغبةَ إليها تتجدَّدُ  $^1$  بالطهر؛ مع أنَّها تتضرَّرُ إذا طلّقتْ في حيضها، وغيرُ المدخول بها ليستُ كذلك؛ إذ لا عدَّةً عليها.

(وإن كانت لا تحيضُ لصغرٍ أو كَبَرٍ؛ طلقَها للسنة واحدةً، وأجزناها) أي: طلاق السنَّة فيمن لا تحيضُ (عقيبَ الوقاع كالحامل) أي: كما جازتْ في الحامل بعد وطئها اتِّفاقًا. وقال زفر: لا يجوز، بل يطلِّقُها بعد مضيِّ شهرٍ من وطئها؛ لأنَّ الشهرَ في حقهنَّ قام مقامَ الحيضة، فوجب الفصلُ به بين الوطء والطَّلاق كما وجب بالحيض.

ولنا: إنَّ الطلاقَ بعد الوطء فيمن تحيضُ إنَّما كُرِهَ؛ لتوهُّم الحبل واشتباه وجهِ العدَّة؛ لأنَّه لا يدرَى أنَّها حبلتْ بذلك الوطء، فتعتدُّ بوضع الحمل، أو لم تحبل، فتعتدُّ بالأقراء، وفيمن لا تحيضُ لا يتوهَّمُ الحبل، فلا يكرهُ.

وفي «الحقائق»: إذا كان يُرجى منهما الحيضُ والحبلُ؛ فالأفضلُ أن يفصل بينهما بشهر اتِّفاقًا.

(ثم بعد كلِّ شهرٍ أخرى) يعني: بعدما طلَّق من لا تحيضُ واحدةً إذا مضى شهرٌ؛ طلَّقها أخرى، وبعد شهرٍ آخرَ؛ طلَّقها أخرى. (وجعل طلاقَها) أي: محمدٌ طلاق الحامل (للسنة واحدةً. وقالا): طلّقها للسنة (ثلاثًا يتخلَّلُ كلَّ طلقتين شهرٌ).

له: إنَّ مدَّة حملها طهرٌ واحدٌ، فلا يصلحُ للتَّفريق كالطهر الممتدِّ.

ولهما: إنَّ الحامل لا تحيضُ مدَّةَ حمله، فصارت كالآيسة، بخلاف الممتدِّ طهرُها؛ لأنَّ الحيضَ مرجوُّ فيها في كلِّ ساعةٍ، فلم يقم الشهرُ في حقِّها مقامَ الحيض.

(ولو قال: كلّما ولدتِ ولدًا فأنت طالقٌ للسنَّة، فأتتْ بثلاثة) أولاد (في بطن) واحد؛ (حكم بواحدةٍ) أي: حكم محمدٌ بطلقةٍ واحدةٍ (عقيب الأوَّل) أي: ولادة الولد الأوَّل، (وبانقضاء عدَّتها بالثَّالث) يعني: لا يقع بالولد الثَّاني طلاقٌ عنده، وتنقضي عدتَّهُا بوضع الثَّالث، (وبالثَّانية) أي: حكم محمدٌ بوقوع الطَّلقة الثَّانية (إن تزوَّجها لا غير) أي: لا تقعُ بعدها طلقةٌ أخرى. (وقالا: تقعُ واحدةٌ بعد نفاسها) أي: إذا طهرتْ من نفاسها بعد ولادةِ الثَّالث وقعتْ واحدةٌ، (وأخريان في طهرين) يعني: إذا حاضتْ وطهرتْ وقع الثَّانيةُ، وإذا حاضتْ أخرى وطهرتْ؛ وقع الثَّالثةُ.

وهذا الخلاف مبنيٌّ على أصلين:

أحدُهما: إنَّ الحامل لا تطلق للسنَّة إلا واحدةً عند محمدٍ، وعندهما تطلقُ ثلاثًا يفصل بين كلِّ طلقتين بشهرٍ.

وثانيهما: إنَّ النفاسَ من الولد الأخير عنده، ومن الأوَّل عندهما.

فنقول: لَمَّا ولدت الأوَّلَ لم تصرْ نفساءَ عنده، فكانت محلًا للطلاق السنيّ، فيقعُ، ولَمَّا ولدت الثاني؛ لم يقعْ شيءٌ؛ لأنَّ الحاملَ لا تطلقُ للسنَّة إلا واحدةً، ولَمَّا ولدت الثَّالثَ انقضت العدَّةُ التي وجبتْ بالطَّلاق عند ولادة الأوَّل، فإن نَكَحَها بعد ذلك؛ طلقتْ أخرى؛ لأنَّه عند ولادة الثاني كأنَّه أضافَ الطَّلقة الثَّانية إلى وجود وقت السُنَّة، وإن تزوَّجها ثانيًا لا يقع شيءٌ؛ لأنَّه وإن قدّر أنَّه عند ولادة الثَّالث أضافَ الطَّلقة الثَّانية الكنَّه صادفَ حالَ انقضاء العدَّة، ولا يعتبرُ 4.

وأما عندهما؛ فلَمَّا كان النفاسُ من الولد الأوَّل لم يكن محلًا للطلاق؛ لكونها نفساءَ، فيتأخَّرُ الطلاقُ الأوَّلَ إلى أن تطهرَ من نفاسها بعد الثالث، ثُمَّ الطَّلاقُ الثاني يتأخَّرُ إلى الطُّهْر الثاني؛ لأنَّ الطهرَ الذي وقع فيه الطلاقُ ليس بمحلٍ للطلاق السنيِّ، والثالثُ إلى الطُّهر الثالث؛ لأنَّ الكلامُ الثالثُ كما صحَّ الأولَ والثاني، وإذا صحَّ الكلامُ الثالثُ كما صحَّ الأولَ والثاني، وإذا صحَّ الكلامُ الثالثُ عن أوان السنَّة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يتجدد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: المدخول.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: حقها.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تعتبر.

(وإذا طلَّق في الحيض وقع بدعيًا) وهذا بدعيٌّ من حيثُ الوقت؛ لأنَّه إيقاعٌ في زمان النّفرة وانتفاءِ دليل الحاجة. (ويُستحبُ الرَّجعةُ) لقوله صلى الله عليه وسلم لعمر: «مر ابنك فليراجعها» أ، وكان طلَّقها في حالة الحيض.

هذا هو مختارُ القدوريّ، ووجهُه: أنَّ النّكاحَ مندوبٌ، فالأمرُ برجعته لا يكون واجبًا، لكن ذكر صاحبُ «الهداية»: الأصحُ: أنَّها واجبةٌ عملًا بحقيقة الأمر، ودفعًا للمعصية بالقدر الممكن، ودفعًا للضَّرر عنها بتطويل العدَّة.

وفي «المنتقى»: العنينُ إذا تمَّ حولُه وامرأتُه حائضٌ؛ جاز تفريقُها في الحيض؛ لأنَّه صادرٌ عن ضرورةٍ، وتأخيرُه متعذِّرٌ، فلا يكون طلاقًا قصدًا، وكذا اختيارُ المعتقة نفسَها.

(ثم الطهرُ الذي يليه لا يكره الطَّلاقُ فيه) يعني: إذا راجع² امرأته التي طلَّقها في حيضها، فطهرتْ، فطلَّقها فيه؛ لا يكره عند أبي حنيفة. وقالا: يكرهُ.

(وكذا الطَّلقتان تخلَّلَهما رجعةٌ في طهرٍ) يعني: إذا طلَّقها في طهرٍ، ثُمَّ راجعها، ثُمَّ طلَّقها فيه؛ لا يكره عنده خلافًا لهما. (أو شهر) يعني: لو طلَّق امرأته الآيسة في شهر، ثُمَّ راجعها، ثُمَّ طلقها فيه؛ لا يكره عنده خلافًا لهما.

(والثلاثُ للسنّة في حال مسَّها بشهوةٍ) يعني: إذا مسّها بشهوةٍ في طهرٍ لم يجامِعْها فيه، وقال: أنت طالقٌ ثلاثًا للسنة؛ يقع الأُوّلُ، فيصير مراجعًا لها بالمسِّ، ثُمَّ يقع الثاني كذلك، ثُمَّ الثَّالثُ عند أبي حنيفة. (وقالا: يتوزَّعُ على الأطهار) يعني: تقعُ واحدةٌ في هذا الطهر، واثنتان في طهرين آخرين.

قيَّد بالرجعة؛ لأنَّ النّكاحَ يعتبرُ فاصلًا بين الطَّلاقين اتِّفاقًا، حتى لو طلَّقها في طهرٍ خالٍ عن الجماع، ثُمَّ تزوَّجها في هذا الطهر، وأراد أن يطلِّقها أخرى؛ كان له ذلك، وكان سنيًا.

أطلق الرجعة، وأراد بها: الرجعة بقولٍ أو فعلٍ غيرِ الجماع؛ لأنّه لو جامَعَها؛ فهو بمعزلٍ عن هذا الخلاف، فإنّها إن لم تحبل؛ يكرهُ إيقاعُ الثاني في هذا الطُّهْر اتِّفاقًا، وإن حبلت؛ كان له أن يطلِّقَها أخرى بعده في قول أبي حنيفة ومحمدٍ خلافًا لأبي يوسف. من «الحقائق».

ومبنى الخلاف: أنَّ الرجعة ترفعُ 3 حكمَ الطَّلاق عنده، فتجعلُه كأنْ لم يكن، ولا ترفعُ عندهما.

لهما في المسألة الأولى: إنَّ الطلاقَ في حال الحيض يخرجُ الطهرَ الذي يعقبه من أن يكون للطَّلاق السنيِّ كما يخرج الوطءُ فيه.

وفي المسألة الثانية والرابعة: إنَّ الطلاقَ في الطُّهْر يفسد الطهرَ ويخرجُه من أنَّ يكون محلًا للطلاق السنيِّ كما يخرج الجماعُ فيه، وبالرجعة لم يتجدَّدْ الوقتُ، فيكره كما لو طلّقها قبل الرجعة، فلا يكون سنةً ما لم يفصلُ بين الطّلاقين بحيضةٍ كاملةٍ.

وله: إنَّ الرجعةَ ترفعُ حكمَ الطلاق، فتجعله 4 كأن لم يكن، ولهذا أمر النبيُّ صلى الله عليه وسلم ابن عمر بالرجعة 5 وقد طلَّقها حال الحيض، ولو لم ترفع الرجعة حكمَ الطلاق؛ لَمَا أمره، ولأنَّ الفصل بين الطَّلقتين بالرجعة آكدُ من الفصل بينهما بالحيضة، ألا يرى أنَّ العدَّةَ تُستأنفُ بالرجعة إذا طلَّق بعدها، ولا تستأنفُ إذا طلقها بعد الحيضة؟ ولو فصل بينهما بحيضةٍ؛ كان الثاني سنةً، فكذا إذا فصل بينهما بالرجعة.

## (فصل) في إيقاع الطلاق

(ويقع طلاق غير الصبيّ والمجنون) وهو من لم يستقمْ كلامُه وأفعالُه، إنما لم يقعْ طلاقهما؛ لانعدام أهليتهما. (والنائم) إنَّما لم يقعْ طلاقُ النائم؛ لانعدام الاختيار فيه. والمغمى عليه والمعتوه، وهو من كان قليل الفهم مختلطَ الكلامَ فاسد التدبير إلا أنَّه لا يضربُ ولا يشتمُ كالنائم.

(ومن الأخرس) أي: يقع الطَّلاقُ منه (بالإشارة) لأنَّ إشارتَه قامتْ مقام عبارته دفعًا لحاجته.

 $<sup>^{1}</sup>$  صحيح البخاري، الطلاق  $^{1}$ ؛ صحيح مسلم، الطلاق  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ح: رجع.

<sup>3</sup> د: يرفع.

<sup>4</sup> ح: فىجعلە.

 $<sup>^{5}</sup>$  صحيح البخاري، الطلاق 1؛ صحيح مسلم، الطلاق  $^{1}$ 

وفي «المحيط»: المريضُ الذي يعتقلُ لسانه لا يكون كالأخرس؛ لأنَّ ذلك نادرٌ لا يطولُ، وإشارةُ غير الأخرس إنَّما لم يُعتبرُ في إيقاع الطَّلاق، وأمَّا في عدده؛ فمعتبرٌ، حتى لو قال: أنت طالقٌ هكذا، فأشار بأصبعيه؛ يقع ثنتان، ولو لم يقل هكذا لا يقعُ؛ لأنَّ الإشارةَ إنَّما اعتبرتْ تفسيرًا إذا قرنتْ بعددٍ مبهمٍ. ولو أشار بثلاث أصابع، فإن نوى ثلاثًا؛ فثلاثٌ، وإن نوى واحدةً؛ فواحدةٌ بائنةٌ، كما في قوله: أنت طالقٌ كألفٍ.

(ونوقعُ طلاقَ السكران والمكره) وقال الشافعيُّ: لا يقعُ؛ لأنَّ السكرانَ ليس له قصدٌ صحيحٌ، فصار كالنائم، بل أقوى منه؛ لأنَّ النائمَ ينتبه إذا نَبِّه، والسكران لا، وكذا المكرةُ مسلوبُ القصد شرعًا، ولهذا لم يحكمْ بردَّته، ولم يعتبرُ إقرارُه بالطَّلاق.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «كلُّ طلاقِ واقعٌ إلا طلاق الصبيِّ والمجنون» أ، فبقي السكرانُ والمكرة في عموم صدر الكلام، وزوالُ قصد السكران لَمَّا كان بسبب المعصية؛ لم يُعتبرُ زجرًا له، حتى لو شرب فصدع وزال عقلُه بالصداع؛ لا يقعُ طلاقه؛ لأنَّ الصداع ليس بمعصية.

وفي «المنتقى»: لو أكره على الشرب فذهب عقلُه، فطلّق، قيل: لا يقعُ؛ لأنّه ليس بمعصيةٍ، فصار كالإغماء. وقيل: يقعُ؛ لأنّ الخطرّ وإن زال بالإكراه، لكن ذهب عقلُه بما فيه لذَّة، فلا يعتبرُ زواله. وهذا القولُ أصحُّ، فعلى هذا يقع طلاق السكران من البنج وسائر الأشربة المتَّخذة من الحبوب.

وإنَّما لم نحكم بردَّة المكره؛ لأنَّها تبتني<sup>2</sup> على الاعتقاد، وهو غيرُ معتقدٍ في كلامه بالإكراه، ولم يُعتبرُ إقرارُه بالطَّلاق؛ لأنَّه يحتملُ الصدقَ والكذب، والإكراهُ يرجِّحُ كذبَه.

أقول: لو طرح المصنّف لفظ السكران؛ لكان أخصرَ وأحسنَ؛ لأنّه معترفٌ في «شرحه» بأنَّ الصحيحَ من مذهب الشافعيّ: أنّه متّفقٌ معنا في السكران، وأنَّ الخلافَ في «المنظومة» مذكورٌ في المكره فقط، فأيُّ فائدةٍ في بيان ما هو غيرُ صحيحٍ من مذهبه بالزيادة في كتابه؟

(ونعتبرُ عددَه) أي: عدد الطَّلاق (بالنساء) فطلاقُ<sup>3</sup> الأمة يكون ثنتين، حُرًّا كان زوجُها أو عبدًا. (لا بالرجال) وقال<sup>4</sup> الشافعيُّ: يعتبرُ عدده بالرجال، حتى يملك الحرُّ ثلاثًا وإن كانت امرأتُه أمةً، ويملك العبدُ ثنتين وإن كانت زوجته حرَّةً.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «الطَّلاقُ بالرجال، والعدةُ بالنساء»5.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «طلاقُ الأمة ثنتان، وعدَّتُها حيضتان» $^{0}$ ، وما رواه محمولٌ  $^{7}$  على أنَّ الإيقاعَ بالرجال.

(ومن ملك امرأتَه، أو شقصًا) أي: نصيبًا (منها، أو مَلَكْته) أي: المرأةُ زوجَها، (أو شقصًا منه؛ وقعت الفرقةُ بينهما) لأنَّ المالكيَّةَ تمنع<sup>8</sup> ابتداءُ النّكاح، فيمنع بقاءه كالمحرميَّة.

(ولو اشترته) أي: حرَّةٌ زوجَها المملوكَ، (ثم أعتقته، فطلقها في العدة، أو خرجت) الحربية (مسلمةً، ثم خرج) زوجُها مسلماً (بعدها، وطلقها) في عدتها (يلغيه فيهما) أي: قال أبو يوسف: لا يقع الطَّلاقُ في المسألتين. (وأوقعه) أي: محمدٌ الطَّلاقَ فيهما؛ لأنَّ العدة قائمةٌ، والمعتدَّةُ محلٌ للطَّلاق.

ولأبي يوسف: إنَّ الفرقةَ وقعتْ بملك أحد الزوجين صاحبَه أو بتباين الدارين، فخرجت المرأةُ من محليَّة الطَّلاق، وبالعدَّة لا يثبت المحليَّةُ كما في النّكاح الفاسد.

أ لم نجده بهذا اللفظ إلا في الهداية للمرغناني، 277/3؛ وقال الزيلعي في نصب الراية 221/3 حديث غريب. وقد روي بلفظ «كل طلاق جائز إلا طلاق المعتوه المعتوه المعتوه المعتوه المعتوه على عقله» في سنن الترمذي، الطلاق 15؛ وهكذا روي عن على قوله في مصنف عبد الرزاق، 409/6؛ 78/7؛ صحيح البخاري، الطلاق 10 تعليقًا. وأخرج ابن أبي شيبة 550/9 عن ابن عباس «لا يجوز طلاق الصبي» من قوله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يبتني.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: وطلاق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أي: قال.

<sup>5</sup> لم نجده مرفوعا إلا في التجريد للقدوري، 4978/10؛ والمبسوط للسرخسي، 39/6. وقد روي موقوفًا عن زيد بن ثابت وابن عباس انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 369/7-370.

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن أبي داود، الطلاق  $^{6}$ ؛ سنن الترمذي، الطلاق  $^{7}$ ؛ سنن ابن ماجه، الطلاق  $^{30}$ ؛ السنن الكبرى للبيهقي،  $^{6}$ 

<sup>7</sup> ح: فمحمول.

<sup>8</sup> ح: يمنع.

قيَّد بالإعتاق والمهاجرة؛ لأنَّ الطَّلاقَ قبلهما لا يقع اتِّفاقًا؛ لأنَّ العدَّةْ لم يظهرْ أثرُها في حقِّ الطَّلاق، وإنَّما يظهرُ أثرُها في حقِّ التزوُّج بزوج آخرَ.كذا في «المصفي».

(ولم يفرِقوا بتفريق الحكمين) يعني: إذا تخاصمَ الزوجان، فبعثا حكمين ليتكلَّما، فإذا رأيا المصلحةَ في تفريقها، ففرَّقا بينهما بدون أمرهما؛ لا يصحُّ عندنا. وقال مالكِّ: يصحُّ؛ لأنَّهما رَضِيا بحكمهما مطلقًا.

ولنا: إنهما إنَّما حكَّماهُما لإصلاح، وهذا ليس بإصلاح، فلا ينفذُ.

## (فصلٌ) في الصّريح والكناية، وإضافة إطلاق إلى الزمان

(ولا يحتاجُ صريحُه إلى النيَّة) لأنَّ الصريحَ موضوعٌ للطَّلاق شرعًا، فكان حقيقةً فيها، فاستغني عن النيَّة، حتى لو قال: أردتُ به الطَّلاق عن وثاقٍ؛ لا يصدَّقُ ديانةً أيضًا؛ لأنَّه لرفع القيد، والعملُ ليس بقيدٍ. كذا في «التبيين».

## (كطالق ومطلقة وطلقتك، فيقع واحدةٌ رجعيةٌ) بهذه الألفاظ.

في «المحيط»: لو<sup>1</sup> قال: أنت طال بترخيم القاف حالة الرضا؛ لا يقعُ ما لم ينوِ؛ لأنَّه كالكناية. ولو قال: يا طال؛ يقعُ وإن لم ينوِ؛ لأنَّ الترخيمَ يجري كثيرًا<sup>2</sup> في المنادى، فصار كأنَّه أفصحَ بالقاف. ولو تهجَّى به؛ تطلّق إذا نوى، بخلاف ما لو تهجّى بآية السجدة حيثُ لا تلزمه<sup>3</sup> السجدةُ؛ لأنَّها متعلِّقةٌ بالقراءة، وهي منعدمةٌ في الهجاء.

(ونلغي نيَّةَ الثلاث والثنتين) وقال الشافعيُّ: تصحُّ نيَّةُ الثلاث من هذه الألفاظ؛ لأنَّها تدلُّ على الطَّلاق لغةً، وهو محتملٌ للعدد، ولهذا جاز تفسيرُه به، فتصحُ<sup>4</sup> نيَّتُه كما صحّ<sup>5</sup> نيَّةُ الثلاث فيما إذا قال لامرأته: طلّقي نفسك.

ولنا: إنَّ قوله: أنت طالقٌ وأخواته خبرٌ، وهو إنَّما يصدقُ إذا اتَّصفت المرأةُ بالطَّلاق قبل الإخبار، فثبوتُ الطَّلاق لها يكون بالاقتضاء لضرورة تصحيح الكلام، والثابتُ بالضَّرورة يندفعُ بالواحدة، فلا تصحُ<sup>6</sup> فيه نيَّةُ الثنتين والثلاث؛ لأنَّ الطَّلاقَ غيرُ ثابتٍ فيما وراء الواحدة، فلا تعملُ<sup>7</sup> النيَّةُ في المعدوم، فإذا ثبت الطَّلاقُ واحدًا عند الإخبار؛ يقع واحداً عند الإنشاء رعايةً للأصل، والمذكورُ بعد طالق من العدد ليس تفسيراً لوصفه، بل تغييرٌ؛ لأنَّه نعتُ مصدرٍ محذوفٍ، أي: طلاقًا ثلاثًا، بخلاف قوله: طلقي؛ لأنَّ ثبوتَ التطليق هناك ليس على طريق الاقتضاء، وأمَّا نيَّةُ الثلاث في قوله: أنت باينٌ؛ فإنَّما يصحُّ لأنَّ البينونة متنوِّعةٌ خفيفةً وغليظةً، فيصحُّ نيَّةُ أحد النوعين منه، والطَّلاقُ ليس كذلك؛ لأنَّه عبلرةٌ عن رفع قيدٍ، والعدمُ لا يتنوَّعُ.

(ويقع<sup>8</sup> بأنتِ الطَّلاقُ وطالقُ الطَّلاق وطلاقاً) أي: أنت طالقٌ طلاقًا (واحدةً) أي: طلقةً واحدةً، وهو فاعلُ يقع. (إلا أن ينويَ الثَّلاثَ) فإن نواها في هذه الألفاظ وقعنَ.

(وألغينا الثنتين) يعني: نيَّةُ الظِّنتين لا تصحُ<sup>9</sup> في هذه الألفاظ. وقال زفر: تصحُ<sup>10</sup>؛ لأنَّ الثنتين بعضُ الثلاث، فإذا صحَّ نيَّةُ الثنتين.

ولنا: إنَّ الطَّلاق اسمُ جنسٍ، ومعنى الوحدة مراعىً فيه كسائر أسماء الأجناس، فإذا لم ينوِ فيه شيئًا يحملُ على الواحد حقيقةً؛ لأنَّه متيقًنّ، وإذا نوى الثلاثَ يصحُ 11؛ لأنَّه جنسٌ واحدٌ حُكمًا، وإن نوى الثنتين يلغو؛ لأنَّه عددٌ، فاللفظُ لا يحتمله، كما لو حلف لا يشرب الماءً، لو نوى جميعَ المياه يصحُّ؛ لأنَّه واحدٌ حكمًا، وإن لم ينو يُصرفُ إلى أدنى ما يطلق عليه اسمُ الماء، وإن نوى قدحًا أو

<sup>1</sup> د - لو.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: كثيراً يجري.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: تلزمه.

<sup>4</sup> ح: فيصح.

ت <sup>5</sup> د: تصح.

<sup>6</sup> ح: يصح.

<sup>7</sup> ح: يعمل.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: وتقع.

<sup>9</sup> ح: يصح.

<sup>10</sup> ح: يصح.

<sup>11</sup> د: تصح.

قدحين لا تصحُّ؛ لأنَّه ليس بفردٍ حقيقةً وحُكمًا. وإن نوى بقوله: طالقٌ واحدةً وبالطَّلاق طلقةً أخرى؛ صُدِّقَ؛ لأنَّ كلَّا منهما يصلحُ للإيقاع. ولو كانت زوجتُه أمةً، وقال ً لها: أنت الطَّلاقُ؛ صحَّ نيَّةُ ۖ الثنتين؛ لأنَّهما جنسُ الطَّلاق في الأمة.

(وتفتقرُ<sup>3</sup> كنايتُه إليها) أي: كنايةُ الطَّلاق إلى النيَّة (حالةَ الرضا) لأنَّ الكناياتِ ألفاظٌ غيرُ موضوعةٍ للطلاق، بل محتملةٌ له، فلا بُدَّ من النيَّة ليتعَين المرادُ، والقولُ قولُه في إنكار النيَّة مع اليمين.

(كبائن) فإنَّها تحتملُ البينونة من النَّكاح أو الخيرات.

(بتلة بتة) كلاهما بمعنى القطع، أي: منقطعة من النّكاح، أو من الأقارب. (حرامٌ) وهو يحتملُ حرمة الصحبة لسوء خلقها.

(حبلُك على غاربها، وهو منبئ عن<sup>4</sup> التَّخلية؛ لأنَّ الناقةَ إذا أُرسلتْ يلقى حبلُها على غاربها، وهو ما بين العنق والسنام، يعني: أنت مرسلةٌ من حبل النّكاح، أو من حبل الحياء.

(الحقى بأهلك) يحتملُ لحوقها؛ لكونها مأذونةً، ولحوقها لكونها مطلقةً.

(خلية برية) من النّكاح، أو من حسن الخلق.

(وهبتُك الأهلك) يحتمل أن يكون معناه: عفوتُ عن ذنبك الأجل أهلك.

(سرَّحتك، فارقتك) يحتمل التسريحَ والمفارقةَ بالطَّلاق أو بغيره.

(أمرك بيدك) في حقّ الطَّلاق، أو في حق آخرَ.

(أنت حرّةً) عن حقيقة الرقّ، أو رق النّكاح.

(تقنّعي، استتري، تخمري) لأنَّك بائنٌ مني، أو لئلا ينظر إليك أجنبيٌّ.

(اخرجي، اغربي) بالغين المعجمة والراء المهملة، أي: ابعدي عني لأنّي طلقتك، أو لزيارة أهلك، ويحتملُ أن يكون بالزاء المعجمة والعين<sup>5</sup> المهملة من العزوبة.

(اذهبي، ابتغى الأزواج) يحتمل الأزواج من الرجال؛ لأنَّها مطلقةٌ، أو الأزواجَ من النساء.

(وتقعُ<sup>6</sup>) البينونة (حالَ مذاكرة الطَّلاق) وهو أن تطلب المرأةُ أو أجنبيٌّ طلاقها (في القضاء بما يصلح) من الكنايات (جوابًا لا ردًا) وهي اعتدي، أمرك بيدك، اختاري. ولا يصدَّقُ الزوجُ في هذه الألفاظ إن قال: لم أُرِدْ بها الطَّلاقَ؛ لأنَّ الظاهرَ أنَّه مرادُه عند طلب الطَّلاق.

قيَّد بالقضاء؛ لأنَّه يصدَّقُ ديانةً فيما بينه وبين الله.

(فإن أنكرها) أي: الزوجُ النيَّةَ في حال مذاكرة الطَّلاق؛ (صُدِّق) مع اليمين (فيما يصلحُ لهما) أي: للجواب والردِّ، وهي: اخرجي، واذهبي، وقومي، وتقنعي، وتخمري، واستتري، واغربي.

ألحق أبو يوسف بهذه الألفاظ خمسةً أخرى، وهي: خليتُ سبيلك، وفارقتك، وسرحتك، ولا ملك لي عليك، ولا سبيل لي عليك، والحقي بأهلك، فإنَّ هذه الألفاظ يحتملُ ردَّ المرأة عن طلبها، وأن يكون جوابًا لها من الكناية.

(ويصَدَّقُ) الزوجُ في إنكاره النية (حالةَ الغضب، إلا فيما يصلحُ جوابًا لا غير) أي: لا يصلحُ للرقِ والسبِّ، فإنَّ غضبَه يدلُ على أنَّه أراد الطَّلاق، ألا يرى أنَّ مَن قال لغيره حالة الرضا: لستُ لأبيك؛ لا يكون قاذفًا، ولو قاله في حالة الغضب يكون قاذفًا؟ وهي: اختاري، واعتدي، وأمرك بيدك. وأما: خلية، وبرية، وبائن وبتة، وبتلة، وحرامٌ؛ فيحتمل الجوابَ والسبَّ، فإن قال: أردت بها السبَّ حالة الغضب؛ يصدَّقُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فقال.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: نيته.

<sup>3</sup> ح: ويفتقر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: مبني على.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وبالعين.

<sup>6</sup> ح: ويقع.

(ونجعلها) أي: الكنايات (بوائن لا رواجع) أي: قال الشافعيُّ: الطلقاتُ البائنةُ بهذه الألفاظ رواجعُ؛ لأنَّها كناياتٌ عن الطَّلاق، ولهذا اشترطُ فيها نيَّةُ الطَّلاق، فيكون الواقعُ بها طلاقًا.

ولنا: إنَّ الحاجَّةَ ماسةٌ إلى إثبات البينونة في الحال كيلا يقع في مراجعتها بلا قصدٍ، والكناياتُ أبلغُ في الدِّلالة عليها، ولا نسلِّمُ أنَّها كناياتٌ عن الطَّلاق؛ لأنَّها تعملُ عمل نفسها، وهو البينونةُ، وشرطُ النية فيها لتعيين بعض محتملاتها، لا أنَّها تعملُ عمل الصريح، وتسميَّهُها كناياتٍ مجازٌ.

(وتصحُّ نيَّةُ الثلاث، وألغينا الثنتين) في الكنايات خلافًا لزفر.

له: ما مرَّ من الدليل في الصريح.

ولنا: إنَّ البينونةَ بين الشَّيئين متنوعةٌ في الحسيات؛ لأنَّها قد تحتملُ اتِّصالها وقد لا تحتمله، فكذا تنوَّعتْ في الشرعيات، والطَّلاقُ عبارةٌ عن رفع القيد، وهو واحدٌ لا يتصوَّرُ أكثرُ من واحدٍ.

(ولم يوقعوا بها) أي: بالكناية بلا نيةٍ (ثلاثًا) بل قالوا: يقعُ بالكنايةِ واحدةٌ؛ لأنَّ الحرمةَ يثبتُ بها، وهي أَوْلَى بالإيقاع ليمكنه التداركُ. (ولم يخصُّوا نيَّة الواحدة بغير المدخول بها) بل قالوا: تصحُّ نيَّة الواحدة مدخولًا بها كانت أو غيرها. وقال مالكُ: إن كانت مدخولًا بها؛ يقع بالكناية ثلاثٌ وإن لم ينوه؛ لأنَّ مقتضاها التحريمُ، والحرمةُ إنَّما يثبت بالثلاث، وإن كانت غيرَ مدخولٍ بها؛ فإنما تبينُ بواحدةٍ فقط؛ لأنَّها كافيةٌ في تحريمها كما في الصَّريح.

(وأوقعنا بأنتِ واحدةٌ واحدةٌ واحدةً رجعيةً، كاعتدى، واستبرئي رحمك، لا بائنةً) يعني: هذه الألفاظُ كناياتٍ بالاتفاق؛ لأنَّ الواحدةً يحتملُ أن يكون صفةً طلقة، أي: أنت طالقٌ طلقةً واحدةً، وأن يكون صفةَ امرأةٍ، أي: أنت امرأة منفردة في الجمال. وقيل: إن نصب واحدةً؛ يكون صفة طلقةٍ، وإن رفعها؛ يكون صفة امرأةٍ. والصحيح: أن لا فرقَ بينهما؛ لأنَّ العوامَّ لا يميِّزون الإعراب، وكذا أمرُه باعتدادها يحتملُ عدَّ نعم الله وعدَّ الأقراء؛ لسبق الطَّلاق، وكذا براءةُ رحمها يجوزُ أن يكون ليطلقها أو بعدما طلَّقها، لكن يقع بها رجعيَّةٌ عندنا، وقال زفر: تقع بائنةً؛ لأنَّها كسائر الكنايات.

ولنا: إنَّ واحدة نعتُ طلقة، وهي صريحة، وأمَّا اللفظُ الثاني؛ فلأنَّه صلى الله عليه وسلم قال لسودة: «اعتدي»<sup>5</sup>، ثُمَّ راجعها، وأما الثالث؛ فلأنَّه صريحٌ بما هو المقصودُ في اعتداد الأقراء، وهو براءةُ الرحم، فإذا نوى أن يكون البراءةُ لكونها مطلقة؛ يثبت أصلُ الطَّلاق بلا احتياجٍ إلى إثبات وصفٍ زائدٍ، وهو البينونةُ. هذا إذا قاله للمدخول بها، وإن قاله لغير المدخول بها؛ يُجعلُ مستعارًا محضًا عن الطَّلاق؛ لأنَّه سببُه في الجملة، وإن لم يكن سببًا له في هذه الحالة.

(وله جعلُ الواحدة في المدخول بها ثلاثًا) يعني: إذا طلَّق امرأته المدخولَ بها طلقةً واحدةً، وقال في عدتها: جعلتها ثلاثًا؛ كانت ثلاثًا عند أبى حنيفة. وقالا: لا يكون؛ لأنَّ الواحدَ لا يكون ثلاثًا.

وله: إنَّ الواحدَ يصير ثلاثًا بضمِّ اثنين إليها، فيحملُ كلامُه عليه صونًا عن الإلغاء، فكأنَّه <sup>6</sup> قال: جعلتها ثلاثًا بضمّ اثنين إليها، فتقع<sup>7</sup> الثلاثُ كما لو صرَّح بذلك.

(وأبطل) محمدٌ (جَعْلَها) أي: جعل الزوج الطلقةَ الرجعيةَ في عدَّتها (بائنةً) وقالا: لا يبطل.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان قبل الرجعة؛ لأنَّه لو رَاجَعها، ثُمَّ قال: جعلتها بائنةً؛ لا يصحُّ اتِّفاقًا؛ لأنَّه بالرجعة أبطل عملَ البطلان، فتعذَّر جعلُها بائنةً.

له: إنَّ الزوجَ لا يملك أن يبطلَ خيارَ الرجعة بعدما ثبت له شرعًا.

ولهما: إنَّه كان يملكُ جعلَه بائنًا ابتداءً، فدلَّ أنَّه داخل في ولايته، فيصعُّ إلحاقُ هذا الوصف به تصحيحًا لتصرُّفه، وتحصيلاً لغرضه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تشترط.

<sup>. .</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: لأنها. 3 ح: يصح.

<sup>4</sup> د – امرأة.

<sup>5</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، \$53/8 السنن الكبرى للبيهقي، 343/7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: وكأنه.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: فيقع.

(ولو قال: لستِ امرأتي، أو لستُ زوجك، أو ما أنا) أي: ما أنا بزوجٍ لك، (أو ما أنت) أي: ما أنت لي بامرأةٍ، (فهو واقعٌ بالنيَّة) أي: الطَّلاقُ واقعٌ عند أبي حنيفة إذا نوى به. (وألغياه) أي: قالا: لا يقعُ الطَّلاقُ.

أقول: لو لم يردفْ؛ لكان أحسنَ؛ لأنَّه في طرفي النفي.

قيَّد بالنية؛ لأنَّه إذا لم ينو به لا تطلقُ اتِّفاقًا.

وفي «الخانية»، لو قالت: طلِّقني، فقال: لستْ لي بامرأةٍ أ؛ يقعُ به الطَّلاقُ اتِّفاقًا من غير نيةٍ.

لهما: إنَّ هذه الألفاظَ إنكارٌ للنكاح، فلا تصحُّ نيَّةُ الطَّلاق مما هو إنكارٌ له، كما لو قال: واللهِ ما أنت بامرأتي.

وله: إنَّ هذه العباراتِ صالحةٌ لإنشاء الطَّلاق أيضًا، فإذا نوى الطَّلاقَ؛ فقد نوى ما يحتملُه لفظُه، بخلاف ما استشهدا به؛ لأنَّ اليمينَ إنَّما يقترنُ بالإخبار، فلم يمكن جعلُه إنشاءً.

وفي «المحيط»: لو قال: طلاقُك عليَّ واجبٌ؛ فالصحيحُ: أنَّه يقعُ. ولو قال لعبده: عتقُك عليَّ واجبٌ؛ لا يعتقُ. والفرقُ: أنَّ نفسَ الطَّلاق لا يكون واجبًا، وإنَّما الواجبُ حكمُه، وذا لا يكون إلا بعد الوقوع، ونفسُ الإعتاق يجب في الجملة كما في النذر.

ولو قال: نساءُ أهل بصرة طوالق، وهو من أهلها؛ لا تطلقُ زوجته ما لم ينو بها عند أبي يوسف، وبه يفتى، وتطلقُ عند محمد. وعلى هذا الخلاف لو قال: كلُّ من دخل هذه الدارَ فامرأته طالقٌ، ولم ينو نفسَه، فدخل هو الدارَ.

(ونلغي) قولَ الزوج لامرأته: (أنا منك طالقٌ، وإن نوى) به الطَّلاقَ. وقال الشافعيُّ: لا يلغو، بل يقعُ به؛ لأنَّ الطَّلاقَ شُرِعَ لإزالة النّكاح، وهو قائمٌ بهما، فتصحُّ إضافةُ الطَّلاق إليه كما صحّتْ إليها.

ولنا: إنَّ الطَّلاق إزالة قيد الملك الثابت بالنّكاح، ولا ملكَ لها فيه، وإلا؛ لبطل نكاحُ المسلم الكتابيَّة؛ إذ لا سبيلَ للكافرة على المسلم، فيلغو كلامُه.

(لا بائن، أو حرام) يعني: لو قال لها: أنا منك بائنُ أو حرامٌ؛ لا يلغو، بل يقعُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ الإبانةَ إزالةُ وصلة النّكاح، والحرامَ لإزالة الحلّ، وهما مشتركان فيهما.

فإن قلت: إذا قال لامرأته: أنت بائنٌ؛ يقعُ، وإذا قال: أنا بائنٌ؛ لا يقعُ ما لم يقل: منكِ، ولو كانت الوصلةُ مشتركةً بينهما؛ لاستوى القولان.

قلنا: وصلتُها مختصَّةٌ بزوجها، فتبيَّن بقوله: أنت بائنٌ، ووصلتُ غيرُ مختصَّةٍ بها؛ لجواز أن يكون له وصلةٌ أخرى بامرأةٍ أخرى، فلا يقعُ ما لم يقل: منك.

(ولو قال: أنت طالقٌ واحدةً أو لا؛ حَكَمَ بواحدةٍ) أي: حكم محمدٌ بطلقةٍ واحدةٍ. (وألغياه) أي: قالا: لا يقع به شيءٌ. له: إنَّه أدخل الشكَّ في الوحدة، فيسقط<sup>3</sup>، ويبقى قولُه: أنت طالقٌ، فيقع.

ولهما: إنَّ الطَّلاقَ إذا قُرِن بالعدد؛ يكون بمنزلة كلمةٍ واحدةٍ، فلا حُكْمَ له قبل ذكره، ولهذا لو قال لغير المدخول بها: أنت طالقٌ ثلاثًا؛ لا يقال: إنها بانتْ بقوله: طالقٌ، فلا تقع الثلاث، فإذا بطل الوحدةُ بالشاتِّ؛ بطل الإيقاعُ أيضًا.

(ولو قال) لزوجته الأمة: (أنت طالقٌ ثنتين مع عتق مولاك) أراد به: الإعتاق؛ لأنَّه مسبَّبه، وذكرُ المسبّب وإرادةُ السبب شائعٌ، (فأعتقها) مولاها (ملك الرجعة) أي: الزوجُ مراجعتها؛ لأنَّه علّق الطلقتين بالإعتاق، والمعلَّقُ يوجدُ بعد الشرط، فتطلق وهي حرَّة، فلا<sup>5</sup> تحرم عليه حرمةً مغلَّظةً بالثنتين.

لا يقال: كلمةُ مع ينافيه؛ لأنَّها قد تجيءُ بمعنى بعد، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾ [الشرح، 6/94].

فإن قيل: ذكر في «الجامع»: مَن قال لأجنبيّةٍ: أنت طالقٌ مع نكاحك؛ فهو لغوٌ، فلِمَ لَمْ يُجعلُ هنا مع بمعنى بعد ليصحّ كلامه؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: امرأة.

<sup>2</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: فتسقط.

<sup>4</sup> ح: يقع.

<sup>5</sup> ح: لا.

قلنا: لأنَّ الطَّلاق مع النّكاح متنافيان، فلاَّ ويعلق به إلا بصريح الشَّرْط، فبقينا مع على حقيقته، فلغا، بخلاف الطَّلاق والعتق، فإنَّهما لا يتنافيان، فجعل مع بمعنى بعد تصحيحًا لكلامه، ونظيرُه ما لو قال لامرأته: أنت طالقٌ في دخولك الدار؛ يتعلَّقُ بالدخول، ولو قال لأجنبيَّةِ: أنت طالق في نكاحك؛ يلغو.

(ولو علَّقهما بمجيء الغد) أي: قال لامرأته الأمة: أنت طالقٌ ثنتين إذا جاء غدٌ، (والمولى عِتْقَها به) أي: قال لها مولاها: إذا جاء غدٌ فأنت حرّةٌ؛ (ملكه إيَّاها) أي: جعل محمدٌ زوجها مالكًا للرجعة. وقالا: ليس له الرجعةُ.

له: إنَّ المعلَّقَ كالمرسل عند الشرط، فصار كأنَّ الإعتاق والتطليق وجدا في ذلك الوقت، فيقعُ العتقُ أوَّلًا؛ لأنَّ الإعتاق مندوبٌ، والتطليق محظورٌ، فيتأخَّرُ حكمُ المحظور، كما أنَّ حُكمَ المبيع الفاسد. وهو الملكُ. تأخَّرَ إلى وجود القبض لكونه محظورًا.

ولهما: إنَّ الإعتاقَ علَّةٌ للعتق، وكذا التطليقُ علَّةٌ للطلاق، فكما أ اقترن العلتان في الزمان؛ اقترن معلولُهما، فكلِّ من العتق والطَّلاق يصادفها أو وهي أمةً، لكنَّ عدَّتَها مقدَّرةٌ بثلاث حيضٍ اتِّفاقًا؛ لأنَّها يُحتاطُ في إثابتها صيانةً عن الاشتباه، بخلاف المسألة الأولى؛ لأنَّ العتق ثمَّة شرطٌ، فيقع الطَّلاقُ بعده.

(أو بموت مولاها وهو أخوه) أي: إذا قال لامرأته وهي أمةُ أخيه: إذا مات مولاك فأنت طالقٌ ثنتين، فمات المولى، (فورثها) الزوجُ؛ (يوقعهما) أي: أبو يوسف الطلقتين، وتحرمُ عليه حرمةً مغلظةً. (وخالفه) أي: قال 4 محمد: لا يقع شيءٌ؛ لأنَّ الزوجَ ملكها عقيبَ موت أخيه، وزال به النّكاحُ، والطَّلاقُ أيضًا يوجد عقيبه؛ لأنَّه معلَّقٌ به، فيصادفُها الطَّلاقُ فيحال زوال النّكاح، فلا يقعُ.

وله: إنَّ ملكَ لوارث لا يتعقَّبُ الموتَ، بل يتحقَّقُ إذا استغنى الميتُ عن ماله لتجهيزه وأداء دينه؛ لأنَّ كلَّ جزءٍ يجوز أن يكون محتاجاً إليه بتقدير هلاك الباقي، فيصادفُها الطلقتان وهي أمةٌ منكوحةٌ.

(ولو وصفه بضربٍ من الزِّيادة والشدَّة؛ نوقعه بائنًا لا رجعيًا <sup>5</sup>) أي: قال الشافعيُّ: يقعُ رجعيًا (في المدخول بها) قيَّد به؛ لأنَّه في غيرها لا يكون رجعيًا اتفاقًا.

(كطالق 6 بائن) أي: كقوله: أنت طالق طلاقًا بائنًا، وهذا توصيف بالشدة معنى؛ لأنَّ البائنَ أشد من الرجعيّ. (أو أشده) أي: أشدّ الطَّلاق، (أو أفحشه) أو أخبثه، أو أسوأه، وتوصيف الطَّلاق بهذه الأوصاف إنَّما يكون باعتبار أثره، وهو البينونةُ في الحال. فإن قيل: لو قال: شديدًا؛ كان بائنًا، وفي أشدّه؛ كان ينبغي أن يكون ثلاثًا.

قلنا: أفعلُ التفضيل يجيءُ لمطلق 7 الإثبات؛ كقوله تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ﴾ [البقرة، 228/2].

(أو طلاقَ الشيطان) أي: كقوله: أنت طالقٌ طلاقَ الشيطان، (أو البدعة) وكلٌّ من هذين الوصفين ينبئ عن البينونة؛ لأنَّ السنيَّ هو الرجعيُّ، فيكون البدعيُّ في غير حالة الحيض بائنًا.

(أو كالجبل) أي: طلاقاً كالجبل، (أو ملا البيت) وكلِّ من هذين الوصفين ينبئ عن الزيادة.

وفي «المحيط»: الأصلُ في هذا: أنَّ الطَّلاقَ متى شُبِه بشيءٍ يقع بائنًا عند أبي حنيفة، سواءٌ كان المشبَّه به صغيرًا أو كبيرًا، وذكر مع المشبَّه به العظمُ أو لا، وعندهما: إن ذُكِرَ معه العظمُ ؛ كان بائنًا، كقوله: أنت طالقٌ كعظم السمسم، وعند زفر: إن وصف المشبَّه به بالشدَّة أو بالعظم؛ كان بائنًا، وإلا؛ فهو رجعيٌ.

قيَّد بقوله: «بضربٍ من الزيادة»؛ لأنَّه لو وصفه بما لا ينبئ عن زيادته، كقوله: أحسن الطَّلاق، أو أسنه، أو أعدله؛ يقع رجعيًا اتِّفاقًا؛ لأنَّ هذا الوصفَ اتِّفاقًا، ولو وصفه بما لا يوصفُ به الطَّلاقُ، كقوله: أنت طالقٌ طلاقًا لا يقع عليك، أو أنا مخيَّرٌ فيه؛ يكون رجعيًا اتِّفاقًا؛ لأنَّ هذا الوصفَ منافٍ لمقتضى الطَّلاق، فيلغو.

له: إنَّ وصفَ الطَّلاق بالبينونة وبما يدلُّ عليه مخالفٌ لموجَبه، وهو الرجعةُ، فيلغو، كما لو قال: أنت طالقٌ على أنَّ لا رجعةَ لى عليك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وكما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تصادفها.

<sup>3</sup> ح: ثم.

<sup>4</sup> ح - قال.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: رجعتا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: كطلاق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بمطلق.

ولنا: إنَّ الطَّلاق يحتملَ البينونةَ، كما في الطَّلاق قبل الدخول، بل الأصلُ فيه البينونةُ؛ لأنَّه رفعٌ لقيد النّكاح، إلا أنَّ الرجعة يثبتُ في الصريح الغير الموصوف بالبينونة بالنصّ، فبقى فيما وراءه على الأصل.

(وإن نوى) بتوصيفه (ثلاثًا؛ يقعنَ) لأنَّ البينونةَ متنوّعةٌ خفيفةً وغليظةً، فأيّهما نوى صحّتْ نيته.

(**أو بالطول والعرض**) أي: لو قال: أنت طالقٌ طويلًا أو عريضًا؛ (**جعلناه بائنً**ا) وقال زفر: يكون رجعيًا؛ لأنَّ هذين الوصفين من صفات الأجسام، فيلغو.

ولنا: إنَّ الأمرَ قد يوصفُ بالطول أو العرض، ويكني به عن شدَّةِ حكمه، فيفيد في الطَّلاق البينونةَ.

(ويقعُ لإضافته إلى الجملة) أي: إضافةِ الزوج الطَّلاقَ إلى جملة أجزاء المرأة، (أو ما ينوبُ منابها كأنت) أي: كأنت طالقٌ، فالخطابُ لجملتها، (أو وجهك) يعني: وجهُك طالقٌ، (أو روحك، أو جسدك) أو فرجك، أو عنقك، أو رأسك، وهذه الألفاظُ يعبَّرُ<sup>1</sup> بها عن الجملة، قال الله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ﴾ [الرحمن، 27/55] أي: ذاته، ويقال: هلك روحُ فلان أو جسده أي: نفسه، وقال صلى الله عليه وسلم: «لعن الله الفروجَ على السروج»²، أراد بها: النساءَ، وقال الله تعالى: ﴿فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ﴾ [الشعراء، 4/26] أي: ذواتهم، ويقال: أمري حسنٌ ما دام رأسُك أي: ما دمتَ باقيًا.

وفي «المحيط»: لو قال: رأسُكِ طالقٌ، وعني به اقتصارَ الطَّلاق على الرأس؛ لا يبعدُ أن تقولُ<sup>3</sup>: لا تطلقُ.

(أو إلى جزءٍ شائع، كنصفك، أو ثلثك) يعني: إذا قال: نصفك طالقٌ يقعُ؛ لأنَّ الجزءَ الشائعَ محلٌّ للتصرفات كالبيع ونحوه، فيكون محلًا للطلاق أيضًا، إلا أنَّ وقوعه غيرُ متجزّ، فيقع كاملًا.

(وألغيناه) أي: الطَّلاق (فيما لا ينوبُ) أي: في الألفاظ التي لا يعبَّرُ بها عن جملة البدن (كيدك) بالرفع على الحكاية، أي: كقوله: يدُك طالقٌ، (أو رجلُك) وغيرهما مما لا يعبَّرُ به عن الجملة. وقال زفر: يقعُ.

قيَّد بالطَّلاق؛ لأنَّه لو أضافَ النَّكاحَ إليه لا يجوزُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ الحرمةَ في غيره تغلبُ الحلَّ فيه.

له: إنَّه جزءٌ مستمتعٌ به بعقد النَّكاح، فيكون محلًا للطلاق، فيسري منه إلى الكلِّ.

ولنا: إنَّ الطَّلاق رفعُ القيد، فيختصُّ بمحلّ يضافُ إليه النّكاحُ، واليدُ وأمثالها لا يجوز إضافةُ النّكاح إليها، فلا يكون محلًا للطلاق، والاستمتاعُ باليد إنَّما حلَّ تبعًا للحلِّ في جميعها.

فإن قيل: اليدُ يُعبَّرُ 4 بها عن الجميع، كما قال تعالى: ﴿تَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ [المسد، 1/111] أراد به: ذاته، وقال صلى الله عليه وسلم: «على اليد ما أخذتْ»5.

**قلنا**: استعمالُه غيرُ متعارفٍ، وإنَّما جاء على وجه النُّدرة، حتى إذاكان عند قومٍ يعبّرون به عن الجملة؛ وقع الطَّلاقُ بأيّ عضو کان.

(ولو قال: نصفَ تطليقةٍ، أو ثلثها؛ وقعتْ كاملةً) لأنَّ الطَّلاقَ لا يتجزَّأُ، فذكرُ بعضه كذكر كلِّه.

وفي «المحيط»: وكذا لو قال: وثلثها وسدسها؛ لأنَّه لم يتجاوَزْ عن مجموع أجزاءِ تطليقةٍ. وإن جاوَزَ، كما إذا قال: نصفَ تطليقةٍ وثلثها وربعها؛ فالمختارُ: أنَّه يقع ثنتان؛ لأنَّه زاد على أجزاء تطليقةٍ واحدةٍ، فلا بُدَّ أن تكون الزّيادةُ من تطليقةٍ أخرى، فيتكامل الزيادةُ، وأمَّا لو لم يضف الأجزاءَ إلى تطليقةٍ واحدةٍ، وقال: أنت طالقٌ نصفَ تطليقةٍ وثلثَ تطليقةٍ وسدسَ تطليقةٍ؛ يقع ثلاثٌ؛ لأنَّه أضافَ كلَّ جزءِ إلى تطليقةٍ منكّرة، فاقتضى كلُّ جزءٍ تطليقةً على حدةٍ.

(أو واحدةً ونصفًا) أي: لو قال: أنت طالقٌ واحدةً ونصفًا (قبل الدُّخول) بتلك المرأة؛ (أوقعنا ثنتين، لا واحدةً) أي: قال زفر: يقع واحدةً.

قيَّد بقوله: «قبل الدخول»؛ لأنَّه لو قال كذا بعده يقع ثنتان اتِّفاقًا.

1 د: تعبر.

<sup>2</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 89/6. وقال الزيلعي في نصب الراية 228/3 غريب جدًّا؛ وأخرجه على القاري في الأسرار المرفوعة ص 282، فقال: لا أصل له.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يقول.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تعبر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، الإجارة 88؛ سنن الترمذي، البيوع 39؛ سنن ابن ماجه، الصدقات 5.

له: إنَّ نصف تطليقةٍ تطليقةٌ على حدةٍ، فلما بانتْ بقوله: واحدة؛ صادَفَتها الثانيةُ وهي مبانةٌ، فلا يقعُ، كما لو قال لها: أنت طالقٌ واحدةً وواحدةً.

ولنا: إنَّ هذا الكلامَ واحدٌ معنىً؛ لأنَّه لا يمكن أن يعبَّرَ عن واحدٍ ونصفٍ بأوجزَ من هذا، ولا يفصلُ بعضُه عن بعضٍ، فيكون إيقاعًا لهذا العدد جملةً، بخلاف قوله: واحدةً وواحدةً؛ لأنَّ التَّعبيرَ عنه بأوجزَ منه ممكنٌ بأن يقال: ثنتين.

(أو من واحدة) أي: لو قال: أنت طالقُ من واحدة (إلى ثلاثٍ؛ فالواقعُ ثنتان) عند أبي حنيفة، (وكذا في الإقرار) يعني: لو قال: لك عندي من درهمٍ إلى عشرة؛ فعليه تسعةٌ عنده. (وقالا: ثلاثٌ) أي: يقعُ ثلاثٌ في الطَّلاق، وعليه العشرةُ في الإقرار؛ لأنَّ مثلَ هذا الكلام يرادُ به الكلُّ في العرف، كما لو قال: خذ من مالي من درهمٍ إلى عشرة، فإنَّ له أخذَ العشرة، وإنَّما لم يدخل الطَّرُفان في المعبّا فيما إذا قال: بعثُ من هذا الحائط إلى هذا الحائط؛ لأنَّهما لم يجانسا لِمَا بينهما من الأرض.

وله: إنَّ الاحتجاجَ بالعرف أيضًا؛ لأنَّه يرادُ من مثل هذا الكلام الأقلُ من الأكثر والأكثر من الأقلِّ، كما يقال: سني من ستين إلى سبعين، ويرادُ به ما بينهما، فكذا ههنا يقعُ أكثرُ من واحدةٍ وأقل من ثلاثٍ، بخلاف ما استشهدا به؛ لأنَّ إظهارَ الجود والكرم دليلً على إرادة الكارّ.

(وما اكتفينا بواحدةٍ) أي: قال زفر: يقع واحدةٌ؛ لأنَّ الغايةَ الأولى والثانيةَ لا يدخلان في المغيا، فبقي المتوسِّطُ، كقوله 1: بعث من هذا الحائط إلى هذا الحائط، فإنَّ المبيعَ ما بينهما.

روي أنَّ أبا حنيفة قال لزفر: كم سنُّك؟ قال: سني ما بين ستين إلى سبعين، فقال له: أنتَ إذًا ابن تسع، فتحيَّر زفر. (أو واحدةً) أي: لو قال: أنت طالق<sup>2</sup> واحدةً (في ثنتين؛ أوقعنا واحدةً، الاثنتين) أي: قال زفر: يقع ثنتان.

(أو تنتين في مثلهما) أي: لو قال: أنت طالقٌ ثنتين في ثنتين؛ (فثنتين) أي: أوقعنا ثنتين، (لا ثلاثًا) أي: قال زفر: يقع ثلاثٌ. الخلافُ فيما نوى ضربَ الحساب، وإن نوى الظرف؛ يقع في المسألة الأولى واحدةٌ، وفي الثانية ثنتان اتِّفاقًا؛ لأنَّ الطَّلاقَ لا يصلحُ ظرفاً للطلاق، فيلغو الثاني، وإن نوى الجمعَ؛ يقع الثَّلاثُ اتِّفاقًا؛ لأنَّ كلمةً في تجيءُ بمعنى مع.

له: إنَّ الضربَ في عرف الحساب تضعيفُ أحد العددين بالعدد الآخر، فضربُ الواحد في العددِ لا يؤثِّرُ تضعيفًا، فبقي على حاله، وضرب الاثنين في الاثنين أربعةً، فيقع ثلاثٌ؛ إذ لا مزيدَ عليه.

ولنا: إنَّ الضربَ يعملُ في تكثير أجزاء الطَّلاق لا العدد، وتكثيرُ أجزاء الطَّلاق لا يوجبُ تعدُّدَه، فإنَّ إيقاعَ طلاقٍ له ألفُ جزءٍ كإيقاع طلاقٍ له جزآن، فلا يقع أكثرُ من واحدٍ.

(أو بمكّة) أي: لو قال: أنت طالقٌ بمكة، (أو فيها) أي: أو قال: في مكة؛ (طلقتْ في الحال في كلِّ البلاد) لأنَّ ذكرَ المكان لغوٌ؛ لعدم اختصاص الطَّلاق به.

(أو إذا دخلتها) أي: لو قال: أنت طالق إذا دخلت مكة، (أو في دخولك) مكة؛ (تعلَقَ) وقوعُ الطَّلاق بدخول مكة، أمَّا مع ذكر «في»؛ فلأنَّه للظَّرْف، والفعلُ لا يصلح أن يكون ظرفًا شاغلًا له، فحُمِلَ على الشرط مجازًا بمناسبة أنَّ كُلًّا من الظرف والشَّرْط يكون سابقًا على المظروف والمشروط.

(أو غدًا) أي: لو قال: أنت طالقٌ غدًا؛ (وقعَ بطلوع الفجر) لأنَّ كونَها مطلقةً في جميع الغد يستلزمُ  $^{3}$  وقوعَ الطَّلاق في أوَّل أَجزائه.

(أو في غدٍ) أي: لو قال: أنت طالقٌ في غدٍ، (ونوى آخره) أي: آخر النهار؛ (فهو مصدَّقٌ قضاءٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا): يصدَّقُ (ديانةٌ) لا قضاءً؛ لأنَّه وصفَها بالطَّلاق في جميع الغد، فإذا ادَّعَى تخصيصَه بجزءٍ منه لا يصدَّقُ قضاءً، (كما في غداً) أي: كما لا يصدَّقُ 4 إذا قال: أنت طالقٌ غدًا، وقال: نويتُ فيه آخرَ النهار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لقوله.

<sup>2</sup> د - طالق.

 $<sup>^{3}</sup>$  د: تستلزم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تصدق.

وله: إنَّ في للظرفيَّة، والظرفُ يكون مستوعبًا مظروفَه وقد لا يكون، فإذا نوى آخرَ جزءٍ من الغد؛ فقد نوى محتملَ لفظه، فيصدَّقُ، بخلاف قوله: غداً؛ لأنَّ الفعلَ اتَّصل به بغير واسطةٍ، فاقتضى استيعابَه بأن يكون موصوفُه بالطالقية في جميع الغد، وذا إنَّما يكون بوقوع الطَّلاق في أوَّل النهار، كما لو نذر أن يصوم في رجب؛ يكفيه صوم يومٍ فيه 1، ولو نذر أن يصوم رجب وجب صوم كله.

(أو اليوم) أي: لو قال: أنت طالقٌ اليوم (وغدًا؛ وقعت واحدةٌ) اتِّفاقًا؛ لأنَّ المتصفةَ بالطَّلاق في اليوم تصيرُ متصفةً به في الغد أيضًا، فلا حاجةَ إلى إيقاع طلقةٍ أخرى.

(أو غدًا واليوم) أي: لو قدّم الغدَ على اليوم (أوقعنا ثنتين) وقال زفر: يقع واحدةٌ؛ لأنَّ الإيقاعَ واحدٌ، والظرفَ الثاني محمولٌ على الأوَّل؛ لأنَّه للجمع لا للتَّرتيب كما في المسألة الأولى.

ولنا: إنَّها إذا طلقتْ في غدٍ<sup>2</sup>؛ لا تصيرُ طالقًا في اليوم، فينبغي أن يقع طلقةٌ أخرى في اليوم تحقيقًا لمعنى العطف، بخلاف ما سبق؛ لأنَّها إذا طلقتْ في اليوم؛ يكون طالقًا في الغد بهذا الطَّلاق، فلا حاجةً إلى طلقةٍ أخرى.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا وُجِدَ العطفُ، وأمَّا إذا لم يوجدُ؛ يقع واحدةٌ اتِّفاقًا؛ لأنَّه إذا قال: أنت طالقٌ عدًا اليومَ؛ يكون اليومُ صفةً لغدٍ، وهو لا يصلحُ أن يكون صفةً له، فيلغو. ولو قال: أنت طالقٌ اليوم إذا جاء غدٌ؛ لا يقعُ قبل غدٍ؛ لأنَّه تعليقٌ، وذكرُ اليوم يكون لبيان وقت التعليق.

(أو كلّ يومٍ) أي: لو قال: أنت طالقٌ كلّ يومٍ، (ولا نيَّةَ) له بالثلاث؛ (أوقعنا واحدةً، لا ثلاثًا في ثلاثة أيام) أي: قال زفر: يقعُ ثلاثٌ في ثلاثة أيام.

قيَّد بقوله: «ولا نية»؛ لأنَّه لو نوى الثَّلاثَ صحَّت، ويقعُ<sup>3</sup> كلّ يومٍ واحدةٌ اتِّفاقًا.

له: إنَّ كلمةَ كلِّ للعموم والتكرار، فيتكرَّرُ الطَّلاقُ بتكرر اليوم، كما لو قال: أنت طالقٌ في كل يومٍ.

ولنا: إنه جعل الأيامَ كلَّها ظرفا واحدًا، فلم يقتضِ إلا مظروفا واحدًا، ولهذا قالوا: لو حلف لا يكلِّمُ كلَّ يومٍ من رجب زيدًا، فكلّم يومًا منه حَنَثَ، ولو قال: في كلّ يومٍ لا يحنثُ حتى يكلّمه في كلِّ يومٍ منه، بخلاف قوله: طالق في كل يومٍ؛ لأنَّ في حرفُ جرِّ موضوعٌ لإيصال 4 معنى الفعل إلا ما بعده، فيكون ظرفاً للإيقاع أو الوقوع، فيتكرَّرُ بتكرُّر اليوم؛ لأنَّ الفعل في اليوم الأوَّل ليس نفسَ الفعل في الثانى.

(أو أمسِ) أي: لو قال: أنت طالقٌ أمس (وقد تزوَّج اليوم؛ لم تطلقٌ) لأنَّه أضاف الطَّلاقَ إلى وقتٍ لم يكن مالكًا فيه، فلغا، كما إذا قال: أنت طالقٌ قبل أن أُخلقَ، بخلاف ما لو قال لعبده: أنت حُرِّ أمسِ، وقد اشتراه اليومَ، حيثُ يعتق عليه؛ لإقراره له بالحريَّة قبل ملكه، وهي تنافي أن يملكه، وكونُها مطلقةً أمس لا ينافي ملكها اليومَ بالنّكاح. وإنَّما لم يجعل قولُه: أنت طالقٌ إنشاءً في الحال؛ لأنَّه إنَّما يُجعلُ إنشاءً إذا تعذَّر جعلُه خبرًا لِمَا مرَّ تقريره.

(ولو كان تزوَّجَها من قبل) أي قبل الأمس؛ (طلقت الآن) أي: في الحال؛ لأنَّه لَمَّا قصدَ الإيقاعَ في الماضي<sup>5</sup>، وهو ليس في وسعه؛ ثبت به ما في وسعه، وهو الإيقاعُ في الحال.

(أو إلى شهرٍ) أي: لو قال: أنت طالقٌ إلى شهرٍ؛ (يوقعه) أي: أبو يوسف الطَّلاقَ (في الحال) وقالا: تطلقُ عند انتهاء الشهر. وهذا<sup>6</sup> إذا لم يكن له نيةٌ، فإن نوى التنجيزَ؛ يقع في الحال اتِّفاقًا.

له: إنَّ كلمةَ إلى للتأجيل، والطَّلاقُ لا يحتمله، فيبطلُ التأجيلُ، فتطلق في الحال.

ولهما: إنَّ الإيقاعَ يحتمل التأجيلَ، وإن كان الواقعُ لا يحتمله، فيجعلُ تأجيلًا للإيقاع كالتعليق.

<sup>1</sup> ح – فيه.

<sup>2</sup> د - غد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وتقع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: لاتصال.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: المضي.

<sup>6</sup> د: هذا.

(أو) قال: (إن لم أطلِقْك فأنت طالقٌ؛ طلقتْ في آخر أجزاء حياته) لأنَّ الشرطَ. وهو عدمُ التطليق. إنَّما يتحقَّقُ باليأس عن الحياة، فإن لم يدخلْ بها؛ فلا ميراثَ؛ لأنَّه فارٌّ، وامرأةُ الفارّ إنَّما ترثُ منه إذا كانت في العدَّة، وغيرُ المدخول بها لا عدَّةَ لها، وكذا لو ماتتْ طلقتْ قبل موتها؛ لأنَّها إذا بقيتْ من حياتها ما لا يسعُ فيه صيغةَ التطليق تحقَّقَ عدمُ التطليق مع بقاء المحلّ.

(أو متى لم أطلقْك) أي: إذا قال: أنت طالقٌ متى لم أطلقك؛ (طلقتْ حين سكت) لأنَّه أضاف الطَّلاقَ إلى وقتٍ خالٍ عن التطليق؛ لأنَّ متى من ظروف الزمان، فإذا سكت وُجِدَ الشرطُ.

(وإذا مثلُ إن) في الحكم عند أبي حنيفة، حتى لو قال: أنت طالقٌ إذا لم أطلقك؛ تطلقُ في آخر جزء حياته. (وقالا: مثلُ مثلُ مثلُ عني الوقت؛ يكون كمتى اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ «إذا» للوقت في الأصل، كما قال تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى﴾ [الليل، 1/92]، ولهذا لو قال: أنت طالقٌ إذا شئتِ؛ لا يخرج الأمرُ من يدها إذا قامتْ مجلسها، كقوله: متى شئتِ.

وله: إنَّ «إذا» استعمل<sup>3</sup> للشرط أيضًا، فإذا أريد به الوقتُ؛ يقع الطَّلاقُ، وإن أريد به الشرطُ؛ لا يقعُ، فلا يقع<sup>4</sup> بالشكِّ، وفي مسألة<sup>5</sup> المشيئة لَمَّا صار الأمرُ بيدها لم يخرج بالشكِّ.

فإن قلتَ: إذا تردَّدَ الأمرُ؛ كان الاحتياطُ في الوقوع تغليبًا لجانب الحرمة.

قلنا: يرجَّحُ جانبُ الحلِّ بالأصالة؛ لأنَّها كانتْ في عصمته بيقين، فلا تطلقُ بالاحتمال.

(أو متى لم أطلِقْك) أي: لو قال لامرأته: متى لم أطلقك<sup>6</sup> (واحدةً فأنت) طالق (ثلاثًا، ووصل) بيمينه (أنت طالق؛ أوقعنا هذه) أي: الطلقة الواحدة. (لا الثلاث) أي: قال زفر: يقع الثلاث؛ لأنَّه وجد زمانٌ خالٍ عن التَّطليق، وهو زمانُ قوله: أنت طال قبل أن يتكلم بالقاف.

ولنا . وهو الاستحسانُ .: إنَّ زمانَ البرِّ مستثنى عن اليمين بدلالة حال الحالف؛ لأنَّ البرَّ إِنَّما يتصوَّرُ إذا وجد زمانٌ يمكنُ إيقاعُ الطَّلاق فيه، فصار كما لو صرَّح بذلك؛ لأنَّ الثابتَ بالدلالة كالثابت بالتصريح.

(أو قبل قدوم فلانٍ) أي: لو قال: أنت طالقٌ قبل قدوم فلانٍ (بشهر) فقدم بعد شهرٍ؛ (أوقعناه) أي: إلى الطَّلاق (مقتصرًا) على حال القدوم مقارنًا له. (لا مستندًا) أي: قال زفر: يقع مستندًا إلى أول الشَّهْر؛ لأنَّ القدوم مُعرِّفٌ للوقت المضاف إليه الطَّلاقُ؛ لأنَّ القدوم مقارنًا له. (لا مستندًا) أي: قال زفر: يقع مستندًا إلى أول الشهر، كما إذا قال: أنت طالقٌ قبل رمضان بشهرٍ، فإنَّه يقع عن أوَّل الشهر، كما إذا قال: أنت طالقٌ قبل رمضان بشهرٍ، فإنَّه يقع عن أوَّل شهران اتّفاقًا.

ولنا: إنّ القدومَ بمعنى الشرط؛ لكونه على خطر الوجود، فأَلحقَ به، فلا يتقدَّمُه الجزاءُ، بخلاف رمضان؛ لأنَّه كائنٌ لا محالةً، فيكون معرّفًا لا شرطًا، فيقع<sup>7</sup> مستندًا.

(أو قبل) أي: لو قال: أنت طالقٌ قبل (موت فلان بشهرٍ، فمات) فلانٌ (لتمامه) أي: وقت تمام شهرٍ؛ (فهو مستندٌ) أي: الطَّلاقُ واقعٌ عند أبي حنيفة من أول الشهر. (وقالا: مقتصرٌ) أي: واقعٌ حال الموت<sup>8</sup>.

قيَّد بقوله: لتمامه؛ لأنَّ فلانًا لو مات قبل تمام الشهر؛ لا تطلقُ اتِّفاقًا؛ لعدم شهر قبل الموت.

لهما: إنَّ الشرطَ شهرٌ قبل الموت ومتَّصل به، وقبليَّتُه لا يثبتُ إلا بالموت، فصار كالقدوم.

وله: إنَّ الجزاءَ لا يقتصرُ على المعرّف، ويقتصرُ على الشرط، والموتُ هنا ليس بشرطٍ؛ لأنَّ الشرطَ ما يكون وجودُه محتملًا، والموتُ كائنٌ لا محالة، فيكون الموتُ معرفًا للوقت المضاف إليه الطَّلاقُ، فيقع في أوَّل الوقت المضاف إليه، كما في قوله: أنت طالقٌ قبل رمضان بشهر.

<sup>1</sup> ح: من.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيه.

<sup>3</sup> د: يستعمل.

<sup>4</sup> ح – فلا يقع.

ے دریان

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: المسألة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: أطلق.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: فيكون.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: القدوم.

وفائدةُ الخلاف في الاقتصار والاستناد تظهرُ في مسائل:

منها: إنَّ العدةَ تعتبرُ 1 عنده من أول الشهر، وعندهما من الحال.

وفي «الجامع الكبير» لقاضي خان: الأصحُّ: أنَّ العدة من حال الموت اتِّفاقًا، وعليه الفتوى.

ومنها: إنَّه لو وَطِئَها في الشهر يصير مراجعًا عنده خلافًا لهما.

ومنها: إنَّ الطَّلاقَ إذا كان ثلاثًا وقد وطئها في الشهر؛ غُرِّم العقرَ عنده خلافًا لهما.

(أو قبل موتي) أي: لو قال: أنت طالقٌ قبل موتي بشهرٍ، (أو موتك) أي: أو قال: قبل موتك، فمات لتمام الشهر؛ (فهو مستندٌ) عند أبى حنيفة (ولا إرث، وألغياه) أي: قالا: لا يقع الطَّلاقُ، فلها الإرثُ.

أقول: قولُه: «ولا إرث» لا يصحُّ أن يكون معطوفًا على قوله: «مستند»؛ إذ لا معنى لقوله: فهو لا إرث لها، بل هو معطوفً على الجملة الاسميَّة، تقديرُه: فلا إرثَ لها.

وههنا مسألتان: إحداهما2: قوله: «فهو مستند» أردف قولهما؛ لكونه غيرَ معروفٍ منه.

والأخرى: «لا إرث لها»، ولم يردف قولهما؛ لكونه في طرف الإثبات منه. أنظر كيف أوردَ الجملةَ النافيةَ دالةً على قول أبي حنيفة، وقد جعلها في الديباجة من أوضاع الوفاق؟

إنَّما قيَّدنا موتَه بتمام الشهر؛ لأنَّه لو مات قبل تمامه لا يقعُ الطَّلاق، ولها الميراثُ اتِّفاقًا. كذا في «المصفي».

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على ما سبق من أنَّ الموتَ معرِّف للزمان عنده، فيقعُ الطَّلاقُ قبله، فعليها العدةُ بالحيض، فلا ترثُ منه إن كان صحيحًا في ذلك الوقت، وعندهما كالشرط، فيبطلُ تعليقُ الطَّلاق به، كما لو قال: إن متّ فأنت طالقٌ، وعليها عدةُ الوفاة.

(أو آخر ما أملكه أو أتزوجها حُرّ وطالقٌ) فيه لفٌّ ونشرٌ، يعني: آخرُ عبدٍ أملكه حُرٌّ، وآخرُ امرأةٍ أتزوجها طالقٌ، فملك عبدًا، أو تزوّج امرأةً، ثُمَّ امرأة، ثُمَّ مات، (فالجزاءُ واقعٌ على آخرهما مستندًا) إلى وقت الملك والتزوُّج عند أبي حنيفة. وقالا: يقع مقتصرًا على الموت.

وفي «النهاية»: لو قال: آخر امرأةٍ أتزوَّجُها فهي طالقٌ، فتزوج امرأةً، ثُمَّ أخرى، ثُمَّ طلق الأولى، وتزوّجها، ثُمَّ مات؛ لم تطلقْ، وطلقتْ التي تزوّجها مرّةً؛ لأنَّ التي أعاد عليها التزوجَ اتَّصفتْ بكونها أولاً، ولا تتّصفُ بكونها آخرًا.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ في مسائل:

منها: إنَّ العتقَ عنده يعتبرُ من جميع المال إن كان صحيحًا عند الشراء، ومن الثلث إن كان مريضًا، وعندهما من الثلثِ مطلقًا. ومنها: إنَّ العبدَ يرث من قريبه الذي مات بعد الملك عنده، ولا يرثُ عندهما.

ومنها: إنَّ الأخيرةَ طلقتْ من حين تزوَّجَها، وإن كان دخل بها؛ فلها المهرُ ونصفُ المهر، وعدّتها بالحيض بلا حِدادٍ، ولا ميراكَ لها عنده 3، وعندهما عليها العِدةُ بأبعد الأجلين من الوفاة والطَّلاق، ولها مهرِّ واحدٌ، وإن كان الطَّلاقُ رجعيًا؛ فعليها عدّةُ الوفاة، وترثُ المرأةُ لكونه فارًا؛ لأنَّ تحقُّقَ الشرط في المرض بمنزلة الإيقاع فيه.

لهما: إنَّ الموتَ كالشرط؛ لأنَّ أخريَّة العبد أو المرأة إنَّما يتحقَّقُ بالموت؛ إذ قبله كان يمكن أن يملكَ عبدًا آخرَ أو يتزوَّجَ امرأةً أخرى، فيقع الطَّلاقُ مقتصرًا على الموت، كما لو قال: إن لم أشتر عليك عبدًا فأنت حُرِّ، ثم مات، فإنَّه يعتقُ مقتصرًا.

وله: إنَّه علَّق العتقَ أو الطَّلاقَ بفعلٍ موصوفٍ، وهو تملُّكُ آخرِ عبدٍ أو تزوُّجُ آخرِ امرأةٍ، وقد تحقَّقَ هذا الفعلُ من وقت الملك والتزوُّج آخرًا، والموتُ معرِّفٌ له لا شرطُه، فيقع من ذلك الوقت.

(أو أطولكما) أي: لو قال لامرأتيه: أطولكما (عمرًا طالق الآن) أي<sup>4</sup>: في هذه الساعة؛ (أوقعناه على الباقية حالَ موت الأخرى، لا مستندًا) يعني: إحداهما إنَّما تطلقُ إذا ماتت الأخرى اتِّفاقًا؛ لأنَّ المرادَ منه: طولُ الحياة في المستقبل لا في الماضي، حتى إذا كانت إحداهما بنت خمس سنين والأخرى بنت خمس وستين؛ لا تطلقُ العجوزُ، لكنَّ طلاقها يقع مقتصرًا على موت صاحبتها عندنا، ومستندًا عند زفر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يعتبر.

<sup>2</sup> ح: أحدهما.

<sup>3</sup> د: تزوجها فلا عدة عليها.

<sup>4</sup> د - أي.

له: إنَّ الباقيةَ عرف أنَّها أطولُ عمرًا وقت الكلام، فيقع الطَّلاقُ من ذلك الوقت.

ولنا: إنَّ الموتَ في معنى الشرط، فمعناه: إن مات إحداكما فالأخرى طالقٌ، فيقتصرُ عليه.

(ولو شهد واحدٌ بواحدةِ وآخرُ بثنتين) يعني: إذا ادّعت على زوجها أنَّه طلقها، فأقامتْ شاهدين شهد أحدهما بطلقةِ والآخر بطلقتين؛ (فالقاضى لا يحكم بشيءٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: بواحدةٍ) أي: يقضى بطلقةٍ.

قيَّد بلفظ التثنية؛ لأنَّه لو شهد أنَّه طلَّقها واحدةً وواحدةً، والآخرُ شهد أنَّه طلَّقها واحدةً؛ يقبل في الواحدة اتِّفاقًا. من «الحقائق». لهما: إنَّهما اتَّفقا على وقوع طلقةٍ، فيقبلُ شهادتهما فيه، كما إذا شهد أحدُهما بطلقةٍ والآخرُ بطلقةٍ ونصف.

وله: إنَّ موافقةَ الشاهدين فيما شهدا به لفظًا ومعنيَّ شرطُ جواز القضاء، حتى إذا شهد أحُدهما أنَّه قال لها: أنت بريَّةٌ، وشهد الآخرُ أنَّه قال: أنت خليَّةٌ؛ لا يقضي بشيءٍ، والطلقتان غيرُ طلقةٍ لفظًا ومعنيَّ، بخلاف ما استشهدا به؛ لأنَّهما اتَّفقا على لفظة طلقةٍ، وذكرُ نصف طلقةِ كذكر كلِّه، فيكون للتأكيد، فيتَّفقان لفظًا ومعنيَّ.

(وكذا الخلافُ في: طلّقي) أي: فيما إذا قال لامرأته: طلقي (نفسك واحدةً، فطلّقتْ ثلاثًا) فعند أبي حنيفة: لا يقع شيءٌ، وعندهما: يقع واحدةً.

لهما: إنَّها أتتْ بما ملكته، وهي واحدة، وبزيادةٍ، فيقع ما ملكته، ويلغو الزيادةُ، كما لو طلّقها الزوجُ ألفًا يقع ما ملك، وهو الثلاث، ويلغو الزيادة.

**وله**: إنَّها لم تأتِ بما ملكته؛ لأنَّ الزوجَ ملَّكها الواحدة، وهي أنت بالثلاث، فكانت مخالفةً مبتدئةً، والثلاثُ إذا لم يثبتْ لا يثبتْ ما في ضمنه، بخلاف الزوج؛ لأنَّه تصرَّفَ بالملك لا بالأمر والتفويض.

(ورَدَدْنا شهادتهما بطلاقِ إحداهنَّ عينًا مع نسيانها) يعنى: إذا شهد رجلان على رجل أنَّه طلّق إحدى نسائه بعينها، لكنَّا نسينا؛ لا يقبل عندنا، ويقبل عند زفر، فيحالُ بينه وبينهنَّ حتى يعيّن المطلقة منهنَّ.

له: إنَّ جهالةَ المطلقة لا تمنعُ قبولَ الشهادة، كما لو شهدا أنَّه طلَّق إحداهنَّ بغير عينها.

**ولنا**: إنَّهما اعترفا على أنفسهما بالغفلة، فلا تقبل<sup>1</sup> بشهادتهما، بخلاف المسألة المقيسة عليها؛ لأنَّهما لم يقرّا على أنفسهما بالغفلة.

وفي «المحيط»: لو طلّق إحدى زوجتيه؛ فعليه البيانُ، وتجب العدّةُ من وقت البيان؛ لأنَّ له حكمَ الإنشاء، ولو نسى لا يقرَبُهما احتياطًا؛ لأنَّ العملَ بالتحرِّي في الفروج غيرُ صحيح، ولو قرب؛ تعيَّنت الأخرى حملًا لفعله² على ما يحلُ شرعًا. ولو ماتت إحداهما؛ تعيَّنت الأخرى للطلاق. ولو قال: عنيتُ الميتةَ؛ صُدِّق في حقِّ الطَّلاق، فلا يرثُ منها، ولا يُصرفُ الطَّلاقُ على الباقية؛ لأنَّها تعيّنتْ له ظاهرًا، ولو مات الزوجُ قبل البيان؛ ورثتا ميراث امرأةٍ بينهما.

# (فصلٌ) في طلاق غير المدخول بها، وفي أيمان الطُّلاق

(وإذا طلَّق قبل الدخول ثلاثًا وقعنَ) لأنَّ الطَّلاقَ المقرونَ بالعدد لا يقعُ قبل ذكره، فيقعنَ جملةً.

وفي «المشكلات»: مَن طلَّق امرأته الغير المدخول بها ثلاثًا؛ فله أن يتزوَّجها بلا تحليل، وأمَّا قوله تعالى: ﴿فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة، 230/2]؛ ففي حقِّ المدخول بها.

(فإن فرّق) أي: قال: أنت طالقٌ طالقٌ طالقٌ؛ (بانت بالأولى) لأنَّ وقوعَها غيرُ متوقّفِ على ما بعده، ولغا الباقي لفوات المحلّ؛ لأنُّها غيرُ معتدَّةِ.

(أو قال): أنت طالقٌ (واحدةً وواحدةً، أو) قال: أنت طالقٌ واحدةً (قبل واحدةٍ، أو بعدها واحدةٌ؛ بانت بواحدةٍ) والأصلُ فيه: أنَّ الظروفَ وهو قبل أو بعد إن لم يذكر بالضَّمير؛ يكون صفةً لِمَا قبله، وإن ذكرتْ به؛ يكون صفةً لِمَا بعده.

إذا تحقَّقَ هذا، فقولُه: قبل واحدةٍ صفةٌ لِمَا قبله، فسبق الواحدة الأولى في الوقوع، فبانت لا إلى عدّةٍ، وفي قوله: بعدها واحدةٌ البعديَّةُ صفةٌ للواحدة الثانية، فيقعُ الأولى، فلم يبقَ أيضًا محلًّا للأخرى.

<sup>2</sup> ح: بفعله.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يقبل.

(أو قبلها) أي: لو قال: أنت طالق واحدةً قبلها (واحدةً ، أو) قال: واحدةً (بعد واحدةٍ، أو مع واحدةٍ، أو معها) أي: معها واحدةً؛ (وقعتا) لأنَّ القبليَّة في قوله: قبلها صفةٌ للثانية، فاقتضى أن يكون الثانية أوَّلاً، ولا يمكن إيقاعُ الثانية متقدِّمةً على الأولى، فوقعتا معًا. وأمَّا قولُه: بعد واحدةٍ؛ فالبعديَّةُ صفةٌ للأولى، فيقتضي تأخُرَ الأولى، وهو غيرُ ممكنٍ بعدما أَوْجَبَها، فيثبت ما هو ممكنٌ مها. يجمع الثانية بها، فيقعان. وأما كلمةُ «مع»؛ فللقران قرنت بالضَّمير أو لا، فاقتضى وقوعَهما معًا.

(أو إن دخلتِ الدار) أي: لو قال لامرأته ولم يدخل بها: إن دخلت الدارَ فطالقٌ وطالقٌ وطالقٌ، (أو تزوجتك) أي: لو قال لأجنبيَّةٍ: إن تزوجتك (فطالقٌ وطالقٌ وطالقٌ وطالقٌ الدارَ في المسألة الأولى، وتزوّجها في الثانية؛ (فالأولى) أي: الطلقةُ الأولى (واقعةٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: كلّها) واقعةٌ؛ لأنَّه جمع بين الثلاث بحرف الجمع، وأوقعها حالَ وجود الشرط، فيقع كلّها، كما إذا أخّر الشرط، وكما لو جمعها بلفظ الجمع.

وله: الله المعلَّق كالمذكور عند الشرط، ولو قال لها منجَزًا: أنت طالقٌ وطالقٌ؛ يقع واحدةٌ، فكذا هذا، بخلاف ما إذا أخر الشرطَ؛ لأنَّ صدرَ الكلام يوقفُ على آخره لوجود المغيِّر، ولا كذلك إذا تقدّم الشرطُ، وبه تبيّن أنَّ الجمعَ بحرف الجمع كالجمع بلفظه في حقّ أصل التعليق، لا في حق كيفيَّته.

(أو بثم) أي: لو عطف بثم، (فإن قدّم الشرط) أي: لو قال لغير المدخول بها: إن دخلت الدارَ فأنت طالقٌ ثُمَّ طالقٌ بُمَّ طالقٌ بُمَّ طالقٌ ثُمَّ طالقٌ ثُمَّ طالقٌ ثُمَّ طالقٌ ثُمَّ طالقٌ أَن دخلت الدارَ؛ (فالأولى معلَّقةٌ والنانيةُ منجَزةٌ) والثالثةُ لغوٌ عند أبي حنيفة، (وإن قدّم) الشرطَ (في المدخول بها؛ فالأولى معلّقةٌ، والباقي منجَزّ، وقالا: يتعلّقُ الكلّ) أي: الثلاث (مطلقًا) أي: سواءٌ كانت مدخولًا بها أو لا، وقدّم الشرطَ أو أخّر؛ لأنَّ «تُمَّ» عطف على سبيل التراخي، فباعتبار العطف يتعلَّقُ الكلُّ بالشرط، وباعتبار التراخي يكون الثاني مرتبًا على الأوَّل، فإذا كانت مدخولًا بها؛ يقع الكلُّ على الترتيب لقيام المحلّ، وإن لم يكن مدخولًا بها؛ بانتْ بالأولى، ولغا الباقي.

وله: إنَّ المعطوفَ بثم في حكم المنقطع عما قبله، فكأنّه سكتَ عن الأوَّل، واستأنف الثاني قولًا بكمال التَّراخي، ولو فصل بينهما بالسكوت، بأن قال: أنت طالقٌ، وسكت، ثُمَّ قال: وطالقٌ إن دخلت الدارَ؛ كان يمنعُ التعليق، فكذا العطفُ يمنعه، فإذا قدّم الشرطَ في غير المدخول بها؛ تعلّقت الأولى، ثُمَّ يُجعلُ مستأنفًا للطلاق، فيتجَّرُ الثانيةُ، فتبينُ، وتلغو 3 الثالثةُ لفوات المحلّ، وإذا أخّر الشرطَ؛ وقعت الأولى، والباقيتان لغوّ؛ لأنَّه تعليقٌ في غير الملك، وإذا قدّم الشرطَ في المدخول بها؛ يكون الأولى معلّقةً، والثانيةُ منجزةً؛ لعدم تعلُقهما بالشرط، والعدّةُ قائمةٌ، لعدم تعلُقهما بالشرط، والعدّةُ قائمةٌ، وتعلّقت الثالثةُ لقيام المحلّ.

(ونجيزُ تعليقَه بالنّكاح) كقوله لأجنبيَّةٍ: إن تزوجتك فأنت طالقٌ، وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنَّ التعليقَ تأخيرُ التنجيز، وهو لا يملكُ تطليقَ أجنبيَّةٍ تنجيزًا، فكذلك لا يملك تعليقاً.

ولنا: إنَّ المعلق كالملفوظ عند الشرط، فيكون كأنَّه قال بعد الزواج: أنت طالقٌ، فيقعُ.

فإن قيل: لو علَّق الطَّلاقَ، ثُمَّ جُنَّ عند الشرط؛ تطلقُ، ولو كان كالملفوظ عنده؛ لَمَا وقع لانعدام الأهليَّة.

قلنا: هو إيقاعٌ حكمًا، والمجنونُ أهل له، بدليل أنَّ أخاه عتق عليه إذا ملكه، وقوله: التعليقُ تأخيرُ التنجيز ممنوعٌ، بدليل أنَّه لو قال لأمته: إذا ولدتِ ولدًا فهو حُرِّ صحَّ، مع أنَّه لم يملك تنجيزَ العتق في الولد المعدوم. كذا ذكره صاحب «الكافي».

والحاصلُ: إنَّ الإيقاعَ المعلَّقَ سببٌ في الحال عند الشافعيِّ، والشرطُ يمنعُ ترتُّبَ أثره عليه، ولهذا شَرَط الملكَ وقتَ التعليق، وعندنا: التعليقُ يمينٌ في الحال، فلا يشترطُ صحَّتُه على ملك المحلِّ كاليمين بالله، وإنَّما يصيرُ سببًا للطلاق إذا وُجِدَ الشرطُ، كالرمي، فإن عينه ليس بقتل، وإذا وصل إلى المحل يصيرُ قتلًا.

وفي «المحيط»: هذا إذا صرّح النّكاح، ولو قال: كلُّ امرأةٍ أجتمعُ معها في فراشٍ فهي طالقٌ، فتزوج امرأةً؛ لا تطلقُ. وكذا لو قال: كلُّ جاريةٍ أطؤها فهي حرةٌ، فاشترى<sup>4</sup> جاريةً فوطئها؛ لم تعتقُ؛ لأنَّ العتق غيرُ مضافٍ إلى الملك.

<sup>2</sup> د: يمكن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الثاني.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ويلغو.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: واشترى.

(وأجازوه) أي: تعليقَ الطَّلاق بالنَّكاح (مع التعَّميم) كقوله: كلُّ امرأةٍ أتزوجها فهي طالقٌ. وقال مالك: لا يجوز.

قيَّد بالتعميم؛ لأنَّه إن خصَّ بلدًا أو قبيلةً أو صفةً، كما إذا قال: كلُّ امرأةٍ أتزوِّجها من كوفة أو من الهند أو ثيبًا فهي طالقٌ؛ يجوز اتّفاقًا.

له: إنَّه إذا عمَّ على نفسه طريقَ استباحة البضع يكون فيه تعريضَ نفسه للزنا، فلا يجوز.

ولنا: إنَّ هذا يمينٌ، ولهذا لو حلف أن لا يحلف، فعلَّق الطلاق بشرطٍ؛ يحنثُ، واليمينُ معتبرٌ إذا صدر من أهله، وما لم يوجد الشرطُ فهو يمينٌ لا طلاقٌ.

وفي «الخانية»: لو قال: كلُّ امرأة أتزوجها فهي طالقٌ إن كلمت فلاناً، فتكلم، ثُمَّ تزوَّج؛ لا تطلقُ. ولو تزوَّج، ثُمَّ تكلّم؛ تطلقُ، وكذا كلما.

(ولو قال: إن تزوجتك فأنت طالقٌ قبله) ثُمَّ نكحها؛ (يوقعه) أي: أبو يوسف الطَّلاقَ عقيب النّكاح. وقالا: لا يقع به شيءٌ. له: إنَّه علّق الطَّلاق بالنّكاح، وذكر معه وقتًا لا يقدرُ إيقاعَ الطَّلاق فيه، فلغا ذكرُ الوقت، وبقى التعليقُ، فيقع.

ولهما: إنَّ المعلقَ بالشرط كالملفوظ عنده، ولو قال عند النَّكاح: أنت طالقٌ قبل أن أنكحك؛ لا تطلقُ، فكذا هذا.

(وإذا علق) الطَّلاقَ (بشرطٍ بأحد ألفاظه) أي: ألفاظ الشرط، (كإن، وإذا، وإذا ما، ومتى، ومتى ما، وكلّ، وكلما) كلمةُ كلّ ليس من ألفاظ الشَّرْط، ولهذا يدخل الاسم، إنَّما عُدَّ منها باعتبار أنَّ الحكمَ يتعلَّقُ بالفعل الذي يلي مدخولَه كتعلُّقه بالشرط، كما إذا قال أ: كلُّ عبد اشتريه فهو حُرِّ؛ لا يعتقُ غيرُ مشتراه.

(في ملك) أي: في امرأةٍ مملوكةٍ له بالنّكاح، (أو مضافٍ إليه) أي: إلى الملك، أراد به: التعليق به، كقوله: إن ملّكتك فأنت طالقٌ، وكذا التعليقُ بسببه، وهو التزوُّج؛ لأنَّه سببُ الملك ومضافٌ إليه. (صحَّ) هذا إذا كان التَّعليقُ بصريح الشرط، وإن كان بمعنى الشرط، كقوله: المرأةُ التي أتزوجها طالقٌ؛ فإنما يتعلَّقُ إذا كانت غيرَ معينةٍ، وإن كانت معيّنةً كقوله: هذه المرأة التي أتزوجها لا يقع الطلاقُ؛ لأنّه عرَّفها بالإشارة، ولا يراعي فيها الصفةُ، فبقي قولُه: هذه المرأة طالقُ.

وإنَّما قيّد بملكٍ أو بمضافٍ إليه؛ لأنَّ التعليقَ يمينٌ، والغرضُ منه غالبًا حملُ النفس على الفعل أو منعُها عنه، ولو لم يملكه في الحال حتى يحترزَ عن الشرط، ولو لم يُضِفْه أيضًا إلى الملك حتى يحترزَ عن تحصيل الملك؛ لم ينعقد اليمينُ؛ لانعدام الغرض منه.

فإن قيل: لو قال لامرأته: إذا حضتِ فأنت طالقٌ؛ فهو يمينٌ، وليس فيه ذلك الغرضُ.

قلنا: العبرةُ للغالب لا للشادِّ.

(ولا يبطلُ) اليمينُ (بزوال الملك) حتى إذا قال: إن دخلت الدارَ فأنت طالقٌ، ثُمَّ أبانها بواحدةٍ، وانقضت عدَّتُها، ثُمَّ تزوجها، فدخلت الدار؛ طلقتْ؛ لأنَّ الطَّلاقَ ما لم يبلغ ثلاثًا؛ فمحلٌ لليمين، واليمينُ باقٍ ببقاء محلِّه.

(فإن وجد فيه) أي: الشرط في ملكٍ (انحلَّت اليمين، ووقع المعلَّقُ عقيبَه) أي: وقع الجزاءُ عقيبَ وجود الشرط. (وإلا) أي: إن لم يوجد فيه، بل وجد في غير ملكٍ، (انحلّت) اليمينُ بوجود الشرط، (ولا يقع) الطَّلاقُ؛ لأنَّ المحلَّ غيرُ قابل.

(ولا يتكرّرُ) الجزاءُ بتكرر الشرط، (إلا في: كلما) لاقتضائها العمومَ المستلزمَ للتكرار حتى ينتهي الطلقاتُ الثلاثُ، وغيرها لم يقتض العمومَ، فالشرطُ يتمُّ بوجوده مرّدٌ، ولا بقاءَ لليمين بدون الشرط.

(وأنهينا التكرارَ بانتهاء الثَّلاث) يعني: في صورة التعليق بـ«كلما» إذا تزوّجت بعد الثلاث بزوجٍ، وعادتْ إليه، فوجد الشرطُ في الملك الثاني؛ لم تطلقْ عندنا. وقال زفر: تطلقُ؛ لأنَّ كلمةَ «كلما» للتكرار.

ولنا: إنَّه إنَّما علَّق بما يملك من الطلقات، وقد انتهى ذلك، فينتهي اليمينُ ضرورةً.

اعلم أنَّ هذا الخلافَ فيما إذا لم يدخل «كلما» على نفس التزوُّج، وإن دخل عليه؛ لا ينتهي التكرارُ اتِّفاقًا، بل يحنث بكلِّ مرّة وإن كان بعد زوج آخرَ؛ لأنَّ اليمينَ باعتبار ما سيحدث من الملك، وهو غيرُ متناهٍ.

وفي رواية «المنتقى» عن أبي يوسف: هذا إذا كانت المرأةُ معيَّنةً، ولو أبهم، وقال: كلّما تزوجتُ امرأةً فهي طالقٌ، فتزوّج امرأةً؛ طلقتْ، فإن تزوَّجها ثانيًا؛ لم تطلق، كما إذا قال: كلما اشتريتُ هذا الثوبَ فهو صدقةٌ؛ يلزمه التصدُّقُ بكلِّ مرّةٍ، ولو قال: كلما اشتريتُ ثوباً فهو صدقةٌ؛ لا يلزمه ذلك إلا مرّةً.

524

<sup>-</sup>1 د: قلت.

(وأبطلناه بتنجيزها) أي: إذا قال: إن دخلت الدارَ فأنت طالقٌ ثلاثًا، ثُمَّ نجّزها، وقال: أنت طالقٌ ثلاثًا، فتزوجت بزوجٍ آخرَ، ثُمَّ عادتْ إليه، فدخلت الدارَ؛ لم تطلق عندنا. وقال زفر: تطلقُ.

قيَّد بتنجيز الثلاث؛ لأنَّه لو طلَّقها ثنتين، ثُمَّ عادتْ إليه بعد التَّروُّج، فدخلت الدارَ؛ تطلقُ ثلاثًا اتِّفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ زوالَ الملك لا يبطلُ التعليق، كما إذا قال لعبده: إن دخلتَ هذه الدارَ فأنت حُرِّ، ثُمَّ باعه وعاد إلى ملكه، فدخلها؛ عَتَقَ.

ولذا: إنَّ تعليقه كان باعتبار ملكه الموجود، وبوقوع الثلاث عليها ارتفعَ الملكُ ومحليَّةُ الطَّلاق بالكلية، فبطل التعليقُ، بخلاف البيع؛ لأنَّ ملكَ العبد له غيرُ محدودٍ، فكان محلَّد.

(ولحاقُه) أي: لحاقُ الزوج بدار الحرب حالَ كونه (مرتدًا) بعدما علّق طلاقَ امرأته بشرطٍ كالدخول ونحوه، ثُمَّ دخلت الدارَ وهي في العدَّة (مبطلٌ لتعليقه) عند أبي حنيفة، يعني: لا تطلقُ. وقالا: تطلقُ.

قيَّد باللحاق؛ لأنَّه لو لم يلحقْ لا يبطلُ تعليقُه اتِّفاقًا.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ فيما إذا جاء تائباً أ مسلمًا إلينا، وتزوَّجَ هذه المرأة؛ لا ينتقصُ عددُ الطَّلاق عنده، وينتقصُ عندهما. لهما: إنَّ المعلَق بالشرط ينزَّلُ عند وجوده من غير قصدِ وإرادةٍ، فصار كما لو جُنَّ.

وله: إنَّه بالارتداد لَحِقَ بالجماد، وفات أهليَّةُ الملك عنه، وقيامُ الملك شرطٌ لوقوع الطَّلاق المعلَّق عند وجود الشرط، بخلاف الجنون؛ لأنَّ الملك لم يزل به.

(وأوقعنا البائنَ المعلَّقَ بشرطٍ وُجِدَ في عدّةِ بائنٍ منجَّزٍ) يعني: إذا قال لامرأته: إن دخلتِ الدارَ فأنت بائنٌ، ثُمَّ طلقها بائنًا منجزًا، فدخلت الدارَ في عدَّتها؛ يقع المعلَّقُ عندنا. وقال زفر: لا يقعُ؛ لأنَّ البائنَ لا يلحق البائن؛ لأنَّه وُضِعَ لإزالة القيد، وقد زال القيدُ. ولنا: إنَّ عدمَ لحوق البائن بالبائن بكلامٍ مستأنفٍ كان لأنَّه أمكن جعله خبرًا عن الأوَّل، وهو صادقٌ فيه، فلم يحتجُ إلى جعله إنشاءً؛ لأنَّه اقتضاءٌ ضروريٌّ.

فإن قلت: هذا الاحتمالُ ثابتٌ في قوله: أنت طالقٌ أنت طالقٌ، فينبغي أن لا يلحقَ الصريح الصريحَ.

قلت: لا احتمالَ فيه؛ لأنَّ قولَه: أنت طالقٌ متعيِّنٌ للإنشاء شرعًا، فلو قال: أردتُ به الإخبارَ لا يصدَّق قضاءً<sup>2</sup>، وفي مسألتنا لم يذكرْ: أنت بائنُ ثانيًا حتى يجعل خبرًا، بل وُجِدَ أثرُ التعليق السابق، وهو زوالُ القيد عند وجود الشرط وهي محلٌ للطلاق، فيقع.

وفي «الحقائق»: قلتُ: المرادُ من المنجِّز: المنجِّزُ في الحال، ولا يشترط أن يكون منجزًا في الأصل، فإنَّه لو قال: إن فعلتُ كذا فحلالُ الله عليّ حرامٌ، ثُمَّ هكذا قال لأمرٍ آخرَ، ففعل أحدَهما حتى وقع طلاقٌ بائنٌ، ثُمَّ فعل الفعلَ الآخرَ، قال ظهير 3 الدين المرغينانيُّ: ينبغي أن يقعَ، وهذا مما يغتنمُ ويحفظُ.

(ولو قال: كلّما تزوّجْتُها فطالقٌ، فتزوجها في يومٍ ثلاثًا) أي: ثلاث مراتٍ، (ودخل بها في كلِّ مرّةٍ؛ ألزمه) أي: محمدٌ الزوجَ (بأربعةٍ مهور ونصف) مهر، (وأبانها) أي: قال محمدٌ: بانت فيه (بثلاث) طلقاتٍ. (وحكما بتطليقتين 4 ومهرين ونصف) مهر.

وهذا الخلافُ مبنيٌ على ما تقدَّم في التّكاح من أنَّ المبانة إذا نكحها الزوجُ في عدَّتها وطلَّقها قبل الدخول بها؛ فعليها إتمامُ العدَّة الأولى؛ لأنَّ الدخولَ في النَّول ليس بدخولٍ في الثاني عنده، وعليها ألاقً مستقبلةٌ عندهما؛ لأنَّ الدخولَ في الأوَّل دخولٌ في الأوَّل دخولٌ في الثاني، فمحمدٌ يقول: بالتزوج الأوَّل طلقتْ، ولها نصفُ المهر، وبالدخول بعده مهرٌ آخرُ، وبالتزوج الثاني طلقتْ أيضًا، ولها نصفُ مهرٍ، وبالدخول الثاني مهرٌ أيضًا، وبالتزوُّج الثالث والدخول الثالث لها مهرٌ ونصفُ مهرٍ، فصار أربعة مهورٍ ونصف مهرٍ. وهما يقولان: بالتزوُّج الأوَّل دخولًا في التزوُّج الأوَّل ولدخول الثاني مهرٌ مراجعًا، ولا يجب شيءٌ، ولا اعتبار أَ بالتزوُّج الثالث؛ لأنَّ نكاحَ المنكوحة غيرُ صحيحٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ثانياً.

 $<sup>\</sup>dots$ د – قلت: لا احتمال فیه...

<sup>3</sup> د: ظهر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بطلقتين.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فعليها.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: والاعتبار.

(أو بائنًا) يعني: لو قال: كلّما تزوجتها فبائنٌ، فتزوجها في يومٍ ثلاثَ مراتٍ، ودخل بها في كلّ مرة؛ (ألزمه بتلك المهور) أي: قال محمدٌ: لها أربعةُ مهور ونصفٌ اعتبارًا بالمسألة السابقة. (وهما بخمسةٍ ونصفٍ، وبانتْ بثلاثٍ) اتِّفاقًا، هما قالا: وجب لها بالنّكاح الأوَّل وبالدخول بعده مهرٌ ونصف مهر، وبالنَّكاح الثاني طلقتْ ثانيًا، ولها مهرٌ كاملٌ؛ لأنَّه طلاقٌ بعد الدخول على أصلهما، ومهرٌ آخرُ بالدخول بعده للشبهة، ولم يصرْ <sup>1</sup> به مراجعًا؛ لأنَّ الطَّلاقَ بائنٌ، وبالنّكاح ثالثًا طلقتْ ثالثاً، ولها مهرٌ، وبالدخول² بعده مهرٌ آخرُ، فصار خمسةً مهورٍ ونصفُ مهرٍ: ثلاثةُ مهورٍ وجبتْ بثلاثة دخولٍ، ونصفُ مهرِ بالنّكاح الأول، ومهران بالنّكاحين الأخيرين.

(ولو اختلفا في الشَّرْط) أي: في أصله أو في تحقُّقه؛ (كان القولُ له) لأنَّه منكرٌ، (والبينةُ لها) لأنَّها مدّعيةٌ. (فإن استفيد **منها)** أي: إن كان الشرطُ معروفاً من جهتها؛ (ا**عتبر قولُها في حقِّها**) لأنَّها أمينةٌ في الشرع، ولهذا قُبلَ قولها في العدَّة إذا أخبرتْ بانقضائها، ويحرمُ وطئها إذا أخبرت برؤية الدم، وتحلُّ إذا أخبرتْ بانقطاعه.

(كإن حِصْتِ فأنت طالقٌ وفلانة) أي: إذا قال لامرأته: إن حضتِ فأنت طالقٌ وفلانة، (فأخبرتْ) أنَّها حاضتُ؛ (طلقتْ هي<sup>3</sup> خاصَّةً) لأنَّ إخبارَها في المعنى شهادةٌ بطلاق ضرّتها، فلا يسمعُ؛ لأنَّها متَّهمة في حقِّها.

وفي «التبيين»: إنما يُقبلُ قولها إذا أخبرتْ والحيضُ قائمٌ، فإن انقطع؛ لا يقبلُ قولها؛ لأنَّه ضروريٌّ يُشترطُ فيه قيامُ الشرط. هذا إذا كذَّبها الزوجُ، فإن صدَّقها؛ تطلق ضرَّتُها أيضًا؛ لثبوت الحيض في حقِّها بتصديقه<sup>4</sup>.

(ويُشترطُ استموارُ الدم ثلاثًا) أي: ثلاثَ أيام، يعنى: لا تطلقُ بمجرَّد رؤية الدم؛ لاحتمال أن ينقطعَ فيما دون الثلاث، فإذا تمَّتْ ثلاثةُ أيامٍ؛ كان دمَ حيض، فيقع الطَّلاقُ من زمان الرؤية، حتى لو لم يكن مدخولًا بها، فتزوجت بعد الرؤية بزوج آخرَ، ثُمَّ تمادى الدمُ ثلاثةً؛ صَحَّ نكاحها.

(**فإن قال: حيضةً**) يعني: لو قال: إن حضتِ حيضةً فأنت طالقٌ، **(فطهارتها)** أي: يشترطُ<sup>5</sup> طهارتُها، ولا تطلقُ قبلها؛ لأنَّ الحيضة اسمٌ للكاملة، وكمالها بانتهائها، وذلك بالطهر منها، وكذا لو قال: نصف حيضةٍ؛ لأنَّها لا يتنصَّفُ.

(وكالتعليق بمحبَّتها وبغضها) أي: لو<sup>6</sup> قال: إن كنت تحبيني أو تبغضيني فأنت طالقٌ وفلانة، فقالتْ في المجلس: أحبك أو أبغضك؛ طلقتْ؛ لأنَّ المحبَّةَ أمرٌ باطنٌ إنَّما يُعرفُ من جهتها، ولا تطلق فلانةٌ لِمَا سبق.

قيَّدنا بقولنا: في المجلس؛ لأنَّها لو قالت بعده؛ لا تطلقُ؛ لأنَّ التعليقَ بمحبتها يشبهُ تخييرَها من حيثُ إنَّ فيه جعل الأمرَ إلى إخبارها.

(فإن قال: بقلبك) أي: إن قال: إن كنت تحبيني بقلبك فأنت طالقٌ، فقالت: أحبُّك، وكذَّبها الزوجُ، (عكس) أي: قال محمدٌ: لا تطلقُ. (وأوقعاه) أي: قالا: تطلقُ.

قيَّدنا بتكذيب الزوج؛ لأنَّه لو صدَّقها يقع الطُّلاقُ عليها إجماعًا. كذا في «المصفي».

أقول: قوله: «وأوقعاه» في طرف النفي من قوله: «عكس»، وكان عليه أن لا يردفَ قولهما، وإنَّما أردفه؛ لكونه غيرَ صريح في طرف النفي، ولو قال مكان قوله: «عكس»: ما أوقع؛ لكان قولهما معلومًا منه صريحًا، وكان أخصرَ.

له: إنَّه لَمَّا قيَّد المحبة بالقلب؛ أبطلَ كونَ اللسان حُلَفًا عما في القلب، وحقيقةُ الحبّ فيه غيرُ معلومةٍ.

ولهما: إنَّ المحبَّة إنَّما يكون بالقلب، فتقييدُها به وإطلاقُها سواءٌ.

وفي «النهاية»: هذه المسألةُ تفارقُ<sup>7</sup> المسألة الأولى بوجهين:

أحدُهما: إنَّ هذه تقتصرُ<sup>8</sup> على المجلس؛ لِمَا فيه من معنى التَّخيير بجعله أمرَ الطَّلاق إلى إخبارها، وفي مسألة الحيض لا يقتصرُ كسائر التعليقات.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يصير.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فبالدخول.

<sup>3</sup> د – هي.

<sup>4</sup> د + ثم قالت: حضت منذ خمسة أيام، وأنا اليوم حائض، صدقتْ، ولو قالت في هذه الصورة: حضتُ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تشترط.

<sup>6</sup> د: إذا.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: يفارق.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: يقتصر.

والثاني: إنَّها لو كانت كاذبةً في مسألة الحيض لا يقعُ فيما بينه وبين الله، وفي مسألة المحبَّة يقعُ؛ لأنَّ حقيقة المحبَّة والبغض مما لا يوقَفُ عليه؛ لأنَّ القلبَ ينقلبُ لا يستقرُ على شيءٍ، فصار كلُ الشرط هو الإخبارَ عن المحبَّة، وقد وُجدَ.

#### (فصلٌ) في الاختيار والمشيئة

(وإذا قال: اختاري ينوي الطَّلاقَ؛ تقيّدَ بالمجلس) لِمَا روي عن عمر وعثمان رضي الله عنهما أنَّهما قالا في حق الزوجة المخيّرة: لها الخيارُ ما دامتْ في مجلسها.

قيَّد بقوله: «ينوي»؛ لأن لفظَ «اختاري» من الكناية، يحتمل أنَّه أراد تخييرَها في غير أمر الطَّلاق.

(فإن تبدَّلَ) المجلسُ (حقيقةً) بأن ينتقل عنه إلى مجلسٍ آخرَ، سواءٌ انتقلتْ نفسها أو بغيرها، (أو حُكمًا) بأن يشتغلَ بعملٍ آخرَ؛ لأن مجلسَ الأكل غيرُ مجلس الكتابة. (بطل) خيارُها؛ لوجود دليل الإعراض عما فوّض. وكذا لو قامتْ من مجلسها وإن لم تذهب، أو زادت في النَّفْل على الركعتين. وأما لو كانت قائمةً فجلستْ، أو متكَّنة فقعدتْ، أو طلبتْ أباها للمشورة، أو شهوداً للشهادة، أو أكلتْ شيئًا يسيرًا، أو بست ثوبها من غير أن تقوم؛ لا تبطلُ.

(وإن اختارت نفسها) أي: قالت: اخترت نفسي؛ (كانت بائنةً) ولو قالت: طلّقتُ نفسي في جواب قول الزوج: اختاري؛ فالمذكورُ في «الهداية»: أنَّها رجعيَّة، وفي «شرح الوافي»: الصوابُ أنَّها بائنةٌ؛ لأن العاملُ في وصف الطَّلاق تخييرُ الزوج دون إيقاعها، ولهذا لو أمرها بإيقاع البائن، فأوقعت رجعيًا، أو بالعكس؛ وقع ما أمر به الزوج، دون ما أوقعته.

فإن قيل: المفوّضُ إليها الاختيارُ، وكان ينبغي أن لا يقعَ التَّطليقُ جوابًا، كما لو قالت: اخترتُ نفسي في جواب قوله: طلّقي نفسك.

قلنا: التَّطليقُ دخل في ضمن التَّخيير، فقد أتتْ ببعض ما فوِّضَ إليها، فصلُحَ جوابًا، بخلاف الاختيار، فإنَّه ليس من ألفاظ الطَّلاق إلا في جواب التَّخيير.

(ولم يوقعوا ثلاثًا وإن نواها) الزومجُ خلافًا لمالك، مرَّ بيانُ خلافه في الكنايات. وإنَّما لم يصحَّ نيَّةُ الثلاث في الاختيار مع صحَّتها في سائر الكنايات؛ لأن الاختيارةَ لا يتنوَّعُ إلى غليظةٍ وخفيفةٍ كما يتنوَّعُ الإبانةُ.

(ولا بُدَّ من ذكر النَّفْس في كلامه) بأن قال: اختاري نفسك، (أو كلامها) بأن تقول: اخترتُ نفسي، حتى لو حُلا كلامُ كليهما عن ذكر النفس لا يقعُ؛ لأن الاختيارَ إذا وقع مبهماً في الكلامين لا يصلحُ أن يكون أحدُهما مفسّراً للآخر.

وفي «النهاية»: لو ذكر في أحد الكلامين ما يقومُ مقام النفس، كما لو قال: اختاري اختيارةً، فقالتْ: اخترتُ، أو قال: اختاري، فقالت: اخترتُ اختيارةً؛ كان كذكر النفس؛ لأن الهاءَ دليلُ الوحدة، والمرَّةُ إنَّما ينصُّ عليها فيما يحتمل العدد، والمحتملُ له اختيارُها نفسها، لا اختيار الزوج.

وفي «الفوائد التاجية»: هذا إذا لم يصدِّقُها الزوجُ أنَّها اختارتْ نفسها، أمَّا إذا صدَّقَها؛ يقعُ الطَّلاقُ بتصادقهما وإن خلا كلاهما عن ذكر النفس.

(ولو قال: اختاري نفسك اليومَ وبعد غدٍ، فردَّت اليومَ؛ أثبتناه) أي: الخيارَ (بعد الغد) وقال زفر: لا يثبتُ؛ لأنه خيارٌ واحدٌ في وقتين، وبالردِّ في أحدهما يبطلُ، كما لو قال: اختاري نفسك اليوم وغدًا.

ولنا: إنَّه ذكر للخيار وقتين، وخلَّلَ بينهما وقتًا لا يثبتُ فيه الخيارُ، فلا بُدَّ للظَّرفين من المظروفين، فالثَّابتُ لها يكون خيارين، بخلاف قوله: اليوم وغدًا؛ لاتِّصال الوقتين، فكان ذكرُ الغد لامتداد الأمر الأوَّل، وكان الخيارُ فيه واحدًا.

(أو كرَّر: اختاري ثلاثًا) أي: لو قال لامرأته: اختاري اختاري، (فقالت: اخترتُ الأولى أو الوسطى أو الأخيرة؛ فهي ثلاثٌ) أي: الطلقاتُ ثلاثٌ عند أبي حنيفة. (وقالا: واحدةٌ) ولا حاجةً هنا إلى نيَّة الزَّوْج، ولا إلى ذكر النفس اتِّفاقًا بدلالة التّكرار؛ لأن اختيارَ الطَّلاق هو الذي يتكرَّرُ، واختيارُ الزوج لا يتكرَّرُ. هذا هو المذكورُ في «الهداية». لكنَّ المذكورَ في «البدائع» و «المحيط» والزيادات: أنَّ النيَّة شرطٌ فيها.

وفي «التبيين»: ينبغي أن يكون حذفُ النيَّة فيها لشهرتها، لا لأنَّها ليستْ بشرطٍ.

قيَّد بقوله: «اخترت الأولى»؛ لأنه لو قالت: اخترتُ التطليقةَ الأولى؛ يقعُ واحدةٌ اتِّفاقًا. ولو قالت: اخترتُ أو اخترت نفسي بمرّةٍ؛ يقعُ ثلاثاً اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

لهما: إنَّ الزَّجَ فَوَّضَ إليها ثلاثَ طلقاتٍ في ضمن ثلاثِ اختياراتٍ، فإذا قالت: اخترت الأولى؛ يكون معناه: اخترت موجَبَها، وهي طلقةٌ واحدةٌ.

وله: إنَّ الكلامَ إذا لغا في حقِّ الأصل؛ لغَا في التبع، وكلامُها هذا يفيدُ الترتيبَ أصالةً والإفرادَ تبعًا، وإذا بطل في حقِّ التَّرتيب؛ إذ لا ترتيبَ بين الطلقات؛ بطل في حقِّ الإفراد، فبقى مجرَّدُ قولها: اخترت، فيقع الثلاثُ، كما لو اقتصر عليه ابتداءً.

(أو من ثلاثٍ) أي: إذا قال: اختاري من ثلاثِ طلقاتٍ (ما شئتِ؛ فلها اختيارُ واحدةٍ) أي: لها أن تطلّق نفسها واحدةً، (أو ثنتين لا غير) أي: ليس لها أن تطلّق الثلاث عند أبي حنيفة. وقالا: لها أن تطلّق ثلاثًا إن شاءتْ؛ لأن هذا الكلامَ يُستعملُ للاستيعاب والعموم، كما يقال: خُذْ من طعامي ما شئت.

وله: إنَّ مِنْ إن جُعلتْ للتَّبيين يكون ما عامّةً في كلّ الثلاث، وإن جُعلت للتَّبعيض؛ يكون عامّةً في بعضها، فلا يقع الثالثةُ بالشلقِ، بخلاف الطعام؛ لأن دلالةَ الحال يقتضى الجودَ، ووقوعُ الثالثة مما يُحترزُ عنه.

(ولو قال: طلّقي نفسك؛ تقيّد بالمجلس)؛ لأنه في معنى تخيير زوجته في أمر الطَّلاق، وخيارُ المخيَّرة نفسَها مقيَّد بالمجلس بآثار الصحابة، فكذا هذا، بخلاف قوله: طلّقي ضرَّتك حيثُ لا يتقيَّدُ بالمجلس؛ لأنَّها ليستْ في معنى المخيِّرة.

(وليس له الرجوعُ) أي: ليس للرَّوْج أن يرجعَ عن كلامه؛ لأن فيه معنى اليمين؛ إذ هو تعليقُ الطَّلاق بتطليقها، واليمينُ تصرُّفٌ لازمٌ لا يصحُّ الرجوعُ عنه؛ لأن الغرضَ منه الحملُ على شيءٌ أو المنعُ عنه، فإذا صحَّ الرجوعُ عنه لا يفيدُ فائدتَه، فكذا ما في معناه.

(فإن طلقت) ولم تكن له نية، أو نوى واحدةً؛ (كانت رجعيّةً، وإن نوى ثلاثًا، فأوقعتها) أي: طلّقتْ نفسها ثلاثًا؛ (وقعتْ) ولو نوى ثنتين؛ لم يصحَّ، إلا أن تكون أمةً، سبق توجيهُه في أوَّل فصل الكناية. (أو متى شئتِ) أي: إذا قال لها: طلّقي نفسك متى شئتِ (عمَّ) ولم يتقيَّد بالمجلس؛ لأن كلمة متى عامَّة في الأوقات، وكذا إذا ما ومتى ما.

(أو وكّل به) أي: الزوجُ رجلًا بطلاق امرأته (عمَّ، وصحَّ الرجوعُ)؛ لأنه توكيلٌ، والتوكيلُ استعانةٌ، فلا يلزمُ المجلسُ.

(أو إن شئتَ) أي: لو قال: طلّق امرأتي إن شئتَ؛ (قيّدناه بالمجلس، ومنعناه عزله) وقال زفر: لا يتقيّدُ به، ويملك عزلَه؛ لأنه توكيل، وتقييدُه بالمشيئة لغوّ؛ لأنه إنّما يعملُ بمشيئته، كما لو قال: بعْ عبدي هذا إن شئتَ.

ولنا: إنَّه تمليكٌ؛ لأن تعليقه بالمشيئة يدلُّ على إثبات المالكيَّة له؛ إذ المالكُ هو الذي يتصرَّفُ عن مشيئة نفسه، بخلاف البيع؛ لأنه غيرُ قابل للتعليق، فبطل ذكرُ المشيئة، ومعنى التَّمليك فيه.

وفي «المحيط»: لو قال: طلِّق امرأتي إن شاءتْ؛ لا يصيرُ وكيلًا ما لم تشأ، ولها المشيئةُ في مجلس علمها، فإذا شاءتْ، فصار وكيلًا؛ فطلاقُه إنَّما يقع في مجلس مشيئتها. ينبغي أن يُحفظَ هذا، فإنَّ البلوى فيه عامَّةٌ، والوكلاء يؤخِّرون الإيقاعَ غافلين عن هذا.

(أو أنتِ طالقٌ كيف شئتِ؛ فهو) أي: الطَّلاق (واقعٌ) رجعيًا عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: شاءتْ في المجلس أو لم تشأّ، (والكيفيَّةُ) أي: كيفيَّة الطَّلاق الواقع من كونه بائنًا أو واحدًا أو ثلاثًا متعلِّقةٌ عند أبي حنيفة (بمشيئتها في المجلس إن نوى) فإن شاءتْ بائنًا أو ثلاثًا؛ يقع إن وافقَ نيَّة الزوج، حتى لو لم يوافِقُها؛ لغا تصرُّفُها، فبقي إيقاعُ الزوج، وهذا بناءً على مذهبه من أنَّ الرجعيَّ يجوز أن يجعل بائنًا أو ثلاثًا، وعلى أنَّ المرأة مدخولٌ بها؛ إذ لو لم يكن كذلك؛ لا مشيئة لها أصلًا عنده.

وعندهما: لها المشيئةُ في أصل الطَّلاق كما في الوصف، وإن لم يحضرُه النيَّةُ؛ يُعتبرُ مشيئتها جريًا على موجب التَّخيير؛ لأنه أقامها مقامَ نفسه، وهو يقدرُ أن يجعله بائنًا أو ثلاثًا بعدما وقع رجعيًا، فكذا من قام مقامه.

(وأوقعناه عليها) أي: الطَّلاق على مشيئتها (أصلًا) أي: وقوعاً، (ووصفًا)؛ لأن وصفَ الطَّلاق مفوَّضٌ إليها، فلو وقع في الحال رجعيًا؛ يلزمُ وقوعُ الوصف بلا مشيئتها، وهو لا يجوزُ، فيتعلَّقُ أصلُه كوصفه، كما لو قال لها: أنتِ طالقٌ كم شئتِ.

وله: إنَّ التفويضَ في الوصف يستدعي وجودَ الأصل؛ لأن المعدومَ لا يستوصفُ، كما قال القائل:

يقول خليلي: كيف صبرُكَ بعدنا ﴿ فقلت: وهل صبرٌ فتسأل عن كيف بخلاف كم شئت؛ لأن كلمة كم للعدد، والطَّلاقُ المقارنُ بالعدد لا يقعُ بدونه.

(وإن شئتما) أي: لو قال لامرأتيه: إن شئتما (فأنتما طالقان؛ شرطنا المشيئة به) أي: بالطَّلاق (عليهما منهما) أي: على المرأتين من المرأتين، يعني: إنَّما تطلقان عندنا إذا شاءتْ كلُّ واحدةٍ منهما طلاقها، حتى لو شاءتْ إحداهما دون الأخرى، أو ماتتْ، أو شاءتا طلاق إحداهما؛ لا يقعُ عندنا. وقال زفر: يقعُ على التي شاءتْ؛ لأنه أضافَ المشيئة إليهما، فيتفرَّدُ كلُّ منهما فيها، كما لو قال: إن ركبتما دابتيكما.

ولنا: إنَّ الشرطَ لا يتوزَّعُ على أجزاء المشروط، والشرطُ مشيئتهما طلاقَهما، فلا ينزَّلُ الجزاءُ إلا عند كمال الشرط، كما لو قال: إن كلمتما زيدًا فأنتما طالقتان، بخلاف ما ذكره؛ لأن القياسَ متروكٌ فيه للعرف.

(أو أنت طالقٌ غدًا إن شئتِ؛ أثبتنا الخيارَ في الغد، لا في المجلس) أي: قال زفر: لها الخيارُ في المجلس.

قيَّد بتأخير الشرط؛ إذ لو قدَّمه، فقال: إن شئتِ فأنت طالقٌ غدًا؛ ففي ظاهر المذهب: إنَّ لها الخيارَ في المجلس اتِّفاقًا، وعن أبي حنيفة: إنَّ لها الخيارَ في الغد أيضًا إذا قدّم الشرطَ؛ لأنه ملَّكها مشيئة الطَّلاق، وهو مؤقّتٌ بالغد، فكذا مشيئتُه.

لزفر: إنَّ الطَّلاقَ مضافٌّ إلى الغد، والمشيئةُ مطلقةٌ، فيقتصر على المجلس.

ولنا في الفرق: إنَّ الشرطَ إذا قدِّمَ؛ يكونُ المشيئةُ في الحال، ويقع غدًا قيدًا للطَّلاق، صورةُ مشيئتها أن تقول المرأةُ: شئثُ أن أكون طالقًا غدًا، وإذا أُخِرَ يكون المفوَّضُ إليها طلاقًا مؤجَّلًا، فيقتصرُ على المجلس، كما لو ملَّكها طلاقًا معجّلاً بقوله: طلقي نفسك؛ يتقيَّدُ بالمجلس، فكذا المؤجَّلُ.

(أو ثلاثًا) أي: لو قال: أنت طالق ثلاثًا (إلا أن تشائي واحدةً، فشاءتها) أي: قالت: شئتُ طلقةً؛ (يحكم بها) أي: أبو يوسف بوقوع طلقةٍ؛ لأن المفهوم من هذا الكلام أنَّها إذا شاء واحدةً تقعُ عليها، ولا يقعُ الثلاثُ. (وألغاها) أي: قال محمدٌ: لا تطلق؛ لأن معنى هذا الكلام: إن لم تشائي واحدةً فأنت طالقٌ ثلاثًا؛ لأن «إلا أنْ» أصلُه للغاية، قال الله تعالى: ﴿إِلّا أَنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ﴾ [التوبة، 110/9]، فإن دخل فيما يتوقَّتُ؛ جُعل غايةً، وإن دخل فيما لا يتوقَّتُ؛ حُمِل على الشرط مجازًا، والطَّلاقُ ممّا لا يتوقَّتْ، فإذا شاءت الواحدةَ لا يقع شيءٌ، كما لو قال: أنت طالقٌ ثلاثًا إلا أن يقدم فلانٌ، فقدم فلانٌ؛ لا يقع شيءٌ.

(أو إن شاء الله) أي: لو قال: أنت طالق إن شاء الله (متَّصلًا؛ لم يوقعوه) وقال مالكٌ: يقعُ؛ لأن شرطَه تحقَّقَ؛ إذ لو لم يشأ اللهُ لَمَا جرى على لسانه التَّطليقُ.

ولنا: إنَّ مشيئة الله وقوعَه غيرُ معلومٍ، فلا يقعُ مشيئته، كما لو علَّق بمشيئةِ إنسانٍ غائبٍ لا يوقَفُ عليه، والجاري على لسانه تعليقٌ لا تطليقٌ.

وفي «المحيط»: لو سكتَ قدرَ ما يتنفَّسُ له الإنسانُ أو عطس، ثُمَّ قال: إن شاء الله؛ صحَّ الاستثناءُ لمكان العذر، ولو حرَّك لسانَه بالاستثناء، ولم يكن مسموعًا؛ يصحُّ عند الكرخيّ، ولا يصحُّ عند الهندوانيّ.

وفي «الزيادات»: لو قال: أنت طالق بمشيئة الله أو بإرادته؛ لا يقعُ؛ لأنه مستعمل للتَّعليق. ولو قال: لمشيئة الله أو لإرادته يقعُ؛ لأن اللامَ للتعليل، فكأنّه قال: أنت طالقٌ؛ لأن اللهَ شاءَ. ولو قال: بأمر الله؛ يقعُ للحال؛ لأنه مستعمل للتحقيق، ولو قال: في أمر الله أو في إرادته؛ لا يقمُ؛ لأن حرفَ «في» مجازٌ عن الشرط.

(أو ثلاثًا وثلاثًا) أي: لو قال: أنت طالقٌ ثلاثًا وثلاثًا، (أو) قال: لعبده أنت (حرٌ وحرٌ إن شاء الله؛ فالمعطوفُ فصلٌ) أي: قال أبو حنيفة: طلقتْ ثلاثًا. وقالا: لا تطلقُ؛ لأن التكرارَ شائعٌ، فيحملُ عليه تصحيحًا لكلامه، فلا يبطلُ اتِّصالُ الاستثناء.

وله: إنَّ قوله: وثلاثًا لغوٌ لا فائدةَ فيه؛ إذ التَّغليظُ فُهِمَ مما قبله، ولا يجوز أن يكون تأكيدًا؛ لتخلُّلِ واو العطف، فيمنع المعطوفَ عن اتصال الاستثناء، فيقعُ.

(أو إن شاء الله) أي: لو قال: إن شاء الله (أنت طالقٌ؛ يجعله) أي: أبو يوسف هذا القولَ (تعليقًا. وهما تطليقًا).

له: إنَّ المبطلَ متَّصلٌ بالإيجاب، فيبطلُ حكمُهُ، كما لو أخَّر قوله: إن شاء الله.

ولهما: إنَّ الموضوعَ لارتباط الجملتين. وهو الفاءُ. منتفٍ هنا، فلا يتَّصلُ بلا أداته، فيبقى قولُه: أنت طالقٌ منجَّزًا، بخلاف تأخير الشرط؛ لأن الجزاءَ حينئذٍ يكون موقوفًا على ما بعده؛ لوجود المغيّر فيه.

(ولو استثنى من الثَّلاث ثنيتن) أي: لو قال: أنت طالقٌ ثلاثًا إلا ثنتين؛ (وقعتْ واحدةٌ، أو واحدةٌ) بالنَّصب، أي لو استثنى من الثلاث واحدةً، وقال: أنت طالقٌ ثلاثًا إلا واحدةً؛ (فثنتان) ولو قال: ثلاثًا إلا ثلاثًا؛ وقع ثلاثٌ لبطلان الاستثناء.

وفي «المحيط»: إذا أوقع أكثرَ من ثلاثٍ، ثُمَّ استثنى منه الثلاثَ؛ كان الاستثناءُ من جملة الكلام، لا من الثلاث.

## (فصل) في طلاق الفار

(ومن أبان امرأته في مرضه) أي: في مرض موته بلا سؤالها ولا برضاً منها، وهو ما يكون الهلاك فيه غالبًا، حتى إذا طلَّق راكبُ السَّفينة امرأته لا يكون فارًّا، ولو انكسرت السفينةُ وطلَّق يكون فارًّا.

(ثم مات) في العدّة؛ (نورِتُها) أي: نعطى لها ميراثًا منه. وقال الشافعيُّ: لا ترثُ.

قيَّد بالإبانة وأراد بها الثلاث؛ لأن الرجعيَّ لا يقطع الإرث، سواءٌ وقع في المرض أو في الصحَّة اتِّفاقًا. والإبانةُ في تحقيق الخلاف متصوّرةٌ في الثَّلاث؛ لأن الكناياتِ كلَّها رواجعُ عنده.

وقيَّدنا بمرض الموت؛ لأنه إذا طلَّقها بائنًا في مرضٍ، ثُمَّ صحَّ، ثُمَّ مات؛ لا ترثُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بكون الطَّلاق بلا سؤالها؛ لأنه لو طلَّقها بسؤالها لا ترثُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بموت الزَّوج؛ لأنَّها لو ماتتْ؛ لا يرثُ الزوجُ منها اتِّفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ الزوجيَّة زالتْ بجميع أحكامها، فلا تستحقُّ الإرثَ.

ولنا: إنَّ الرَّوجَ قصد إبطالَ إرثها، فيردُّ عليه قصدُه إلى انقضاء العدَّة دفعًا للضَّرَر عنها، فيجعلُ النّكاحُ باقيا حكمًا ما بقيت العدَّةُ.

اعلم أنَّ الفرارَ كما يثبتُ من جانب الزَّوج؛ يثبتُ من جانب الزوجة، كما إذا ارتدَّتْ وهي مريضةٌ، فماتتْ؛ يَرِثُها زوجُها؛ لأنَّها فارَّةٌ عن ميراثه. كذا في «النهاية».

(وشرطوا كونَها في العدَّق) وقال مالكُ: ترثُ بعد العدَّة ما لم تتزوَّجْ؛ لقول أبيِّ بن كعبٍ رضي الله عنه: امرأةُ الفارّ ترثُ ما لم تتزوَّجْ.

ولنا: ما روي عن عمر رضي الله عنه: امرأةُ الفارّ ترثُ ما دامتْ في العدَّة، وما رواه يحتملُ أن يراد به: ما لم تتمكَّنْ من التزوُّج، أي: ما دامتْ في العدَّة، وما رويناه محكمٌ، فالأخذُ به أَوْلي.

(ويجعلها) أي: أبو يوسف عدّةً مطلقةِ الفارِّ طلاقًا بائنًا (بالأقراء) أي: بالحيض. (وهما أبعد الأجلين) أي: قالا: عدَّتُها بالجمع بين ثلاثِ حيضٍ وأربعة أشهرٍ وعشرًا.

إِنَّمَا قَيَّدُنَا طَلَاقِهَا بِالبِينُونَةِ؛ لأنه إذا كان رجعيًّا؛ فعليها عدَّةُ الوفاة اتِّفاقًا.

له: إنَّ نكاحَها زال بالطَّلاق لا بالموت، فلا يلزمها عدّةُ الوفاة، كما لو طلَّقها بسؤالها، وتوريثُها كان لزجر الزَّوْج لقراره.

ولهما: إنَّ نكاحَها إذا بقيَ في حقِّ الإرث؛ فبقاؤه في حقِّ العدَّة أَوْلى؛ لأنَّها أُسرعُ ثبوتاً من الإرث، ولهذا لا تستحقُّ الإرث بنكاح فاسدٍ، والعدَّةُ تستحقُّ به.

(ولو علَّقه) أي: طلاق امرأته في صحَّته (بفعل أجنبيّ، فوجد) الشَّرطُ (في مرضه؛ منعنا الإرثَ) وقال زفر: لها الإرثُ.

قيَّدنا بأن يكون التَّعليقُ في الصحَّة؛ إذ لو كان التَّعليقُ والشَّرطُ في المرض ترثُ اتِّفاقًا، سواءٌ كان مما لا بُدِّ له أو لا؛ لأنه بالتَّعليق أو بمباشرة الشَّرُط قصد إبطالَ حقِّها.

وقيَّد بمرضه؛ لأن الشرطَ إذا وُجِدَ في صحَّته لا يكون فارًا اتِّفاقًا.

له: إنَّ المعلَّقَ بالشَّرْط كالمنجَّز عند وجوده، فصار إيقاعاً في المرض.

ولنا: إنَّه حين علَّق الطَّلاقَ لم يكن حقُّها متعلِّقاً بماله، وفي المرض لم يوجدْ من الزُّوج، فلم يكن فارًّا.

(أو بفعلها الضَّروريِّ) أي: إذا علَّق الصَّحيحُ طلاقَ امرأته بفعلها الذي لا بُدَّ لها منه (طبعًا) كالأكل والشرب ونحوهما، (أو

شرعًا) كالصلاة والصوم وكلام الأب، (ففعَلَتْه في المرض) أي: مرض الزوج؛ (أبطل) محمدٌ (توريثَها) وقالا: ترثُ منه؛ لأنه فارٌ.

قيَّد بفعلها؛ لأنه لو علَّق بفعل نفسه، سواءٌ كان مما لا بُدَّ له منه أو له بُدٌّ؛ يصيرُ فارًا اتِّفاقًا.

وقيَّد بالضرورة؛ لأن فعلَها لو كان منه بُدُّ لا ترثُ اتِّفاقًا.

له: إنَّ فعلَ التَّطليق لم يوجدْ في حال تعلُّق حقِّها بماله، فلا يكون فارّاً، كما لو علَّقه بفعل أجنبيّ.

ولهما: إنَّها باضطرارها صارتْ مكرهةً، فينتقلُ فعلُها إلى الزَّوْج، فصار كالتَّعليق بفعل نفسه.

(ولو أقرَّ المريضُ) مرضَ الموت (بانقضاء عدَّتِها من طلاقها في الصحَّة) بأن قال: كنت طلَّقتُك في صحَّتي وانقضتْ عدَّتُك، (فصدَّقتْه) في ذلك القول، (فأقرَّ لها) بدينٍ أو عينٍ، (أو أوصى لها) بوصيَّةٍ، فمات في مرضه؛ (فلها الأقلُّ منهما) أي: ما أقرَّ لها أو أوصى (ومن ميراثها) عند أبى حنيفة. (وحكما بصحَّتهما) أي: بصحَّةِ الإقرار والوصية لها.

قيَّدنا بمرض الموت؛ لأنه لو لم يكن كذلك؛ يصحُّ إقرارُه ووصيَّتُه لها اتِّفاقًا.

وقيَّد بتصديقها؛ لأنه لو كذَّبَتْه لا يصحُّ إقرارُه لها اتِّفاقًا.

لهما: إنَّهما بتصادقهما في الطَّلاق ومضيّ العدة ارتفع النَّكاخ بينهما بجميع علائقه، فصارتْ أجنبيَّةً.

وله: إنَّه متَّهمٌ فيه؛ لاحتمال أن يجعل إقرارُه وسيلةَ إيصال النَّفْع لها أكثرَ من ميراثها؛ لشدَّةِ ميله إليها، فلا يُعتبرُ قولُ المتَّهم، فيجب عليها العدَّةُ من وقت إقراره. وعليه الفتوي.

وفي «النهاية»: ما تأخذه تلك المرأة؛ فبطريق الميراث لا الدَّين، حتى لو تويَ بعضُ التركة؛ يتوي عليها كسائر الورثة، ولو كان بطريق الدين. كذا ذكره بطريق الدين. كذا ذكره الإرتة؛ لأن في زعمها ما تأخذُه بطريق الدين. كذا ذكره الإمام التمرتاشيُّ.

# (فصل) في الرجعة

(ويراجِعُ) الزوج (المعتدَّقَ من رجعيٍّ) أي: من طلاق رجعيٍّ (وإن لم ترضَ) المرأةُ؛ لإطلاق قوله تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُ بِرَدِهِنَّ ﴾ [البقرة، 228/2] أي: أزواجهن أَوْلى برجعتهن، وفي الآية إشارةٌ إلى شرطيَّة العدَّة للرجعة؛ إذ بعد انقضائها لا يبقى أ البعليَّة لانقطاع النّكاح.

وفي «المحيط»: ولو قال للمبانة: إن راجعتك فأنت طالقٌ، ثُمَّ تزوجها بعد انقضاء عدَّتها؛ تطلقُ؛ لأنَّها لما لم تكن محلًا للرجعة؛ انصرف اليمينُ إلى النّكاح مجازًا.

(ولا نحرّهُ به) أي: بالطَّلاق الرجعيِّ (الوطء) وقال الشافعيُّ: يحرمُ لزوال النّكاح، وفي قوله تعالى: ﴿بِرَدِهِنَّ﴾ [البقرة، 228/2] إشارة إليه؛ لأن الردَّ إعادةُ الزائل.

ولنا: قوله تعالى: ﴿فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ﴾ [البقرة، 229/2]، سمى الرجعةَ إمساكًا، وهو استدامةُ القائم، على أنَّ ملكَ المتعة لو كان زائلًا؛ لتوقَّفَ الرجعةُ على رضاها، وعلى إنشاء الملك بعقدٍ جديدٍ، ولَمَا وقع الطلقةُ الثانيةُ في العدة، ولفظُ البعل في الآية يدلُّ على قيامه؛ لأن البعل هو الزوجُ حقيقةً.

(وتثبت<sup>2</sup> بالقول، كراجعتك) وأردتك، وأمسكتك؛ لأنه صريحٌ في معناه.

وفي «المحيط»: لو قال لها: أنت عندي كما كنتِ، أو أنت امرأتي؛ يصير مراجعًا إذا نوى؛ لأنه يحتملُ أن يكون صادقًا في حقّ الميراث.

(ونثبتها) أي: الرجعة (بالفعل كاللمس بشهوةٍ والنظر إلى الفرج بشهوةٍ) وفي «الكفاية»: أراد به: الفرجَ الداخلَ. وقال الشافعيُّ: لا تصحُّ الرجعةُ إلا بالقول عند القدرة عليه، وهذا بناءً على أنَّ الرجعةَ عنده استباحةُ الوطء، فلا تكون<sup>3</sup> بالفعل كأصل النّكاح. ولنا: إنَّها استدامةُ الملك، فيثبتُ بالفعل المختصّ به.

وفي «القنية»: تزوَّجَ مطلقته الرجعيَّة في عدَّتها ووطئها؛ لا يصيرُ مراجعًا؛ لأن التزوجَ لغوٌ، والوطءَ بناءٌ عليه، فتكون<sup>4</sup> كأجنبيَّةٍ طلَّقها رجعيًا، ثُمَّ جنَّ؛ راجعها بالفعل دون القول.

وفي «المحيط»: الرجعةُ بالقول أَوْلى؛ لأنه اتفاقيُّ.

قيَّد بالشهوة؛ لأن النظرَ والمسَّ<sup>5</sup> بدونها لا يكون رجعةً؛ لأنه قد يحلُّ بلا نكاح كما في الطبيب، فلا يختصُّ بالملك.

قال قاضي خان: هذا إذا كان الفعلُ من الرجَّلُ، وإن كان من المرأة، كما إذا نظرتْ إلى فرجه أو قبَّلته بشهوة؛ فعلى الخلاف بين أثمتنا، عند أبي يوسف: لا يكون رجعةً؛ لأن فعلَ الرَّجُل إنَّما كان رجعةً حملًا لفعله على الحلّ، فيستوى فيه الرجلُ والمرأة، ولهذا لو أدخلتْ فرجَه في فرجها وهو نائمٌ يكون رجعةً.

اعلم أنَّ قبلتَها بشهوةٍ إنَّما يكون رجعةً إذا صدَّقها في كونها بشهوةٍ، وإن كذَّبها؛ لا يكون رجعةً، ولا يمكن إثباتُ الشهوة ببيّنة؛ لأنَّها غيبٌ.

وفي «التبيين»: إن تزوّجها في العدَّة لا يكون رجعةً عند أبي حنيفة؛ لأن إنشاءَ النّكاح في المنكوحة باطل"، فلا يثبثُ ما في ضمنه، وعند محمدٍ: يكون رجعةً؛ لأن العملَ بحقيقة النّكاح متعذّرٌ، فجعل مجازًا عن الرَّجعة. وبه يفتي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يبقى.

<sup>2</sup> ح: ويثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يكون.

<sup>4</sup> ح: فيكون.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: واللمس.

قال: القدوريُّ: الوطءُ في الدُّبُر ليس برجعةٍ، والفتوى على أنَّه رجعةً.

(ويستحبُّ الإشهادُ) أي: إشهاد شاهدين على الرجعة تحرزًا عن التجاحد. (ولا نوجِبُه) وقال الشافعيُّ في القديم: الإشهادُ شرطٌ، وهو قول مالكِ، وهذا عجبٌ من مالكِ، حيثُ لم يشترط أفي النّكاح الإشهادَ، وجعله شرطًا على الرجعة.

له: إنَّ الله تعالى قال عقيب ذكر الرجعة: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ﴾ [الطلاق، 2/65]، والأمرُ للوجوب.

ولنا: إطلاقُ النُّصوص الدالَّة على الرَّجعة، ولأنَّه تصرَّفَ بالرجعة في خالص حقِّه، فلا يتوقَّفُ على علم الغير، والأمرُ في الآية للاستحباب؛ لأنه مذكورٌ بعد ذكر المفارقة أيضًا، وهو قوله تعالى: ﴿أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾ [الطلاق، 2/65]، والإشهادُ ليس بشرطٍ في المفارقة، فكذا في الرَّجعة.

(ومنعناه من السَّفر بها) أي: بمطلَّقته الرجعيَّة (حتى يُشهدَ على رجعتها) وقال زفر: له ذلك؛ لقيام النّكاح بينهما، ولهذا حلّ وطئها.

ولنا: قوله تعالى: ﴿لَا تُحْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ﴾ [الطلاق، 1/65]، والآيةُ نزلتْ في الطَّلاق الرجعيِّ بدلالة السِّياق، وهو قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ﴾ [الطلاق، 1/65].

قيَّد بالرجعة؛ لأن السفرَ بالمبانة ممنوعٌ اتِّفاقًا.

(ولو ادَّعَى الرجعة) أي: قال: كنتُ راجعتك (بعد انقضائها) أي: إنقضاء العدة، (فإن صدَّقَتْه) في دعواه؛ فهي امرأته، (وإلا) أي: إن كذّبته؛ (فالقولُ قولها بغير يمين) عند أبى حنيفة. وقالا: مع اليمين.

والخلافُ في هذه الجملة الاسميَّة راجعٌ إلى القيد الأخير، وهذا أحدُ الأشياء السِّتَّة التي لا استحلافَ فيها عنده خلافًا لهما. سيأتي بيانها في الدعوى.

(ولو قال: راجعتك، فأجابَتْه) أي: قالت مجيبةً له: (انقضت عدَّتي، أو) قال: (زوجُ الأمة: كنت راجعتك فيها) أي: في عدتك، (فصدَّقه مولاها، وكذَّبته؛ فالقولُ قولها) عند أبي حنيفة، أي: لم تصح 2 الرجعة (فيهما) أي: في المسألتين يستحلفُ المرأةُ هنا ارِّفاقًا؛ لأن فائدةَ اليمين النكولُ، وهو بذلٌ عنده، وبذلُ الامتناع من التزوج والاحتباس في منزل الزوج جائزٌ، بخلاف الرجعة وغيرها من الأشياء البِتَّة، فإنَّ بذلَها لا يجوز. ثُمَّ إذا نكلت يثبتُ الرجعةُ بناءً على ثبوت العدة لنكولها. كذا في «التبيين».

وقالا: صحَّت رجعتُه.

وفي «الحقائق»: محلُّ النِّزاع: ما لو أجابته متَّصلًا بكلامه؛ لأنَّها لو سكتت ساعةً، ثُمَّ أجابته؛ تصحُّ 3 الرجعةُ اتِّفاقًا.

قيَّد بالرجعة؛ لأنه لو قال: طلَّقتك، وقالت: انقضت عدتى؛ يقع اتِّفاقًا، وهو الأصحُّ.

قيَّد بتصديق المولى وتكذيبها؛ لأنه لو كذّبه المولى وصدَّقتْه؛ فالقولُ للمولى اتِّفاقًا؛ لأنه بتكذيبه صارتْ منقضية العدَّة في الحال، وظهر ملكُ المتعة له، فلم يقبلُ قولها في إبطاله، بخلاف مسألة المتن؛ لأن المولى بالتَّصديق في الرَّجعة قد أقرَّ بقيام العدَّة عند الرجعة، فلم يظهر ملكُه مع العدَّة.

لهما في المسألة الأولى: إنَّ عدَّتَها باقيةٌ إلى أن تخبرَ بانقضائها، ورجعتُه سبقتْ إخبارها، فيصحُّ، ولا يقبلُ إخبارها؛ لأنَّها متَّهمةٌ، ولهذا لو قال: طلقتك، فقالت مجيبةً له: انقضت عدتى؛ يقع الطَّلاقُ.

وله: إنَّ قوله: راجعتك إنشاءٌ، وقولها: انقضت عدتي إخبارٌ، فيقتضي سبقَ المخبر عنه، فيقبلُ قولها؛ لأنَّها أمينةٌ في أخبار رحمها، ومسألةُ الطَّلاق على الخلاف، ولئن سُلِّمَ أنَّها وفاقيَّةٌ؛ فالطَّلاقُ يقع بإقراره بعد انقضاء العدَّة، والرجعةُ لا يثبت به. كذا<sup>4</sup> في «الكافي».

لهما في الثانية: إنَّ المولى مالكٌ منفعة بضع أمته، فيقبلُ إقرارُه فيها، كما لو أقرَّ بنكاحها. وله: ما مرَّ من الدليل في المسألة الأولى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يشرط.

<sup>2</sup> ح: يصح.

<sup>3</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: وكذا.

(وإذا انقطع الدمُ في الثّالثة) أي: دمُ المعتدة في الحيضة الثالثة (لعشرة أيامٍ؛ قطعنا الرجعةَ بدون غسلٍ) وقال زفر: لا ينقطعُ ما لم تغتسل<sup>1</sup>.

هذا الخلافُ في المسلمة؛ لأنَّها لو كانت كتابيَّةً ينقطعُ الرجعةُ بلا غسل اتِّفاقًا؛ لأنَّها غيرُ مخاطبةٍ بالشرائع.

له: إطلاقُ قوله صلى الله عليه وسلم: «الزوجُ أحقُّ برجعتها ما لم تغتسلْ»<sup>2</sup>.

ولنا: إنَّ الحيضَ لا يكون أكثر من عشرة، فإذا تمَّت خرجتْ عن الحيض يقينًا، وانقضَّتْ عدَّتُها ضرورةً.

(وإن انقطع لأقل) أي: فيما دون عشرة؛ (لم ينقطع) الرجعةُ (إلا بالغسل)؛ لأن الأيامَ أيامُ الحيض، والدمُ ممكنُ العود، فلا بُدَّ من أنَّ يتقوى باغتسالها، (أو بمضيّ وقت صلاةٍ).

وفي «الحقائق»: إذا انقطع لأقلَّ منها كما ينقطع بالاغتسال؛ ينقطع بمضيِّ أقرب أوقات الصلاة إليها بحيث تجب الصلاة في ذمَّتها، بأن تجد بعد الانقطاع من الوقت ما يسعُ الاغتسال والتحريمة، وعند زفر: لا ينقطعُ إلا بالاغتسال.

أقول: على هذا كان ينبغي أن يقول المصبِّفُ: وإن انقطع لأقلّ منها ما قطعناها؛ ليدلَّ على خلاف زفر، وأنت ترى أنَّه قال: لم ينقطع، وهي صيغة الوفاق؛ لأنَّها تخاطَبُ بأدائها، فتكون في حكم الطَّاهرة.

(أو بالتيمُّم مع الصلاة) يعني: إذا لم تجد الماءَ، فتيممت، وصلَّتْ مكتوبةً أو نافلةً؛ انقطع الرجعةُ. وقيل: ينقطع بالشروع فيها؛ لأنَّها في حكم الطَّاهرات، والصحيحُ: أنَّها إنَّما تنقطعُ بعد الفراغ؛ ليتقرَّرَ الحكم بجواز الصلاة، ألا يرى أنَّها لو رأت الماءَ في الصلاة بطل تيممها، وإن رأت بعد الفراغ لا يبطل؟

(وقطعها) أي: محمدٌ الرجعةَ (بالتيمُّم وحده) وقالا: لا تنقطعُ به.

**له**: إنَّ التيممَ نرِّل منزلةَ الاغتسال في التطهير، ولهذا حلَّ الصلاةُ به.

ولهما: إنَّه تلويثٌ حقيقةً، وإنَّما جُعِلَ طهارةً مطلقةً في حقِّ الصلاة؛ لضرورة أن لا يتضاعفَ الواجباثُ على المكلَّف إذا امتدَّ فقدُ الماء، وجعل أيضًا طهارةً فيما يتعلَّقُ بها من مسّ المصحف وقراءته، والرجعةُ ليستْ من توابعها، فلا يجعل طاهرةً في حقِّها.

وفي «الحقائق»: وضع المسألة في الرجعة؛ إذ ليس لها التزوُّجُ بآخرَ اتِّفاقًا.

موضعُ الخلاف: مجرَّد التيمم، حتى لو صلّت معه؛ ينقطع حقُّ الرجعة اتِّفاقًا؛ لأنه لَمَّا حُكم بطهارتها في حقِّ صحَّة الصلاة؛ حُكم بطهارتها في حق الرجعة.

فإن قيل: قال محمدٌ فيما سبق: اقتداءُ المتوضئ بالمتيمم غيرُ جائزٍ متمسكًا بأنَّ التيممَ طهارةٌ ضروريَّةٌ، فلِمَ جعله في حقّ الرجعة طهارةً مطلقةً؟

قلنا: جريًا على سنين الاحتياط؛ لأن الأحوطَ في الرجعة أن يُحكمَ بانقطاعها بجعل التيمُّم كالاغتسال تحرُّرًا عن وقوع الزنا، وفي الاقتداء أن لا يجعلَ كالوضوء؛ ليؤدِّيَ العبادةَ على الوجه الأكمل.

(ولو نسبت) المعتدَّةُ في اغتسالها عن الحيضة الثَّالثة فيما دون العشرة (عضوًا فصاعدًا؛ لم ينقطع الرجعةُ)؛ لأن العضوَ الكاملَ لا تغفلُ عنه في الاغتسال عادةً، ولا يتسارع إليه الجفافُ، فكان عدمُ وصول الماء إليه متيقنًا، وأَما إذا نسيتْ ما دون العضو؛ فينقطعُ الرجعةُ، وكان القياسُ أن لا ينقطعَ فيه أيضًا؛ لأن بقاءَ البعض كبقاء الكلِّ، لكن قلنا: ما دون العضو يحتملُ أن يتسارَعَ إليه الجفافُ لقلَّته، فحكمنا بانقطاع الرَّجعة استحسانًا أخذًا بالاحتياط، ولهذا قلنا: لا يحلُ لها التزوُّجُ حتى تغسلَ ذلك الموضعَ.

(ولا يقطعها) أي: أبو يوسف الرجعة (بترك المضمضة والاستنشاق) أي: بتركِ معتدَّةٍ انقطع دمُها من الحيضة الثَّالثة لأقلَّ من عشرة أيامٍ؛ لأن تركهما كتركِ عضوٍ كاملٍ. (وخالفه) محمدٌ، وقال: ينقطعُ احتياطًا؛ لأن غسلَهما في الغسل سنةٌ عند بعضٍ، ولكن لا تتزوَّجُ بزوج آخرَ في تركهما احتياطًا.

(ولو علَّقَ الطَّلاقَ بجماعها) أي: لو قال: إن جامعتُك فأنت طالقٌ، فجامعها، (فلبث فيه) ساعةً، ثُمَّ أتمّ جماعَه؛ (بجعله مراجعًا) أي: قال أبو يوسف: وقع بإيلاجه طلاقٌ؛ لأن الجماعَ حصل به، ولهذا يجب به الغسل، وتحلُّ به المبانةُ ثلاثًا للزوج الأوَّل،

<sup>1</sup> د: يغتسل.

 $<sup>^{-126/10}</sup>$  لم نجده مرفوعا إلا في بدائع الصنائع للكاساني، 183/3. وقد روي موقوفًا عن أبي بكر وعمر وعلي وابن عباس، انظر مصنف ابن أبي شيبة،  $^{2}$  127.

وباللُّبث فيه صار مراجِعًا؛ لأن البقاءَ عليه كالابتداء. (وأوقفها) أي: محمدٌ الرجعة (على المعاودة) أي: على الإدخال بعد الإخراج؛ لأن الإدخالَ وُجِدَ مرَّةً، وهو فعلٌ واحدٌ، ولهذا لو كان بالشُّبهة لا يجب باللَّبثُ فيه عقرٌ آخرُ ولا حدٌّ آخرُ.

(ولو كان ثلاثًا) أي: لو كان المعلَّقُ بالجماع ثلاثُ طلقات، فلبث فيه؛ (يُلزمه) أي: أبو يوسف الزوجَ (العقر به) أي: باللبث؛ لأن الحرمةَ يثبتُ بالإدخال، وباللبث فيه صار واطنا للمبانة، فيجب عليه مهرُ المثل، لكن الحدَّ سقطَ عنه لشبهة أ اتحاد الفعل. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: لا عقرَ عليه؛ لأن المجموعَ فعل واحدٌ، فلم يكن اللبثُ فيه وطناً بعد الحرمة.

(وتتزيَّنُ المطلقةُ الرجعيَّةُ)؛ لأنَّها حلالٌ لبعلها، والتزيُّنُ داع إلى الرجعة المستحبَّة.

(ويستحبُّ) للزوج إذا لم يقصد الرجعة (أن لا يدخلَ عليها إلا بإعلامٍ)؛ لأنه يساكِنُها، وربَّما يقعُ نظرَه إلى داخل فرجها بشهوةٍ، فيصيرُ مراجعًا، فيطلقها ثانيًا، فيطول العدةُ عليها.

(وإذا أبينتْ) أي: جعل طلاقُها بائنًا (بما دون الثلاث؛ تزوَّجها) زوُجها (في العدَّة وبعدها) لبقاء الحلّ، فإن زوالَه إنَّما يكون بالطلقة الثالثة، وأمَّا غيرُ زوجها؛ فلم يحلَّ له أن يتزوجها في العدَّة؛ لاشتباه النسب. (أو بثلاث) أي: إذا أبينت بثلاثِ طلقاتٍ (في الحرَّة، وثنتين في الأمة؛ لم تحلَّ له<sup>2</sup>) للزوج الأوَّل وطئها بنكاحٍ (حتى تنكح زوجًا غيره نكاحًا صحيحًا، ويدخلَ بها، ثُمَّ تبينَ منه) أي من الزوج الثاني، (أو يموتَ عنها) أقول: الضَّميرُ في أبينت راجعٌ إلى الحرة لا إلى المنكوحة؛ لأن الحكمَ الذي ذكره إنَّما يصحُ في الحرة دون الأمة، ولفظُ المنكوحة متناولٌ للأمة، وقوله: «أو بثلاث» معطوفٌ على «بما دون»، تقديره: أو أبينت الحرةُ بثلاثٍ في الحرة، وهذا فاسدٌ، ولو قال المصنفُ: أو بثلاث أو أمّه بثنتين؛ لكان أوْلى.

قيَّد بالنَّكاح الصحيح؛ لأن الوطءَ حرامٌ في الفاسد لا يثبتُ به الحلُّ للأوَّل.

وفي «الأجناس»: لو أخبرتْ بأنَّ الثانيَ دخل بها، وكذَّبها الأوَّل فيه؛ تحلُّ له، وإن أنكرتْ دخولَ الثاني، وأقرَّ به الأوَّلُ؛ لا تحلُّ.

اعلم أنَّ دخولَ الثاني شرطٌ للتَّحليل عند الجمهور؛ لثبوته بإشارة الكتاب وبالحديث المشهور، أمَّا الكتاب؛ فقوله تعالى: ﴿فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ رَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة، 230/2]، المرادُ به: الطلقةُ الثالثةُ بالإجماع، والنّكاحُ المذكورُ فيه محمولٌ على الوطء؛ لأنه حقيقةٌ فيه، وحملًا للكلام على الإفادة دون الإعادة؛ لأنه لو حُمِلَ على العقد، وهو يُستفادُ من إطلاق اسم الزوج على الثانى؛ يكون إعادةً، والأصلُ في الإطلاق الإفادةُ. كذا في «الهداية».

ونظر فيه بعضٌ: بأنَّ النَّكاحَ المنسوبَ إلى المرأة لا يمكن أن يحملَ على الوطء؛ لأنَّها موطوءةٌ لا واطئةٌ.

ويمكن الجوابُ عنه: بأنَّ الموطوءةَ جعلتْ واطئةً مجازًا، وهذا أقربُ؛ لأنه لو حمل على الوطء يكون في الكلام مجازٌ واحدٌ، وإعمالٌ للفظ النّكاح والزوج على الحقيقة، ولو حُمِلَ على العقد؛ لكان فيه مجازان: مجازٌ في لفظ النّكاح، ومجازٌ في الزوج، والأولُ أَوْلى.

وأما الحديثُ المشهورُ؛ فما روى ابن عمر رضي الله عنهما: أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا طلَّق الرجلُ امرأته ثلاثًا، فتزوجت بزوجٍ آخرَ؛ لم تحلَّ للأوَّل حتى تذوق من عسيلته، ويذوقُ من عُسَيْلتها» 3، وعن عائشة: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم فستر العسيلة بالجماع 4، فإن حمل النّكاحُ في الآية على العقد؛ يجوز زيادةُ الدخول على الكتاب بهذا الحديث؛ لأنه مشهورٌ.

(ويحلّلُ وطءُ المراهق) وهو من قَرُبَ من البلوغ، وتحرَّك آلته واشتهى، وكذا وطء الخصيِّ؛ لوجود الوطء في نكاحٍ صحيحٍ. قيَّد بالمراهق؛ لأنه صلى الله عليه وسلم شرطَ اللدَّةَ من الطرفين.

وفي «فتاوى الوبري»: الشيخُ الكبيرُ الذي لا يقدرُ على الجماع لو أَوْلَجَ ذكره بمساعدة يده لا يُحِلُّها، والمرأةُ المفضاةُ بعد الدُّخول إنَّما تحلُّ للأوَّل إذا حبلتْ؛ ليعلمَ أنَّ الوقاعَ وجد في قُبُلها.

(لا وطء المولى) أي: لا يحلُّ وطءُ المولى أمتَه لزوجها بعد طلاقها ثنتين؛ لأن المولى ليس بزوجٍ، وهو الشرطُ بالنصِّ. وفي الفتاوى: الأمةُ المنكوحةُ إذا حرمتْ حرمةً غليظةً لا يحلُّ على الزوج وطئها حتى تزوِّج زوجًا غيره وإن اشتراها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بشبهة.

<sup>41-52</sup> 

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، النكاح 115؛ مسند أحمد بن حنبل، 284/3؛ 6/69؛ المعجم الكبير للطبراني، 386/12 بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مسند أحمد بن حنبل، 62/6؛ مسند أبي يعلى، 290/8.

(وإذا شرطاه) أي: الزوجُ الثاني والمرأةُ التَّحليلَ بالقول؛ (فالنّكاحُ مكروهٌ ومحلِّلٌ) عند أبي حنيفة، يعني: عنده الشرطان جائزان، حتى إذا لم يطلِّقْها بعدما جامعها يُجبرُ عليه، ولو لم يشرطا بقولٍ قصدًا؛ حلَّت للأوَّل اتفاقًا، والصحيحُ قولُه. من «الحقائق».

لقوله صلى الله عليه وسلم: «لعن الله المحلِّلُ والمحلّلُ له» أ، وهذا يقتضي صحَّةَ النّكاح، والحِلُ للأوَّل والكراهيَّة. قيل: إنما لعنه النبيُّ صلى الله عليه وسلم؛ لأن فيه إعارةَ النفس في الوطء لغرض الغير وهتكًا للحمية، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: «هو التيسُ المستعارُ» 2، وإنَّما كان مستعارًا إذا سبق التماسٌ من الزوج الأوَّل، وهو محملُ الحديث، وأمَّا من طلب الحلَّ من طريقه؛ فلا يستوجب اللعنَ، وكذا الزوجُ الثاني لا يستحقُّ اللعنَ إذا كان قصدُه الإصلاح، بل يكون مأجورًا فيه.

وفي «النهاية»: لو خافت المرأةُ أن لا يطلِّقها المحلِّلُ، فتقول<sup>3</sup>: زوجتك نفسي على أنَّ أمري بيدي أطلّقُ نفسي كما أريدُ، فيقول الرجل: قبلتُ؛ جاز النّكاحُ، وصار الأمرُ بيدها. كذا ذكره الإمام التمرتاشيُّ.

(ويحكم) أبو يوسف (بفساده) أي: بفساد النّكاح المشروط فيه التّحليل؛ لأن هذا في معنى شرط التّوقيت، فيكون في معنى المتعة، فيبطل. (وحكم بالصحّة) أي: محمد بصحّة النّكاح، (ونفى الحلّ)؛ لأنه استعجل ما هو مؤجِّرٌ شرعًا، فيعاقَبُ بحرمان مقصوده، كالوارث القاتل مورثه.

(ويهدمُ الثاني ما دون الثلاث) يعني: إذا طلَّقها وهي حرَّةٌ طلقةً أو طلقتين، أو طلقةً واحدةً وهي أمةٌ، فتزوجت بآخر، وإذا بانتْ منه، وعادتْ 4 إلى الأوّل؛ يهدم الزوجُ الثاني الطلقة والطلقتين، وتعودُ 5 إليه بثلاثِ طلقاتٍ حتى لا تحرمُ عليه إلا بثلاثِ طلقاتٍ عند أبي حنيفة وأبي يوسف، (كما يهدمها) أي: كما أنَّ المبانة بثلاثٍ إذا تزوّجها الأوّلُ يملكها بثلاثِ طلقاتٍ اتفاقاً. (وحكم بعودها بما بقي من طلقاتها) أي: قال محمدٌ: الحرَّةُ إذا كانت مطلقةً بواحدةٍ؛ تعود بعد الثاني إلى الأول بطلقتين، وإن كانت مطلقةً ثنتين؛ تعود بواحدةٍ؛ لأن الزوجَ الثاني غايةٌ للحرمة الثابتة لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعُدُ حَتَّى تَنْكِحَ رَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة، 230/2]، لم تثبتْ تلك الحرمة بالطلقة والطلقتين، فكيف يرفعها الثاني؟! فلا يكون الزوجُ الثاني غايةً لها؛ لأن غايةً الحرمة قبل وجودها محالٌ، فيملكها الأوّلُ بما بقي من الطلقات، كما لو تزوجها قبل الزوج الثاني.

ولهما: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم سمّى الزوج الثاني محلِّلاً في قوله صلى الله عليه وسلم: «لعن الله المحلِّلَ»، وهو من يثبتُ الحلَّ، فالزوجُ الثاني يكون مثبتاً لحل جديدٍ قبل الثلاث كما يثبته بعد الثلاث.

فإن قيل: الحلُّ بعد الطلقة والطلقتين ثابتٌ، فكيف يثبته الثاني؟

قلنا: المحلُّ إن لم يقبل إثبات أصل الحلِّ؛ فهو قابلٌ لإثبات وصفه، وهو التكميلُ في الحال؛ لأنه كان ناقصًا بالطلقة والطلقتين، وكلمةُ «حتى» هنا ليستْ للغاية حقيقةً؛ لأن المنتهى متقرِّرٌ في نفسه عند الغاية، والحرمةُ هنا لم يتقرَّر بالزوج الثاني، بل ارتفعتْ، فعلم أنَّه رافعٌ وجاعلٌ للمطلقة ثلين كذلك.

(وإذا<sup>6</sup> طلقها ثلاثًا، فادّعت انقضاءَ العدَّة منه) أي: من الزوج الأول (ومن المحلّل مع احتمال المدَّة) وسيأتي بيانها في فصل العدة إن شاء الله تعالى. (وغلبة ظنّه) أي: ظن الأول (بصدقها؛ جاز نكاحها)؛ لأن النّكاحَ إن كان من المعاملات؛ فخبرُ الواحد فيها مقبولٌ كما في الوكالات والإذن في التجارات، وإن كان أمراً دينياً لتعلق الحلِّ به؛ فخبرُه مقبولٌ أيضًا، كما لو أخبرتْ بطهارةِ شيءٍ. ولو أنكرت دخولَ الثاني: إن كانت عالمةً بشرائط الحلِّ للأول به تصدَّقُ، وإلا؛ فتصدَّقُ.

(فصل) في الإيلاء

وهو اليمينُ على ترك وطء المنكوحة.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، النكاح  $^{14}$   $^{-15}$ ؛ سنن ابن ماجه، النكاح  $^{33}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن ابن ماجه، النكاح 33؛ المعجم الكبير للطبراني، 299/17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: فيقول.

<sup>4</sup> د: وعاد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ويعود.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: فإذا.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د - للأول.

وألفاظهُ الصريحةُ: والله لا أجامعك، ولا نكتك، وبعضُ الكنايات منها كالقربان والوطء والمباضعة والافتضاض في البكر والاغتسال منها جرى مجرى الصَّريحة، وغيرُ هذه المذكورات، كالإصابة والإتيان والمضاجعة والغشيان والدنوّ والمسّ  $^1$  وعدم البيتوتة معها في فراش؛ لا يكون الزوجُ بها موليًا إلا بالنية  $^2$ .

(إذا قال: والله لا أقربُك، أو لا أقربك أربعة أشهرٍ؛ كان موليًا) لقوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ﴾ [البقرة، 226/2] الآية.

(فإن قربها فيها) أي: في المدَّة المذكورة (حنث وكفَّر) ليمينه، (وسقط الإيلاءُ)؛ لأن اليمينَ ارتفعتْ بالحنث. (وإلا) أي: إن لم يقربها (بانتْ بتطليقةٍ عند مضيّ المدة) وهي أربعة أشهرٍ.

(ولا نوقِفُه) أي: الطَّلاقَ في الإيلاء (على تفريق الحاكم) وقال الشافعيُّ: لا تبينُ بمضيِّ المدة، فيأمره الحاكمُ بتسريحها، فإن أبى يفرِّقها كما في العنين؛ لأن الله تعالى قال في حقّ المولين: ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ﴾ [البقرة، 227/2] الآية، ولو كان واقعًا بمضيّ المدة لم يُتصوَّر العزمُ عليه.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «عزمُ الطَّلاق للمولي مضيُّ أربعة أشهرٍ» 3، وإنَّما أضيف إلى الزوج لكونه سببًا، فلا يحتاجُ إلى قضاء القاضي، ومعنى الآية: إن عزموا أن يصيرَ الإيلاءُ طلاقًا فإن الله سميعٌ عليمٌ بالعزيمة، ومذهَبُنا مرويٌّ عن عثمان وعليّ، والعنينُ ليس بظالمٍ، فناسب التَّخفيفَ، والمولي ظالمٌ بمنع حقّها في الجماع، فيجازى بوقوع الطَّلاق.

فإن قلت: ذكر في «الجامع الصغير» لقاضي<sup>4</sup> خان: ليس للزوجة أن تطالبَ الوطء من الزوج حكمًا بعد وطئه إياها مرّةً، فكيف يكون المولى ظالمًا بمنع ما ليس بمستحقّ عليه؟

قلت: إن لم يكن<sup>5</sup> مستحقًا عليه حكمًا؛ فالوطءُ مستحقٌّ عليه ديانةً؟

(فإنْ قيد يمينه بالمدَّة) أي: حلف على أربعة أشهرٍ؛ (سقطتْ) يمينه بمضيِّ وقتها. (وإنْ أبده) أي: إن لم يقيّد حلفه بمدَّةٍ، كقوله: والله لا أقربك، فبانت امرأته بمضي المدَّة، فتزوجها؛ (عاد الإيلاءُ بتزوُّجها)؛ لأن اليمينَ المطلقةَ لا تنحلُ إلا بالحنث، ولم يوجدْ، فبقيت كما كانت.

قيَّد بقوله: «بتزوجها» احترازًا عمَّا ذُكر في «التحفة» و«البدائع» و«المحيط» من أنَّها بعد بينونتها بمضيّ المدَّة إذا مضتْ عليها أربعةُ أشهرٍ أخرى وهي في العدَّة وقعتْ بلا تزوُّجٍ، كما لو أبانها بتنجيز الطَّلاق، ثُمَّ مضتْ مدّةُ الإيلاء وهي في العدَّة؛ يقعُ أخرى. والأصحُّ ما ذكر في المتن؛ لأن وقوعَ الطَّلاق جزاءُ الظّلم، وليس للمبانة حقٌّ في الجماع، فلا يكون ظالمًا، بخلاف ما لو أبانها بتنجز الطَّلاق؛ لأن الإيلاء بمنزلة التَّعليق<sup>6</sup> بمضيّ المدَّة، والمعلَّقُ لا يبطلُ بتنجيز ما دون الثلاث.

(فإن قربها) فعليه الكفارةُ، (وإلا) أي: إن لم يقربها (بانتْ بأخرى)؛ لأنه بالتزوُّج ثبت حقُّها في الجماع، فتحقَّقَ الظلمُ، فعوقب بوقوع الطَّلاق بمضيّ المدَّة المعهودة.

اعلم أنَّ مدةَ هذا الإيلاء معتبرةٌ من وقت التزوُّج إن كان تزوَّجها بعد العدَّة، ومعتبرةٌ من الطَّلاق الأوَّل إن كان تزوَّجها في العدة. كذا في «الغاية».

(وإن تزوّجها) مرَّةً ثالثةً؛ (عاد) الإيلاءُ (ثالثًا) فإن قربها يُكَفر، وإن لم يقربها؛ تبينُ بمضيّ المدة لِمَا قلنا.

(فإن عادت) إلى زوجها الأول (بعد زوج آخر، فوطئها؛ كَفَّر) لبقاء اليمين، فيه تفصيلٌ: إن كان الحلفُ بغير طلاقها يبقى، وإن كان بطلاقها بأن قال: إن قربتك فأنت طالقٌ ثُلاثًا لا يبقى؛ لأن التنجيزَ يُبطلُ التعليقَ. كذا قاله صدر الشريعة.

(وأبطلنا إيلاءَه) يعني: إن تزوّجها بعد زوجٍ آخرَ؛ لم يقعْ بذلك الإيلاء طلاقٌ. وقال زفر: يعود الإيلاءُ؛ لأن اليمينَ باقيةٌ، فيصير ظالمًا بمنع حقِّها، فيثبت حكمُه.

<sup>2</sup> ح: بالبينة.

 $<sup>^{1}</sup>$  د: واللمس.

<sup>3</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في المبسوط للسرخسي، 21/7، ولفظه «عزيمة الطلاق مضي أربعة أشهر». وقد روي عن ابن عباس قوله «عزم الطلاق انقضاء الأشهر الأربعة»، انظر مسند ابن الجعد، ص 43، 285؛ السنن الكبرى للبيهقي، 79/7.

<sup>4</sup> ح: قاضي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تكن.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: التطليق.

ولنا: إنَّ تقديرَ هذا الإيلاء: كلما مضت أربعةُ أشهرٍ ولم أقربك فأنت بائنٌ، فلم تبق اليمينُ في حقِّ الطلاق؛ لأن صحَّةَ التَّعليق باعتبار الطلقات المملوكة له، وهي قد استوفيتْ، وبقيت اليمينُ في حقِّ الكفارة؛ لأنَّها غيرُ موقوفةٍ على الملك، حتى لو قال لأجنبيَّةٍ: والله لا أقربك، فتزوَّجها؛ لا يكون إيلاءً، ولو قربها تجب الكفارةُ.

(وإيلاءُ الذميّ بالله) كأن قال لامرأته: واللهِ لا أقربك أربعةَ أشهرٍ (منعقدٌ) عند أبي حنيفة في حقِّ الطَّلاق دون الكفارة، حتّى لو تركها أربعةً أشهرٍ بانتْ بالإيلاء، ولو قربها لم يلزمُه الكفارةُ 1. وقالا: لا يكون إيلاءً.

قيَّد بقوله: «بالله»؛ لأنه لو آلى بالطَّلاق، كأن قال: إن قربتك فضرَّتُك طالقٌ، أو بالعتاق؛ يصحُّ اتِّفاقًا. وإن آلى بصومٍ أو صدقةٍ؛ لا يكون إيلاءً اتِّفاقًا؛ لأنه ليس من أهل القرب.

لهما: إنَّ المولى من لا يمكنُ قربالُ امرأته إلا بشيءٍ يلزمُه، والذميُّ يمكن قربانها من غير لزوم كفارة، فلا يكون موليًا.

وله: إنَّ المعتبرَ في الإيلاء لزومُ الحنث على تقدير قربانها، لا لزومُ الكفارة، والذميُّ أهلٌ لليمين، ولهذا يُستحلفُ في الدَّعاوى، وإذا صحَّ يمينه يلزمه الحنثُ، إلا أنَّ الكفارةَ لا يلزمه؛ لأنَّها رافعةٌ أو ساترةٌ لذنب الحنث، والذميُّ ليس بأهل بذلك ما دام على كفره.

(ولو حلف بطلاقٍ، أو عتاقٍ، أو حجٍّ، أو صدقةٍ، أو صومٍ) كأن قال: إن قربتك فزوجتي فلانةٌ طالقٌ، أو عبدي فلانٌ حرِّ، أو على عجِّ، أو صدقةٌ، أو صومٌ؛ (كان موليًا)؛ لأن هذه الأجزيةَ مانعةٌ من الوطء، فصار في معنى اليمين بالله.

ذكر الصوم مطلقًا؛ لأنه لو قيَّده بأن قال: عليَّ صومُ هذا الشهر لم يكن موليًا؛ لأن اليمينَ يسقطُ بمضيِّ الشهر، ويمكنه القربانُ من غير لزوم شيءٍ.

(أو بصلاةٍ) أي: لو قال: إن قربتك فعليَّ صلاةً؛ (لم يجعله) أبو يوسف (موليًا)؛ لأنَّها مما لا يُحلفُ بها عادةً، فصار كما لو قال: فعليَّ صلاةً الجنازة. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يصيرُ موليًا؛ لأن الصلاةً مما يُلتزمُ<sup>2</sup> بالندر كالصوم والصدقة.

(أو إن قربتك فكلُّ عبدٍ سأملكه حرِّ، أو واللهِ لا أقربك حتى أعتق هذا) أي: هذا العبد، (أو أطلّق هذه) أي: هذه المرأة؛ (لم يجعله) أبو يوسف (موليًا) وقالا: يكون موليًا في المسألتين.

قيَّد بقوله: «ما أملكه»؛ لأنه لو قال: ما أشتريه لا يصيرُ موليًا اتفاقًا. من «الحقائق»<sup>3</sup>.

له: إنَّ قربانها ممكنٌ في المسألة الأولى بأن لا يتملَّكَ عبدًا، وفي الثانية بأن يعتقَ عبدَه أو يطلِّق<sup>4</sup> امرأته، فيقربها من غير حنثٍ يلزمه، فصار كما إذا قال: لا أقربك حتى يموت فلانٌ.

ولهما في المسألة الأولى: إنَّ المولى يحتملُ أن يملكَ عبدًا بلا اختياره بأن موت مورَّتُه، فترك عبدًا، فيلزم من قربانها عتقه، فيكون موليًا.

وفي الثانية: إن قربها قبل الغاية لزمه الكفارةُ، وإن أعتق عبدَه لأجل قربانها إذا لم يمكنْه بدونه؛ صار كأنَّه لزم بقربانها ضررٌ، وهو الغايةُ، وهو مضافٌ إلى اليمين، فيكون موليًا، بخلاف قوله: حتى يموت فلانٌ؛ لأنه على تقدير وجود الغاية لا يلزمه ضررٌ.

ولو مات ذلك العبدُ؛ سقط الإيلاءُ اتِّفاقًا. ولو باعه، ثُمَّ اشتراه؛ عاد الإيلاءُ من وقت الشِّراء إن لم يكن جامعَهَا بعد البيع قبل الشراء.

(أو حتى أصوم) أي: لو قال: لا أقربك حتى أصومَ (شعبان، وهو) أي: والحالُ أنَّ حلفَه كان (في رجب؛ فهو غيرُ مولٍ) عند أبي حنيفة؛ لأن الغايةَ صومُ كلّ شعبان، فإذا ترك صومَ كلّه أو يومٍ منه؛ فات الغايةُ، وفواتها قبل مضيِّ المدة يرفعُ أليمينَ، فلا يكون إيلاء لإمكان قربانها في المدَّة بلا لزومٍ شيءٍ، ولو قربها قبل الغاية يحنث.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – في حق الطلاق دون الكفارة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تلتزم.

<sup>3</sup> د — قيد بقوله.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تطلق.

<sup>5</sup> ح: ترفع.

(ويخالفه) أي: قال أبو يوسف: يكون موليًا (إن فاته صومُه 1) أي: صوم شعبان؛ لأنه قبل فوته كان يحتملُ أن يصومه، وتوجد الغايةُ، ويكون بارًا في يمينه، فإذا فات الغايةُ؛ صار يمينُه مؤبَّدةً؛ لأن من أصله: أنَّ اليمينَ ينعقدُ وإن لم يتصوّرِ المحلوفَ عليه كما ذهب الغايةُ، ويكون بارًا في يمينه، فإذا فات الغايةُ؛ صار يمينُه مؤبَّدةً؛ لأن من أصله: أنَّ اليمينَ ينعقدُ وإن لم يتصوّرِ المحلوفَ عليه كما ذهب الغايةُ؛ ويكون بارًا في يمينه، فإذا فات الغايةُ؛ صار يمينُه مؤبَّدةً؛

(وجعله) أي: محمدٌ ذلك الحالفَ (موليًا في الحال، وأسقطه بصومه) أي: محمدٌ الإيلاءَ بصوم شعبان، (أو صوم بدله) بأن يصوم شهرًا آخرَ بدلًا عنه (قبل انقضاء المدَّة) أي: مدة الإيلاء، وإن فات عنه صومُه أو صومُ بدله؛ بقي موليًا؛ لأن صومَ شعبان له بدلٌ، وهو القضاءُ، والبدلُ يقومُ مقامه، فلم يمكنْه قربائها إلا بانتهائه إلى صوم شهرٍ، فكان موليًا، بمنزلة ما لو ذكر مكان شعبان شهرًا مطلقًا.

(أو سنة) أي: لو قال: واللهِ لا أقربك سنةً (إلا يومًا؛ جعلناه موليًا إن وجدت المدَّةُ) أي: أربعةُ أشهرٍ (بعد قربانها)؛ لأنه استوفى اليومَ الذي استثناه، وبقي يمينُه في بقية السنة مطلقةً، وإن بقي أقلُ منها؛ لم يكن موليًا. (لا في الحال) أي: قال زفر: يكون موليًا في الحال؛ لأن الاستثناءَ مصروفٌ إلى اليوم الأخير من السنة، كما لو قال: آجرتك هذه الدارَ سنةً إلا يومًا، أو قال في الإيلاء: سنةً إلا نقصان يومٍ.

ولنا: إن المستثنى يومٌ مُنَكَّرٌ، ولا وجهَ إلى تعيينه، فيمكنه قربانها في أيِّ يومٍ يريد بلا لزومٍ شيءٍ، فلا يكون موليًا، وإنَّما صرف في الإجارة إلى آخر السَّنة تصحيحًا للعقد، فلا حاجةً إليه في اليمين؛ لأنَّها منعقدةٌ مع الجهالة، وفي قوله: إلا نقصان يومٍ يصرفُ النقصانُ إلى آخر المدَّة عملًا بالعرف.

(أو إن قربتك فأنت عليَّ حرامٌ) والحالُ أنَّه (ينوي اليمينَ؛ فهو إيلاءٌ في الحال) عند أبي حنيفة. (وقالا: إذا قربها) مرّةً يصيرُ موليًا؛ لأنه علَّقَ اليمينَ بقربانها، فلا يصيرُ موليًا قبله، كما لو قال: إن قربتك فوالله لا أقربك.

وله: إنَّ قربانها لا يمكنه إلا بالتزام اليمين؛ لأن تحريمَ الحلال يمينٌ، فصار كأنَّه قال: إن قربتك فعليَّ يمينٌ، فيكون 4 موليًا في الحال؛ لأن نفسَ اليمين لا يكون عليه، بل موجَبُها، وليس هذا كما استشهدا به؛ لأن مرادَه فيه منعَ نفسه عن القربان الثاني، وفي مسألتنا مرادُه منعَ نفسه على القربان الأوَّل.

قيَّد بقوله: «ينوي اليمين»؛ لأنه لو نوى الطَّلاقَ يكون موليًا في الحال اتِّفاقًا؛ لأنه لا يملك قربانُها في المدَّة إلا بطلاقِ يلزمه. من «الحقائق».

(ولو كرَّر اليمينَ في مجلسٍ واحدٍ ثلاثًا) كما إذا قال: واللهِ لا أقربك والله لا أقربك والله لا أقربك (بغيرِ نيَّةٍ) أي: بأن لم ينوِ بهذا التكرار شيئًا، (أو للتشديد) بالجرِّ عطفٌ على غير بحذف المضاف، تقديرُه: أو بنية التشديد، أي: التَّغليظ (دون التكرار) أي: التَّغليظ (دون التكرار) أي: التَّغليظ (دون التكرار) أي: التأكيد (حكم) محمدٌ (بتعدُّد الإيلاء) حتى إذا مضتْ أربعةُ أشهرٍ ولم يقربها؛ تبينُ بتطليقةٍ أخرى، تبينُ بتطليقةٍ أخرى، (كاليمين) أي: كما حكم على تعدُّد اليمين اتِّفاقًا، إلا أنَّ الزمانَ لَمَّا كان واحدًا وصار تعددُه حكمًا؛ فطلقتُ بمضيِّ ساعةٍ. وقالا: الإيلاءُ واحدٌ استحسانًا؛ حتى لو لم يقربُها في المدة لا تطلقُ إلا واحدةً، ولو قربها يلزمه ثلاثُ كفارات.

قيَّد المجلسَ بالواحد؛ لأنه لو كان في ثلاثةِ مجالسَ يكون ثلاثةَ إيلاءٍ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: دون التكرار؛ لأنه لو نواه؛ فاليمينُ واحدةٌ، والإيلاءُ واحدٌ اتِّفاقًا. كذا في «المصفى» و «الحقائق» و «الكافي». عرفت من هذا أنَّ ما قاله المصنِّفُ في «شرحه» من أنَّه إذا نوى التكرارَ يكون الإيلاءُ واليمينُ ثلاثاً اتِّفاقاً ليس كما ينبغي.

ولهما: إنَّ الموليَ على تقدير البِّرِ في هذه الأيمان المتكرّرة يكون ظالمًا بمنع حقّها في الجماع، والمنغُ وُجِدَ منه مرَّةً في زمانٍ واحدٍ؛ لأن المجلسَ الواحدَ متَّحدُ الأزمنة شرعًا، فيكون جزاؤه. وهو الطَّلاقُ. واحدًا، وعلى تقدير الحنث يكون هاتكًا لحرمة اسم الله في كلّ مرَّة، فتلزمه 5 كفاراتٌ، بخلاف تعدُّد المجالس؛ لأن الظلمَ يتعدَّدُ باختلاف الأزمنة حقيقةً وحكمًا.

<sup>1</sup> ح: صوم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ويوجد.

<sup>3</sup> ح: وكان.

<sup>4</sup> ح: يكون.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: فيلزمه.

(ونجعلُ المدَّةَ) أي: مدةَ الإيلاء (للأمة شهرين) وقال الشافعيُّ: أربعة أشهرٍ؛ لأن هذه المدَّة ضُربتْ لإظهار الظلم بمنع الحقِّ في الجماع، والحرةُ والأمةُ في ذلك سواءٌ.

ولنا: إنَّ هذه المدَّةَ ضربتْ أجلًا للبينونة، فشابهتْ مدّة العدَّة، والرقُّ مؤثِّرٌ في تنصيف مدّة العدَّة، فكذا في مدَّة الإيلاء، والجامعُ فواتُ الحلّ بهما.

(ويصحُّ) الإيلاءُ (على) المطلقة (الرجعيَّة)؛ لأن الزوجيَّة باقيةٌ بينهما، وسقط الإيلاءُ لو انقضتْ عدَّتُها قبل مضيّ مدته. (لا المبانةِ) أي: لا يصحُّ الإيلاءُ عليها؛ لأنه بمنزلة تعليق الطَّلاق بمضيِّ المدَّة، فلا بُدَّ فيه من الملك أو من الإضافة إليه، كما لو قال: إن تزوجتك فوالله لا أقربك، والمبانةُ منقطعةُ الملك، ولو آلى منها، ثُمَّ تزوجها؛ لا يكون موليًا؛ لأن الكلامَ وقع باطلاً، لكنَّه لو وطئها كقَّر؛ لأن اليمينَ لم يقتض الملك.

(وإذا كان أحدُهما) أي: الزوجُ أو الزوجةُ (مريضًا، أو هو مجبوبًا، أو هي صغيرةً، أو رتقاءَ، أو بينهما مسافةُ أربعةِ أشهرٍ) يعني: إذا عجز مَن آلى من ألى امرأته عن جِماعها بأحد هذه الأسباب، (فقال في المدَّة) أي: في مدة الإيلاء: (فِئْتُ إليها) أي: رجعتُ إلى امرأتي، (واستمرَّ العذرُ) أي: والحالُ أنَّ عجزَه كان ثابتًا من وقت الإيلاء إلى أن يمضي مدّتُه (نسقطُه) أي: يصحُّ فينه، ويسقط إيلاؤه عندنا، خلافًا للشافعيّ.

قيَّد بقوله: «في المدة» وبقوله: «واستمر العذرُ»؛ لأن العجزَ لو زال في المدَّة أو وجد الفيءُ بعدها؛ لم يصحَّ اتِّفاقًا.

له: إنَّ الطَّلاقَ في الإيلاء لدفع الظُّلْم عنها بمنعه حقَّها، وهو الوطءُ، فلا يكون الفيءُ باللسان إيفاءً لحقِّها، ولهذا لا يحنثُ

ولنا: إنَّه لو كان قادرًا على الجماع وقتَ الإيلاء؛ لثبت حقُّها فيه، ولكان فيئه بإيفاء حقِّها، وهو الجماغُ<sup>2</sup>، ولكنَّه عاجزٌ عنه، ولا حقَّ لها فيه، ولهذا لا تملكُ  $^{5}$  مطالبتَه، فلما كان إيلاءُ العاجز بذكر منع جماعها صار إرضاؤها بوعدِ جماعها؛ لأن التوبةَ تكون  $^{4}$  بحسب الجناية، وعدمُ تحقُّق الحنث بالفيء باللسان؛ لأنه غيرُ المحلوف عليه.

(فإن قدر على الجماع فيها) أي: في المدَّة بعد الفيء باللسان؛ (لزمه الفيءُ به) أي: بالجماع؛ لأنه قدر على الأصل قبل حصول المقصود بالخلف، فيبطلُ كالمتيمّم إذا رأى الماءَ قبل إتمام الصلاة.

(ولو كان محرمًا) أي: إذ آلى المحرمُ من امرأته (وبين إيلائه وتمام الحج أربعةُ أشهرٍ، ففاء بالقول؛ أبطلناه) أي: قلنا: فيئه غيرُ جائزٍ، حتى إذا تمّت المدّةُ، ولم يفئ بالجماع؛ بانتْ منه. وقال زفر: يجوز فيئُه؛ لأنه ممنوعٌ عن الجماع شرعًا، فصار كالممنوع حسًا بالمرض.

ولنا: إنَّه قادرٌ عليه حقيقةً، والشرطُ في جواز الفيء باللسان العجزُ عنه حقيقةً.

(أو مريضًا) أي: لو آلى المريضُ مؤبدًا، (فلم يفيُّ به) أي: لم يرجع إليها بلسانه (حتى انقضَّتْ) مدّةُ الإيلاء، (فبانت، ثُمَّ صحّ) أدنى مدّةٍ، وهو يوم أو يومان أو ثلاثةٌ. كذا في الجامع الكبير. ولم يطأها، (ثم مرض، فتزوجها، ثُمَّ فاء به) أي: بالقول في المدَّة؛ (يجيزه) أي: أبو يوسف الفيءَ، حتى لو مضت المدَّةُ من وقت النّكاح الثاني لا تبينُ منه؛ لأن الإيلاءَ وُجِدَ منه وهو مريضٌ، وعاد حكمُه وهو مريضٌ، وفي زمان الصحّة كانت مبانةً لا حقَّ لها في الوطء، ولا يعود فيه حكمُ الإيلاء.

(وأبطله) أي: محمدٌ الفيءَ؛ لأنه كان قادرًا على الفيء باللسان قبل البينونة، فلم يفيُّ، ثُمَّ صار في زمان صحَّته قادرًا على الجماع، ومتى قدر على الأصل في شيءٍ من مدَّة اليمين؛ بطل الفيءُ باللسان؛ لأن هذه المدَّةَ مدَّةُ الإيلاء.

وفي «التبيين»: الأصحُّ قولُ أبي يوسف.

(أو لنسائه الأربع) قال: واللهِ (لا أقربُ إحداكنَّ؛ قصرنا الإيلاءَ على واحدةٍ) وقال زفر: صار موليًا منهنَّ جميعًا، حتى لو مضتْ أربعةُ أشهر، ولم يقربْ أحدًا منهنَّ؛ بانت واحدةٌ، وعلى الزوج تعيينها عندنا، وتبينُ كلهنَّ عنده؛ لأن قوله: إحداكنَّ وواحدةٌ منكنَّ سواةً، فلو قال: لا أقربُ واحدةً منكنَّ؛ يصير موليًا منهنَّ جميعًا، وكذا هذا.

<sup>1</sup> ح – من.

<sup>2</sup> ح - ولكان فيئه بإيفاء حقها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يملك.

<sup>4</sup> ح: يكون.

ولنا: إنَّ إحداكنَّ معرفةً، فلا تعمُّ، ولهذا لم يصعَّ أن يقال: لكلِّ إحداهنّ عليَّ درهمٌ، وأمَّا واحدة منكنّ؛ فنكرةٌ في موضع النفي، فتعمُّ، ولهذا صعَّ أن يقال: لكلّ واحدةٍ منهنَّ عليَّ درهمٌ.

(أو لا أقربكنَّ) أي: لو قال لنسوته الأربع: والله لا أقربكنَّ (جعلناهُ موليًا عليهنَّ) في الحال، حتى لو مضت أربعةُ أشهرٍ يبنَّ الجميعًا، (لا على الرَّابعة بعد وطئ الثلاثة) أي: قال زفر: لا يكون موليًا ما لم يطأ ثلاثًا منهنَّ، وهو القياسُ؛ لأن الحنثَ إنَّما يقعُ إذا وطئ الكلَّ، فقربانُ الثلاث يمكنه بغير حنثٍ، فلا يكون موليًا عليهنَّ، فيصيرُ موليًا على الرابعة، فصار كما إذا قال: إن قربت ثلاثًا منكنً فوالله لا أقرب الرابعة.

ولنا: إنَّه قصد الإضرارَ بهنَّ بمنع حقهنَّض، فيكون موليًا عليهنَّ، فلما لم يوجدْ وطئ جميعهنَّ لا يتحقَّقُ الحنثُ، وإذا وُجِدَ يضاف الحنثُ إلى وطءٍ كلهنَّ لا إلى الرابعة، بخلاف ما قاس عليه؛ لأنه يمينٌ معلَّقةٌ، فلا ينعقدُ ما لم يوجدْ شرطُها، وهو وطءُ الثلاث.

إنَّما قال: «موليًا عليهنّ»، ولم يقل: منهنّ إشارةً إلى أنَّ الإيلاءَ حقَّه أن يستعمل به على»؛ لأنه بمعنى الحلف، وهو لا يستعمل بمن، والى أنَّ استعمالَه بمِنْ كما شاع في عبارات الفقهاء ليس كما ينبغي. وأما «من نسائهم» في قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ﴾ [البقرة، 226/2] ليسَ بمتعلِّقٍ به يؤلون»، بل خبرٌ لمبتدأٍ نكرةٍ بعده، وهو ﴿تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ ﴾ [البقرة، 226/2]، فتقديرُ الآية. والله اعلم.: للذين يحلفون على ترك قربان نسائهم تربُّصُ أربعة أشهر من نسائهم. هذا حاصلُ شرح المصنف.

أقول2: يحمل استعمالُ الفقهاء على تضمينهم الإيلاءَ معنى الاجتناب، والتضمينُ بابق واسعٌ، فتخطئتهم ليس كما ينبغي.

(أو إحداكما) أي: لو قال لزوجته: واللهِ لا أقربُ إحداكما، (فمضت المدَّةُ؛ بانت واحدةً) اتفاقًا، وإليه البيانُ. ولو بيّن قبل المدَّة؛ لا يصحُّ، كما علق طلاقَ إحداهنَّ بمجيء الغد، وبيّن قبل الغد، فلو بيّن بعد المدَّة حتى انصرف الطَّلاقُ إليها، ثُمَّ مضت أربعة أشهر أخرى؛ فعند أبى يوسف: لا تبينُ. من «الحقائق».

(فإذا مضتْ مدَّةٌ أخرى) أي: أربعةُ أشهرٍ؛ (لا يحكمُ) أبو يوسف (ببينونة الأخرى) وقالا: تبينُ؛ لأن اليمينَ باقيةٌ ما لم يحنثْ، ولَمَّا زالتْ مزاحمةُ الأولى بعد مضيّ المدة؛ تعيّنت الأخرى للإيلاء، كما لو ماتت إحداهما.

وله: إنَّه آلى من إحداهما لا منهما، وإحدى ليستْ بنكرة حتى تعمَّ؛ لأنَّها مضافةٌ، فتعيّنت الأولى للإيلاء، فلا تبينُ الأخرى. (وتعتبرُ<sup>3</sup> النيَّةُ في) قوله لامرأته: (أنت حرامٌ)؛ لأنه مجملٌ، وبيانُه على المجمِل، (فإذا أراد الكذبَ أو الظهارَ؛ صُدِقَ) أمَّا الكذبُ؛ فلأنه وصف المحلَّلة بالمحرمة، فكان كذبًا حقيقةً، وأمَّا الظهارُ؛ فلأنَّه محتملُ كلامه؛ لأن الظهارُ فيه حرمةٌ، فإذا نواه صحَّ. الكذبُ؛ فلأنه وصف المحلَّلة بالمحرمة، فكان كذبًا حقيقةً وأمَّا الظهارُ؛ فلأنَّه محتملُ كلامه؛ لأن الظهارُ فيه حرمةٌ، فإذا نواه صحَّ. ليت اعلم أنَّ المذكورَ في المتن قولُ أبي حنيفة وأبي يوسف، وقال محمدٌ: لا يكون ظهارًا. كذا قاله المصيِّفُ في «شرحه». ليت شعرى لم ترك الخلافَ فيه؟

(أو الطَّلاق) أي: لو قال: أردتُ منه الطَّلاق)؛ (كان بائنًا)؛ لأنَّها من ألفاظ الكنايات. (أو التحريم، أو خلا عن نيَّةٍ) أي: لو قال: لم أردْ به شيئًا؛ (كان موليًا)؛ لأن تحريمَ الحلال يمينٌ.

(وصرفه) أي: تحريمَ الحلال (المتأخرون إلى الطّلاق من غير نيّةٍ)؛ لأن إطلاقه في عرف الناس طلاق، ولهذا قالوا: لو نوى غيرَه لا يصدَّق قضاءً.

وفي «المحيط»: لو قال: أنتما عليَّ حرامٌ؛ يكون موليًا من كلِّ واحدةٍ منهما، ويحنثُ بوطء كلٍّ منهما. ولو قال: والله لا أقربكما؛ لا يحنثُ إلا بوطئهما. والفرقُ: أنَّ هتكَ حرمة اسم الله لا يتحقَّقُ إلا بقربانهما، وفي قوله: أنتما عليَّ حرامٌ صار إيلاءً باعتبار معنى التَّحريم، وهو موجودٌ في حقّ كلّ منهما.

وفي «النوازل»: لو قال: حلالُ الله عليَّ حرامٌ إن أفعل كذا، ففعل، فإن كانت له امرأةٌ؛ طلقتْ؛ لأن مطلق هذا ينصرفُ إلى النساء عرفًا، وإن لم يكن له امرأةً، ثُمَّ تزوّجها؛ يلزمه 4 الكفارةُ إذا فعل؛ لأنه تعذَّرَ صرفُه إلى المرأة، فجعل يمينًا؛ لأن تحريمَ الحلال يمينٌ.

### (فصل) في الخلع

1 ح: تبن.

<sup>2</sup> د: وأقول.

<sup>3</sup> ح: ويعتبر.

<sup>4</sup> د: يلزمها.

وهو في اللغة بفتح الخاء بمعنى: إزالة شيءٍ عن شيءٍ. وفي الشرع بضم الخاء: اسمٌ لإزالة ملك النّكاح بأخذ المال.

(وإذا افتدت المرأةُ نفسها بمالٍ يخلعها عليه) أي: يزيلُ الزوجُ نكاحها على ذلك المال، (ففعل) أي: قال: خالعتك، أو بارأتك، أو طلقتك على كذا، أو بعثُ نفسك بكذا؛ (وقعت طلقةٌ) لقوله صلى الله عليه وسلم «الخلعُ تطليقة» (بائنة)؛ لأن لفظه كفايةٌ، ولو قال: لم أردٌ به طلاقًا؛ لا يُسمعُ قضاءً؛ لأن ذكرَ المال دليلٌ على قصده، ولهذا استغني فيه عن النية. ولو خالع ولم يذكرُ بدًا، وقال: لم أنو به الطَّلاق؛ يصدَّقُ. كذا في «الذخيرة».

(ولزمها المالُ)؛ لأنه لم يرضَ بخروج البُضْع عن ملكه إلا به.

(ولم نجعله) أي: الحُلعَ (فسخًا) وقال الشافعيُّ: إنه فسخٌ لا ينتقصُ به عددُ الطَّلاق، وفي أصحّ قوليه: أنه يوافقنا.

**له**: قولُ ابن عباس: الخُلعُ فسخٌ.

ولنا: ما رويناه، وهو مرويٌّ عن عمر وعليّ موقوفًا ومرفوعاً، وروي أنَّ ابن عباس رجع عن ذلك القول. ذكر في «المبسوط».

(فإن كَان هو الناشرَ؛ كره) له (أخذُ العوض) لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا﴾ [النساء، 20/4].

(أو هي) أي: كانت هي الناشزة، (فأن يأخذ) أي: كره له أن يأخذ (أكثر مما أعطاها) لِمَا روي أنَّ امرأة ثابت بن قيسٍ حين أرادت الفرقة قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أمر الزيادة أرادت الفرقة قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أمراهة والنهي أو النهي أو النهي أو الله عليه وسلم: «فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ اللهِ اللهِ الكراهة والكراهة أو الكراهة أو الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة أو الله الكراهة الكراهة أو الله الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الله الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة الكراهة

(ولو خالع بشرطِ الخيار لنفسه) كقوله: خالعتك على أنّي بالخيار ثلاثةً أيامٍ، فقبلتْ؛ (بطل) الخيارُ اتفاقًا. (أو لها) أي: لو قال: خالعتك بكذا على أنك بالخيار ثلاثةً أيامٍ، فقبلتْ؛ (فهو) أي: الخيار (جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز؛ لأن الخُلعَ من جانبه في معنى تعليق الطَّلاق بقبول المال، وهو يمينٌ، ولهذا لا يملك الرجوع، بل يبقى معلقًا بقبولها، ويصحُ تعليقُه وإضافتُه، كما لو قال: إذا قدم فلانٌ أو جاء غدٌ فقد خالعتك، والخيارُ بعد الانعقاد إنَّما يكون للفسخ، واليمينُ لا يقبل الفسخ، وكذا شرطُها، وهو القبولُ من جانبها.

وله: إنَّ الخُلعَ من جانبها تمليكُ مالٍ بعوضٍ، ولهذا يصحُّ رجوعُها قبل قبوله، ويبطلُ بقيامه قبله، وكونُ الخيار للفسخ بعد الانعقاد ممنوعٌ، بل هو مانعٌ من الانعقاد في حقّ الحكم، وكونُه شرطاً ليمين الزوج لا يمنعُ أن يكون معاوضةً في نفسه، كما إذا قال: إن بعثُ هذا فعبدي حُرِّ؛ فإنَّ البيعَ شرطٌ لعتق العبد، وهو في نفسه معاوضةٌ.

(ونلحقُ بها) أي: بالمختلعة (صريحَ الطَّلاق) في العدَّة. وقال الشافعي: لا يلحقُ.

قيَّد بصريح الطَّلاق؛ لأن البائنَ لا يلحقها عندنا أيضًا، إلا أن يكون معلِّفًا بالشرط قبل البينونة.

وفي «المصفى»: الطَّلاقُ الذي يلحق البائنَ لا يكون رجعيًا، وهذا بناءً على أنَّ الحُلعَ فسخٌ عنده، فلم يبقَ محلًا للطلاق، كما لو فسخ النّكاحُ بسبب عدم الكفاءة أو بخيار البلوغ والعتق، وطلاقٌ عندنا، فيلحقه الصريحُ.

(ولو طلقها على مالٌ، فقبلتٌ) قيد بقبولها؛ لأن العوض لا يجبُ بلا قبولها. (لزمها وبانتٌ)؛ لأن الزوجَ يملك العوضَ، فوجب أن تملكَ هي بضعَها تحقيقاً للمساواة.

فإن قلت: إذا قال: طلقتك على ألفٍ؛ فهو محتملٌ لمعنيين: إن أريد به ألفٌ تقبل هي أداءه؛ يكون خلعًا، وإن أريد به ألفٌ تؤديه هي؛ يكون تعليقًا لا خُلعًا، فما الدَّليل على كونه خُلعًا؟

قلنا: ذكرُه في مقام المعاوضة دليلِّ.

(وإن بطل العوضُ فيه) أي: في الطَّلاق على مالٍ، كما إذا طلق المسلمُ امرأتَه المدخولَ بها على خمرٍ أو خنزيرٍ؛ وقع الطَّلاقُ لوجود الشرط، وهو قبولها (كان رجعيًا، أو في الخلع) أي: إن بطل العوضُ فيما إذا قال: خالعتك على كذا (كان بائنًا)؛ لأن العوضَ لَمَّا بطل في الصورتين؛ عمل الصريحُ عمله، والبائنُ كذلك. (ولا شيءَ له) أي: للزوج على المرأة؛ لأن ملكَ البضع غيرُ متقوّم حالة

مصنف ابن أبي شيبة، 37/10؛ سنن الدارقطني، 83/5؛ السنن الكبرى للبيهقي، 316/7.

<sup>2</sup> صحيح البخاري، الطلاق 11؛ سنن ابن ماجه، الطلاق 22؛ سنن النسائي، الطلاق 34. وانظر للفظ كاملًا إلى سنن الدارقطني، 4/376-377.

<sup>3</sup> د: الكراهية.

الخروج، ولهذا قالوا: لو خالع الأبُ ابنته الصغيرةَ بمالها يقع الطَّلاقُ على الأصحِّ، ولا يلزمُ المالُ، بخلاف ما لو كاتب عبده على خمرٍ، حيثُ تجب قيمةُ العبد؛ لأن ملكَ المولى متقوّمٌ، ولم يرضَ بزواله مجانًا.

(ويجوز الخُلعُ بما يمهرُ به) أي: بما يكون مهرًا في النّكاح؛ لأن ما يصلحُ عوضًا عن المتقوّمِ. وهو تملُّكُ البضع. أَوْلى أن يصلحَ عما لا يتقوَّمُ، وهو زوالُه، وكذا يجوز الخُلعُ بما لا يمهرُ به كالأقلّ من العشرة.

(فإن قالتْ): خالعني (على ما في يدي، وهي صفرٌ) أي: يدها خاليةٌ، فخالعها؛ (فلا شيءَ له)؛ لأنَّها لم تسمِّ مالًا حتى بصير مغرورًا به.

(أو من مالٍ) أي: لو قالت: خالعني على ما في يدي من مال؛ (ردّت المهرَ) أي: ردّتْ مهرَها عليه؛ لأنّها لَمّا سمّت مالاً لم يكن الزوجُ راضيًا بزوال ملكه إلا بعوضٍ، وذلك لا يصلحُ أن يكون مهرَ المثل؛ لأن البضعَ غيرُ متقوّمٍ عند الخروج، فتعيَّنَ إيجابُ ما أخذته منه دفعًا لضرر الغرور.

(أو من دراهم) أي: إن قالت: خالعني على ما في يدي من دراهم؛ (لزمها ثلاثةٌ)؛ لأنّها أقلُ الجمع، كما لو أقرَّ أو أوصى بدراهم، وكذا لو قال: من الدراهم، ولما كان ما في يدي مبهماً لا يعرف من أيِّ جنسٍ هو؛ تعيَّنَ أن يكون «من» للبيان لا للتبعيض، كقوله تعالى: ﴿فَاجْتَنِبُوا الرَّجْسَ مِنَ الْأَوْتَانِ﴾ [الحج، 30/22].

(أو طلّقني ثلاثًا بألفٍ، فطلقها واحدةً، فثلثها) أي: فقد لزم ثلثُ الألف؛ لأن الباءَ تصحبُ<sup>2</sup> الأعواض، والعوضُ ينقسمُ على المعوّض، فلما طلبتْ ثلاثًا بألفِ؛ صارت طالبةً كلَّ طلاقٍ بثلث ألفِ.

أقول: لو قال: لزم ثلثها؛ لكان أبينَ، ولم يحتجُ إلى تقدير شيئين، وهما الفعلُ الماضي مع قد؛ لأن الجزاءَ إذا كان ماضيًا لا يصدّرُ بالفاء بدون قد.

(أو على ألفٍ) أي: إن قالت: طلقني ثلاثًا على ألفٍ، (فوجد) أي: طلقها واحدةً. (فالطَّلاقُ رجعيٌّ) عند أبي حنيفة (بغير شيءٍ) أي: لا يلزمها المالُ. (وقالا: بائنٌ بثلثها) أي: تبينُ منه، وعليها ثلثُ الألف؛ لأن «على» تصحب<sup>3</sup> الأعواضَ ك«الباء»، ويقال: بعتك هذا على ألفٍ، فينقسمُ الألفُ هنا كما في البيع؛ إذ أجزاءَ العوض ينقسمُ على أجزاء المعوض.

وله: إنَّ على للشّرط، قال تعالى: ﴿ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ ﴾ [الممتحنة، 12/60] أي: بشرط ألا يشركن بالله، فمتى لم يتعذّر الشرطُ لا يحملُ على المعاوضة، والطَّلاقُ قابلُ للتعليق، فيجعلُ على فيه للشّرط، بخلاف البيع، فإنَّه غيرُ قابلِ للتعليق، فجعلَ على فيه مجازًا عن الباء؛ لاتصالِ بينهما.

فإن قيل: كيف يجعلُ تطليق ثلاثٍ شرطًا للألف، وكلمةُ «عليَّ» دخلت على المال لا على الطَّلاق؟

قلنا: مطلوبها الطَّلاقُ بتبعية اتصال المال به، فلما كان المالُ غيرَ قابلٍ للتعليق؛ جُعُل دخولُ على عليه كدخوله على الطَّلاق لاتِّصال بينهما.

(أو طلقي) أي: لو قال لامرأته: طلّقي (نفسك ثلاثًا بألفٍ، أو عليها) أي: أو قال: على ألفٍ، (فوجدت) أي: طلقت نفسها واحدةً؛ (لم يقع شيءٌ)؛ لأنه لم يرض بالبينونة إلا ليسلمَ<sup>4</sup> له جميعُ الألف، فلو وقعتْ واحدةٌ بثلث الألف؛ لكان ضررًا له، بخلاف المسألة الأولى، وهي قولها: طلقني على ألف، حيثُ يلزمها ثلثُ الألف عندهما؛ لأنَّها لَمَّا رضيت بالبينونة بألفٍ؛ فلأنْ تكون راضيةً بثلث الألف أَوْلى.

(أو طلقني) أي: لو قالت: طلقني (واحدةً بألف، فغلَّث) بتشديد اللام، أي: طلقها ثلاثًا، ولم يذكر الألفَ؛ (فهن واقعاتٌ) أي: تقع الطلقاتُ عند أبي حنيفة (بغير شيءٍ)؛ لأنَّها سألتُ واحدةً، فخالفَ ما سألته بإيقاع الثلاث، فما ذكره لا يصلحُ أن يكون جوابًا لها؛ لأن الجوابَ ما يكون موافقاً للسؤال، فكانتْ مبتدياً بالطَّلاق، فلا تجبُ الألفُ. (وألزماها الثُلث) أي: قالا: عليها ثلثُ الألف الواحدة؛ لأنه أجابَ سؤالها قالواحدة وابتداء بزيادة الباقي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: متقومة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يصحب.

<sup>3</sup> ح: يصحب.

<sup>4</sup> د: لتسلم.

<sup>5</sup> ح: بسؤالها.

اعلم أنَّ قوله: «وألزماها الثلث» مخالفً<sup>1</sup> لِمَا ذكر في «المصفى» و«الكافي» و«الجامع الصغير» لقاضي خان من أنَّها إذا قالت: طلقني واحدةً بِألف، فطلقها ثلاثًا، ولم يذكر الألف؛ يقع الثلاثُ بغير شيءٍ عنده، وعندهما تقعُ واحدةٌ بألفٍ، وثنتان بغير شيءٍ، فلو قال: وألزماها واحدةً بألفٍ؛ لكان أحسنَ وأوفقَ.

(ولو أجابها) أي: الزوجُ امرأته في هذه المسألة السابقة. (بأنتِ طالقٌ ثلاثًا بألفٍ، أو عليها) أي: أو قال: على ألف؛ (فهو) أي: وقوعُ الثلاث مع لزوم المال (يتوقَّفُ<sup>2</sup> على قبولها) عند أبي حنيفة، فما لم تقبل لا تقعُ؛ لأنه جعل كلامَه ابتداءَ إيقاعٍ لا جوابًا عنها، فإذا قبلتُ تقعُ<sup>3</sup> الثلاثُ بألفٍ. وقالا: إن لم تقبلُ طلقتْ واحدةً فقط، وعليها ألفٌ؛ لأن كلامَه جُعِلَ جوابًا في حقِّ الواحدة، وإن قبلت طلقتْ ثلاثًا: واحدةً بألفٍ، واثنتان بغير شيءٍ؛ لأنه مبتدئٌ فيهما.

وفي «الجامع الكبير» لقاضي خان: إنما يشترطُ القبولُ للآخرين، وإن لم يقابلهما مالٌ بصيغة المقابلة، كمن قال لامرأته وهي صغيرةٌ: أنت طالقٌ بألفٍ؛ يتوقَّفُ على قبولها وإن لم يلزمها مالٌ. والفرقُ بين هذه المسألة والمسألة السابقة: أنَّ الألفَ في كلامه لم يذكرُ فيما سبقتْ، وذكرتْ في هذه المسألة. حكي أنَّ محمدًا رجع إلى قول أبي حنيفة، وعن أبي يوسف: إنّها إن لم تقبل؛ فهي واحدةٌ بثلث الألف، وإن قبلتْ؛ طلقتْ ثلاثًا بألفٍ. قال الشيخُ أبو الحسن: هذا هو الصحيح؛ لأن الزوجَ جعل الألفَ بإزاء الثلاث، فإن لم تقبل؛ وقعت واحدةٌ بثلث الألف، وإن قبلتْ وقع الثلاثُ بها.

(أو أنت طالق) أي: إذا قال لامرأته: أنت طالق (وعليك ألف؛ فهي طالق) عند أبي حنيفة، قَبِلت أو لم تقبل (بغير شيءٍ) أي: لا يلزمها شيءٌ. (وأوقفاه على قبولها) إن قبلت يقعُ ويلزمها المالُ، وإلا؛ فلا؛ لأن «على» للمعاوضة، والعطفُ غيرُ مانعٍ عنه، كما إذا قال: اعمل هذا العمل ولك درهمٌ، أو بعُ هذا ولك ألفٌ.

وله: إنَّ الواو للعطف، والأصلُ في الجمل الاستقلالُ، فيقع بالجملة الأولى طلاقٌ، ولا يلزم مالٌ بالثانية، بخلاف البيع والإجارة؛ لأنَّهما لا ينفكًان عن المال.

(أو على عبدي) أي: لو قال لها: أنت طالقٌ على عبدي (هذا، فقبلتُ؛ أوقعناه من غير لزوم قيمةٍ) وقال زفر: يلزمُها قيمةُ العبد؛ لأنه سمَّى مالًا، وقبلتْ، وعجزتْ عن تسليمه، فلزمها قيمتُه كما لو سمى عبد الغير.

ولنا: إنَّ وجوبَ القيمة مبنيٌّ على صحَّة التسمية، وهنا لم تصحَّ<sup>4</sup> التَّسميةَ؛ لأن المسمَّى في يد مالكه، وتسليمها إليه غيرُ متصوَّرٍ، بخلاف عبد الغير؛ لأن تسليمَه ممكنٌ عند إجازته.

(ولو اختلعتْ وهي مريضةٌ على مالٍ؛ اعتبرناه من الثلث) وقال زفر: يعتبر بدلُ الخُلع من جميع المال؛ لأن البضعَ متقوِّمٌ عند الدخول في الملك، ولهذا لو تزوَّج المريضُ امرأةً بمهر مثلها؛ يكون من جميع المال، فكذا عند الخروج.

ولنا: إنَّه تبرُّعٌ؛ لأن البضعَ غيرُ متقوِّمٍ حال الخروج، ثُمَّ المسمَّى إنَّما يعتبر عندنا إذا ماتتْ بعد انقضاء العدَّة، وإن ماتت فيها؛ فللزوج الأقلُّ منه ومن الميراث إن كان يخرجُ من الثلث، وإن لم يخرجُ؛ فلها الأقلُّ من ميراثها ومن الثلث.

(والمبارأة) بالهمزة، وتركُها خطأٌ، وهي أن يقول لامرأته: برئتِ من نكاحك بكذا، وتقبله هي، (والخُلعُ يسقط بهما حقوقُ النّكاح) عند أبى حنيفة (من الجانبين) أي: لا يبقى لأحدهما على الآخر دعوى في المهر.

اعلم أنَّ الخُلعَ على قوله على أربعةِ أوجهٍ: إمَّا أن لا يسمّيا شيئًا، أو سميا المهرّ، أو بعضه، أو مالًا آخرَ، وكلُّ وجهٍ على وجهين: إمَّا أن يكون المهرُ مقبوضًا أو غيرُه، وكلُّ وجهِ على وجهين: إمَّا أن يكون قبل الدخول أو بعده.

فإن لم يسميا شيئًا؛ برئ كلُّ منهما عن الآخر مقبوضًا كان أو غيرَه، قبل الدخول أو بعده.

وإن<sup>5</sup> سمَّيا المهر؛ ففي المدخول بها إن كان مقبوضًا رجع عليها، وإن لم يكن مقبوضًا سقط. وكذا في غير المدخول بها يرجع عليها نصفَّه بالشرط، ونصفَّه بالطَّلاق قبل الدخول.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: مخالفة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: متوقف.

<sup>3</sup> ح: يقع.

<sup>4</sup> ح: يصح.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فإن.

وإن سمَّيا بعضَ المهر بأن خالعها على عُشرِ مهرها والمهرُ ألفٌ مثلًا، ففي المدخول بها والمهرُ مقبوضٌ؛ رجع عليها بمائةِ درهمٍ بالشرط، وسلم الباقي لها. وإن لم يكن مقبوضًا؛ سقط كلُّ المهر عنه: مائةٌ بالشرط والباقي بالخلع. ففي غير المدخول بها؛ يرجعُ عليها بستمائة: مائةٌ منها بدلُ الخُلع، وخمسمائةٍ بالطَّلاق قبل الدخول قياسًا، وفي الاستحسان يرجع عليها بخمسين درهماً؛ لأن ذلك نصفُ عشر مهرها، وبرئتٌ عن الباقي بالخلع. وإن لم يكن المهر مقبوضًا؛ سقط كلُّه.

وإن سمّيا مالًا آخرَ، والمهرُ مقبوضٌ؛ فله المسمّى لا غير. وإن لم يكن مقبوضًا؛ فله المسمّى، وسقط عنه المهرُ بحكم الخلع. وإن كان قبل الدخول، وكان المهرُ مقبوضًا؛ فله المسمّى، ويسلمُ لها ما قبضتْ، وإن لم يكن مقبوضًا؛ فله المسمّى بالشرط، وسقط عنه المهرُ بحكم الخلع.

قيَّد بحقوق النَّكاح؛ لأن سائر الحقوق مما لا يتعلَّقُ به كالقرض وغيره لا يسقطُ.

(وأسقط بهما) أي: محمدٌ بالمبارأة والخلع (ما سمياه، ويوافقُ الأوَّلَ) أي: أبو يوسف أبا حنيفة رحمه الله (في الأوَّل) أي: في المبارأة، (والثاني في الثاني) أي: وافق محمداً في الخلع؛ لأن المبارأة تقتضي ألبراءة من الجانبين مطلقًا، لكنَّ مرادهما بدلالة الحال البراءة عن حقوق النّكاح، وأما الخُلعُ؛ فيقتضى البينونة فقط، فيزول نفسُ النّكاح لا سائرُ أحكامه.

ولمحمدٍ: إنَّ هذا عقدُ معاوضةٍ، فوجب الاقتصارُ على البدل المشروط كسائر المعاوضات، ولهذا لم تسقط<sup>2</sup> نفقةُ العدة، والنفقةُ مع كونها أضعفَ من المهر إذا لم يسقطُ؛ فالمهرُ أَوْلي.

ولأبي حنيفة: إنَّ الخُلعَ صلحٌ وضع لقطع المنازعة، وذا إنَّما يتحقَّقُ إذا لم يبقَ لأحدهما حقٌّ متعلَقٌ بالنّكاح على الآخر. وأما نفقةُ العدة، فإن شُرطتْ في الجُلع والمبارأة تسقطُ، وإلا فلا، وأمَّا نفقةُ الولد وهي مؤنةُ الرضاع؛ فلا يقع البراءةُ عنها إن لم يشترطُ<sup>3</sup>، وإن شُرطتْ: إن وقت لذلك وقتٌ كسنةٍ ونحوها جاز، وإن لم يوقَّتْ؛ لم يجزْ، ولم يقع البراءةُ عنها. كذا في «الكفاية».

## (فصل) في الظهار

(إذا ظاهَرَ من امرأته، بأن شبّهها أو عضوًا منها يعبَّرُ به عنها) أي: يعبّر بالعضو عن ذات المرأة، كالرأس والوجه ونحوهما، (أو جزءاً) أي: أو شبّه جزءاً (شائعاً) كنصفها وثلثها (بعضو) أي: بعضو امرأةٍ، وهو متعلِّقٌ بشبه؛ (يحرمُ عليه) أي: على الزوج (النظرُ إليه) أي: إلى ذلك العضو، الجملةُ صفة عضو. (ممن) مِنْ هذه للبيان، أي: العضوُ المشبَّهُ به يكون من امرأةٍ (يحرمُ عليه نكاحها مؤبدًا) كأمه وبنته وأخته ونحوه.

زاد في «النهاية» قيدًا آخرَ ناقلًا من شرح الطحاوي، وهو لفظُ «اتفاقًا»؛ ليخرجَ أمُّ المزني بها وبنتها؛ لأنه لو شبّهها بهما لا يكون مظاهرًا.

وفي «شرح المختار»: يكون مظاهرًا عند أبي يوسف خلافًا لمحمدٍ، هذا بناءً على أنَّ القاضيَ إذا قضى بجواز نكاحها ينفذُ عنده خلافًا لأبي يوسف.

وفي «المحيط»: لو قبَّل امرأةً أو لمسها بشهوةٍ، ثُمَّ شبَّه امرأته ببنتها؛ لا يكون مظاهرًا عند أبي حنيفة، ولا يشبهُ هذا وطءَها؛ لأن حرمتَه منصوصٌ عليها، وحرمةُ الدواعي غيرُ منصوصِ عليها.

(فقد حرم عليه وطنه) أي: وطء امرأته (بدواعيه) كالقبلة والمعانقة، (إلى أن يُكفرَ) عن ظهاره، وهذه الحرمةُ لا ترتفغُ بسبب إلا بالكفارة، حتى لو ارتدّت زوجتُه، ولحقت بدار الحرب، ثُمَّ سُبيتْ، واشتراها زوجها، أو طلقها ثلاثًا، ثُمَّ تزوجها بعد التَّحليل؛ لا يحلُ لها وطئها بلا تكفيرٍ؛ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾ [المجادلة، لها وطئها بلا تكفيرٍ؛ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾ [المجادلة، لها وطئها بلا تكفيرٍ؛ لقوله تعالى: وسلم لها: «حرمتِ عليه»، فهتفتْ، فقالت: إنَّ لي صبيةً صغارًا إن ضممتهم إليه ضاعوا، وشكتْ إلى الله عليه وسلم لها: «حرمتِ عليه» لسان نبيك، فيغشى رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحى،

<sup>1</sup> ح: يقتضي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يشرط.

<sup>4</sup> ح: يرتفع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: أويس.

فنزلت فيها: ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ [المجادلة، 3/58] إلى آخر الآية أ، وفي قوله تعالى: ﴿مِنْ نِسَائِهِمْ﴾ [المجادلة، 2/58] إلى آخر الآية أن الله قَوْل الله أنَّ الأمة لا ظهارَ منها.

(فإن أقدمَ قبله) أي: على الجماع قبل التكفير؛ (استغفر الله) ولا شيءَ عليه غير الكفارة؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لرجلٍ واقع امرأته وقد ظاهرَ منها: «استغفر الله، ولا تَعُدُّ حتى تكفِّرَ»²، ولو كان عليه شيءٌ آخرُ؛ لبيّنه صلى الله عليه وسلم؛ لثبوت الحاجة إلى البيان.

(**ولا نعتبره**) أي: الظهار (**من ذمي**ّ) وقال الشافعيُّ: يعتبرُ ظهارُه، ويلزمه التكفيرُ بالمال؛ لأنه يملكُ طلاقها، فيملك ظهارها. **ولن**ا: إنَّ الكفارةَ عبادةٌ، ولهذا احتيج فيها إلى النيَّة، والذميُّ ليس أهلًا لها.

(ونفسّرُ العودَ الموجبَ للكفارة) وهو العودُ المذكورُ في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا﴾ [المجادلة، 2/58] (بالعزم) أي: عزم المظاهر (على وطنها، لا بالإمساك) أي: قال الشافعيُّ: عودُه أن يمسكها، حتى لو طلّقها عقيب الظّهار بلا فصلٍ؛ لا كفارةَ عليه؛ لأن موجَبَ هذا التشبيه أن لا يمسكها نكاحًا، فإذا أمسكها؛ فقد نقض ظهارَها، يقال: عاد له أي: نقضه.

ولنا: إنَّ موجبَ الظهار وهو الامتناعُ عن الوطء، ونقضُه هو العزمُ عليه، فمعنى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُو﴾ [المجادلة، 2/58]: يعودون لتحليل ما حرَّموا على حذف المضاف.

(وإن قال) لامرأته: أنت عليَّ (مثلُ أمي) فهذا كناية يسألُ فيها عن نيّته، (فإن نوى الكرامة) أي: إن قال: أردتُ أنَّها مكرمةً عندي كأمي؛ (صُدِّقَ)؛ لأنه لو شبّهها بظهر الأمّ كان عندي كأمي؛ (صُدِّقَ)؛ لأنه لو شبّهها بظهر الأمّ كان ظهارًا، فإذا شبهها بكلّها كان أولى. (أو الطّلاق) أي: إن قال: أردت الطَّلاق؛ (فبائناً) أي: فقد كان طلاقًا بائنًا؛ لأنه شبّهها بالأمّ في الحرمة، فصار كأنَّه قال: أنت عليّ حرامٌ، ونوى الطَّلاق. (وإن لم ينو؛ فليس بشيءٍ)؛ لأنه يحتمل وجوهًا، فلا مرجِّحَ لبعضها. (وجعله) أي: محمدٌ هذا التَّشبية الخالئ عن النية (ظهارًا) لوجود التَّشبيه بالأم فيه صريحًا.

(أو أنت) أي: إن قال: أنت (حرامٌ كظهر أمّي بنية الطَّلاق أو الإيلاء؛ فهو ظهارٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: ما نوى) أي: ما نواه من الطَّلاق والإيلاء فهو معتبرٌ.

قيَّد بنية أحدهما؛ لأنه لو نوى الظهارَ أو لم ينوِ شيئًا؛ فهو ظهارٌ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ قولَه: أنت عليَّ حرامٌ يحتمل الطَّلاقَ والإيلاءَ، وقوله: كظهر أمي توكيدٌ لتلك الحرمة، ولا يتغيَّرُ به كلامُه، فيعتبر ما نواه، كما لو قال: أنت عليَّ حرام كأمّي.

وله: إنَّ قوله: كظهر أمي محكمٌ في الظهار؛ لأنه صريحٌ فيه، فيحملُ المحتملُ على المحكم، فلا يعتبرُ فيه غيرُه كما لم يعتبر في صريح الطَّلاق، بخلاف قوله: كأمي؛ لأنه ليس بصريح في الظهار.

(أو أنتُنَّ) أي: لو قال لنسائه: أنتُنَّ (عليَّ كظهر أمّي؛ كان مظاهرًا منهنَّ، وأوجبوها) أي: الكفارةَ (بعددهنَّ) وقال مالك: تجب كفارةٌ واحدةٌ؛ لأنه ظاهرَ منهنَّ بكلمةِ واحدةٍ، كما لو قال: والله أقربكنَّ.

ولنا: إنَّ الكفارةَ في الظهار لإنهاء الحرمة، وهي تثبتُ في كلِّ واحدةٍ منهنَّ، فيتعدَّدُ الكفارةُ بتعدُّدها، بخلاف الإيلاء؛ لأن الكفارةَ فيه<sup>3</sup> لهتك حرمة اسم الله، وهو ذكر مرّةً.

(ولو ظاهَرَ، ثُمَّ ارتدا، وأسلما معًا، أو هو) أي: لو ارتدّ الزوجُ، (ثم أسلم، وجدَّدَ نكاحه؛ فهو باقٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: بطل ظهارُه؛ لأن الكافرَ ليس من أهل الظهار، وهو بالردّة صار كافراً، فكما لا ينعقد الظهارُ بلا أهليَّته لا يبقى بعد فوات أهليَّته.

وله: إنَّ الأهليَّة إنَّما يُعتبرُ عند انعقاد السبب ليتقرَّرَ موجبًا، وعند أداء الكفارة ليصحَّ الأداءُ، لا فيما بينهما، ولهذا لو جنَّ بعدما ظاهَرَ، ثُمَّ أفاق؛ بقى ظهارُه.

<sup>1</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، 3/9/8؛ السنن الكبرى للبيهقي، 384/7.

<sup>2</sup> سنن أبي داود، الطلاق 16-17؛ سنن ابن ماجه، الطلاق 26؛ سنن النسائي، الطلاق 33 بمعناه. وأخرج في المبسوط للسرخسي 85/3 كذالك. وقال الزيلعي في نصب الراية بعد سرد طرق الحديث 247/3: «ولم أجد ذكر الاستغفار في شيء من طرق الحديث، وهو في الموطأ من قول مالك».

(ويكفّرُ) المظاهرُ (بعتق رقبةٍ سليمةٍ) عن العيب (كاملةِ الرقّ قبل المسيس) أي: الجماع؛ لقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾ [المجادلة، 3/58]. أمَّا وصفُ السلامة وكمال الرقّ؛ فمستفادٌ من إطلاق الرقبة؛ لأن المطلق منصرفٌ إلى الكامل، ويستفادُ منه جوازُ عتق الصغيرة والكبيرة، والذكر والأنثى.

(ونجيز الكافر والمكاتب الذي لم يؤدِّ شيئًا) أي: جاز إعتاقهما للكفارة عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يجوز.

قيَّد بقوله: «لم يؤدّ»؛ لأنه لو أدَّى شيئًا من بدل كتابته لا يجوز عندنا أيضًا في الرواية المشهورة؛ لأنه تحريرٌ بعوضٍ.

له 1 في المسألة الأولى: إنَّ الكفارةَ حقُّ الله، فلا يجوز صرفُها إلى عدوّه، ولهذا لم يجز المرتدُّ.

ولنا: إطلاق قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ﴾ [المجادلة، 3/5]. وأما عدمُ جواز المرتد؛ فلأنه مستحقُّ القتل، حتى لو كانت مرتدَّةً جاز، والمصروفُ إلى الكفارة ماليَّتُه دون اعتقاده، وكونُه عدوّا لله لا يمنعُ التقرب إلى الله، ولهذا لو نذر بالعتق خرج من عهدته بعتق الكافر.

وله في المسألة الثانية: إنَّ المكاتب مستحقُّ الحرية بجهةٍ 2، فلا يجوز إعتاقُه للكفارة كالمدبر وأم الولد.

ولنا: إنَّ الرقَّ في المكاتب قائمٌ من كلِّ وجهٍ، ولهذا كان قابلًا للفسخ، ونقصانُ الملك فيه يدًا لأ يوجب نقصانا في رقبته كالمأذون في التجارة.

(ولا يجوز المُدبَّرُ وأمُّ الولد)؛ لأنَّهما حُرَّان من وجهٍ، ولهذا لا يجوز عودُهما إلى الرقِّ. (ولا مقطوعُ اليدين) لفوات منفعة البطش عنه، (وإبهاميهما) لفوات قوة البطش عنه، (أو الرجلين) لفوات منفعة المشي عنه، وفائتُ جنس المنفعة كالهالك ذاتًا، ولهذا أوجب الشارعُ كمالَ دية النفس عند فوات جنس المنفعة.

(ولا المجنونُ المطبقُ) أي: لا يجوز إعتاقُ المستغرق بالجنون للكفارة؛ لأن الانتفاعَ بالأعضاء إنَّما يكون بالعقل، (ولا الأعمى) ولو اختلَّ المنفعةُ ولم تفتْ<sup>3</sup>، كمن قطع إحدى يديه أو رجليه، أو كان أعور، أو جنَّ مرَّةً وأفاق أخرى؛ جاز عتقُه كالمعتوه.

(ويجوز الأصمُّ)؛ لأن أصل المنفعة قائمٌ، ولهذا إذا صيح عليه يسمعُ، وأما الأخرسُ؛ فلا يجوز؛ لفوات جنس المنفعة.

(وأجزنا الخصيّ، والمجبوب، ومقطوعَ الأذنين) وقال زفر: لا يجوز إعتاقهم؛ لأنَّهم هالكون من وجهٍ؛ لفوات منفعة الإيلاد والجمال.

ولنا: إنَّ هاتين المنفعتين زائدتان، ولا يصيرُ الذاتُ بفواتهما كالهالك، كما لا يصير بفوات اللحية والحاجب.

(ولو اشترى أباه) أو ابنه (ينوي الكفارة) بشرائه؛ (نجيزه) وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ.

قيَّد بالشراء؛ لأنه لو دخل في ملكه بلا صنعه كالميراث، ونوى به الكفارة؛ لا يجوز اتِّفاقًا.

له: إنَّ النيةَ اقترنتْ بشرط العتق، وهو الشراءُ، لا بالعلَّة، وهو الإعتاقُ، فلا يعتبرُ، كما لو قال لعبد الغير: إن اشتريتك فأنت حُرِّ، ثُمَّ اشتراه ينوي الكفارةَ؛ لا يجوز.

ولنا: إنَّ شراءَ القريب يوجب ملكه، وملكُه يوجب عتقه، فيكون الشراءُ علَّةً للملك مع العتق؛ لأنَّهما حدثا به، وكان المشترَى معتقًا، كمن رمى إنسانًا عمدًا، فأصابه، فمات؛ جُعل الرامي قاتلًا؛ لأن الرميَ أدَّى إلى نفوذه، وهو أدَّى إلى الموت، والشراءُ فيما استشهد به شرطٌ محضٌ لا تأثيرَ له في إيجاب الحريَّة، ولهذا لم يُفِدِ اقترانُ النية به، حتى لو نوى الكفارةَ حين قال: إن اشتريتك فأنت حُرِّ؛ أجزأه لاقتران النيَّة بالعلة.

(ولو أعتق موسرٌ نصفَ عبدٍ مشتركٍ) بينه وبين آخرَ للكفارة، (وضمن الباقي) أي: قيمة النصف الآخر لشريكه، (فاعتقه) أي: الموسرُ النصف الباقي عن الكفارة؛ (فهو غيرُ مجزئٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: يجزيه.

قيَّد بالموسر؛ إذ لو كان معسرًا لا يجوزُ اتِّفاقًا.

<sup>1</sup> د: وله.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بجهته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يفت.

لهما: إنَّ الإعتاقَ لا يتجزَّأَ، فبإعتاق الموسر نصيبَه عتق كلُه، فلزمه ضمانُ نصيب شريكه، فكان أمعتقًا كلَّ العبد عن الكفارة بلا عوض، بخلاف ما لو كان معسرًا؛ لأن السعايةَ تكون  $^2$  واجبةً على العبد في نصيب شريكه، فكان إعتاقًا بعوض.

وله: إنَّ الإعتاقَ متجزّ، فتمكَّنَ نقصانٌ في النصف الآخر، وبالضمان ملكه ناقصًا، فلا يجزيه عن الكفارة.

(أو نصف عبده) أي: لو كان كلُّ العبد له، فأعتق نصفه عن الكفارة، (ثم الباقي؛ فهو جائزٌ) عند أبي حنيفة (إن لم يتخلَّلْ بينهما) أي: بين الإعتاقين (وقاعٌ) قيَّد به؛ لأن الإعتاق متجزِّ عنده، فلو وقع بينهما وقاعٌ؛ لم يوجد العتقُ قبل المسيس.

اعلم أنَّ القياسَ كان يقتضي أن لا يجوز إعتاقُ النصف الآخر عن الكفارة عند أبي حنيفة؛ لتمكُّن النقصان فيه بإعتاق النّصف الأول، لكنّه جوَّزه استحسانًا؛ لأن هذا النقصان حصل في ملكه من آثار العتق الأوَّل للكفارة، وهذا غيرُ مانعٍ، كمن أضجع شاةً للتضحية، فأصاب السكينُ عينها، فذهبتْ؛ جاز تضحيتُها، بخلاف العبد المشترك؛ لأن النصفَ الآخرَ ليس في ملكه، فكان ذلك تنقيصًا لا إعتاقًا.

(وأجازاه مطلقًا) أي: تخلَّلَ بينهما وقاعٌ أو لا؛ لأن الإعتاقَ غيرُ متجرٍّ عندهما، فإعتاقُ النصف إعتاقٌ للكلِّ، فكان إعتاقُ الرقبة قبل المسيس.

(فإن لم يجدُ) أي: المظاهرُ رقبةً للإعتاق (صام شهرين متتابعين) أي: بلا إفطارِ يومٍ (قبل المسيس) أي: بلا جماعٍ في خلالهما؛ لقوله تعالى: ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا﴾ [المجادلة، 4/58]، فلو صام شهرين، فقدر على الإعتاق في اليوم الأخير قبل غروب الشمس؛ وجب عليه الإعتاق، وصار صومُه تطوُعًا. ثُمَّ إن صام شهرين بالأهلة أجزأه وإن كانا ناقصين، وإلا فلا يجزيه إلا ستون يومًا. كذا في «المحيط».

(ليس فيهما رمضان)؛ إذ لو كان أحدُهما رمضان لم يوجد تتابعُ شهرين؛ لأن صوما آخرَ غيرُ مشروعٍ فيه. (ولا الأيامُ الخمسةُ) وهي يوما العيد وأيام التشريق؛ لأن الصومَ منهيٌّ فيها.

(فإن قربها) أي: المظاهرُ امرأته التي ظاهر منها (في خلالهما) أي: في أثناء الشهرين (ليلًا عامدًا أو نهارًا) أراد به: اليومَ؛ ليدخل فيه ما بين طلوع الفجر إلى الشمس، (ناسيًا؛ استأنف) عند أبي حنيفة ومحمدٍ. (ولا يأمره به) أي: أبو يوسف المظاهرَ بالاستئناف.

قيَّد بقوله: «في خلالهما»؛ لأنه لو جامَعَها في خلال الإطعام لا يستأنفُ اتِّفاقًا؛ لأن النصَّ في الإطعام مطلقٌ.

وقيَّد الليلَ بالعمد والنهارَ بالنسيان؛ لأنه لو وَطِئ ليلًا ناسيًا لا يستأنفُ اتِّفاقًا، ولو وطئ نهارًا عامدًا استأنف اتِّفاقًا.

له: إنَّ الوطءَ المذكورَ لا يفسد الصومَ، فلا يمنعُ التتابعُ.

ولهما: إنَّ تقديمهما على الوطء شرطٌ بالنصّ، فلا بُدَّ من إخلائهما عن الوطء.

(وإن أفطر فيهما) أي: في الشهرين (مطلقًا) أي: بعذرٍ كان أو بغيره؛ (استقبل) أي: استأنف الصومَ؛ لأن الشرطَ. وهو التتابعُ انعدم بالفطر.

(ولا يجزئ للعبد<sup>3</sup>) المظاهر من امرأته إذا وجب عليه التكفيرُ (إلا الصومُ)؛ لأنه ليس بمالكٍ للمال.

(فإن لم يستطع) المظاهرُ الصومَ (أطعم ستين مسكينًا كالفطرة) يعني: قدرُ الطعام يكون كقدره في صدقة الفطر، وهو نصفُ صاع من برِّ، أو صاعٌ من تمرٍ؛ لأن حاجةَ الفقير تندفعُ به، (أو قيمة ذلك) أي: أو<sup>4</sup> يدفع قيمةَ الطعام كما جاز في صدقة الفطر.

(وإن غدَّاهم وعشَّاهم) أي: إن أطعمهم مرّة في الغداة ومرة في العشيّ (جاز)؛ لأن النصَّ ورد في الكفارة بالإطعام، وهو في الحقيقة التمكينُ من المطعوم، ولا بُدَّ من الشِّبَع في كلِّ مرةٍ، ومن الإدام في خبز الشعير والذرة؛ ليتمكَّنَ الشبع، والمعتبرُ فيه الشبعُ لا المقدارُ، حتى لو لم يبلغُ ما يشبعهم قدرَ طعام صدقة الفطر يجوزُ، ولو كان بعضهم شبعان قبل الأكل، قبل: يجوز لوجود الإطعام. وقبل: لا يجوز؛ لانعدام الإشباع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يكون.

<sup>3</sup> د: العبد.

<sup>4</sup> ح - أو.

إنَّما جمع بين التَّغدية والتعشية؛ لأنه لو غدّى ستين مسكينًا وعشَّى ستين غيرهم؛ لم يجزه إلا أن يعيدَ على أحد الستين غداءً أو عشاءً. كذا في «المحيط».

وفي «الكافي»: ما ورد في النصِّ بلفظ الإطعام؛ فالإباحةُ فيه كافيةٌ، ككفارة الظهار والإفطار في رمضان واليمين وجزاء الصيد والفدية، وما ورد فيه بلفظ الإيتاء أو الأداء؛ فيشترطُ فيه التمليك، كالزكاة والصدقة والفطرة 1 والعشر والحلق عن الأذى في الإحرام.

(وإن أطعم واحدًا ستين يومًا جاز)؛ لأن المسكينَ الواحدَ في اليوم الثاني صار كمسكينِ آخرَ؛ لتجدُّدِ حاجته، وكذا في سائر الأيام.

(أو أباحه الكلّ) أي: لو أباح المسكين الواحد كلّ الطعام (في يوم) بدفعةٍ أو دفعاتٍ (أجزأ عن يومه)؛ لأن إطعامَ ستين لم يوجد فيه حقيقةً ولا حكمًا. (أو فرّقَ التمليكَ فيه (أي يوم أي: لو ملّك كلّ الطعام مسكينا واحدًا في يوم واحدٍ بدفعاتٍ، (قيل بالجواز)؛ لأن حاجةَ الأكل زالتْ عن المسكين بالمرّة الأولى، لكن بقيتْ له حوائجُ كثيرةٌ، وبالتمليك يندفعُ تلك الحوائجُ، بخلاف ما لو أعطاه بدفعةٍ واحدةٍ حيثُ لا يجوز؛ لأن تفريقَ الفعل واجبٌ عليه بالنصّ. (وعدمه) أي: قال بعضٌ: لا يجوز؛ لأن الغرضَ سَدّ الخلّة، وبعدما انسدت لا يمكن سدُّها. وفي «المحيط»: هذا هو الصحيحُ.

(ولو قربها فيه<sup>4</sup>) أي: امرأته التي ظاهر منها<sup>5</sup> في الإطعام؛ (لم يستأنفْ)؛ لأن النصَّ لم يشترطْ في الإطعام أن يكون قبل المسيس.

(وأوجبوا تقديمَه) أي: تقديمَ الإطعام على المسيس. وقال مالك: لا يجب؛ لِمَا تقدم من أنَّ النصَّ مطلقٌ في الإطعام. ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم للذي مسّ امرأته قبل الإطعام: «استغفر الله، ولا تعدُّ حتى تكفّرٌ»  $^6$ .

(وإن أعتق رقبتين عن كفارتين) للظهارين، (أو ضاعف عددَ الأيام أو المساكين<sup>7</sup>) أي: صام أربعةَ أشهرٍ، وأطعم مائةً وعشرين مسكينًا؛ (جاز عنهما) أي: عن<sup>8</sup> الكفارتين (من غير تعيين) إحدى الرقبتين لإحدى الكفارتين؛ لأن الجنسَ متَّحدٌ.

(أو واحدةً) أي: إن <sup>9</sup> أعتق رقبةً واحدةً، أو صام شهرين، أو أطعم ستين مسكينا (عنهما) أي: عن <sup>10</sup> الكفارتين (يخيَّوُ <sup>11</sup> فيه) أي: في تعيينه عن إحداهما؛ لأن التعيينَ لغوٌ في متَّحد الجنس، فبقي مطلقُ النية، فله أن يعيّنها لأيِّهما شاء.

# (فصل) في اللعان

(إذا قذف امرأته بالزنا وهما) أي: الزوجُ والزوجةُ (من أهل الشهادة) بأن يكونا حرين مسلمين عاقلين بالغين غير محدودين في «الغاية»: يبطلُ هذا بلعان الأعمى، فإنَّه ليس من أهل الأداء؛ فغلطٌ؛ لأن الأعمى أهل للشهادة، إلا أنَّها لا تقبلُ؛ لأن الأعمى أهل للشهادة، إلا أنَّها لا تقبلُ؛ لأنه لا يميّرُ بين المشهود له والمشهود عليه، ولهذا ينعقدُ النّكاحُ بحضوره.

(وهى ممن يحدُّ قاذفها) بأن تكون عفيفةً مصونةً مما قذفها به.

فإن قيل: لم اعتبرَ هذا القيدُ في جانبها، وكونه ممن يحدُّ قاذفهُ معتبرٌ في جانبه أيضًا، حتى لو كان ممن لا يحدُّ قاذفه فلا لعانَ بينهما؟

 $<sup>^{1}</sup>$  د – والفطرة.

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  ح – أو دفعات.

<sup>3</sup> د – فيه.

<sup>4</sup> د – فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د + فيه.

<sup>- -</sup>

<sup>6</sup> سبقت من قبل. -

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: والمساكين. ه

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: منهما أي: من.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح - إن.

 $<sup>^{10}</sup>$  ح: منهما أي: من.

<sup>11</sup> د: تخير.

قلنا: لأن اللِّعانَ في حقِّه قائمٌ مقامَ حدِّ القذف بالنِّسبة إليها، حتى لا تقبلُ شهادته عليها، وتقبل على غيرها، فلا بُدَّ من إحصانها حتى يقع قذفُه موجبًا للحدّ، ويقع اللعانُ خلفًا عنه، والزوجُ إذا كان ممن لا يحدُّ قاذفه، فقذف امرأته وهي محصنةً؛ لم يكن موجبًا للعان، لكنَّه موجبً للعان، وهو حدُّ القذف. كذا في «النهاية».

وذكر في «التبيين»: هذا خطأٌ فاحشٌ؛ لأن من شرط اللعان أن يكونا من أهل الشهادة، وكونُه ممن لا يحدُّ قاذفه لا يخلُّ بهذا الشرط؛ لأن من لا يحدُّ قاذفُه يكون زانيًا، وزناه فسقٌ منه، والفاسقُ أهلٌ لها، ولهذا يجري اللعانُ بين الفاسقين 1.

وإنَّما خصَّصَ بهذا القيد؛ لأن من شرط اللعان أن تطالِب<sup>2</sup> المرأةُ بموجب القذف، وهو الحدُّ، وإذا لم تكن عفيفةً؛ ليس لها أن يطالب به، فلا يتصوَّرُ اللعانُ، والشهاداتُ قامتْ مقامَ حدِّ القذف في جانبه، ومقامَ حدِّ الزنا في جانبها بالنسبة إليه، حتى لا يحدُ بقذفها، فيحدُّ الغيرُ بقذفها، ولذلك<sup>3</sup> لو قذفها مرارًا يكفي لعانٌ واحدُّ كالحدِّ، بخلاف ما لو قذف نساءه بكلمةٍ أو كلماتٍ حيثُ يلاعن كلَّ واحدةٍ منهنَّ؛ لأن المقصودُ في القذف دفعُ العار من المقذوفين، وهو إنَّما يحصل إذا لاعَنَ بكلِّ منهنَّ، والمقصودُ في القذف دفعُ العار من المقذوفين، وهو إنَّما يحصل بحدٍّ واحدٍ.

(وطالبته بموجبه) أي: بموجب القذف. قيَّد به؛ لأنه حقُّها دفعًا للعار، فلا بُدَّ من طلبها.

(**لاعن**) وهو جواب «إذا».

(ونجعله) أي: اللعان (شهاداتٍ مؤكّدةً بالأيمان، لا بالعكس) يعني: عند الشافعيّ: اللعانُ أيمانٌ مؤكدةٌ بالشهادات، فيلاعنُ الذميُّ والعبدُ والمحدودُ في قذفٍ؛ لكونهم من أهل اليمين.

له: قوله صلى الله عليه وسلم في حقّ الملاعنة حين أتت بالولد من الزنا: «لولا أيمانٌ سبقت لكان لي ولها شأنٌ عظيمٌ» أي: الأمرتها بالرجم، ولأنَّ الفاسقَ والأعمى من أهل اللعان اتِّفاقًا، ولا شهادةَ لهما.

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنْفُسُهُمْ ﴿ [النور، 6/24]، استثنى أنفسهم من الشهداء، فثبت أنَّهم شهداءُ؛ إذ الاصلُ أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه، وقوله صلى الله عليه وسلم: «لولا أيمانّ» لا يمنع كونه شهادةً مقرونةً بها، والفاسقُ والأعمى أهل للشهادة، ولهذا ينعقدُ النّكاحُ بهما عندنا، وعدمُ قبول شهادتهما في أكثر المواضع لتهمة الفاسق وعدم تمييز الأعمى، وهذه الشهادةُ مشروعةٌ في موضع التّهمة، ولذلك تجري بين الأعمى وامرأته العمياء، والأعمى يفصلُ بين نفسه وامرأته.

(فإن امتنع) الزوجُ من اللعان (حُبسَ حتى يلاعنَ، أو يُكذبَ نفسه، فيحدّ)؛ لأنه بتكذيب نفسه سقط اللعانُ، فوجب الحدُّ الذي هو الموجبُ الأصليُّ للقذف.

وفي «النهاية»: هذا إذا لم يطلّقُها بعد القذف، فإن طلّقها، ثُمَّ أكذب نفسته؛ لا حَدَّ عليه أيضًا؛ لأن قذفَه كان موجبًا للعان، فلما فات لثبوت البينونة بينهما؛ فلا يجب الحدُّ؛ لأن القذفَ الواحدَ لا يوجب الحدين، وأمَّا إذا أكذب نفسه بعد اللعان؛ فإنّما حُدَّ بسبب أنَّه نسبها في كلمات اللعان إلى الزنا.

(فإذا لاعن وجب عليها) اللعانُ بالنصِّ، (فإن امتنعت حُبستْ لتلاعنَ، أو تصدِّقه) أي: المرأةُ زوجها، (فيسقط) اللعانُ، وما وقع في بعض نسخ القدوريِّ: أو تصدقه فتحد؛ فغلطٌ؛ لأن الحدُّ لا يجبُ بالإقرار مرَّةً، فكيف يجب بالتصديق مرة؟ وهو لا يجب بالتصديق أربعَ مراتٍ؛ لأن التصديق ليس بإقرار قصدًا، فلا يعتبرُ في حقّ وجوب الحد، ويعتبر في درئه، فيندفعُ به اللعانُ.

(ولا نحدُّ) أي: لا يجب الحدُّ على المرأة عندنا؛ لأن التصديق ليس بإقرارٍ قصدًا، فيندرئ به الحدُّ، ولا يجبُ. وقال الشافعيُّ: يجب؛ لأن الزوجَ أوجبَ عليها الحدَّ بلعانه، ولكن كانت متمكِّنةً من دفعه باللعان، فإذا أبتْ عنه تحدُّ حدَّ الزنا.

عجبًا من الشافعيِّ إنَّ زوجَ امرأةٍ إذا شهد عليها بالزنا وثلاثةُ عدولٍ معه 5 لم يقبل شهادةَ الزوج عليها، ولم يوجب الحدَّ، وقَبِل في اللعان قولَه وحده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فاسقين.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح: يطالب.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح: وكذلك.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، التفسير 241؛ سنن أبي داود، الطلاق 26-27؛ سنن النسائي، الطلاق 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: معها.

وأعجبُ منه: أنَّ اللعانَ يمينٌ عنده، فجعله شهادةً في حقّ الزوج، وهو لا يصلح لإيجاب المال، ولا لإسقاطه بعد الوجوب، فأسقطت المرأةُ به الحدَّ هنا عن نفسها، وكذا الزوجُ أسقطَ به الحدَّ عن نفسه، وأوجب الرجمَ الذي هو أغلظُ الحدود به على المرأة.

فإن قيل 1: إنما وجب الحدُّ عليها بنكولها عن اللعان2، لا بقوله.

قلنا: النكولُ عنده لا يوجب المالَ، مع أنَّه مما يثبت بالشبهة، فيكف يوجب الرجمَ الساقطَ بها؟

(فإن لم يكن) الزوجُ (من أهل الشهادة حدً) يعني: إذا كانت هي من أهل اللعان بأن كانت صالحةً للشهادة عليه، وهو لا يصلحُ بأن كان كافرًا أو محدودًا في قذفٍ؛ وجب عليه الحدُّ؛ لأن اللعانَ أثبته الشرعُ خلفًا عن الحدِّ، فلما تعذّر اللعانُ لمعنىً من جهته صِيرَ إلى الأصل، وهو الحدُّ، ولا قي يتصوَّرُ أن يكون الزوجُ كافرًا وهي مسلمةٌ، إلا إذا كانا كافرين، فأسلمت، ثُمَّ قذفها قبل عرض الإسلام عليه.

(وإن كانتْ ممن لا يحدُّ قاذفها وهو) أي: والحالُ أن الزوجَ (أهلٌ) للعان؛ (فلا حد) على الزوج، (ولا لعانَ)؛ لأن المانع من جهتها، فصار كما إذا صدّقته، ولكنَّه يعزَّرُ لإلحاقه الشين بها.

وفي «التبيين»: لو كانا محدودين في قذفٍ أو هو عبد أو هي محدودة في قذفٍ؛ حُدَّ الزوجُ؛ لأن امتناعَ اللعان لمعنى من جهته، بخلاف ما إذا كانا كافرين أو مملوكين حيثُ لا حدَّ عليه وإن امتنع من جهته؛ لأن قذفَه الأمة أو الكافرةَ لا يوجب الحدَّ، وقذفُ المحدودة يوجبُه إذا كانت عفيفةً من الزنا.

(ولو شهد عليها) أي: الزومُ على امرأته (بالزنا مع ثلاثة) رجالٍ عدول؛ (نقبلها) أي: شهادتهم. وقال الشافعيُّ: لا تقبلُ، فيلاعن الزومُ، ويحدُّ الثلاثةُ حدَّ القذف؛ لأن الزومَ يلحقه العارُ والغيظُ من فاحشة امرأته، فيكون متَّهماً في شهادته، فلا تقبلُ.

ولنا: إنَّ الزوجَ لا يظهر الفاحشةَ في زوجته غالبًا، بل يسترها.

(ويبتدئ الزوج) في اللعان؛ لأنه هو المُدَّعِي، أو؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم بدأ به فيه، (فيقول أربعَ مرات: أشهدُ بالله إني لمن الصادقين فيما رمَيتُك به من الزنا، وفي الخامسة) أي: يقول في المرة الخامسة: (لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين فيما رميتك به).

اعلم أنَّ المذكورَ في «الهداية» وغيره: فيما رميتها به، وهو ظاهرُ الرواية، والخطابُ هو روايةُ الحسن عن أبي حنيفة نظرًا إلى أنَّه أقطعُ للاحتمال.

ووجهُ الظاهر: إنَّ ضميرَ الغائب إذا اتَّصل به الإشارةُ؛ ينقطع الاحتمالُ أيضًا.

و «شرح المصنف» موافقٌ لما في «الهداية»، لكنّي صادفت في خمس نسخ المجمع: فيما رميتك به.

(من الزنا مشيرًا إليها) أي: إلى المرأة في قوله: رميتها. (وتقول هي أربعًا) أي: المرأةُ أربع مراتٍ: (أشهد بالله: إنه لمن الكاذبين فيما رماني به من الزنا، وفي الخامسة: غضب الله عليها إن كان من الصادقين فيما رماها) أي: رماني (به من الزنا) وإنَّما خصّت المرأةُ بالغضب؛ لأن النساءَ يستعملن اللعنَ كثيرًا، فلا يقع المبالاةُ وتخافُ من الغضب.

(ولم نوقع الفرقة بلعانه) أي: بعد فراغه من كلمات اللعان، حتى لو مات أحدهما قبل التفريق توارَثًا. وقال الشافعيُّ: وقعت الفرقةُ قبل لعانها؛ لأن الظاهرَ أنَّهما لا يأتلفان بعد لعانه، فينفسخُ النّكاحُ كالارتداد.

(ولا فرَّقنا بالتعانهما، فيتوقَّفُ) الفرقةُ (على تفريق الحاكم) أي: يجب على القاضي تفريقهما. وقال زفر: تقعُ الفرقةُ بالتعانهما؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «المتلاعنان لا يجتمعان أبدا»<sup>4</sup>، فيقع الفرقةُ من غير تفريق.

ولنا: ما روي أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم فرّق بين هلال وامراته بعد اللعان<sup>5</sup>، ولو وقعت<sup>6</sup> الفرقةُ بالتعانهما؛ لَمَا فرّق بينهما، وما رواه محمولٌ على بيان حرمة الاستمتاع لا وقوع الفرقة توفيقًا بينهما، فتثبت<sup>7</sup> الحرمةُ بينهما في الحال مع بقاء النّكاح.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قال.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – عن اللعان.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سنن أبي داود، الطلاق، 26-27 بمعناه؛ السنن الكبرى للبيهقي، 409/7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح البخاري، الطلاق 33؛ صحيح مسلم، اللعان 8؛ سنن أبي داود، الطلاق 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ولوقعت.

<sup>7</sup> ح: فيثبت.

فإن قيل: كيف أوردَ المصنِّفُ توقُّفَ التفريق على الحاكم بصيغة الوفاق مع أنَّه غيرُ مستقيمٍ على قول أبي يوسف؛ لأن حرمة اللعان عنده مؤبَّدةٌ كحرمة الرضاع والمصاهرة، فلا يتوقَّفُ على الحاكم مثلهما؟

قلنا: المذهبُ عند علمائنا: أنَّ النّكاحَ لا يرتفعُ بحرمة الرضاع والمصاهرة، بل يفسدُ، حتى لو وطعها قبل التفريق لا حَدَّ عليه، اشتبه الأمرُ عليه أو لم يشتبه، وبه نص محمدٌ في الأصل، فكذا في اللعان، فيستقيمُ على قول أبي يوسف أيضًا. كذا في «التبيين». (ويكون¹) التَّفريقُ (طلقةً² بائنةً) كما في العنين.

(وإذا أكذب نفسه) بعد اللعان وحُدَّ، (أو حُدَّ لقذف) أي: لقذفه محصنة 3 غيرها، (أو هي لزناً) أي: أو حدّت لزناها، وزال أهليَّةُ اللعان عنها؛ (جاز نكاحها) هذا الكلامُ يحتمل معنيين:

أحدهما: إنَّ إكذاب نفسه إن قدّر أنَّه قبل التفريق؛ فمعنى: «جاز نكاحها»: ارتفعَ حرمة اللعان، وحلَّت لزوجها بلا تجديد نكاحها، ولا يفرَّق بينهما، وإن قدّر أنَّه وجد بعد التفريق؛ فمعناه: جاز نكاحها بتجديده.

فإن قلت: كيف يتصوَّرُ تزوُّجُها بعدما زنتْ وحُدَّت وهي محصنةٌ، وحدُّها الرجمُ؟

قلت: يحتمل أن يلاعنها قبل الدخول بها، أو كانت كافرةً، فأسلمتْ، وصارتْ محصنةً، ولو يقربها بعدما صارت محصنةً حتى قذفها، فإنه يلاعنُ، ولا ترجمُ إذا زنت لعدم شرطه، وهو الدخولُ عليها وهما على صفة الإحصان.

اعلم أنَّ قولَ المصنف: «أو هي» وقع اتِّفاقًا؛ لأن زناها من غير حدٍّ يسقطُ به إحصانها، فلا حاجةَ إلى ذكره، وأمَّا إذا قذفتْ؛ فلم يسقط<sup>4</sup> الأهليةُ عنها حتى تحدَّ.

(ويؤيّد تحريمَها) أي: قال أبو يوسف: هي حرامٌ عليه أبدًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «المتلاعنان لا يجتمعان أبدًا» 5.

ولهما: إنَّ هذا الكلام إنَّما يثبت للمتلاعنين، وبعد إكذابه نفسته لم يبق متلاعنًا حقيقةً؛ لأن الحدَّ يلزم عليه بالرجوع، ومن ضرورة إقامة الحدِّ بطلانُ اللعان؛ لأن الأصل والخلف لا يجتمعان.

(ولا يُعتبرُ قذفُ الأخرس) فلا لعانَ به ولا حدً؛ لأنه ليس كالصريح؛ بل فيه شبهةٌ، وكلٌ منهما يندرئُ بما فيه شبهةٌ، وكذا لو قذف الأجنبيُّ الخرساءَ لا يجب الحدُّ عليه؛ لجواز أن تصدِّقَه لو كانت تنطقُ، ولا تقدرُ على إظهار هذا التَّصديق بإشارتها، وإقامةُ<sup>6</sup> الحد مع الشُّبهة لا يجوز. كذا في «الكفاية».

(وإن كان القذفُ بولد) أي: بنفي نسبه؛ (نفى القاضي نسبَه) بعد لعانهما، أي: يقول: قطعتُ نسبَ هذا الولد عنه بعدما قال: فرّقتُ بينكما. كذا روي عن أبي يوسف رحمه الله. وفي «المبسوط»: هذا هو الصحيح؛ لأنه ليس من ضرورة التَّفريق نفيُ النسب، كما بعد موت الولد يفرّقُ بينهما باللعان، ولا ينتفى نسبُه عنه. كذا في «النهاية».

(وألحقه بأمّه) لِمَا روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم نفى نسبَ ولد هلال بن أمية عنه بعدما قذف امرأته بنفي الولد ولاعن 7. صورةُ هذا اللعان أن يقول الزوجُ: أشهد بالله إني لمن الصادقين فيما رميتها به من نفي الولد، وتقول المرأة: أشهد بالله إنه لمن الكاذبين فيما رماني به من نفى الولد. ولو قذفها بالزنا ونفى الولد؛ ذكرهما جميعًا في اللعان.

وفي «التبيين»: شرطُ اللعان بنفي الولد أن يكون العلوقُ في حال أهليتهما للعان، حتى لو علقتْ وهي أمةٌ أو كافرةٌ، ثُمَّ أعتقتْ أو أسلمتْ، وقذفها بنفي الولد؛ لا يلاعنُ؛ لأن نسبَه كان ثابتًا على وجهِ لا يمكن قطعُه، فلا يتغيَّرُ بعده.

(ونافي الحمل) بأن قال لامرأته: ليس حملك مني (لا يلاعن) عند أبي حنيفة. (وقالا: إذا أتتْ به لأقلّ من ستَّةِ أشهرٍ لاعن) لتيُّننا بوجود الحمل، فصار كنفيه بعد الولادة.

وله: إنَّ في هذا القذف شبهةَ التعليق؛ إذ لا يعرفُ حكمُه إلا بعاقبته، ولو كان علَقه حقيقةً بأن قال: إن كان في بطنك ولدٌ فهو من الزنا؛ لا يكون قذفًا، فكذا شبهتُه.

<sup>1</sup> د: فتكون.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تطليقة.

<sup>3</sup> ح: محصناً.

<sup>4</sup> ح: يسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، الطلاق 26-27 بمعناه؛ السنن الكبرى للبيهقي، 409/7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فإقامة.

<sup>7</sup> صحيح البخاري، الطلاق 33؛ صحيح مسلم، اللعان 8؛ سنن أبي داود، الطلاق 26-27.

(ولا نوجبه) أي: اللعان في نفي الحمل (للحال) وقال الشافعيُّ: يجبُ؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم نفى الولدَ من هلال<sup>1</sup>، وقد كان قَذَفَها حاملًا.

ولنا: إنَّ الأحكامَ لا يترتَّبُ عليه قبل الولادة للاحتمال، والحديثُ محمولٌ على أنَّه عرّف قيامَ الحبل وحيًا، أو على  $^2$  أنَّ هلالًا صرَّح بزنا امرأته.

(وإن قال: زنيتِ) خطابًا لامرأته، (وهذا الحملُ منه) أي: من الزنا؛ (تلاعنا) لوجود القذف صريحًا، (ونثبتُه) أي: نسب الحمل منه، ولا ينفيه القاضي عنه عندنا؛ لِمَا مرَّ أنَّ الحمل قبل الولادة محتملٌ. وقال الشافعيُّ: ينفيه؛ لِمَا مرَّ أنَّه صلى الله عليه وسلم نفى الولدَ عن هلالٍ.

(وإذا نفى الولدَ عقيبَ الولادة، أو حال قبول التهنئة، أو ابتياع آلة الولادة؛ صَحَّ) نفيُه؛ لأن هاتين الحالتين كحال الولادة عرفًا.

وفي «النهاية»: إذا هُنِّئ بولدِ منكوحته، فسكت؛ يكون قبولًا، وإذا هنّئ بولد الأمة؛ لا يكون قبولًا؛ لأن نسبَ ولدها إنَّما يثبت بالدعوة، والسكوث ليس بدعوة.

(ولاعَنَ) وينفي القاضي نسبه منه، (أو بعده) أي: إذا نفاه بعدما ذكر من الأوقات (لاعن، وثبت نسبه، والتقدير) أي: تقديرُ مدّةِ النفي بعد العلم (بيوم، أو سبعة) أيام (روايتان) عن أبي حنيفة. (وقالا: مدّة النفاس)؛ لأنّها كحال الولادة؛ لكونها أثرًا لها.

وله: إنَّ أَثرَ الولادة يمتدُّ إلى سبعةٍ: لِمَا روى أنَّه صلى الله عليه وسلم عقَّ عن الحسن والحسين في اليوم السابع3.

هذا إذا كان الزومُ حاضرًا، وإن كان غائبًا؛ فمتى بلغه الخبرُ، فعنده هو كوقت الولادة، وعندهما إن بلغه الخبرُ في مدة النفاس؛ فكذلك، وإن بلغه بعده؛ فعند أبي يوسف: له أن ينفيه إلى سنتين؛ لأنَّهما مدّةُ الرضاع، وهو أثرُ الولادة، وعند محمدٍ: له ذلك إلى أربعين يومًا اعتبارًا بمدّة النفاس.

(وإذا أتت بولدين في بطن، فاعترف بالثاني) ونفى الأوّل؛ (ثَبَتا) أي: الأولُ والثاني؛ يعني: نسبهما، (وحُدّ) الزوجُ؛ لأنه لَمّا أقرَّ بالثاني؛ أكذب نفسته في نفي الأول، فكأنّه قال: أنت زانيةٌ، ثُمَّ قال: أنت عفيفةٌ. (أو بالأوّل) أي: لو اعترف بالولد الأول، ونفى الثاني؛ (ثبتا)؛ لأنّهما توأمان خُلِقا من ماءٍ واحدٍ، وكان اعترافُه بأحدهما اعترافًا بالآخر، فجُعل كأنّه أقر بولدٍ ثُمَّ نفاه، فلا يصحُّ نفيُه بعد الإقرار. (ولاعن) إنَّما لم يجب الحدُّ؛ لأنه لم يوجد الرجوعُ بعد القذف، فإنَّه أقرَّ بالعقَّة أوَّلاً، ثُمَّ قذفها بالنفي من بعد.

(ولو ماتتْ بنتُه المنفيَّةُ عن ولدٍ) يعني: إذا نفى نسبَ بنته، وتلاعنا، فماتت البنتُ، وتركت ولدًا، (فادّعاه) أي: الأب النافي أنَّه ولدُ بنته؛ (فنسبُه غيرُ ثابتٍ منه) عند أبى حنيفة. وقالا: يثبتُ.

قيَّد بموتها؛ لأنَّها إذا كانت حيَّةً؛ يثبت نسبُهما بدعوةٍ ولدها اتِّفاقًا.

وقيَّد بالبنت؛ لأن الولدَ المنفيَّ لو كان ذكرًا، فمات، وترك ولدًا؛ ثبت نسبُه من المثدَّعِي، وورث الأبُ منه اتِّفاقًا؛ لحاجة الولد الثاني إلى ثبوت النسب، فبقاؤه كبقاء الأوَّل.

وقيَّد بقوله: «عن ولد»؛ إذ لو ماتت لا عن ولد، ثُمَّ ادَّعَى نسبها؛ لا يثبثُ، فلا يرثُ منها؛ لأنَّها استغنتْ بالموت عن النسب، فيضرب حدّ القذف.

وقيَّد بدعوته الولد؛ لأنه لو ادَّعَى البنتَ المنفيَّةَ حال حياتها؛ يثبت نسبُها اتفاقًا.

لهما: إنَّ دعوته البنتَ المنفيَّةَ كانت صحيحةً، فكذا يصحُّ دعوةُ ولدها، كما لو كان الولدُ المنفيُّ ذكرًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح + على.

<sup>3</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 12/7

<sup>4</sup> د – من بعد.

وله: إنَّ الأنسابَ إلى الآباء، ونسبُ ولد البنت ثابتٌ من أبيه، فاستغنى عن أن يثبتَ من أمِّه وجده أب أمه، بخلاف دعوة المنفية؛ لأنَّها محتاجةٌ إلى النسب من اللاعن، وبخلاف ما لو كان الولدُ المنفيُّ ذكرًا؛ لأن الولدَ الثانيَ ينسبُ إليه؛ لأنه أبوه، فيحتاجُ ألى إثباتُ نسبه كالأوّل، فاشتركا في صحة الدعوة.

#### (فصلٌ) في العدة

وهي تربُّصٌ يلزمُ<sup>3</sup> المرأةَ عند زوال النّكاح المتأكِّدِ أو شبهته.

(تعتدُّ الحرَّةُ الحائضُ المدخولُ بها عن الطَّلاق أو الفسخ ثلاثةً \* قروءٍ) لقوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةً قَرُوءٍ﴾ [البقرة، 2/82].

(ونؤوِّلُها) أي: القروءَ المذكورةَ في الآية، وهي جمعُ قرءٍ بفتح القاف (بالحِيَض) بكسر الحاء وفتح الياء، جمعُ حيضة.

وإنَّما قال: «ونؤولها»، ولم يقل: ونفسِترُها؛ لأن القرءَ لفظٌ مشتركٌ بين الحيض والطهر، والمؤوَّلُ من يرجّح من المشترك أحدَ معانيه بغالب الرأي.

(لا بالأطهار) أي: قال الشافعيُّ: هي مؤوَّلةٌ بالأطهار؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ من السنَّة أن يطلِّقها في كلِّ قرءٍ تطليقةً» <sup>5</sup> أي: في كلّ طهرٍ.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «طلاقُ الأمة ثنتان، وعدَّتُها حيضتان»<sup>6</sup>، ولا خلافَ أنَّ عدةَ الأمة نصفُ عدّة الحرَّة، ولَمَّا لم تتجزَّ الحيضةُ؛ جعلتْ عدَّتُها حيضتين، ولأنَّ القرءَ يُنبئُ<sup>7</sup> عن الجمع لغةً، يقال: ما قرأت الناقةُ جنينًا في رحمها، فحملُها على الحيض أَوْلى؛ لأن فيه جمعَ دمٍ.

(وإن طلقتْ في الحيض؛ لم يُعتدً<sup>8</sup>) على صيغة المجهول، أي: لم يُعتبرْ (بتلك الحيضة) التي وقع فيها الطَّلاقُ؛ لأن ما وُجِدَ منها قبل الطَّلاق لا يُحسبُ من العدَّة، فلا يُحسبُ ما بقي؛ لأن الحيضةَ لا تتجزَّأُ<sup>9</sup>.

(والصَّغيرةُ) وهي معطوفةٌ على الحرّة، (والآيسةُ) وهي ما لم تَحِضْ في مدّةِ خمس وخمسين سنةً، وهي روايةٌ عن أبي حنيفة، وعن محمدٍ: في مدّة ستين، والفتوى على الأوّل.

وفي «الفتاوى الصغرى»: لو بلغتْ، فرأتْ يومًا دمًا، ثُمَّ انقطع الدمُ حتى مضت سنةٌ، فطلَّقها؛ فعدَّنُها بالأشهر. أمَّا إذا رأته ثلاثةً أيام، ثُمَّ انقطع سنةً أو أكثر؛ فعدَّنُها لا تنقضي بالأشهر ما لم تبلغْ حدَّ الإياس.

وفي «الحقائق»: يُشترطُ للحكم بالإياس في هذه المدَّة أن ينقطع الدمُ عنها مدَّةً طويلةً، وهي ستَّةُ أشهرٍ في الأصحَّ، ثم هل يشترطُ أن يكون انقطاعُ الدم ستة أشهرٍ بعد مدّة الإياس؟ الأصحُّ: أنّه ليس بشرطٍ، حتى لو كان منقطعاً قبل مدة الإياس، ثم رأته 10 بعدها؛ يحكم بإياسها، وتعتدُ بثلاثة أشهر. هذه دقيقةٌ تحفظُ.

(بثلاثةِ أشهرٍ) لقوله تعالى: ﴿وَاللَّائِي يَعِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ﴾ [الطلاق، 4/65].

(وأمروا ممتدّةَ الطُّهْر) وهي ممن تحيضُ ويمتدُّ طهرُها بأن تعتدَّ (بالأقراء، لا بثلاثةِ أشهرٍ بعد تسعةٍ) أي: قال مالكُّ: تتربَّصُ بعد الطَّلاق تسعة أشهرٍ، ثُمَّ تعتدُ بعدها بثلاثة أشهرٍ؛ لأن تسعة أشهرٍ . وهي المدَّةُ <sup>11</sup> المعتدّة لظهور الحبل . إذا انقضتُ؛ تحقَّقتْ براءةُ الرحم، ثُمَّ تعتد بثلاثة أشهرٍ؛ لصيرورتها في معنى من لا تحيضُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فتحتاج.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ثبات.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تلزم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بثلاثة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مسند الشاميين للطبراني، 354/3-355؛ سنن الدارقطني، 57/5؛ السنن الكبرى للبيهقي، 334/7، بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سنن أبي داود، الطلاق 6؛ سنن الترمذي، الطلاق 7؛ سنن ابن ماجه، الطلاق 30؛ السنن الكبرى للبيهقي، 369/7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تنبئ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: تعتد.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: يتجزأ.

<sup>10</sup> د: رآه.

<sup>11</sup> ح: مدة.

**ولنا**: إنَّها حائضٌ باستصحاب الحال، فلا تعتدُّ بالأشهر؛ لأن الاعتدادَ بها مختصٌّ بالصَّغيرة <sup>1</sup> والآيسة.

(والأمةُ) أي: تعتدُّ الأمةُ إذا كانت ممن تحيضُ، وكذا المدبَّرةُ وأمُّ الولد والمكاتبةُ؛ لوجود الرقِّ في الكلِّ. (بحيضتين) لقوله صلى الله عليه وسلم: «عدَّةُ الأمة حيضتان»<sup>2</sup>.

(وأمروا الآيسةَ بشهرِ ونصفٍ، لا بثلاثةٍ) أي: قال مالكُّ: تعتدُّ الأمةُ الآيسةُ بثلاثة أشهرٍ؛ لإطلاق قوله تعالى: ﴿وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ﴾ [الطلاق، 4/65] الآية.

ولنا: إنَّ عدَّتَها نصفُ عدَّةِ الحرَّة؛ لِمَا روي عن عمر رضي الله عنه: لو استطعتُ لجعلتُ عدَّةَ الأمة حيضةً ونصفاً، إلا أنَّ الحيضةَ لا يتنصَّفُ؛ لاختلافها قلَّةً وكثرةً، فيتنصَّفُ الأشهرُ.

(والحرَّةُ) أي: تعتدُّ الحرةُ (المتوفى عنها) زوجُها (بأربعة أشهرٍ وعشرٍ) لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا﴾ [البقرة، 234/2] أي: عشرة أيامٍ. وعن الأوزاعيِّ: إنَّ المقدَّرَ فيه عشرُ ليالٍ؛ لأن حذفَ التاء من عشرةُ يدلُ عليه، فيجوزُ لها أن تتزوَّجَ في اليوم العاشر.

ولنا: إنَّ الليالي يدخلُ فيها ما بازائها من الأيام؛ لقوله تعالى: ﴿ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا﴾ [آل عمران، 41/3]، وقال تعالى: ﴿ثَلَاثَ لَيَالٍ سَوِيًّا﴾ [مريم، 10/19]، والقصةُ 4 واحدةٌ، فعبَّر 5 عنها تارةً بالأيام وتارةً بالليالي.

(والأمةُ بالنِّصْف) أي: تعتدُّ الأمةُ المتوفى عنها زوجُها بشهرين وخمسةِ أيامٍ، وكذا المدبَّرةُ وأمُّ الولد والمكاتبةُ.

(والحاملُ مطلقًا) أي: تعتدُّ الحاملُ، سواءٌ كانت حرَّةً أو أمةً، أو متوفىً عنها زوجُها أو مطلَّقةً. (بالوضع) أي: بوضع حملها؛ لعموم قوله تعالى: ﴿وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ﴾ [الطلاق، 4/65]، وهذه الآيةُ ناسخةٌ لقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ﴾ [البقرة، 234/2] الآية في حقِّ الحامل، كذا روي عن ابن مسعود، فيبقى في الحامل على عمومها.

(والفاسدةُ النّكاحِ) أي: تعتدُّ المنكوحةُ نكاحًا فاسدًا كالمنكوحة بغير شهودٍ، فإنَّه فاسدٌ اتِّفاقًا بين علمائنا، وأمَّا نكاحُ المحارم مع العلم بأنَّها حرامٌ فاسدٌ عند أبي حنيفة خلافًا لهما. كذا في «الكفاية».

(والموطوءةُ بشبهةٍ) وهي كالمنكوحة فاسدًا حتى يجب به المهرُ (بالحيض) أي: بثلاث حيضٍ (في الفرقة والموت) أي: إذا فارقتْ عن زوجها أو مات؛ لأن عدَّتَها لتعرُّفِ براءة الرَّحم، لا لقضاء حقّ النّكاح، وهي تعرفُ بالحيض.

فإن قيل: فعلى هذا كان ينبغي أن يكتفي بحيضة كالاستبراء.

قلنا: ألحق الفاسدُ هنا بالصَّحيح في هذا الحكم، كما أُلحقَ البيعُ الفاسدُ بالصَّحيح في إفادة الملك إذا قبض.

(وإذا اعتدَّت الآيسةُ بالشُّهور، ثُمَّ رأت الدمَ) أي: على عادتها الجارية. كذا فسَّره صاحبُ «الهداية». (استأنفتها) أي: فعليها أن تعتدَّ (بالحيض)؛ لأن الاعتداد بالشُّهور خَلَفٌ عن الاعتداد بالحيض، وإنَّما يُصارُ إليه إذا استمرَّ العجزُ عن الأصل.

وفي الإيضاح: هذا على الرِّواية التي لم يقدّر حدّ الإياس، وأمَّا إذا قُلِّرَ كخمس وخمسين سنةً، فبلغَتْه، ثُمَّ رأت الدمَ؛ لم يكن حيضًا، ولا تستأنفُ العدَّةَ. هذا هو المختارُ.

وفي «جميع النوازل»: إذا تزوَّجت الآيسةُ بعد تمام اعتدادها بالأشهر، ثُمَّ رأت الدمَ؛ فالأصحُّ: أنَّ نكاحَها جائزٌ، قضى القاضي بجوازه أو لم يقض، وتكون<sup>6</sup> عدَّتُها في المستقبل بالحيض.

قيَّد بالآيسة؛ لأن الصغيرة إذا حاضتْ بعد انقضاء عدَّتَها بالأشهر لا تستأنفُ؛ لأنه لم تبين أنَّها كانتْ من ذوات الأقراء، بخلاف ما إذا حاضتْ في أثناء عدَّتها حيثُ تستأنفُ تحرُّرًا عن الجمع بين الأصل والبدل.

(أو أيستْ بعد حيضتين؛ فبالأشهر) لأن الجمعَ بين الأصل والخلف غيرُ جائزٍ.

فإن قيل: قد جاء الجمعُ فيما إذا سبق للمتوضِّئ حدثٌ في صلاته، ولم يجد ماءً، يتيمُّمُ وبني.

<sup>1</sup> ح: للصغيرة.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الطلاق  $^{6}$  سنن الترمذي، الطلاق  $^{7}$  سنن ابن ماجه، الطلاق  $^{30}$  السنن الكبرى للبيهقي،  $^{20}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: عشر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: والقضية.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: فيعبر.

<sup>6</sup> د: فتكون.

قلنا: الحَلَفيَّةُ بين الماء والتراب وبين الطهارتين على اختلافهم لا بين الصلاتين.

(ولو أعتقتْ في العدَّة من) طلاقٍ (رجعيٍ؛ أمروها بعدَّة الحرائر) أي: انتقلت عدَّتُها إلى عدَّة الحرائر؛ لأن النكاحَ قائمٌ من كلِّ وجهٍ، فلما عتقتْ زاد الملكُ عليها، فلا يمضي إلا بثلاث حيضٍ كما لو أعتقت فطلقتْ. وقال مالكُّ: لا تنتقلُ أَ؛ لأن اللازمَ عليها إتمامُ عدَّتها على وجهٍ وجبتْ، فلا يتبدَّلُ بالعتق، كما لا تتبدَّلُ عدَّة المبتوتة والمتوفّى عنها زوجُها.

(وإن كانت) المعتقةُ في العدَّة (مبانةً؛ لم نأمرها بعدّة الحرائر) وقال الشافعيُّ: تعتدُّ<sup>3</sup> كالحرَّة؛ لأن حالها في العدَّة تغيَّرتْ، فيتغيَّر عدَّتُها كما لو كانت رجعيَّةً.

ولنا: إنَّها عتقتْ بعد زوال الحلِّ، فلا تتغيَّرُ 4 عدَّتُها، كما لو أعتقت بعد انقضاء العدَّة.

(وإذا أعتقت أمّ الولد، أو مات مولاها؛ نأمرها بثلاثِ حيضٍ، لا بواحدةٍ) أي: قال الشافعيُّ: تؤمرُ بأن تعتدَّ بحيضةٍ واحدةٍ؛ لأن هذه العدَّةَ وجبت لزوال ملك اليمين، فأشبه الاستبراءَ.

ولنا: إنَّ أمَّ الولد لها فراشٌ أضعفُ من فراش المنكوحة، وهذه عدَّةٌ وجبتْ لزواله، فصارتْ كعدَّة النّكاح إلحاقًا للقاصر بالكامل احتباطًا.

هذا إذا لم تكن منكوحةً أو معتدَّةً، فإن كانت؛ لا تلزمها 5 العدَّةُ بموت المولى، ولا بالعتق؛ لعدم ظهور فراش المولى معه.

(أو مات زوجُها ومولاها، وجُهل التَّرتيبُ) أي: لم يُعرفْ أيُّهما مات أوَّلًا، (وكميَّةُ ما بينهما) أي: لم يعرفْ مقدارُ ما بين الموتين من الأيام؛ (فعدَّتُها عدَّةُ الوفاة) عند أبي حنيفة. (وقالا: تجمعُ بين العدَّتين) أي: تعتدُّ أربعةَ 6 أشهر وعشرٍ، وتستكملُ فيها ثلاثَ حيض.

قيَّد بجهالة التَّرتيب والكميَّة؛ لأن ما بين الموتين إن كان أقلَّ من شهرين وخمسة أيام؛ تعتدُّ أربعةَ أشهرٍ وعشرًا اتِّفاقًا؛ لأن المولى إن مات أوَّلًا عتقتْ، ولم تلزمها  $^7$  عدَّتُه؛ لأنَّها منكوحةُ الغير، فإذا مات الزوجُ تعتدُّ، ولا يلزمها العدَّةُ من موت مولاها؛ لأنَّها معتدَّةٌ من نكاحٍ، ولزمَتها  $^8$  عدَّةُ الحرَّة في حالٍ وعدَّةُ الأمة في حالٍ، فتعتدُّ بالأكثر احتياطًا. وإن كان ما بين الموتين شهرين وخمسة أيام؛ تعتدُّ أربعةً أشهر وعشرًا، وتستكملُ فيها ثلاث حيضٍ اتِّفاقًا؛ لأن المولى إن مات أوَّلًا؛ لم تلزمها  $^9$  عدَّتُه، وبعد موت الزوج تلزمها  $^{10}$  عدّةُ الحرة، ولو مات أولًا؛ تلزمها  $^{11}$  عدّةُ الأمة، وتلزمها  $^{12}$  بموت المولى بعده أن تعتدُّ ثلاثَ حيضٍ، فجمع بينهما احتياطًا.

لهما: إنَّ العدَّةَ من المولى دارتْ بين الوجوب والسقوط، فتجب احتياطًا.

وله: إنَّ الأمرين إذا وُجدا، ولم يعرفُ تاريخهما؛ يُجعلُ كأنَّهما وردا معًا كالغرقى والحرقى، فإذا جُعل موثُ المولى والزوج معًا؛ وُجّح جانبُ عدم الوجوب، فلا تجبُ العدَّةُ احتياطًا؛ لأن الشيءَ لا يثبثُ بالشكِّ، كما لو أُخبرتْ بموت زوجها والطَّلاق، ولم يُعلمُ تاريخهما؛ لا تجب العدَّةُ للطلاق.

(ولو مات صغيرٌ عن امرأته الحامل؛ يأمرها) أبو يوسف (بالشُّهور) أي: بأن تعتدَّ أربعةَ أشهرٍ وعشراً، (كما في الحادث بعده) أي: كما أنَّ الحمل ليس من الزَّوج في الصُّورتين، وهذا تنبية على تعليل أبي يوسف. (وهما بالوضع) أي: قالا: عدَّتُها بوضع الحمل؛ لأن العدَّة شُرعتُ لقضاء حقِّ النّكاح، لا لبراءة الرَّحِم،

<sup>1</sup> ح: ينتقل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يتبدل.

<sup>3</sup> ح: يعتد.

<sup>4</sup> ح: يتغير. م

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: يلزمها. <sup>6</sup> د: بأربعة.

د. باربعه. 7 ح: يلزمها.

ع. يبرمه. 8 ح: ولزمها.

ع. وتركم. 9 ح: يلزمها.

ح. ينزمها. <sup>10</sup> ح: يلزمها.

<sup>11</sup> ح: يلزمها.

<sup>12</sup> ح: ويلزمها.

وهذا المعنى متحقِّق في الصبيّ؛ لإطلاق قوله تعالى: ﴿وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَصَعْنَ حَمْلَهُنَّ [الطلاق، 4/65] من غير فصلٍ بين أن يكون منه أو من غيره، بخلاف الحمل الحادث؛ لأنه لم يثبتْ وجودُه وقت الموت، فوجبت العدَّةُ بالأشهر، فلا تتغيَّرُ 1 بحدوثه بعد ذلك. (ولا يثبت نسبُه) أي: نسبُ الحمل من الصَّغير في الوجهين؛ لأنه يعتمدُ الماءَ، ولا ماءَ له.

وفي «التبيين»: على هذا الخلاف لو تزوَّجَ الكبيرُ امرأةً، فدخل بها، ثُمَّ طلّقها، أو مات عنها زوجُها، ثُمَّ جاءت بولدٍ لأقلّ من ستّةِ أشهرٍ أنّه ليس بثابت النَّسَب منه، وكان موجودًا وقت زوال النّكاح بالموت.

(وإذا وُطئت المعتدَّةُ) من طلاقٍ (بشبهةٍ) بأن تزوَّجها رجلٌ وهو لا يعلمُ أنَّها معتدَّةُ الغير أو منكوحته، أو وجدها على فراشه، والنساءُ قلن: إنَّها زوجَتُك، (فوجبتْ أخرى) أي: عدَّةٌ أخرى؛ (نأمر بهما) أي: بالعدتين (على التَّداخل) فيكون ما تراه المرأةُ من الحيض محسوبًا منهما، حتى لو كان الوطءُ بشبهةٍ بعد حيضةٍ؛ حاضتْ حيضتين بعدها، وحيضةً أخرى؛ لتكون ثالثةً للعدَّة التَّانية، ولو كانت معتدَّة الوفاة، فوُطئتْ بشبهةٍ؛ تعتدُّ بالأشهر، ويحتسبُ ما تراه من الحيض فيها من العدَّة الثَّانية تحقيقًا للتَّداخل بقدر الإمكان.

قيَّد بقوله: «بشبهة»؛ لأنه لو وطئها بلا شبهةٍ كما إذا تزوَّجها وهو يعلم أنَّها منكوحةُ الغير؛ لا تجبُ عدَّةُ أخرى، ولا يحرمُ على الزوج وطئُها، وبه يفتى. كذا في «الذخيرة».

وفي «الحقائق»: إن كان طلاقُ الأوَّل رجعيًا؛ كان له أنَّ يراجِعَها في الحيضتين الأوليين، وليس له أنَّ يراجعها في الحيضة الثَّالثة؛ لأنَّها بانتْ منه، وليس له أنَّ يتزوَّجَها؛ لأنَّها معتدَّةُ الغير.

وعلى هذا الخلاف العدَّتان بالشُّهور.

(لا التَّعاقب) أي: قال الشافعيُّ: لا يتداخل العدَّتان، فعليها عدَّةٌ ثانيةٌ عقيبَ الأولى.

وفي «الذخيرة»: هذا إذا وطئها أجنبيٌّ بشبهةٍ، أمَّا إذا وطئها الزوجُ المطلِّقُ بشبهةٍ؛ تداخلت العدَّتان اتِّفاقًا.

له: إنَّ الاعتدادَ كفُّ عن الخروج والتزوُّجِ بآخرَ، فيكون عبادةً، كالكفِّ عن قضاء الشَّهوتين في الصَّوْم، فلا يتأدَّيان في زمانٍ واحدٍ كالصومين في يومٍ واحدٍ.

ولنا: إنَّ الغرضَ من العدتين. وهو براءةُ الرَّحِم. يحصلُ في مدّةٍ واحدةٍ، ومعنى العبادة تابعٌ، ولهذا تنقضي بدون علمها، وتجب على الكافرة وغير المكلَّفة.

(فإن انقضت الأولى) ولم تكمل الثانية؛ (أتمّت الثّانية) أقول: أورد هذه المسألةَ على وضع الوفاق مع أنَّه تفريعٌ لمذهبنا، ولو ذكره قبل قوله: لا التعاقب؛ لكان أولى.

(ونبتدئ بعدَّة الطَّلاق والوفاة عقيبهما) يعني: تبتدئ المرأةُ عدَّة الطَّلاق عقيبه، وعدَّة الوفاة عقبيها؛ لأن كلَّا منهما سببٌ، فيعتبرُ المسبَّبُ من حين وجود السبب.

وفي «المحيط»: لو أقرَّ بالطَّلاق منذ سنةٍ، فإن كذَّبَتْه في الإسناد؛ فعدَّتُها من وقت الإقرار، ويجب لها نفقةُ العدَّة، وأما في حقُّ التزوُّج بأختها وأربع سواها؛ تعتدُّ من وقت الطَّلاق، وإن صدَّقته؛ تعتدُّ من وقت الطَّلاق. كذا ذكره محمدٌ في الأصل. لكن هذا محمولٌ على ما إذا كانا متفرِّقين من الوقت الذي أسند الطَّلاق إليه، أمَّا إذا كان مجتمعين؛ فلا يصدَّقان في الإسناد، ومشايخُ بلخِ قالوا: تلزمها ألله العدَّةُ في هذه الصُّورة أيضًا من وقت الإقرار عقوبةً على كتمانها الطَّلاق، ولكن لا تجبُ لها نفقةُ العدة ومؤنةُ السُّكنى؛ لاعترافها بسقوط حقِّها.

(وتنقضى) العدَّةُ (بمضىّ المدة) أي: مدة الطلاق والوفاة (وإن لم تعلم بهما) أي: بالطَّلاق والوفاة 4.

(وأمرناها به) أي: بابتداء العدَّة (في النّكاح الفاسد عقيبَ التَّفريق) أي: تفريق القاضي، وهذا ليس بطلاقٍ، (أو العزم على ترك الوطء) وذلك بأن<sup>5</sup> يقول: تركتك، أو خلّيثُ سبيلك، أو نحوهما، لا بمجرَّد الغرم. (لا من آخر الوطئات) أي: قال زفر: تعتبرُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يتغير.

<sup>2</sup> د – له.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يلزمها.

 $<sup>^{4}</sup>$  ح  $^{-}$  أي: بالطلاق والوفاة.

<sup>5</sup> ح: أن.

العدَّةُ من آخر الوطنات، حتى لو حاضتْ بعد الوطء قبل التَّفريق ثلاثَ حيضٍ انقضت العدَّةُ؛ لأن المؤثِّرَ في إيجابها هو الوطءُ، لا العدَّدُ.

ولنا: إنَّ في الفاسد شبهةَ النّكاح، ولهذا لا يحدُّ بالوطء فيه، وإنَّما ترتفعُ هذه الشُّبهةُ بالتفريق أو التَّرْك، فلا تعتدُّ قبله كما في النّكاح الصحيح.

(وإذا أقرَّتْ بانقضائها) أي: أقرَّتْ معتدَّةٌ من طلاقٍ بانقضاء عدَّتها (بالحيض؛ فأقلُ المدَّة) أي: المدَّة الصَّالحة له (شهران) عند أبي حنيفة. (وقالا: تسعةٌ وثلاثون يومًا) لاحتمال أن يقع الطَّلاقُ قبل أوَّل حيضةٍ، فتكون مدَّتُها ثلاثة أيامٍ 1، وتطهرَ بعدها خمسة عشر، ثُمَّ تحيضَ ثلاثةً، فتكمل العدةُ.

وزاد خواهر زاده ثلاث ساعاتٍ للاغتسال، وقال: لأن زمانَ الاغتسال من الحيض. من «جامع المحبوبي».

له²: إنَّ رؤيتها هكذا نادرةٌ، فلا يبني<sup>3</sup> عليه الحكمُ الشرعيُّ، وإنَّما يبتني على الغالب، فيُعتبرُ أكثرُ مدَّة الحيض وأقلُ مدَّةِ الطهر ليعتدلا، فيكون ثلاثُ حيض شهرًا، والطهرُ بينهما شهرًا.

ولو كانت المقرَّةُ بالانقضاء أمةً؛ تصدَّقُ عندهما في أحدٍ وعشرين يومًا: ستَّةُ أيام حيضتان، وخمسة عشر يومًا طهرٌ، وعنده: تصدَّقُ في أربعين؛ لأنه يُجعلُ كأنَّه طلَّقها في أوَّل الطهر، فالطهران كلٌّ منهما خمسةً عشر يومًا، وحيضتان كلٌّ منهما خمسةُ أيامٍ.

(ولو علَّى طلاقها بالولادة) فولدتْ، وطلقتْ، ثُمَّ أقرتْ بانقضاء عدَّتها بالحيض؛ (فأقلُها) أي: أقلُّ المدَّة الصَّالحة لتصديقها (خمسةٌ وثمانون) يومًا عند أبي حنيفة؛ لأن نفاسَها يقدَّرُ بخمسةٍ وعشرين؛ إذ لو كان أقل منه، ثُمَّ كان بعده طهرٌ خمسة عشر، ثُمَّ الدمُ بعده في الأربعين؛ كان كلُّه نفاساً؛ لأن الطهرَ في الأربعين. وإن كَثُرَ لا يُفصلُ عنده، فيقدَّرُ الحيض في رواية الحسن عنه بخمسةٍ؛ لأنه وسطٌ من أكثر المدَّة، فتكون خمسة وعشرون نفاساً، وخمسةٌ وأربعون ثلاثةُ أطهارٍ، وخمسة عشر ثلاثُ حيضٍ. (والمائةُ روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لأن الحيضَ مقدَّرٌ بعشرة، فزاد على المقدار الأوَّل خمسة عشر، فكان 4 مائةً.

(فيصدِقُها<sup>5</sup>) أبو يوسف (في خمسة وستين) لأن أكثر الحيض عشرةٌ، والنفاسُ أكثرُ منه عادةً، فزيد عليه يومٌ، فصار أحد عشر، وطهرُها خمسةَ عشر ثلاثَ مراتٍ، يكون خمسةً وأربعين، وحيضُها ثلاثَ مراتٍ تسعةٌ، فيكون المجموعُ خمسةً وستين.

(لا في أربعة وخمسين) أي: عند محمد: لا تصدَّقُ في أقلَّ من هذه؛ لأن أقلَّ النفاس لم يقدَّرُ بشيءٍ، فيقدَّرُ ساعةً، وطهرُها خمسةٌ وأربعون، وحيضُها تسعةٌ.

(وتتركُ الحرَّةُ والأمةُ في عدَّة الوفاة عن نكاحٍ صحيحِ التطيُّبَ والزينةَ والكحلَ والدُّهنَ) لِمَا صحَّ أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى المعتدَّة عن الاكتحال والادِّهان والاختضاب بالحناء 6. (إلا لعذرٍ) مثل: أن يكون لها حكَّةٌ، فتلبس الحرير لأجلها، أو لا تجد ثوبًا غيره.

قيل: هذا إذا كان الثوبُ جديدًا، أمَّا لو كان خليقًا بحيث لا يقع به الرِّينةُ؛ فلا بأسَ به.

قيَّد النَّكاحَ بالصحيح احترازًا عن الفاسد؛ لأنه واجبُ الزَّوال، فلا يتأسَّفُ على زواله، ولا حدادَ عليها لأجله.

فإن قيل: كيف جاز التأسُّفُ على زوال نعمة النّكاح، وقد قال الله تعالى: ﴿لِكَيْلَا تَأْسُوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ﴾ [الحديد، 23/57]؟

قلنا: المرادُ بالإساء والفرح: أن يكون بصياح. نقل ذلك عن ابن مسعودٍ.

فإن قيل: لِمَ لم تجب العدَّةُ على الأمة إذا اشتراها زوجُها وقد زال نكاحُها؟

قلنا: وجب الحدادُ عليها، لكن لم يظهرُ في حقِّ المولى؛ لحلِّ وطئها له بالشراء، حتى لو أعتقها في هذه الحالة ظهرت العدُّةُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – أيام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وله.

<sup>3</sup> د: يبتني. 1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ويصدقها.

 $<sup>^{6}</sup>$  لم نجده بهذا اللفظ، وقد روي معناه في أحاديث شتى، انظر: سنن أبي داود، الطلاق  $^{44}$  سنن النسائي، الطلاق  $^{66}$ ؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي،  $^{6}$  لم نجده بهذا اللفظ، وقد روي معناه في أحاديث شتى، انظر: سنن أبي داود، الطلاق  $^{44}$ 

(ونامرُ به) أي: بالإحداد وترك الطيب والزينة (المبتوتة) أي: المطلَّقة طلاقًا بائنًا. وقال الشافعيُّ: لا تؤمرُ أ به؛ لأنه أوحَشَها بالإبانة، فلا يجبُ عليها إظهارُ التأسُّف من فرقته.

ولنا: إنَّها ممنوعةٌ عن النَّكاح في العدَّة، فتمنعُ عن صفاتٍ داعيةٍ إليه؛ لئلا توهِمَ أنَّها ملتمسةٌ للأزواج.

قيَّد بالمبتوتة؛ لأن الحدادَ واجبٌ في عدَّة الوفاة اتِّفاقًا، وغيرُ واجبٍ في الرجعية اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(ولا نوجِبُه) أي: الحدادَ (على ذمية ولا صغيرة) وقال الشافعيُّ: يجب عليها الحدادُ؛ لعموم الحديث السابق.

ولنا: إنَّ الحدادَ حقُّ الشَّرْع، وهما ليسا من أهل الخطاب.

(ولا حداد على أمّ الولد) إذا أعتقها مولاها؛ لأن الحداد لإظهار التأسُّفِ على نعمة النّكاح، ولم يكن لها نكاحٌ.

(ولا تخطبُ المعتدَّةُ) أي: لا تطلبُ للنكاح، (ولا بأس بالتَّعريض) وهو أن يذكر شيئًا ويريدَ به شيئًا لم يذكرُه 2، كقوله: إن لي فيك رغبةً، أو قوله: أريد أن أتزوَّج صالحةً، وأنت صالحةً، ونحوهما؛ لقوله تعالى: {ولا 3 جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء}.

وفي «التبيين»: هذا إذا كانت معتدَّة عن وفاةٍ، وإن كانت معتدَّةً عن طلاقٍ؛ لا يجوز التَّعريضُ، أمَّا في الرَّجعيِّ؛ فلأنَّ الزوجيَّة قائمةٌ، وأمَّا في المبتوتة؛ فلأنَّ تعريضَها يورثُ العداوةَ بينها وبين الزوج، وكذا بينه وبين الخاطب.

(ولا تخرجُ المطلَّقةُ الرَّجعيةُ والمبتوتةُ أصلًا) أي: لا في الليل ولا في النهار؛ لأن النفقةَ دارّةٌ عليها، فلا ضرورةَ لها إلى الخروج، حتى لو اختلعتْ على أن لا نفقة لها تخرج نهارًا لمعاشها. وقيل: لا تخرج، وهو الأصحُّ؛ لأنَّها هي التي أسقطتْ حقَّها، فلا يبطلُ به ما وجب عليها من عدم الخروج.

وهذا<sup>4</sup> في الحرَّة، وأمَّا في الأمة؛ فتخرجُ لرعاية حقِّ المولى في الخدمة، إلا أن يبوِّئ لها منزلًا، فيترك استخدامها. ولو كانت المبانةُ كتابيَّة؛ فلها الخروجُ؛ لأنَّها غيرُ مأمورةِ بالشرائع، إلا أنَّ للزَّوْج أن يمنعها عن الخروج صيانةً لمائه.

(وتخرجُ المتوفّى عنها نهارًا وبعضَ الليل) إذ لا نفقةَ لها، فحينئذٍ تحتاجُ إلى الخروج، (وتبيتُ في منزلها) أي: لا تكون في الليل كلِّه في غير منزلها، ولو باتت أقلَّ من نصف اللَّيْل؛ فلها ذلك؛ لأن البيتوتةَ عبارةٌ عن الكون في مكانٍ أكثرَ الليل.

(وتعتدُّ في المنزل المضاف إليها سكني<sup>5</sup>) أي: من جهة السكنى (حال وجوبها) أي: وجوب العدَّة بالموت أو الفرقة، حتى لو طلقتْ في منزل أهلها؛ فعليها أن تعودَ إلى المنزل<sup>6</sup> الذي كانت ساكنةً فيه؛ لقوله تعالى: ولا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ [الطلاق، 1/65]. وإذا اعتدَّتْ في منزل الزوج؛ تجعلُ بينها وبينه سترةً حتى لا يقع الخلوةُ بالأجنبيَّة، وإن كان فاسقًا يخافُ عليها منه؛ فالأَوْلى خروجُه لوجوب السكنى عليها فيه. ولو كان الزوجُ غائبًا وطلَّقها، وكان يسكنُ<sup>7</sup> بأجرةٍ؛ أعطتُها بإذن القاضي، ويصيرُ دينًا على الزوج.

(فإن أخرجها الورثةُ من نصيبهم) من الدَّار، (وضاق عنها) أي: عن سكناها (نصيبُها) من دار الميت، أو خافتْ على مالها فيه؛ (انتقلتْ) لأن هذه الانتقالَ بعذرٍ، ولو أسكنوها في نصيبهم بأجرة، وهي تقدرُ على أدائها؛ لا تنتقلُ.

وفي «الكفاية»: تعيينُ الموضع الذي تنتقل إليه في الوفاة إليها، وفي غيرها إليه.

(ولو مات في السّفر في مصرٍ) وقد كان مع امرأته، (أو أبانها) أي: طلّقها طلاقًا بائنًا فيه، (وبينها وبين كلٍّ من مصرها ومقصدها مسيرةُ سفرٍ؛ فعليها أن تعتد في المصر) عند أبي حنيفة، (ولا تخرجُ بمحرم حتى تفرغ) من عدّتها. (وأجازاه قبله) أي: الخروج قبل الفراغ.

قيَّد بالسفر؛ إذ لو مات في الحضر لا تخرجُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالمصر؛ لأنه لو مات في مفازةٍ أو طلقتْ فيها؛ فهي بالخيار: إن شاءتْ رجعتْ إلى مصرها، وإن شاءتْ مضتْ إلى مقصدها، سواءٌ معها محرمٌ أو لا اتِّفاقًا؛ لخوف الهلاك، والقريةُ التي تقدرُ على المقام بها كالمصر في الحكم.

<sup>1</sup> ح: يؤمر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تذكر شيئاً وتريد به شيئاً لم تذكره.

<sup>3</sup> ح: فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: هذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: سكني.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: منزلها.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تسكن.

قيَّد بقوله: «أو أبانها»؛ لأنه لو طلَّقها رجعيًا؛ فهي لا تفارِقُ زوجها، أمَّا إذا طلَّقها رجعيًا في منزلها؛ فليس له أن يسافرَ بها قبل الرجعة. من «الحقائق».

وقيَّد بأن يكون بينها وبين مقصدها مدَّةُ سفرٍ، وكذا بينها وبين منزلها؛ لأن كلَّا منهما لو كان دون مدَّةِ السفر تخرج إلى أيهما شاءت اتِّفاقًا، أو كان أحدُهما مدَّةَ السفر والآخرُ دونها؛ تخرجُ إلى الذي دونها اتِّفاقًا.

وقيَّد بالمحرم؛ لأنه لو انعدم لا تخرِجُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ المحرمَ عليها إنشاءُ السفر في العدَّة، وهذا ليس بإنشاءٍ؛ لأن الطَّلاقَ وقع عليها وهي مسافرةٌ، فيجوز مع المحرم.

وله: إنَّ تأثيرَ العدَّة في المنع من الخروج أقوى من تأثير عدم المحرم، ألا يرى أنَّ العدَّة تمنعُ مطلقَ الخروج وإن قلَّ، وعدمَ المحرم يمنعُ السَّفر فقط؟ وعدمُ المحرم إذا كان مانعًا من السفر؛ فالعدَّةُ أُولى، وإنَّما رحِّصَ ما دون السفر؛ لأنه ليس بإنشاءِ الخروج، بل هو بقاءً على الخروج الأوَّل، وهي هنا منشئةٌ باعتبار أنَّه سفرٌ، فيحرم الخروجُ. والله أعلم 2.

# (فصلٌ) في ثبوت النَّسَب

(يقدَّرُ<sup>3</sup> أقلُّ الحمل بستّةِ أشهرٍ) لقوله تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا﴾ [الأحقاف، 15/46]، وقوله تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْن كَامِلَيْن﴾ [البقرة، 233/2].

(ونقدِّرُ أكثرَه) أي: أكثرَ مدَّة الحمل (بسنتين، لا أربعًا) أي: قال الشافعيُّ: هو أربعُ سنين؛ لأن الضحاكَ ولدته أمُّه لأربع سنين بعدما نبتت ثنيتاه، وهو يضحكُ.

ولنا: قولُ عائشة رضى الله عنها: لا يبقى الولدُ في رحم أمه أكثرَ من سنتين ولو دور مغزلٍ 4، ومثلُه لا يُعرفُ إلا سماعًا.

(وإذا أقرَّتْ بانقضاء العدَّة) أيَّةَ معتدةٍ كانت، (ثم جاءتْ بولدٍ لأقلَّ من ستَّةِ أشهرٍ) من وقت الإقرار؛ (ثبت نسبُه) لظهور كذبها حيثُ أقرَّتْ بالانقضاء، ورحمُها مشغولٌ. (أو لستَّةٍ؛ لم يثبتْ) أي: إن ولدتْ لستَّةِ أشهرٍ من وقت إقرارها؛ لم يثبت النسبُ؛ لاحتمال حدوث الحبل بنكاح جديدٍ، فلم يُتيقَّنْ كذبُها.

فإن قيل: كيف صحَّ هذا الإقرارُ وفيه إبطالُ حقِّ الولد من النَّسَب؟

قلنا: إنَّها أمينةٌ في الإخبار عمَّا في رحمها، ويجوز إبطالُ حقِّ الغير بقول الأمين، كما إذا أقرَّتْ بانقضاء عدَّتها يبطل حقُّ الزَّوج. (وإذا أتتْ به الرجعيَّةُ لسنتين أو أكثر؛ ثبت) نسبُ الولد، (ما لم تقرَّ بانقضائها) أي: انقضاء العدَّة، (وكان مراجعًا) لأن الزنا منتف عن المسلم ظاهرًا، فيُحملُ على أنَّ العلوقَ وقع بعد الطَّلاق.

فإن قيل: انتفاءُ الزنا ممكنٌ بغير هذه الجهة، بأن تتزوَّج بزوج آخرَ بعد انقضاء عدَّتها، فيكون الولدُ منه.

قلنا: الإبقاءُ أسهلُ من الابتداء، فكان أَوْلى.

قَيَّد بعدم إقرارها؛ لأنَّها لو أقرَّتْ بانقضاء العدَّة؛ فهو كما قالت إذا كان في مدَّةٍ يصلحُ لثلاثة أقراءٍ.

(أو لأقلّ) أي: إذا أتتُ بالولد لأقلّ من سنتين (ثبت) نسبُه؛ لوجود العلوق في النّكاح، أو في العدَّة، (وبانتُ) من زوجها؛ لانقضاء عدّتها بوضع الحمل، ولَمّا احتمل كونُ العلوق قبل الطَّلاق وبعده؛ لم يصرْ مراجعًا بالشلقِّ.

فإن قيل: لِمَ لم يجعلْ مراجعًا بحمل الوطء على وجوده بعد الطَّلاق؛ لأن الحوادثَ محمولةٌ على أقرب أوقاتها؟

قلنا: لأن الرجعة بالفعل خلافُ السنَّة، ولا<sup>5</sup> يظنُّ بالمسلم العاقل الإقدامُ على خلاف السنَّة، فلا يُحملُ عليه مع إمكان غيره.

(أو المبتوتة) أي: إذا أتت المعتدَّةُ عن طلاقٍ بائنٍ بولدٍ (لأقلَّ منها) أي: من سنتين؛ ثبت نسبُه؛ لاحتمال قيام الحمل وقت الطَّلاق، فثبت والمياه العبد العالم أي: لو أتت به لتمام سنتين (من حين الفرقة؛ لم يثبت نسبُه؛ لحدوث الحمل بعد الطَّلاق يقينًا؛ لأن وطءَ المبتوتة حرامٌ في العدَّة، (إلا باقِعائه) بأن يدَّعي زوجُها نسبَ الولد، فيثبت حملًا لدعواه على أنَّه وَطِهَها في العدَّة بشبهةٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بناء.

 $<sup>^2</sup>$  د - والله أعلم.

<sup>3</sup> د: ويقدر.

<sup>4</sup> 

<sup>5</sup> د: لا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فيثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: لهما.

وفي «التبيين»: هذا ما ذكروه، وفيه نظرٌ؛ لأن المبتوتةَ بالثلاث إذا وَطِقَها الزوجُ بشبهةٍ؛ كان شبهةَ الفعل، وفيها لا يثبتُ النسبُ وإن ادَّعاه. نصَّ عليه في كتاب الحدود. وهل يشترطُ<sup>1</sup> تصديقُ المرأة إذا ادَّعاه الزوجُ؟ فيه روايتان.

(وإن كانتْ هذه) أي: المبتوتةُ (صغيرةً) يجامعُ مثلها، (فجاءتْ به؛ يثبته إلى سنتين) أي: يثبت أبو يوسف نسبَ الولد إلى آخر هذه المدة، (أو رجعيَّةً) أي: لو كانت الصغيرةُ مطلَّقةً طلاقًا رجعيًا؛ (فإلى سبعةٍ وعشرين شهرًا) أي: يثبت أبو يوسف نسبَ ولدها إلى هذه المدَّة؛ لأنه جُعِلَ مراجعًا في عدَّتها، وهي ثلاثةُ أشهرٍ، ويثبتُ بعدها في السَّنتين. (وأثبتاه) أي: نسبَ ولد الصغيرة (إذا أتتْ به لأقلَّ من تسعةٍ أشهر فيهما) أي: في المبتوتة والرجعية.

(أو متوفىً عنها زوجها) أي: لو كانت الصغيرةُ معتدةً عن الوفاة، فجاءت بولدٍ؛ (فإلى سنتين) أي: يثبت أبو يوسف نسب ولدها إلى سنتين. (وأثبتاه إن أتت به لأقل من عشرة أشهر وعشرة أيام).

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا سكتت الصغيرةُ ولم تدَّعِ حبلًا، ولم تقرَّ بانقضاء عدَّتها، أما إذا ادَّعته؛ صارتْ مقرَّةً بأنَّها بالغةّ، وكانتْ في نسب ولدها كالكبيرة، أو أقرَّتْ بمضيِّ العدة بعد ثلاثة أشهرٍ، ثُمَّ جاءت بولدٍ لأقلَّ من ستة أشهرٍ ثبت نسبُه، وإن ولدت لستّةِ أشهرٍ أو أكثرً؛ لم يثبتْ، سواءٌ كان رجعيًا أو بائنًا اتِّفاقًا؛ لأن عدَّتها ثلاثةُ أشهرِ بالنصّ، ومضيَّها كإقرار الكبيرة بمضيّ عدَّتها.

له في المسائل السابقة: إنَّ الكلامَ في المراهقة، وهي قابلةٌ للحبل، فيحتملُ أن تكون حاملًا<sup>2</sup> قبل الطَّلاق أو الوفاة، فيكون انقضاءُ عدَّتها بوضع الحمل، ويحتملُ أنَّها حبلتْ بعد انقضاء عدَّتها بثلاثة أشهرٍ في الطَّلاق، وأربعةِ أشهرٍ وعشر في الوفاة، فإذا وقع الشكُّ في الانقضاء؛ جُعل عدَّتُها غيرَ منقضيةٍ، فيثبت نسبُه إلى سنتين كما في البالغة.

**ولهما:** إنَّ صِغَرَها ثابتٌ بيقينٍ، وهو منافٍ لحملها، فلا يزولُ بالاحتمال ما هو ثابتٌ بيقينٍ، فيُحكمُ بمضيِّ عدَّتها بثلاثة أشهرٍ في الطَّلاق، وبأربعة أشهرِ وعشر في الوفاة، ويحملُ الحملُ على أنَّه حادثٌ بعد مضيِّها، فلا يثبت النسبُ.

(وإذا لم تقرَّ معتدَّةُ الوفاة) التي اعتدَّتْ لوفاة زوجها (بانقضائها) أي: بانقضاء عدَّتها، ولم تقرَّ بالحبل أيضًا، (فأتتْ به لتمام عشرةِ أشهر وعشرةِ <sup>3</sup> أثبتناه) أي: نسبَ ولدها من زوجها. وقال زفر: لا يثبتُ.

هذا الخلافُ فيما إذا كانت معتدَّةُ الوفاة كبيرةً؛ لأنَّها لو كانت صغيرةً؛ فنسبُ ولدها إنَّما يثبتُ إذا أتتْ به لأقلّ من عشرة أشهرٍ وعشرة أيام عند أبي حنيفة ومحمدٍ كما سبق.

قيَّد بعدم الإقرار؛ لأنَّها لو أقرَّتْ بانقضائها لا يثبتُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بتمام عشرة أشهر وعشر؛ لأنَّها لو أتتْ به لأقلَّ منها ثبت اتِّفاقًا.

له: إنَّ حبلها لَمَّا لم يكن ظاهرًا؛ ثبت بالنصِّ انقضاءُ عدَّتها بمضيِّ أربعة أشهر وعشرٍ، ولو ثبت مضيُّ عدّتها بإقرارها، ثُمَّ أتتْ بولدٍ؛ لا يثبت نسبُه، فأَوْلى أن لا يثبتَ فيما نحن فيه؛ لأن الثابتَ بالنصّ أقوى من الثَّابت بإقرارها.

ولنا: إنَّ انقضاءَ عدَّتها بالشُّهور مشروطٌ بعدم الحمل، وذا إنَّما يُعرفُ من جهتها، فلا يحكمُ بانقضاء عدَّتها ما لم تقرَّ به، فلمّا ولدتْ في مدَّةٍ يمكن أن يكون العلوقُ من زوجها قبل موتها؛ يثبت نسبُه منه حملًا لأمرها على الصَّلاح.

(وإذا أتتْ به معتدَّةُ الوفاة) وكذَّبها الورثةُ في الولادة؛ (فثبوتُه) أي: ثبوتُ نسبه مشروطٌ عند أبي حنيفة (بشهادة رجلين أو رجل وامرأتين) على ولادتها.

قيَّدنا بتكذيب الورثة؛ لأنَّهم لو أقرُّوا بالولادة يثبتُ النسبُ؛ لأنَّهم قائمون مقامَ الزوج، ولو أقرَّ بها؛ لثبت النسبُ، فكذا لو أقرُّوا. (إلا أن يكون حبلٌ ظاهرٌ أو اعترافٌ) أي: لو كان بالمرأة حبلٌ ظاهرٌ، أو أقرَّ الزوجُ حال حياته بالحبل؛ يثبت نسبُه بلا شهادة رجلين. وأمَّا شهادةُ القابلة؛ فلا بُدَّ منه لتعيين الولد اتّفاقًا؛ لاحتمال أن يكون الولدُ غيرَ هذا المعيَّن، وإنَّما الخلافُ في ثبوت نفس الولادة بقول المعتدَّة، فعند أبى حنيفة: يثبتُ إذا تأيَّدَ بمؤيّدٍ من ظهور حبل أو اعترافٍ، وعندهما: يثبتُ بشهادةِ قابلةٍ.

(وأثبتاه بواحدةٍ) أي: بشهادة امرأةٍ واحدةٍ مسلمةٍ عادلةٍ بولادته؛ لأن الفراشَ. وهو أن تتعيَّنَ 4 المرأةُ للولادة لشخصٍ واحدٍ. قائمٌ بقيام العدَّة، والفراشُ ملزمٌ للنسب، وإنَّما احتيجَ إلى تعيين الولد، فشهادةُ القابلة كافيةٌ فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تشترط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: حابلاً.

<sup>3</sup> د + أيام.

<sup>4</sup> ح: يتعين.

وله: إنَّ الإلزامَ على الغير لا يجوزُ إلا بحجَّةٍ، وأمَّا عند ظهور الحبل أو إقرار الزوج؛ فلم يُحتجُ إلى الشهادة؛ لأن النسبَ ثبت قبل الولادة، والعدَّةُ مضتْ بإقرارها بوضع الحمل، فلم يبقَ فراشٌ.

وكذا الخلافُ لو كانت معتدَّةً عن طلاقٍ، وأنكر الزوجُ الولادةَ.

(والطَّلاقُ المعلَّقُ بالولادة لا يقعُ بشهادةٍ واحدةٍ بها) أي: إذا قال لامرأته: إن ولدتِ فأنت طالقٌ، فشهدت امرأةٌ بولادتها؛ لا تطلقُ عند أبى حنيفة. وقالا: تطلقُ؛ لأن الولادةَ مما لا يطَّلعُ عليه الرجالُ، فشهادةُ المرأة مقبولةٌ فيها، فكذا فيما يتعلَّقُ بها.

وله: إنَّها ادَّعت الحنثَ عليه، فلا يثبت إلا بحجَّةٍ تامَّةٍ، والطَّلاقُ منفكٌ عن الولادة ذاتًا، فلا يلزمُ من قبولها فيها قبولُها فيه، كما إذا اشترى مسلمٌ لحمًا، فشهد مسلمٌ بأنَّه ذبيحةُ مجوسيّ؛ قبلتْ شهادتُه في حرمة أكله، ولا تُقبلُ أ في الرجوع على البائع.

(وإن أقرَّ بالحبل) ثُمَّ علَقَ طلاقها بالولادة؛ (فهي طالقٌ من غير شهادة) امرأةٍ عند أبي حنيفة؛ لأن إقرارَه بالحبل إقرارٌ بما يفضي إليه، وهو الولادةُ. وقالا: لا تطلقُ إلا بشهادة القابلة؛ لأنَّها مدَّعيةٌ للحنث، فلا بُدَّ لها من حجَّةٍ، وهي شهادةُ امرأةٍ.

(وإذا تزوَّجها، فأتتْ به) أي: بالولد (لأقلّ من ستّةِ أشهرٍ) من وقت تزوُّجها؛ (لم يثبتْ) نسبُه منه، (أو لستَّةٍ) أي: إن<sup>2</sup> ولدتْ لستَّة أشهرِ فصاعداً؛ (يثبت إن اعترف به) الزومُج بالولادة أو سكت؛ لأن الفراشَ قائمٌ.

(وإن جحد الولادة) حال قيام النّكاح؛ (تثبتُ<sup>3</sup> بواحدةٍ) أي: الولادةُ بشهادة امرأةٍ، ويثبت النسبُ بفراشه، حتى لو نفاه الزوجُ يُلاعِنُ.

## (فصلٌ) في النفقة

(ويجبُ للمرأة) مسلمةً كانت أو كافرةً، صحيحةً كانت أو مريضةً على زوجها (النفقةُ والكسوةُ) لقوله تعالى: ﴿وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ وَرُقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعُوْوفِ﴾ [البقرة، 233/2]، (والسُّكني) لقوله تعالى: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ﴾ [الطلاق، 6/6].

(بتسليم نفسها في منزل زوجها) قيَّد به؛ لأنَّها لو لم تزفَّ إلى ببت زوجها؛ لا تستحقُّ النَّفقة، وهو روايةٌ عن أبي يوسف، ومختارُ بعض المتأخرين، لكن في ظاهر الرِّواية: تجب لها النَّفقةُ إذا لم يطالِبْها الزوجُ بالانتقال، فإنَّها سلَّمْت نفسَها إليه معنىً، لكنَّ التَّقصيرَ وُجِدَ من جهة الزوج حيثُ ترك النَّقلَ، فذا لا يوجبُ بطلانَ حقِّها، فإن طالَبَها به وامتنعتْ لاستيفاء مهرها؛ فلها النَّفقةُ أيضًا، وإن امتنعت بغير حقّى؛ فلا نفقةً لها. كذا في «الذخيرة». وذكر في «الكافي»: الفتوى على ظاهر الرواية.

(على قَدْر حاله) لقوله تعالى: ﴿لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ﴾ [الطلاق، 7/65]، فلو كان الزوجُ معسرًا والمرأةُ موسرةً؛ فعليه نفقةُ الإعسار؛ لأنه هو المخاطَبُ بأداء ما في وسعه، وهو مختارُ الكرخيّ وظاهرُ الرواية.

(وقيل: حالهما) أي: تجب<sup>5</sup> على قدر حالهما في اليسار والإعسار، (وبه يُفتى) وهو مختارُ الخصَّاف، والمذكورُ في «الهداية». وإن كان أحدُهما موسراً والآخرُ معسراً؛ فلها نفقةُ الوسط، وهو أن يكون فوق نفقة الإعسار ودون نفقة اليسار.

(وتقدَّرُ بالكفاية) يعني: النَّفقةُ واجبةٌ بقدر كفايتها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم لامرأة أبي سفيان: «خُذِي من مال أبي سفيان ما يكفيك وولدك بالمعروف» أي: بلا إسرافٍ ولا تقتيرٍ، وفي الحديث إشارةٌ إلى أنَّ النَّفقةَ غيرُ مقدَّرةٍ؛ لأن الكفايةَ تختلفُ بحسب الزمان والطباع والرِّخْص والغلاء، فلا معنى لتقدير الشَّافعي من أنَّها على الموسر مُدَّان، وعلى المعسر مُدَّ، وعلى المتوسط مُدُّ ونصفٌ.

(ويُقبلُ قولُه في إعساره عنها) أي: عن النَّفقة؛ لأنه منكرٌ. (وتسمعُ بيِّنتُها) على يساره؛ لأنَّها مدّعيةٌ.

(ويوجب) أبو يوسف (نفقة خادمين على الموسر) لزوجته؛ ليقوم أحُدهما بأمور داخل البيت، والآخرُ بخارجه، وعن أبي يوسف: إذا كانت فائقةً بنت فائقٍ زُفَّتْ إلى زوجها مع خدمٍ كثيرةٍ؛ استحقّت نفقةَ الخدم كلِّها.

(واكتفيا بواحدٍ) إذ الواحدُ يقوم بالأمرين، والزيادةُ للزِّينة، حتى إنَّ الزوجَ لو أقام بنفسه خدمَتَها؛ لم يلزمه نفقةُ الخادم. قيَّد بالموسر؛ لأنه لو كان معسرًا لا يجبُ عليه نفقةُ خادمها في روايةٍ عن أبي حنيفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: إذا.

<sup>3</sup> ح: يثبت.

<sup>4</sup> د – لها.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يجب.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح ابن حبان، 71/10؛ السنن الصغرى للبيهقي،  $^{6}$ 

وفي «الذخيرة»: هذا إذا كان لها خادمٌ، وإن لم يكن؛ لا يُفرضُ على الزوج نفقةُ الخادم. وهذا إذا كان الخادمُ مملوكًا لها، وإن كان مملوكًا لغيرها، أو كان حُرًّا، فقيل: تجبُ عليه، وقيل: لا.

وفي «المحيط»: لو امتنع خادِمُها عن الخدمة؛ لا تجب على الزوج نفقتُه؛ لأنَّها إنَّما تجب بإزاء الخدمة.

وفي نوازل أبي الليث: إن كانت المرأةُ تقدرُ على الخدمة بنفسها؛ تُجبرُ عليها؛ لأن رسولَ الله صلى الله عليه وسلم جعل خدمة داخل البيت على المرأة 1، وكذا قضى بين على وفاطمةً 2.

(وإن نشزتْ) عن بيت زوجها؛ (فلا نفقة حتى تعود) إليه؛ لأن النفقة جزاءُ الاحتباس في بيته، فلا تستحقُّها بدونها، وأمَّا إذا نشزتْ عن التَّمكين في بيت الرَّوج؛ لا تسقطُ نفقتُها؛ لأنه قادرٌ على وطئها كرهاً.

(ولا نفقةَ للصّغيرة) التي لا توطأُ مثلها وإن كانت في منزله؛ لأن المانعَ من جهتها.

فإن قيل: كان ينبغي ألا تجب النفقةُ للزوجة الرَّتقاء والقرناء مع أنَّها واجبةٌ.

قلنا: الرَّنقاءُ يقدرُ جماعها فيما دون الفرج من التَّفخيذ وغيره، وكان الاحتباسُ لمنفعةٍ مطلوبةٍ من النّكاح، فتجب النَّفقةُ، وكذلك المريضةُ. فعلى هذا إذا كانت الصَّغيرةُ مشتهاةً يمكن جماعُها فيما دون الفرج؛ فلها النَّفقةُ. كذا في «الذخيرة».

(وتجب) النَّفقةُ (للكبيرة في مال الصَّغير) لأن التَّسليمَ وُجِدَ من جهتها، والعجزُ قائمٌ من جهته، فصار كالعنين.

(ولا نفقة للمتوقى عنها) أي: للمعتدَّة عن وفاة زوجها؛ لأن ملكه انقطع عن تركته، ولا يمكن إيجابُ النفقة في ملك الورثة. (ونوجبها للمبانة في العدَّة كالرجعيَّة) أي<sup>3</sup>: كما وجبت<sup>4</sup> النفقةُ للمطلقة الرجعية اتِّفاقًا.

وفي «الذخيرة»: المعتدةُ إذا خرجتْ من بيت العدَّة تسقطُ نفقتها، فإذا عادتٌ؛ عادت إليه النفقةُ.

وقال الشافعيُّ: لا نفقةَ للمبتوتة؛ لِمَا روي عن فاطمة رضي الله عنها بنت قيس أنَّها قالت: طلّقني زوجي ثلاثًا، فلم يفرضْ لي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم سكني ولا نفقةً<sup>5</sup>.

أقول: مخالفتُه لنا ليس على الإطلاق؛ لأنَّها إذا كانت حاملًا؛ فلها النفقةُ عنده؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ 6 كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ﴾ [الطلاق، 6/65]، هكذا ذكر في كتبه من غير نقلِ قولٍ آخرَ عنه، فلو قال: ونوجبها للمبانة في العدة كالرجعية لا للحامل فقط؛ لكان أُولى.

ولغا: ما روى عمر رضي الله عنه أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «للمطلّقة الثلاث النفقةُ والسكني ما دامتْ في العدة» أم وما رواه رده عمر وجابرٌ وعائشةُ رضي الله عنهم.

(وإذا تزوّج عبدٌ حرّةً بإذن) أي: بإذن مولاه؛ (تعلقت النفقةُ برقبته) فيباعُ فيها مرّةً بعد أخرى؛ لأن النفقةَ يتجدّدُ وجودها، فيكون في حكم دين حادثٍ، فلو مات سقطتْ لفوات محلّ الاستيفاء.

وقيل: إن قتل العبدُ تجب النفقةُ في قيمته، والصحيحُ: أنَّه يسقطُ فيها أيضًا؛ لأن القيمةَ إنَّما تقامُ<sup>8</sup> مقامَ الرقبة في دينٍ لا يسقطُ بالموت، والنفقةُ صلةٌ يبطل بالموت قبل القبض. كذا قاله القدوريُّ.

(أو حرّ) أي: إذا تزوّج حُرّ (أملًّ، فإن بوّأها مولاها منزله) أي: إن خلّى بينها وبينه في منزلٍ، ولا يستخدمها؛ (وجبت) النفقةُ على الزوج، حتى لو استخدمها المولى بعد التبوئة تسقط النفقةُ.

اعلم أنَّ قيدَ الحرِّ اتفاقيُّ؛ لأن العبدَ والمكاتبَ والمدبرَ كالحرِّ في هذا الحكم، والمدبرةَ وأمَّ الولد كالأمة. كذا في «المحيط». (وإلا فلا) أي: إن لم يبوَّئها؛ فلا نفقةً لها. (وإن بوَّأها بعد الطَّلاق؛ منعنا الوجوبَ) أي: وجوبَ النفقة. وقال زفر: لها نفقةُ العدَّة؛ لأنَّها صارتْ محبوسةً بحيِّه، فتستحقُّ النفقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لم نجده.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د – أي.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: وجب.

 $<sup>^{5}</sup>$  صحيح مسلم، الطلاق  $^{2}$   $^{-10}$ ؛ سنن النسائي، الطلاق  $^{5}$ 

٥١٠ . . 6

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 201/5. وانظر أيضا سنن الدارقطني، 42/5-49 بدون لفظ: «ما دامت في العدة».

<sup>8</sup> ح: تقام.

ولنا: إنَّها لم تستحقُّها عند الطَّلاق، فلا تستحقُّ بالاحتباس بعده.

(وتسقطُ) النفقةُ عن الزوج (بكلّ فرقةٍ جاءتْ منها) أي: من المرأة (بمعصيةٍ كالردة).

قيَّدنا السقوطَ بالنفقة؛ لأن السكني واجبةٌ لها بأيِّ فرقةٍ كانت؛ لأن القرارَ في البيت لا يسقط عنها بالمعصية، حتى لو خالعها على أن لا سكني لها عليه ولا نفقة؛ تسقط النفقةُ دون السكني؛ لأنه حقُّ الشرع. كذا في «المحيط».

وقيَّد بقوله: «منها»؛ لأن الفرقة لمعصيةٍ لو صدرتْ من قِبَل الزوج؛ فلها النفقةُ إن كانت مدخولًا بها.

وقيَّد بالمعصية؛ لأن الفرقةَ لو حصلتْ بدونها كخيار العتق والبلوغ والتفريق بعدم الكفاءة؛ لا تسقطُ بها نفقتُها؛ لأنَّها حبستْ نفسها بحقّ، فصارتْ كما لو حبستْ لاستيفاء المهر.

(ولو بعد الطَّلاق) أي1: ولو كان ارتدادها بعد كونها مطلّقةً ثلاثًا تسقطُ نفقتها أيضًا.

اعلم أنَّ سقوطَها ليس لعين الردَّة، بل لأنَّها تخرجُ من بيته للحبس، حتى لو لم تخرج؛ فلها النفقةُ. ثُمَّ لو أسلمت المعتدَّةُ المرتدَّةُ بعدما حُبستْ؛ لا تعودُ، والفرقُ أنَّ الفرقةَ في المنكوحة وقعتْ من قِبَلها، وفي المعتدة لم تقعْ من قبلها، بل وقعتْ بالطَّلاق، ولكن النفقة سقطتْ بالحبس، وإذا زال المانعُ عادت.

(وتقبيل ابن زوجها في الملك) يعنى: لو كانت معتدَّةً عن الطَّلاق، وقبَّلت ابنَ زوجها؛ فلا نفقةَ لها.

قوله: «في الملك» يفيدُ أنَّ هذا الحكمَ في المعتدَّة عن رجعيٍّ؛ لأن ملكَ النّكاح باقٍ، والفرقةُ من قِبَلها، ولهذا لو قبَّلها ابنُ الزوج مكرهةً؛ تقع الفرقةُ، ولا تسقطُ النفقةُ. ولو كانت معتدَّةً عن بائنٍ، فقبّلت ابنَ زوجها؛ فلها النفقةُ؛ لأن الفرقةَ وقعتْ بالطَّلاق، ولا تأثيرَ لفعلها فيها.

وفي «المنتقى» و «الخانية»: لو قبَّلها، وقال: لم يكن ذلك عن شهوةٍ؛ صُدِّق، إلا أن يكون مع انتشار آلاته 2.

وفي الأمالي: لو قبّلت ابنَ زوجها، وقالت: كانت عن شهوةٍ: إن كذّبها الزوجُ لا يفرَّقُ.

(وبحبسها) أي: تسقطُ النفقةُ إذا حبستْ (في دينِ) كان عليها؛ لأن الاحتباسَ وقع مع جهتها، وهي مماطلتُها دينها.

(وبأخذِ غاصبٍ) أي: إذا أخذها غاصبٌ، فذهب بها (كرهًا) تسقطُ نفقتها؛ لأن فوتَ الاحتباس لم يكن من جهته؛ ليجعلَ الاحتباسُ باقيا حكمًا، وإن لم يفتُ من جهتها أيضًا.

(وحجُّها بمحرمٍ لا زوجٍ مسقطٌ) أي: إذا حجّتْ مع محرمها، ولم يكن زوجُها معها؛ فلا نفقةَ لها عند أبي حنيفة. (ويخالفه) أي: قال أبو يوسف: لها نفقةُ الحضر دون السفر.

وفي «الذخيرة»: هذا إذا حجّتْ بعد تسليم نفسها؛ لأنَّها لو حجّتْ قبله؛ فلا نفقةَ لها اتِّفاقًا.

قيَّد بقوله: «لا زوج»؛ لأن زوجَها لو كان معها في السفر لم تسقطْ نفقتُها اتِّفاقًا.

لأبي يوسف: إنَّها مشغولةٌ بأداء الفرض، فلا تكون ناشزةً.

وله: إنَّ احتباسها عليه فات من جهتها، فتسقط نفقتُها.

(ولو مرضت في منزله) أي: منزل الزوج؛ (لم تسقط) نفقتُها؛ لأن الاحتباسَ المفضيَ إلى بعض المقاصد قائمٌ، وهو استئناسُه بها وحِفظُها منزله وغير ذلك، والمانعُ من الاستمتاع عارضٌ، فأشبه الحيضَ.

وفي قوله: «مرضت في منزله» إشارةٌ إلى أنَّها لو كانت مريضةً في منزلها؛ فلا نفقةَ لها، لكن ذكر في «الذخيرة»: إن مرضتْ في منزلها؛ فلها النفقةُ؛ لأنَّها غيرُ مانعةٍ نفسَها من الرَّوج بغير حقٍ.

(وإذا قضى) القاضي على الزوج (بنفقة الإعسار، ثُمَّ أيسر، فخاصمته؛ تمّم) أي: قضى لها نفقة اليسار، (أو بالعكس) أي: لو كان قضى لها نفقة اليسار، ثُمَّ أعسر زوجها؛ (فبنفقة المعسر) يعني: يقضي لها بنفقة المعسر؛ لأن القضاء بالنفقة كان باعتبار حاله، فيتدُّلُ بتدُّله.

(ونُسقطها) أي: نفقةَ الزوجة (عن الماضي) أي: عن زمانٍ لم ينفقْ فيه عليها، (إلا لفرضٍ) أي: إلا أن يكون القاضي فرض لها النفقة، (أو صلحٍ) أي: لكون الزوجان تصالحا عن النفقة الماضية على مقدارٍ معلومٍ، فلا يسقطُ، فيلزمه القاضي بالمفروضة وبما صالحا عليه. وقال الشافعيُّ: لا تسقطُ.

<sup>2</sup> د: الآلة.

<sup>1</sup> د - ولو.

قيَّدنا بنفقه الزوجة؛ لأن نفقةَ القريب تسقطُ 1 بمضيّ المدة اتِّفاقًا.

له: إنَّ النفقةَ بدلٌ عن احتباسه إيَّاها، فيكون دينًا عليه بلا قضاءٍ كالأجرة.

ولنا: إنَّ هذه صلةٌ تجبُ بقدر الكفاية عند الاحتباس كرزق القاضي في بيت المال، والصلةُ إنَّما تُملكُ بالتَّسليم حقيقةً، أو بتأكُّدِ كالقضاء أو الرضاء.

(وبموتِ أحدهما بعد القضاء بمدَّةٍ) يعني: إذا قضى القاضي على الزوج بنفقةٍ، ومضى عليه مدّةٌ، فمات أو ماتت هي؛ تسقطُ النفقةُ عندنا. وقال الشافعيُّ: لا تسقطُ.

وكذا الخلاف فيما اصطلحا عليه.

له: إنَّها دينٌ عليه، فلا تسقطُ كسائر الديون.

ولنا: إنَّها صلةٌ، وهي وإن تأكّدتْ بالقضاء، لكن لم يتمَّ بدون قبضها، فحكمنا ببقائها حالةَ الحياة نظرًا إلى تأكُّدها، وحكمنا بسقوطها نظرًا إلى عدم تمامها إعمالًا بالدليلين.

اعلم أنَّ هذا الحكمَ فيما إذا فرض القاضي النفقةَ، ولم يأمُّرُها بالاستدانة، أمَّا لو أمرها بالاستدانة عليه؛ لا تسقطُ النفقةُ بموت أحدهما، هذا هو الصحيحُ؛ لأن للقاضي ولايةً عامّةً، واستدانتُها عليه بأمر القاضي كاستدانة الزوج، فلا يسقطُ بالموت. كذا في «النهاية».

(ولو عَجَّل نفقةً سنةٍ، ثُمَّ مات؛ أجاز الاسترجاع بحسابه) أي: قال محمدٌ: يحسبُ لها نفقةُ ما مضى إلى وقت الموت، سواءٌ كانت النفقةُ قائمةً أو مستهلكةً، ويأخذ الورثةُ ما بقي منها. وقالا: لا يسترجعُ منها شيءٌ 2.

ولو كانت هالكةً من غير استهلاكها؛ لا يُستردُّ اتِّفاقًا. ولو عجَّل نفقةً لأجنبيَّةٍ ليتزوجها، فماتت قبل أن يتزوجها؛ فله أنَّ يستردَّ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

وعلى هذا الخلاف الكسوةُ.

له: إنَّ نفقتها كانت عِوَضًا عن احتباسها، فيبطلُ العوضُ بقدر ما فات المعوّض.

ولهما: إنَّها كانت صلةً، فاتَّصل بها قبضُها، فصارتْ كالهبة المقبوضة، ولا يرجعُ فيها بعد الموت.

(وإذا أتت المبانةُ بولدٍ لأكثر من سنتين، ولم تقرَّ بانقضاء عدّتها، وقد استوفت النفقةَ) أي: أخذت نفقةَ العدة في هذه المدة؛ (يفتي) أبو يوسف (بعدم الردِّ) عن ستّة أشهر، أي: بأن لا تردَّ المبانةُ عليه شيئًا. وقالا: تردُّ عليه نفقةَ ستَّةِ أشهر.

له: إنَّها معتدَّتُه ظاهرًا ما لم تقرَّ بانقضاء عدَّتها، وحملُها إن كان من زناً؛ لا يبطلُ نفقتَها، وإن كان من تزوِّجها بزوجٍ آخرَ؛ يبطلُ؛ لأن تزوُّجها كإقرارها بالانقضاء، فلا يرد المأخوذ بالشكِّ.

ولهما: إنَّ حملَها يُحملُ على التزوُّج لا على الزنا حملًا لحالها على الأحسن، فتردُّ.

(ولا نفرِّقُ بالإعسار) أي: بعجزه عن<sup>3</sup> نفقتها، (بل تؤمر) الزوجةَ (بالاستدانة) أي: بأن تشتريَ طعامًا بالدين (لتحيلَ عليه) أي: الزوجةُ على الزوج بذلك الدين، أو ترجعَ به على تركته إن مات.

وفي «شرح المختار»: إذا كان زوجُ المعسرة معسرًا، ولها ابنٌ موسرٌ من غيره، أو أخٌ موسرٌ؛ يؤمر الابنُ أو الأخُ بالإنفاق عليها، ويرجعُ به على الزوج إذا أيسر، ويَحبسُ كلٌ منهما إذا امتنع، فتبيَّنَ بهذا أنَّ الادَّانة لنفقتها تجب على من كانت تجب عليه نفقتُها لولا الزوجُ، وكذا ينفقُ على الأولاد الصغار لمعسرٍ من كان تجب عليه نفقتُهم لولا الأب، ثُمَّ يرجعُ به على الأب إذا أيسرَ، بخلاف نفقة أولاده الكبار حيثُ لا يرجعُ عليه بعد اليسار؛ لأنَّها لا تجب مع الإعسار، فكان كالميت. كذا في «التبيين».

قيَّد بالأمر؛ لأنَّها لو استدانتْ بغير أمر القاضي؛ ليس لها الإحالةُ ولا الرجوعُ.

وقال الشافعيُّ: يفرَّقُ إن طلبتْه.

قيَّدنا بالعجز عن النفقة؛ لأنه لو عجز عن المهر لا يفرّق اتِّفاقًا.

له: إنَّه عجز عن إمساكها بالمعروف، فينوب القاضي منابه في التَّسريح بإحسانٍ.

ولنا: إنَّ في التَّفريق إبطالًا لحقِّ الزوج بالكليَّة، وفي الاستدانة رعايةً للحقين، فيصارُ إليها، لا إلى التفريق.

2 ح: بشيء.

3 ح: من.

<sup>1</sup> د: يسقط.

قال صدرُ الشريعة: علماؤنا استحسنوا أن ينصبَ القاضي نائبًا شافعيَّ المذهب يفرِّقُ بينهما؛ لأن دفعَ الحاجة الدَّائمة لا يتيسَّرُ بالاستدانة، ولا يوجدُ من يُقْرضُها، وغني الزوج أمرٌ متوهَّمٌ، فالتفريقُ صار ضروريًا إذا طَلَبَتْه.

هذا إذا كان الزوجُ حاضرًا، وإن كان غائبًا؛ لا يفرَّقُ؛ لأن عجزَه غيرُ معروفٍ حال غيبته، وإن قضى بالتفريق؛ لا ينفذُ قضاؤه؛ لأنه ليس في مجتهدٍ فيه؛ لِمَا ذكرنا أنَّ العجزَ لم يثبتْ. كذا في «النهاية».

(وإذا كان للغائب مالٌ مودعٌ، أو مضاربة، أو دينٌ، وعلم القاضى به) أي: بالمال (وبالنّكاح، أو اعترف بهما) أي: بالمال والنّكاح (مَنْ هو) أي: المالُ (في يده؛ يفرضُ) القاضي (نفقةَ زوجته وولده الصغير ووالديه إذا كان من جنس حقّهم) أمَّا الفرضُ إذا علم القاضي؛ فلأنَّ علمَه حجَّةٌ يجوز له القضاءُ به في محلِّ ولايته، وأمَّا إذا اعترفوا بالمال والنّكاح؛ فلأنَّهم أقرُّوا بأنَّ لها حقَّ الأخذ مما في أيديهم، وإقرارُ صاحب اليد مقبولٌ في حقّ نفسه، فيقع القضاءُ عليهم أوَّلًا، ثُمَّ يسري إلى الغائب.

فإن قيل: لو أحضر الدائنُ مودعًا للغائب، واعترف بالوديعة والدين؛ لا يأمرُ القاضي بأداء الدين، فلِمَ أمر القاضي بالنفقة هنا؟ قلنا: إنَّما أمر القاضي بنفقتهم؛ لأنَّها واجبةٌ قبل القضاء، وكان لهم أَخْذُها بدونه، فيكون القضاءُ إعانةً لهم لا قضاءً؛ لأن القضاءَ إلزامُ أمر لم يكن لازمًا قبله، فلا يكون هذا القضاءُ قضاءً على الغائب، وليس كذلك سائرُ الديون، ولهذا قيّد بنفقة الزوجة والولد والوالدين احترازًا عن نفقة سائر المحارم؛ لأن نفقتَهم إنَّما تجب بالقضاء؛ لأنَّ وجوبَها مجتهدٌ فيه، فيكون القضاءُ بنفقتهم قضاءً على الغائب، وهو غيرُ جائزِ.

اعلم أنَّ كونَ المال مودعًا أو مأخودًا على وجه المضاربة ليس بقيدٍ لفرض النفقة؛ لأن المالَ لو كان في بيت الغائب، وعلم القاضي بالنَّكاح؛ يفرضُ لهم النفقةَ.

وإنَّما قيَّد بالاعتراف بهما؛ لأنه لو أنكر أحدُهما؛ لا يفرض القاضي، ولا تقبلُ بيِّنةَ المرأة فيه؛ لأن المودعَ لا يكون خصمًا عن الغائب.

وقيَّد بقوله: «من جنس حقّهم»؛ لأنه لو كان من خلاف جنسه بأن لا يكون المالُ نقدين أو طعامًا أو كسوةً يستحقونها لا يفرضُ عنه <sup>1</sup> النفقةُ؛ لأنه إنَّما يصرفُ إلى حقِّهم بواسطة البيع، ولا يباعُ مالُ الغائب اتِّفاقًا، أمَّا عند أبي حنيفة؛ فلأنَّه لا يرى البيعَ على الحاضر المديون، فعلى الغائب أُولى، أمَّا عندهما؛ فلأنَّهما إنَّما يريان البيعَ على الحاضر لامتناعه عن البيع، وامتناعُ الغائب عنه غيرُ معلومٍ.

(ويحلَّفُها) أي: القاضي المرأةَ على أنَّها ما أخذت النفقةَ، (ويأخذُ منها) أي: القاضي من الزوجة (كفيلًا بها) أي: بالنفقة نظرًا للغائب؛ لاحتمال أن يحضرَ ويقيمَ بيّنةً على طلاقه، أو إعطائه نفقتها.

(وإن لم يكن له) أي: للزوج الغائب (مالٌ، فأقامت البينةَ على الزوجيَّة ليفرضَ لها) أي: القاضى للمرأة النفقة (رَدَدْناها) أي: بينتَها؛ لأن خصمَها غائبٌ. وقال زفر: تسمعُ 2 بينتُها، ويأمرها القاضي بالاستدانة؛ إذ لا ضَرَرَ فيه على الغائب؛ لأنه إذا حضرَ، فإن صدَّقها أو أقامت بيّنةً أو نكلَ عن اليمين؛ فقد أخذت حقَّها، وإن حلف؛ تضمنُ هي أو كفيلُها.

(ويختار القبول) أي: قبولُ بينتها كما قال زفر، والقضاةُ في زماننا يعملون على قوله؛ لاحتياج الناس إليه، واستحسنه أكثرُ المشايخ، فيفتى به.

(ولو كفل عنه) أي: رجلٌ عن الزوج لزوجته (بالإنفاق كلّ شهر؛ يُلزمه به) أي: أبو يوسف الكفيل بالإنفاق عليها (ما دام النّكاحُ) قائماً بينهما. (وألزماه بشهر) أي: بنفقة شهر واحدٍ.

له: إنَّه التزم بنفقة كلِّ شهر، فيؤخذُ به، كما لو قال: تكفّلتُ بنفقتك عنه ما دمتما زوجين.

ولهما: إنَّ الشهرَ الأوَّلَ معلومٌ، فيصحُّ، وما وراءه مجهولٌ، فلا يصحُّ، كما لو قال: ما غصبك أحدٌ فأنا ضامنٌ 3، بخلاف ما ذكر؛ لأنه بيّن فيه مدّةً.

وفي «النوادر»: لو أبرأت الزوجَ عن نفقتها أبدًا؛ فالبراءةُ باطلةٌ، ولو أبرأت النفقةَ المفروضةَ لها كلَّ شهر؛ صحَّ الإبراءُ من نفقة الشهر الأوَّل دون ما سواه.

<sup>1</sup> د: تفرض فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يسمع.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ضامنه.

(وطلبُها كفيلًا لغيبته لغو) أي: إذا قالت للقاضي: زوجي يريد أن يغيب، فخُذْ لي منه كفيلًا لنفقتي؛ لا يأخذه عند أبي حنيفة؛ لأن طلبَ الكفيل بما لم يجب عليه غيرُ معتبرٍ. (ويأمره به لنفقةِ شهرٍ) أي: قال أبو يوسف: يأخذ لها كفيلًا منه لنفقةِ أسهرٍ رعايةً لحقِّها احتياطًا، وإنَّما قدّر بشهرٍ؛ لأنه أدنى الآجال في السَّلَم، وما دونه في حكم الحالِّ. (وقيل: هو) أي: قول أبي يوسف (المختارُ) للفتوى.

(ويسكنها) أي: الزوجُ زوجته (في دارٍ مفردةٍ لا يشارِكُها أحدٌ من أهله) حتى لو كان له ولدٌ من غيرها؛ فليس له أن يسكنه معها؛ لأنَّها 2 لا تأمنُ منه على متاعها، (إلا باختيارها) فإذا اختارت الشركة في السكنى؛ فقد رضيت بإسقاط حقِّها.

(ويجوز منعُ أهلها من الدُّخول عليها) وقيل: لا يمنعهم من الدُّخول، بل من اللبث عندها خوفاً من الفتنة، (لا من النَّظر والكلام) لأن في المنع عنهما قطيعة الرحم.

(وقيل: لا يمنعها من الخروج إلى الوالدين، ودخولهما إليها كلَّ جمعةٍ وغيرهما) أي: لا يمنع غيرهما من المحارم (كلّ سنة).

(وتجب) النفقةُ (على الأب وحده لولده الصغير الفقير مع مخالفة الدين) لأنه جزوُّه، فنزّلَ منزلةَ نفسه، (كزوجته 3) أي: كما تجب نفقةُ زوجته مع مخالفة الدين.

(ولم يوجبوا على الأمّ إرضاعه وإن لم تكن شريفةً) وقال مالكُّ: تجبرُ الأمُّ على إرضاع الولد إذا لم تكن شريفةً؛ لأنَّها لو لم تُجبرْ على الإرضاع لتضرَّرَ الولدُ، وأما الشريفةُ؛ فتتضرَّرُ بالجبر على الإرضاع أكثرَ من تضرُّر الولد، فلا تُجبرُ.

ولنا: قوله تعالى: ﴿لَا تُضَارَ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا﴾ [البقرة، 233/2]، وفي إجبارها على الإرضاع إضرارٌ بها، فلا تجبرُ مطلقًا، وأمّا ضررُ الولد؛ فيندفعُ بإرضاع الظِّئر.

(إلا أن تتعيَّنَ) الأمُ بالإرضاع، بأن لا يرضعَ الصبيُ غيرها، أو لا توجدَ مرضعةٌ غيرها، فتجبرُ عليه صيانةً للولد. وكذا تجبرُ إذا كان الأبُ معسراً، ولم يكن للولد مال، وتجعل الأجرة دينًا عليه كنفقته.

(ويستأجرُ) الأبُ؛ لأن الأجرة عليه (من ترضِعُه عندها) أي: عند الأمّ إذا أرادتْ ذلك؛ لأن الحضانة لها.

(ولا نجيزُ استئجارَ زوجته ولا<sup>4</sup> معتدّته لإرضاع ولده منها) أي: من زوجته أو معتدته. وقال الشافعيُّ: يجوزُ.

قيَّد بقوله: «منها»؛ لأن ولدَه لو كان من غيرها يجوز استئجارُها اتِّفاقًا.

له: إنَّ إرضاعها لَمَّا لم يجبْ عليها؛ صارت كالأجنبية، فجاز استئجارها.

ولذا: إنَّ عقدَ النّكاح لإقامة مصالح البيت، ومن جملتها إرضاعُ ولدها، إلا أنَّها لم تُجبرُ عليه؛ لاحتمال عجزها عنه، فإذا أقدمتْ عليه بالأجرة؛ ظهرتْ قدرَتُها، فتبيَّنَ أنَّ الفعلَ واجبٌ عليها، فلا يجوزُ استئجارها؛ لأن الاستئجارَ على فعلٍ واجبٍ غيرُ جائزٍ كاستئجار المولى عبده، وكذا معتدّته عن رجعيٍّ؛ لأن النّكاحَ قائمٌ، وأمَّا معتدَّتُه عن بائنٍ؛ فكذا في روايةٍ؛ لأن بقاءَ بعض أحكام النّكاح في المبانة كوجوب النفقة وعدم جواز دفع زكاته إليها كبقاء النّكاح، وفي روايةٍ: جاز؛ لالتحاقها بالأجنبيات.

(فإذا انقضتْ) عدَّتُها؛ (جاز) استئجارها.

(وتقدَّمُ) الأُمُّ (على الأجنبيَّة) لأنَّها أشفقُ، (إلا أن تطلبَ زيادةَ أجرةٍ) على أجرة غيرها من المرضعة، فيقدّمُ<sup>5</sup> غيرها على الأم؛ لئلا يتضرَّر الأبُ.

(وتجبُ على الولد وحده لأصوله الفقراء) أي: لا يشاركُ الولدَ أحدٌ في نفقة أصوله. قيل: تجب على الولد الذكر والأنثى على قدر إرثهما؛ لقوله تعالى: ﴿وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ﴾ [البقرة، 233/2]. وقيل: على السَّواء؛ لاستوائهما في العلَّة، وهذا هو المختارُ. (مع مخالفة الدين) قيَّد الأصولَ بالفقر؛ لأن نفقة الأغنياء واجبةٌ في مالهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بنفقة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د - لأنها.

<sup>3</sup> د: كالزوجة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أو .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتقدم.

(وللأب بيعُ عروضه) أي: جاز له بيعُ عروض ولده عند أبي حنيفة. العروضُ: هي الأمتعةُ التي لا يدخلها كيلٌ ولا وزنٌ، ولا يكون حيواناً ولا عقاراً. كذا في «الصحاح». والمرادُ منها ههنا: جميعُ المنقولات.

(وهو) أي: والحالُ أنَّ ولده (غائبٌ فيها) في هنا بمعنى عن، يعني: لأجل نفقته.

وقالا: لا يجوزُ.

قيَّد بالأب؛ لأنه بيعَ غيره لا يجوز اتِّفاقًا، وكذا لا تملكُ الأمُّ بيعَ عروض ولدها في ظاهر الرواية، وما ذكر في الأقضية من جواز بيع الأبوين؛ فتأويلُه: أنَّ الأبَ هو الذي يبيعُ، لكن لمنفعتهما أضافَ البيعَ إليهما.

وقيَّد بالبيع؛ لأن استيفاءَ نفقته من ماله جائزٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «وهو غائب»؛ لأن الولدَ إذا كان حاضرًا لا يجوز بيعُ عروضه اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «فيها»؛ لأن بيعَ عروض<sup>1</sup> ولده لسائر ديونه لا يجوزُ اتِّفاقًا.

أقول: الضميرُ في عروضه راجعٌ إلى الولد السابق، وهو كان شاملاً للصغير والكبير، فيفهمُ منه أن بيعَ عروض الولد الصغير مختلفٌ فيه أيضًا، وليس كذلك؛ لأن المفهومَ من «الهداية» و «المنظومة»: أنَّ الخلافَ في بيع عروض الولد الكبير²، وأمَّا بيعُ عروض الولد الصغير٤؛ فجائزٌ اتِّفاقًا. ولو قال: وللأب بيعُ عروض ولده الكبير؛ لكان أَوْلى.

لهما: إنَّ ولايةَ الأب انقطعتْ عن ولده بالبلوغ، فلا يملكُ بيعَ عروضه كما لا يملك حال حضرته، وهذا هو القياسُ.

وله: إنَّ الولايةَ وإن زالتْ، لكن بَقِيَ أثرها، ولهذا صحَّ منه الاستيلادُ في جارية ولده الكبير، والعينُ يخشى عليها الهلاكُ، وحفظُ ثمنها أيسرُ، فيجوز له بيعُه للحفظ، فإذا باعها، فصار ثمنُها من جنس حقِّه؛ فله الاستيفاءُ منه.

(ويمنعُ من عقاره) أي: لا يجوز بيعُ عقار ولده لنفقته اتِّفاقًا، والتسامحُ السابقُ واردٌ فيه؛ لأن الممنوعَ بيعُ عقار ولده الكبير، وأمَّا بيعُ عقار ولده الصغير؛ فجائزٌ لكمال ولايته عليه.

(فإن كان مالُه) أي: مالُ الغائب (في يد أبويه؛ لم يضمنا بإنفاقه) لأنَّهما استوفيا منه ما هو حقُّهما، (أو في يد أجنبيٍّ، فأنفق عليهما) أي: على أبوي الغائب من ماله (بغير إذن الحاكم؛ ضَمِنَ) لأنه تصرُّفٌ في مال غيره بلا ولايةٍ عليه، فلا يرجعُ ما ضمنه عليهما؛ لأنه ملك ما دفعه بالضمان، فصار متبرعًا بما دفعه، ولا رجوعَ للمتبرّع، وأمَّا إذا أنفقَ بإذن الحاكم؛ فلا ضمانَ؛ لأن للحاكم ولايةً عامَّةً.

وفي «النوادر»: إذا لم يكن في مكانٍ يمكن استطلاعُ رأي القاضي لا يضمنُ استحسانًا، وعلى هذا لو مات بعضُ الرفقة في السفر، فباعوا قماشَه، وجهّزوه بثمنه، أو أغمى عليه، فأنفقوا عليه من ماله؛ لم يضمنوا.

(وإذا مضت مدَّة بعد القضاء لهم) أي: للولد والوالدين (ولذي الأرحام بها) أي: بالنفقة، وهو متعلِّق بالقضاء (سقطت) نفقتهم؛ لأنَّها وجبتْ كفايةً لحاجتهم، ولهذا لا تجب إذا أيسروا، أو اندفع حاجتُهم بالأكل من الناس، وقد حصلت الكفايةُ بمضيّ المدة، فتسقطُ النفقةُ، بخلاف نفقة الزوجة حيثُ لا تسقطُ بعد القضاء بمضيّ المدة؛ لأنَّها تجب لكونها محتبسةً في منزل الزوج، ولهذا تجبُ مع يسارها.

وفي «الذخيرة»: نفقةُ ما دون الشهر لا تسقطُ؛ لأنَّه لو سقطتْ بالمدَّة اليسيرة؛ لَمَا أمكنهم استيفاؤها، فقدّروا الفاصلَ بالشهر. وفي «الحاوي»: نفقةُ الصغير تصيرُ دينًا بالقضاء دون غيره.

ولو ضاعتْ نفقةٌ أو كسوةٌ مقدَّرةٌ للمرأة؛ لا تجب نفقةٌ أخرى؛ لعدم اعتبار الحاجة في حقِّها، ولهذا تستحقُّ المرأةُ النفقةَ مع الغنى. ولو ضاع نفقةُ الأقارب قبل مضيّ الوقت؛ يفرضُ لهم نفقةٌ أخرى لتحقُّقِ حاجتهم، ولهذا لا يستحقون النفقةَ مع الغنى. كذا في «التبيين».

(إلا أن يؤذنَ لهم في الاستدانة) فلا تسقطُ؛ لأن إذنَ القاضي في الاستدانة كإذن الغائب، فيصير دينًا في ذمَّته.

(ونوجِبُها لكلِّ ذي رحمٍ محرمٍ مسلمٍ فقيرٍ مع صغرٍ، أو أنوثةٍ، أو زمانةٍ، أو أعمى على قدر الميراث) وقال الشافعيُ: لا تجك نفقتهم.

قيَّد بالمحرم؛ لأن نفقةَ غير المحرم لا تجب اتِّفاقًا.

3 د: الصغار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – عروض.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ولد الكبار.

وقيَّد بالمسلم؛ لأن نفقةَ مخالفِ الدين منهم لا تجبُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بأن يكون مع فقره متَّصفًا بأحد الأوصاف الباقية إشارةً إلى أنَّه إنَّما يستحقُّ النفقةَ إذا كان عاجرًا عن الكسب؛ لأنه لو كان قادرًا عليه لا تجبُ نفقتُه اتِّفاقًا، ولهذا قالوا: إذا كان طالبُ العلم غيرَ مهتدٍ إلى الكسب؛ فنفقتُه على الأب وإن كان صحيحًا.

اعلم أنَّ هذه الأوصافَ إنَّما يُعتبرُ في غير الوالدين؛ لأن في نفقتهما يعتبرُ الفقرُ فقط في ظاهر الرواية، حتى لو كانا فقيرين قادرين على الكسب؛ يجبرُ الابن على إنفاقهما ترجيحًا لهما على سائر المحارم. كذا في «الذخيرة».

له: إنَّ ذوي الأرحام لا جزئيَّة بينهم، فلا تجب نفقة بعضهم على بعض كبني الأعمام.

**ولنا**: قراءةُ ابن مسعود: وعلى الوارث ذوي الرحم<sup>1</sup> المحرم مثل ذلك، وقراءتُه كروايته.

وفي لفظ «الوارث» إشارةٌ إلى أنَّ النفقةَ على مقدار الميراث، كما لو كان لمعسرٍ أخٌ لأبٍ وأمٍّ وأخٌ لأمٍّ؛ فسدسُ نفقته يكون على الأخ لأمٍّ، وباقيها على الأخ لأبٍ وأمٍّ، وأهليّةُ الإرث فيها كافيةٌ، حتى لو كان له خالٌ وابنُ عمٍّ؛ فنفقتُه على خاله؛ لكون ذا رحمٍ محرمٍ، مع أنَّ الميراثَ لابن العم. ولو استويا في المحرميّة وأهلية الإرث؛ يترجَّحُ الوارثُ حقيقةً، حتى إذا كان له عمٌّ وخالٌ؛ فالنفقةُ على العد.

(وينفق الأبُ على ابنه الزَّمِن وبنته البالغة التُّلُثين، والأمُّ) أي: تنفق الأم (التُّلُث) لأن ميراثهما على هذا المقدار، وهذه رواية الخصَّاف، وفي ظاهر الرواية: النفقة كلُها على الأب؛ لأن مؤنة رضاع ولده لا يشاركُه أحدٌ، فكذا في النفقة.

وفي «المحيط»: يحبس الأبُ في نفقة ولده؛ لأن في الامتناع من إنفاقه إتلافَ النفس، ولا يحبسُ في سائر ديون الولد؛ لأن فيه إيذاءَ الأب.

(ولا تجب على الفقير) نفقةُ أقاربه. قيّدنا بها؛ لأن نفقةَ الزوجة والولد الصغير واجبةٌ مع الفقر، حتى لو كان عاجزًا عن الكسب لكونه مقعّدًا يتكفّفُ الناس، وينفق على ولده وزوجته، وبعضُ المشايخ قالوا: نفقتهم في هذه الصورة في بيت المال.

(فيشترط) أبو يوسف (ليساره ملك نصابٍ يحرّمُ) أي: ذلك النصابُ على مالكه (الصدقة) وهو مقدارُ نصابٍ فاضلٍ عن الحوائج الأصلية بلا شرطِ نماءٍ، تقدّم بيانُه في فصل مصارف الزّكاة. (ويفتى به) أي: بقول أبي يوسف. (وقدّره) أي: محمدٌ يسارَ من تجب عليه نفقةُ أقاربه (بالفاضل عن نفسه وعياله شهرًا، أو من كسبه) أي: في روايةٍ عن محمدٍ: إنَّه مقدَّرٌ بالفاضل عن كسبه (كلّ يومٍ) حتى إذا اكتسب درهمًا كلَّ يومٍ، وكفاه ثلثاه؛ يجب صرفُه ثلثه إلى قريبه.

(وينفقُ المولى على عبده وأمته، فإن امتنع المولى) عن إنفاقهما، (ولهما كسبّ؛ أنفقا منه) نظرًا للمولى، وإبقاءً لملكه. (وإلا) أي: إن لم يكن لهما كسبّ لكونهما معلولين؛ (أجبر) المولى (على بيعهما) وكذا الحكمُ في سائر الحيوانات عند أبي يوسف. وأمَّا في ظاهر الرواية؛ فلا يُجبرُ مالكُها على إنفاقها ولا على 2 بيعها؛ لأن إجبارَ القاضي نوعُ قضاءٍ، ولا بُدَّ له من مقضيٍّ له هو من أهل الاستحقاق، والدابَّةُ ليست من أهل الاستحقاق.

هذا إذا لم تكن الدابَّةُ مشتركةً، فإن كانت؛ فالقاضي يجبرُ الشريكَ الممتنعَ عن إنفاقها على بيع نصيبه رعايةً لجانب الشريك الآخر؛ لأنه من أهل الاستحقاق. كذا في «المحيط».

#### (فصلٌ) في الحضانة

وهي تربيةُ الولد.

(وتقدّمُ الأمّ على الأب في الحضانة) لِمَا روي أنَّ عمر رضي الله عنه طلّق زوجته، فتنازعا إلى أبي بكرٍ رضي الله عنه، فقال: ريقُها خيرٌ له من عسلِ عندك يا عمر<sup>3</sup>.

(إن طلبتْ) قيَّد به؛ لأنَّها لو لم تطلب الحضانة؛ لا تجبرُ عليها؛ لاحتمال عجزها عنها.

وفي «النهاية»: هذا إذا كانت للولد ذات رحمٍ محرمٍ سوى الأمّ، وإن لم يكن؛ تجبرُ الأمُّ؛ لأن الأجنبيَّة لا شفقة لها، فيفوتُ الولدُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – الرحم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: إلى.

<sup>3</sup> 

(ثم أَمُها) أي: أمّ الأم، (ثم أمُّ الأب، وقدَّمناها) أي: أمَّ الأب (على الخالة) وقال زفر: الخالة مقدّم على أمّ الأب؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الخالة أمِّ»1.

ولنا: إنَّها أصلُ الولد لتولُّده منها بواسطة ابنها، فتكون أَوْلي من أختِ الأمِّ، وما رواه يدلُّ على شفقتها لا على تقدُّمها.

(ثم الأخت لأبوين) أي: لأبٍ وأمِّ؛ لأن ذاتَ القرابتين تكونُ أشفقَ، (ثم للأمّ) أي: الأخت لأمّ، (ثم للأب) أي: الأخت لأبّ، (ثم الخالاتُ، ثُمَّ العماتُ) تقديماً لقرابة الأمّ على قرابة الأب.

(ويترتَّبن  $^2$  كذلك) أي: يرتّبن كالأخوات، فتقدَّمُ الخالةُ لأبٍ وأمِّ على الخالة لأمٍّ، ثُمَّ هي على الخالة لأبٍ، وكذلك في العمات. (ويسقطُ  $^3$  حقُّ الحضانة إذا تزوّجتْ بأجنبيّ) لأن الصبيَّ يتضرَّرُ بالجفاء من زوج أمِّه.

قيَّد بالأجنبيّ؛ لأنَّها لو تزوّجتْ ذا رحمٍ محرمٌ منه لا يسقطُ؛ لأن قريبه يشفقُه.

(ويعود) حقُّ الحضانة (بالطَّلاق).

(وإذا استغنى الغلامُ) أي: الصبيُّ (عن الخدمة) أي: خدمة من لها الحضانةُ، بأن يأكلَ ويستنجي وحده، (قيل: بسبعٍ) يعني: استغناؤه مقدَّرٌ بسبعِ سنين، وعليه الفتوى. (أو تسعٍ) أي: تسع سنين. (أُجبر الأبُ) أو الوصيُّ أو الوليُّ (على أخذه) لأنه أقدرُ على تأديبه وتعليمه.

(وتمكثُ الجاريةُ عند الأمّ والجدّة حتى تحيضَ) لأن الأمَّ أقدرُ على تأديبها بآداب النساء، (وعند غيرهما) أي: غير الأمّ والجدة (حتى تُشتَهى).

(والولد) أي: يمكثُ ولدُ المسلم (عند الذميَّة حتى يخافَ أن يألفَ الكفرَ) أي: إذا خيف عليه أن يعقلَ الأديانَ، ويألف الكفرَ؛ فالأخذُ منها أَوْلي نظرًا له.

(ولا حقَّ للأمة وأمّ الولد فيه) أي: في حقّ الحضانة (قبل العتق) لأن الحضانة من باب الولاية، وليستا بأهل لها.

(وإذا لم تكن له) أي: للصبيّ من أهله (امرأةٌ، فاختصم فيه الرجالُ؛ قُدّمَ أقربُهم تعصيبًا) فيقدّم الأخُ لأبٍ وأمٍّ على الأخ لأب، ويقدَّمُ ابنُه على ابن الأخ لأبّ، وعلى هذا.

وفي «الكافي»: لا توضعُ الأنثى عند مولى العتاقة، ولا عند عصبةٍ غير محرمٍ، ولو لم تكن عصبته المحرم أمينًا لفسقه؛ يضعها الحاكم عند امرأةٍ أمينةٍ، وإن لم يكن له عصبةٌ؛ يدفع إلى الأخ لأمٍّ، ثُمَّ إلى ولده، ثُمَّ إلى العمّ، ثُمَّ إلى الخال لأبٍ ولأمٍّ، ثُمَّ لأبٍ، ثُمَّ لأمٍّ؛ لأن لهؤلاء ولايةً عند أبى حنيفة في النّكاح.

(ولا يخرج الأبُ بولده قبل الاستغناء) أي: استغناء ولده من الحضانة؛ لئلا يبطلَ حقُّ الأمِّ في حضانته 4. (ولا الأمُّ) أي: لا تخرجُ الأمُّ (من المصر) بولده؛ لئلا يتضرَّر الأبُ، (إلا إلى وطنها الذي تزوَّجَها فيه) المفهومُ منه: أنَّ إخراجها بولده إنَّما يجوزُ بأمرين جميعًا: كونُ المقصد وطنَها، وكونُ تزوُّجها فيه، كما إذا تزوَّجَ امرأةً بالشام، فقدم بها إلى الكوفة، فولدتْ منه، ثُمَّ طلَّقها، وانقضتْ عدَّتُها، فلها أن تخرجَ بولدها إلى الشام من غير رضا الأب، حتى لو كان وطنها بالشام، ولم يكن تزوجها فيه، أو كان تزوّجها فيه، ولم تكن من أهل الشام؛ ليس لها أن تخرج إلى الشام.

(إلا دار الحرب) أي: إن كان وطنُها في دار الحرب، وقد تزوَّجها فيها، وهي حربيَّةٌ بعد أن كان مسلمًا أو ذميًّا؛ لا تخرج الأمُّ بالولد إليه؛ لئلا يألفَ الولد الكفرَ، ولو كانا حربيين؛ فلها ذلك. والله أعلم.

#### (كتابُ العتق)

وهو قوَّةٌ حكميَّةٌ يصيرُ بها أهلًا للتصرُّفات الشَّرعيَّة.

(يصحُّ في ملكٍ) أي: في مملوك المعتق، فلا يصحُّ من العبد؛ إذ لا ملكَ له.

قيَّد به؛ لأن عتقَ ملك الغير غيرُ صحيح.

<sup>1</sup> سنن أبي داود، الطلاق 34-35؛ السنن الكبرى للنسائي، 169/5. وفي صحيح البخاري، الصلح 6؛ سنن الترمذي، البر والصلة 5، بلفظ «الخالة بمنزلة الأم».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وينزلن.

<sup>3</sup> ح: وتسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: حضانه.

(أو مضافٍ إليه) أي: إلى الملك، كما إذا قال: إن ملكتُ عبدًا فهو حُرٌّ.

(من قادر على التبرُّعات) قيَّد به؛ لأن العتقَ تبرُّعٌ، ولا يصحُّ ممن لا يقدرُ عليه، كالصبيّ والمجنون.

(بصريحه) أي: بلفظٍ يدلُّ على العتق وضعًا، (كأنتَ حُرِّ أو معتقٌ) أو حرّرتُك، أو أعتقتك، وهذه الألفاظُ موضوعةٌ للإعتاق شرعًا وعرفًا، ولذلك استغني فيها عن النيَّة، ولو قال: عنيتُ به الكذبَ أو الخلوصَ عن العمل؛ لا يصدّقُ قضاءً، إلا أن يقول: حرَّرتُك عن العمل؛ فحينفذٍ يصدّقُ.

(أو يا عتيق، أو يا حرّ) إنّما يثبث بهما العتقُ؛ لأن النداءَ بهذا الوصف يقتضي ثبوتَه، وإثباتُه ممكنٌ من جهته، فيثبث تصديقًا له. (إلا أن يكون عَلَماً) فلا يعتقُ؛ لأن الحرَّ أو العتيقَ إذا كان علماً له؛ إنَّما يرادُ به الذَّاثُ لا التَّوصيفُ، حتى لو سماه: حُرًّا، ثُمَّ قال: يا آزاد، أو بالعكس؛ يعتقُ؛ لأنه ما ناداه باسم علمه.

(أو وجهُك) أي: يصحُّ إعتاقه بقوله: وجهُك حُرٌّ، (أو رأسُك) أو رقبتك ونحوها مما يعبَّرُ به عن جميع البدن.

(لا يدُك أو رجلُك) أي: لا يصحُّ إعتاقُه بقوله: يدُك حُرّ ونحوه مما لا يعبَّرُ به عن الجملة.

(وبالكناية) أي: يصعُّ العتق بلفظٍ غيرٍ موضوعٍ للعتاق، بل محتملٍ له، (كلا ملك لي عليك، ولا سبيل) أي: لا سبيل لي عليك، وأخرجتك من ملكي، وأمثالها، فإنَّ عدمَ ملك المولى ونفيَ السَّبيل عنه يحتملُ أن يكون بالإعتاق وبنقل الملك إلى غيره ببيعٍ ونحوه. (إن نوى) العتقَ.

قيَّد به؛ لأن أحدَ المحتملين في الكناية لا يتعيَّنُ إلا بالنيَّة.

(ولا يعتقُ بلا سلطانَ) أي: بقوله: لا سلطانَ لي عليك (مطلقًا) أي: نوى به العتقَ أو لم ينوٍ؛ لأن السُلطانَ عبارةٌ عن اليد، ونفىُ اليد لا يستلزمُ نفىَ الملك كما في المكاتب، وأمّا نفىُ السبيل مطلقًا؛ فمستلزمٌ نفىَ الملك؛ لأن للمولى على المكاتب سبيلًا.

(وقوله: أنتَ لله ليس بإعتاقٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: يعتقُ به؛ لأن اللَّامَ للاختصاص، وخصوصُ الملك لله إنَّما يكون بزوال ملك العبد عنه، فيكون إعتاقاً.

وله: إنَّ العبدَ قبل هذا القول كان لله؛ لأن الأشياءَ كلُّها لله تعالى بحكم التَّخليق، فيكون إخبارًا لا إنشاءً.

(ولو قال) لعبده: (هذا مولاي، أو مولاتي) أي: قال لأمته: هذه مولاتي، (أو يا مولاي؛ عَتَقَ) لأنه وَصَفَه بولاءِ العتاقة، فثبت العتقُ وإن لم ينوه كالصَّريح.

فإن قلت: لم تعيَّنَ هذا المعنى ولفظُ المولى مستعملٌ حقيقةً في مولى الموالاة، وفي معنى النَّاصر؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنِّي الْكَافِرِينَ لَا مُؤْلَى لَهُمْ﴾ [محمد، 11/47]، وفي معنى ابن العمّ؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِنِّي خِفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَرَائِي﴾ [مريم، 5/19] أي: خفتُ من ابن عمّي؟

قلنا: لا يُحملُ هذا على مولى الموالاة؛ لأنه عقدٌ ثابتٌ باثنين لا ينفردُ واحدٌ بإثباته، ولا على معنى النَّاصر؛ لأن المولى لا يستنصرُ بمملوكه عادةً، ولا على ابن العمّ؛ لأن الكلامَ مفروضٌ في العبد المعروف نسبُه.

ومما يلحقُ بالصَّريح: قولُه: وهبتُكَ لنفسك، أو بِغتُك نفسك؛ لأن هذا يقتضي زوالَ الملك إلى العبد، فيعتقُ بلا نيّةٍ، ولا يتوقَّفُ على قبوله. وأمَّا لو قال: بغتُك نفسك بكذا؛ فإنَّه يتوقَّفُ على قبوله.

(لا بيا ابني، ويا أخي) هذا معطوف على قوله: «بالكناية»، أي: لا يصعُ العتقُ إذا نادى عبدَه بهذين اللَّفظين؛ لأن المولى وصفه في هذا النِّداء بوصفٍ لا يمكن إثباتُه من جانبه في الحال، فعلم أنَّ مرادَه فيه مجرَّدُ الإعلام، ويُحملُ توصيفُه على الإكرام، بخلاف قوله: يا حرّ؛ لأنه قادرٌ على إثبات الحريَّة فيه، فعُلِمَ أنَّ مرادَه: استحضارُه بتحقيق وصف الحريَّة فيه.

(وقوله لمن) أي: لعبدٍ (لا يولد مثله لمثله) أي: مثلُ هذا العبد لمثل المولى؛ لكون العبدِ أكبرَ منه سنًا: (هذا ابني إعتاقٌ) عند أبي حنيفة. وقالاً . وهو قولُ الشافعيّ .: ليس بإعتاقٍ.

وعلى هذا الخلاف لو قال له: هذا أبي وجدّي، وقيل: لا يعتقُ في قوله: هذا جدّي اتِّفاقًا؛ لأن موجَبُه في الملك إنَّما يثبث بواسطة الأب، وهي غيرُ ثابتةٍ، ولا يُتصوّرُ تصحيحُ كلامه في المعدوم.

وقيَّد بقوله: «لا يولد»؛ لأن العبدَ لو كان يولدُ لمثله؛ عتق عليه اتِّفاقًا، وثبت نسبُه منه أيضًا إن كان مجهولَ النسب.

وفي «الكافي» للعلامة النسفيِّ: لا فرقَ في هذا بين أن يكون جليبًا أو مولَّدًا؛ لأن صحَّةَ دعوة المولى باعتبار الملك وحاجةِ المملوك إلى النسب. وفي «الكفاية»: إنما يصحُّ إذا كان جليبًا غيرَ ثابت النَّسَب؛ إذ لو كان ثابتَ النسب في مولده لا يثبتُ نسبُه من المولى.

لهم: إنَّ هذا الكلام لغوٌ؛ لاستحالة موجَبه، فصار كقوله: أعتقتك قبل أن تخلق، بخلاف ما إذا كان معروف النَّسَب، ويولدُ لمثله؛ لإمكان توجيه كلامه بأن يكون العبدُ مخلوقًا من مائه بالوطء عن شبهةٍ، ولكنَّ نسبَه أشهرُ من الغير، فثبتَ به ما احتاج إليه المملوك، وهو الحرية، ولم يثبتْ ما استغنى عنه، وهو الجزئيّةُ.

وله: إنَّ الحريَّةَ من لوازم النَّسَب في الملك، والإقرارُ بالشَّيء إقرارٌ بلوازمه، فكأنّه قال: هو ابني وحرٌ، فيلغو من كلامه ما يستحيل، وهو البنوَّةُ، ويُعتبرُ ما لا يستحيلُ، وهو الحريَّةُ، وليس هذا كقوله: أعتقتُكَ قبل أن تخلق؛ لأن الإعتاقَ قبل الخلق إعتاقٌ قبل الملك، فيستحيلُ بالكليَّة.

وعلى هذا الخلاف لو قال لعبده: هذه بنتي. وقيل: لا يعتقُ فيه اتِّفاقًا؛ لأن المشارَ إليه ليس من جنس المسمَّى، فالحكمُ يتعلَّقُ بالمسمى، وهو معدومٌ.

وفي «الذخيرة»: لو قال لغلامه: هذا عيمي أو هذا خالي؛ يعتق، ولو قال: هذا أخي؛ لا يعتقُ في ظاهر الرِّواية؛ لأن اسمَ الأخ مشتركٌ يطلقُ على المتَّحد في الدين، كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات، 10/49]، وعلى المتَّحد في القبيلة، كقوله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَحَامُمْ هُودًا ﴾ [الأعراف، 65/7؛ هود، 50/11]، والمشتركُ لا يكون حجَّةً بدون البيان.

لا يقال: البنوَّةُ مشتركةٌ أيضاً بين رضاع ونسبٍ؛ لأن البنوَّةَ من الرضاع مجازٌ، فلا يعارضُ الحقيقةَ.

هذا إذا ذكر الأخَ مطلقًا، وإن قيَّده بقوله: لأبي وأمي؛ يعتقُ من غير تردُّدٍ. كذا في «الكفاية».

(ولو نواه) أي: المولى إعتاقَ أمته (بأنت طالقٌ) أو سائر <sup>1</sup> ألفاظ الطلاق من الصَّريح والكناية؛ (لا نحكمُ به) أي: بعتاقها. وقال الشافعيُّ: تعتقُ؛ لأن كلَّا من الطَّلاق والعتاق لإزالةِ نوع الملك<sup>2</sup>، فيجوز أن ينوي العتاق من الطلاق كما جاز نيَّةُ الطلاق من العلاق من العلاق عن قوله لامرأته: أنت حرَّةً.

ولنا: إنَّ الطلاق موضوعٌ لإزالة ملك المتعة، وزواله لا يكون سببًا لإزالة ملك الرَّقبة، ولا يجوز أن ينويَ من الطلاق العتاق، وأمَّا جوازُ إرادة الطَّلاق من العتاق؛ فلأنَّ العتاقَ لإزالة ملك الرقبة، وزواله يكون سببًا لزوال ملك المتعة.

وفي «الحقائق»: قيّد بقوله: «نوى»؛ إذ عند عدم النيَّة لا يعتقُ اتِّفاقًا.

وإنّما وضع في العتق؛ إذ لو قال لامرأته: أنت حرةٌ، ونوى به الطلاقَ؛ تطلقُ اتفاقاً<sup>5</sup>.

(ولو قال: أنت مثل الحرّ؛ لم يعتقْ) بلا نيّة؛ لأن المماثلة لا تستدعي 6 الشركة من جميع الوجوه.

(أو ما أنت إلا حُرّ؛ عَتَقَ) لأن في هذا القول إثباتَ الحريّة بطريق الحصر.

(وقوله: عبدي أو حماري حُرّ إعتاقٌ) للعبد عند أبي حنيفة. وقالا: ليس بإعتاقٍ؛ لأن كلمةَ «أو» للشكِّ في غير الطّلَب، فلا يعتقُ غيرُ المعيَّن، كما في قوله لعبديه: هذا حرِّ أو هذا.

وله: إنَّ الحمارَ ليس بمحلٍ للحريَّة، فصار ذكرُه لغوًا، كما لو قال: عليَّ ألفٌ أو عليَّ هذا الحمارُ، فتعيَّن العبدُ للحريَّة، وكلمةُ «أو» إنَّما يوجبُ الشكُّ إذا دخل بين شيئين صالحين للحكم.

(ومن ملك ذا رحم محرم منه عَتق عليه) سواءٌ كان المالكُ مسلمًا أو كافرًا، صبيًا أو مجنوناً.

(ولا نخصُّ الولادَ) وقال الشافعيُّ: هذا الحكمُ مختصٌّ بما إذا ملك الأصلُ الفرعَ وإن سفلوا، والفرعُ الأصلَ وإن علوا.

قيَّد بالرحم؛ لأن المحرمَ بلا رحم كابنه من الرّضاع لا يعتقُ عليه اتِّفاقًا.

وقيَّد بالمحرم؛ لأن ذا الرَّحم بدونه كابن العم لا يعتقُ عليه اتِّفاقًا.

له: إنَّ العتقَ على المالك من أقوى الصِّلات، فيختصُّ بأقرب القرابات، وهو الولادُ؛ لثبوت الجزئيَّة فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بسائر .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ملك.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: عن.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: لزوال.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – وإنما وضع في العتق...

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يستدعي.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «من ملك ذا رحم محرم عَتَقَ عليه»  $^{1}$ .

(ومن أعتق لغير الله) كالشيطان والصنم، (أو كان مكرهًا، أو سكران؛ عتق) لأن العتق صدر من أهله مضافًا إلى محلِّه، فيعتبرُ، فيلغو تسميةُ جهته، وأمَّا إعتاقُ المكره أو السكران؛ فكطلاقهما مَرَّ بيانُه في باب الطَّلاق.

(ولو أعتق الأمّ؛ عتق حَمْلُها) لأنه كالجزء منها، فيعتق تبعًا لها. (ولا ينعكسُ) أي: لو أعتق الحملَ خاصَّةً؛ عَتَقَ؛ لأنه كالمنفصل فيما ينفعه، ولهذا يستحقُّ الوصيَّةَ والإرثَ، ولا تعتقُ الأمُّ؛ لأن العتقَ لم يقعْ عليها قصدًا، ولا وجه لإيقاعه عليها تبعًا؛ لأنّها متبوعةٌ، ولو جُعلتْ تبعًا لتَبَعها؛ لزم قلبُ الموضوع. وإنّما يعرفُ قيامُ الحمل إذا ولدتْ لأقل من ستَّةِ أشهرٍ من وقت الإعتاق، وإن ولدتْ لأكثرَ منه؛ لم يعتقْ، إلا أن تكون معتدةً عن طلاقٍ أو وفاقٍ، فتلد لأقلِّ من سنتين من وقت الفراق، فيعتقُ الحملُ وإن كان لأكثرَ من ستَّةِ أشهرٍ من وقت الإعتاق؛ لأنه ثبتَ نسبُه منه، ومن ضرورته وجودُه وقت الإعتاق. كذا في «التبيين».

ولو أعتق الحمل على مالٍ؛ صحَّ ولا يلزمه المالُ؛ لأنه ليس بأهلٍ للإلزام عليه. وأما هبةُ الحمل وبيعُه؛ فإنَّما لم يصحَّ؛ لكون القدرة على التَّسليم شرطًا فيهما، والإعتاقُ إسقاطٌ، فلا يشترطُ<sup>2</sup> القدرةُ عليه، ولهذا صحَّ إعتاقُ الآبق.

(ويتبعُ الولدُ الأمَّ مطلقًا) أي: في الحريَّة، والرقيَّةُ. وهي الذلَّ . شرع جزاءً على الكفر وأميَّة الولد والتَّدبير والكتابة، إنَّما رجع ماءُ الأمّ؛ لأن ماءها مستقرِّ في موضعه، وماءُ الأب غيرُ معلومٍ. (إلا من المولى) يعني: إذا ولدت الأمةُ من سيّدها؛ يعتقُ عليه؛ لأن ماءها مملوكٌ له، وأمَّا ماءُ أمة الغير؛ فمملوكٌ لسيِّدها، فيعارضُ ماءَ الأب، فيرجّع ماءُ الأمّ لِمَا ذكرنا، وولدُ الحرِّ المغرور مستثنىً من هذا الحكم، سبق بيانُه في باب النّكاح.

(ولو ولدت المكاتبةُ بنتًا، وهي أُخرى) أي: ولدتْ تلك البنتُ بنتًا أخرى، (فأعتق) المولى البنتَ (الوسطى؛ فالسُّفلى حرّةٌ تبعًا) للوسطى عند أبي حنيفة. وقالا: لا تعتق السُّفلي.

قيَّد بإعتاق الوسطى؛ لأن إعتاقَ العليا يوجبُ إعتاقَ الوسطى والسُّفلى اتِّفاقًا؛ لأنَّهما تبعان للعليا، ولهذا تسعيان<sup>3</sup> في كتابتها، وإعتاقُ السُّفلي لا يوجبُ إعتاقَ ما فوقها اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ السُّفلي إنَّما هي تبعٌ للعليا؛ لأن الوسطى تبعٌ لها، والتَّبعُ لا تكون متبوعةً، فلا تعتقُ السُّفلي بإعتاق الوسطى.

وله: إنَّ السُّفلي تبع الوسطى؛ لأنَّها متفرِّعةٌ عنها بلا واسطةٍ، وتبع للعليا بواسطةٍ، فتعتقُ بعتقِ كلِّ واحدةٍ منهما، والتَّبعُ جاز أن يكون أصلًا للآخر، كخبر الواحد، فإنَّه تبع للكتاب وأصل للقياس.

(ولو قال) أي: المولى لأمته: (أوَّلُ ولدِ تلدينه حُرّ، فأتتْ به ميتًا) ثُمَّ ولدتْ ولدًا حيًا؛ (فالثَّاني الحيُّ حرِّ) عند أبي حنيفة. وقالا: ليس بحرٍّ؛ لأن أوَّلَ الولد لم يقبل العتقَ لكونه ميّتًا، فلا يعتق الحيُّ؛ لأنه وُلِدَ ثانيًا.

وله: إنَّ الحريَّةَ لا تحلُّ إلا في الحيّ، فصار كأنَّه قال: أوَّلُ ولدٍ تلدينه حيًّا فهو حُرٌّ.

وضع في حريَّة الولد؛ لأنه لو قال لأمته: إذا ولدتِ ولدًا فأنت حرَّةٌ؛ تعتقُ بالولد الميت اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وإذا خرج عبدٌ إلينا) أي: إلى دار الإسلام من دار الحرب (مسلمًا؛ عتق) لقوله صلى الله عليه وسلم في عبيد الطَّائف حين خرجوا إليه مسلمين: «هم عُتَقاءُ الله»<sup>4</sup>.

(وإعتاقُ حربيِّ مثلَه) أي: عبده الحربيّ (ثمَّة) بفتح الثاء المثلثة وتشديد الميم، أي: في دار الحرب (باطلٌ) عند أبي حنيفة (ما لم يُخَلُّ عنه) على صيغة المجهول من التَّخلية، أي: ما لم يزل الحربيُّ يده عن عبده. وقالا: يعتقُ.

قيَّد بالحربيّ؛ لأن الذميَّ لو أعتقَ عبدَه يعتقُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالمثل؛ لأنه لو أعتقَ عبدًا مسلمًا أو ذميًّا يعتقُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ثمّة<sup>5</sup>»؛ لأن المستأمنَ لو أعتقَ في دارنا عبدًا حربيًا؛ عتق<sup>6</sup> اتِّفاقًا، خلَّى سبيله أو لم يخلِّه في الصُّور الثّلاث كلِّها.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، العتق 7؛ سنن الترمذي، الأحكام 28؛ سنن ابن ماجه، العتق 5. وفيه «فهو حر» مكان «عتق عليه».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تشترط.

<sup>3</sup> د: يسعيان.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الجهاد 126؛ السنن الكبرى للبيهقي، 229/9. ليس فيه ذكر أهل الطائف، بل قاله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية. وأخرج البيهقي بإسناد منقطع طلب أهل الطائف رقيقهم، انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 229/9؛ 308/10.

<sup>5</sup> ح: ثم.

<sup>6</sup> د: ي**ع**تق.

وقيَّد بعدم التَّخلية؛ لأنه لو خلاه يعتقُ اتفاقًا.

وفائدةُ الخلاف: أنَّه إذا أسلم وهذا العبدُ في يده؛ فهو عبدُه عند أبي حنيفة، وعندهما هو حرٌّ.

لهما: إنَّ الحربيُّ أهلٌ للإعتاق، والعبدُ محلُّه، فيصحُّ إعتاقُه، كإعتاق المستأمن عبده الحربيَّ في دارنا.

وله: إنَّ الإعتاقَ إزالةٌ، وللحربيِ استيلاءٌ تامٌّ عليه بكونه في يده في دار الحرب، وهو سببٌ لملكه، وقائمٌ بعد الإعتاق ما دام العبدُ في يده، فلا يصحُّ إعتاقُه؛ لوجود سبب الملك بعده، بخلاف ما إذا كان العبدُ مسلمًا، فإنَّ الاستيلاءَ التامَّ زائلٌ عنه؛ لأن المسلمَ ليس بمحلٍّ لورود الاستيلاء عليه وإن كان في دار الحرب، وكذا إذا أعتق المستأمنُ عبدَه الحربيَّ في دارنا؛ لا يكون استيلاؤه عليه تامًا؛ لأن دارًنا دارُ العصمة، فيصحُ إعتاقُه.

(ولو خرجا مسلمين) أي: الحربيُّ بعدما أعتقَ عبدَه الحربيُّ وخلّاه لو خرجا إلى دارنا مسلمين؛ (يجعلُ) أبو يوسف (ولاءَه له) أي: لمن أعتقه في دار الحرب؛ لأن سببَه وُجِدَ منه، كما لو أعتق الحربيُّ عبدَه المسلم، ثُمَّ خرجا مسلمين. وقالا: لا ولاءً له؛ لأن العبدَ الحربيُّ ما دام في الحرب لا يلزمه أحكامُ الإسلام، ولزومُ الولاء من أحكامه، فإذا خرج إلينا؛ فقد خرج ولا ولاءً عليه، فلا يثبتُ بعده، بخلاف ما لو كان العبدُ مسلمًا؛ لأن كثيرًا من أحكام الإسلام يلزمُه في دار الحرب، فجاز أن يلزمه الولاءُ، فيستمرَّ عليه بعد الخروج.

(ولو أدخل المستأمنُ عبدًا مسلمًا) اشتراه في دارنا (إلى دار الحرب) و «إلى» هذه بمعنى (في). (فهو معتَقٌ بغير ولاءٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يعتقُ.

(وكذا) أي: كذا الخلافُ (لو أسلم ثمَّة) أي: عبدُ الحربيّ في دار الحرب، (فباعه من مسلم أو حربيّ).

قيَّد بالبيع؛ لأنه لو لم يَبِعْه بعد إسلامه؛ لا يعتقُ اتِّفاقًا، ولو غَنِمه المسلمون يعتقُ اتِّفاقًا؛ لأنه يقوى بهم وقهر مولاه، فصار كالخروج إلى دار الإسلام.

هذا هو المذكورُ في «شرح الجامع الصغير» لقاضي خان، وذكر في «شرح الطحاوي»: إنَّ الحربيَّ لو عَرَضَ عبدَه المسلمَ على البيع؛ يعتقُ وإن لم يَبِعْه؛ لأنه بالعُرْض كان راضيًا بزوال ملكه عنه، فأقيم رضاؤُه به مقامَ المزيل.

قال بعضُ مشايخنا: هذا هو الصَّحيحُ؛ لأنه لو عتق بعد ثبوت الملك للمشتري؛ يكون ضررًا في حقِّ المسلم المشتري بزوال ملكه بدون إزالته، وإذا علم أنَّه حُرُّ بالعَرْض يُجعلُ ما أعطاه فداءً وتخليصًا له من يد الكافر، فلا يلحقُّه ضررٌ.

لهما في المسألتين: إنَّ العتقَ إنَّما يثبتُ بإعتاق المولى أو باستيلاء العبد على مولاه، ولم يوجدْ ههنا، فلا يعتقُ.

وله فيهما: إنَّ المسلمَ كان مستحقًا للإزالة عن ملك المستأمن، وزوالُ ملكه عنه كان ممكنًا بالجبر على البيع في المسألة الأولى، وبإعتاقه في المسألة الثَّانية، فلما تعدَّرَ ذلك في الأولى بدخوله في دار الحرب، وفي الثَّانية بالبيع؛ تعيَّنَ العتقُ بأن يكون طريقًا لإزالته، كامرأة الحربيّ إذا أسلمتْ في دار الحرب بانتْ بثلاثِ حيض بدون التَّفريق.

(ولو أعتقه على مال، فقَبِل؛ عتق) في الحال.

قيَّد بقبول العبد؛ لأنه معاوضةٌ، ومن شرطها القبولُ في الحال.

(ولزمه) المالُ على المعتَق دينًا عليه حيثُ يصحُّ الكفالةُ به، بخلاف بدل الكتابة حيثُ لا يصحُّ الكفالةُ به؛ لأن المكاتبَ عبدٌ ما دام يسعى، والمولى لا يستوجبُ على عبده دينًا، إلا أنَّ عقدَ الكتابة ثبت على خلاف القياس، فلا يكون بدلُ الكتابة دينًا مطلقًا، فلهذا لا يصحُّ الكفالةُ به.

(أو علَّقه بأدائه) يعني: لو علَّق العتقَ بأداء العبد، كأن قال: إن أدَّيتَ إليَّ ألفًا فأنت حُرّ، (صحَّ) تعليقُه، فيعتقُ عند الأداء، (وصار مأذوناً) في التِّجارة؛ لأن أداء المال إنَّما يكون بها. (وإذا أحضره) أي: العبدُ المالَ (أجبرناه على القبول) أي: المولى على قبول المال. وقال زفر: لا يجبرُ عليه، وهو القياسُ؛ لأن هذا تعليقُ العتق بالأداء، فكان يمينًا، فلم يَحتملِ الفسحَ، ولم يتوقَّفْ على قبول المولى.

ولغا: إنَّه تعليقٌ ابتداءً ومعاوضةٌ انتهاءً، وبهذا الاعتبار يجبرُ المولى على قبوله، وهو نظيرُ الهبة بشرط العِوَض هبةٌ ابتداءً وبيعٌ انتهاءً كما مَرَّ بيانُه.

> فإن قيل: كيف يُجعلُ هذا التَّعليقُ معاوضةً، والمالُ والرَّقبةُ كلاهما ملكٌ للمولى؟ قلنا: لَمَّا صار كالمكاتب انتهاءً؛ جُعل العبدُ أحقَّ بالمال قبيل الأداء اقتضاءً.

وأمًّا إذا أدَّى بعَضه؛ فكذا يُجبرُ على قبوله، لكن لا يعتقُ حتى يؤدِّيَ الكلَّ. كذا في «الإيضاح». وذكر في «مبسوط شيخ الإسلام»: إنَّه لا يجبر على قبول البعض؛ لأنه إنَّما جُعل كالمكاتب إذا عتق عند أداء الجميع، فلا يصيرُ كالمكاتب قبله.

(ويجعلُ التَّعليقَ بحرفِ إنْ كإذا ومتى) أي: قال أبو يوسف: إذا قال لعبده: إن أدّيت إليَّ ألفًا فأنت حُرّ؛ لا يقتصرُ أداؤه على المجلس، كما لو قال: إذا أدَّيتَ لم يقتصرِ اتّفاقًا. (حتى لو باعه) أي: المولى ذلك العبدَ الذي علّق عتقَه بأدائه، (ثم اشتراه، فأحضره) أي: الجبدُ المالَ؛ (يأمر) أبو يوسف (بإجباره) أي: بإجبار المولى على قبوله. وقالا: يقتصرُ معنى الإجبار هنا وفي سائر الحقوق أنَّ العبدُ إذا أحضر المالَ بحيث يتمكَّنُ المولى من قبضه، وخلَّى بينَه وبين المولى؛ أُنزلَ المولى قابضًا. كذا في «المصفى». فإن أدَّى الألف في المجلس الذي وُجدَ التعليقُ فيه؛ عَتَق، وإلا فلا.

وفي «الإيضاح»: لو أدَّى العبدُ الألفَ من مال المولى؛ عتق لوجود الشَّرط، فيرجع المولى عليه بها؛ لأن العِوَضَ لم يَسلمْ له. له: إنَّ هذا تعليقٌ لا يبطلُ بتبدُّل المجلس، كالتَّعليق بإذا ومتى.

ولهما: إنَّ هذا معاوضة انتهاءً، وفي المعاوضة معنى التَّمليك، والتَّمليكاتُ تقتضي جوابًا في المجلس، وقبولُه لم يكن شرطًا، فجُعلَ أداؤه جوابًا له، بخلاف «متى» و «إذا»؛ لأنَّهما لعموم الأوقات، فالاقتصارُ على المجلس ينافي ذلك.

(أو على أن يخدمَه سنةً) أي: إذا قال لعبده: أنت حُرِّ على أن تخدمني سنةً، فقبِل العبدُ، فعتق، (ثم مات) أي: العبدُ قبل أن يخدمه سنةً. (أو على قدرٍ من الخمر) هذه مسألةٌ أخرى، يعني: إذا أعتق الذميُّ عبدَه الذميَّ على مقدارٍ معيَّنٍ من الخمر، فقبِل العبدُ، فعتق، (فأسلم أحدهما؛ رجع في تركته) يعني في المسألة الأولى: رجع المولى بقيمة العبد في تركته، (وعليه) أي: رجع المولى على العبد في المسألة الثّانية (بقيمة نفسه) عند أبي حنيفة وأبي يوسف. (وحكم) محمدٌ (بقيمة خدمته) في المسألة الأولى، (ومقدارِها) أي: وبقيمة مقدار الخمر في المسألة الثّانية.

أقول: لو قال: فأسلمَ أحدُهما حَكَم بأن يرجع قيمة خدمته في تركته، ومقدارها عليه لا بقيمته فيهما؛ لكان قولُهما مبيّنًا بالإرداف، لا بصيغة الوفاق.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ فيما اختلفتْ قيمةُ العبد وقيمةُ الخدمة.

له: إنَّ البدلَ لَمَّا تعذَّرَ تسليمُه؛ وجب المصيرُ إلى قيمته، كما لو تزوَّجَ امرأةً على عبد الغير.

ولهما: إن المولى إنَّما رضي بزوال ملكه إذا حصل له الخدمةُ أو الخمرُ، فلما فاتتْ؛ وجب ردُّ العبد إلى ملكه، وقد تعذَّرَ ذلك بالعتق، فيرجع بقيمته، كما لو اشترى أباه بعبدٍ، ثُمَّ مات العبدُ قبل التَّسليم؛ فعليه قيمةُ الأب، لا قيمةُ العبد.

### (فصل) في العبد يعتق بعضه

(والإعتاقُ) يعنى: المحلُّ في قبول حكم الإعتاق (يتجزَّأ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يتجزَّأ.

إنَّما فسَّرنا الإعتاقَ بما ذكرنا؛ لأن نفسَ القول الذي هو علَّةٌ أو حكمةً لا يتجزَّأ اتِّفاقًا.

قيَّد بالإعتاق؛ لأن العتقَ والرقَّ لا يتجزَّآن اتِّفاقًا.

وعلى هذا الخلاف: التَّدبيرُ؛ لأنه من جنس الإعتاق.

لهما: إنَّ الإعتاقَ عبارةٌ عن إثبات العتق، وهو القوَّةُ الحكميَّةُ من إثبات المالكيَّة والشَّهادة والولاية، ويلزمُ منه زوالُ الرقِّ؛ لأنه ضعفٌ حكميِّ، والقوَّةُ لا يتجزَّأ؛ لامتناع أن يثبتَ لبعض الشَّخص قوَّةٌ حكميَّةٌ ولبعضه ضعفٌ حكميٌّ.

وله: إنَّ الإعتاقَ عبارةٌ عن إزالة الملك قصدًا؛ لأن الملكَ. وهو القدرةُ على تصرُّف المحلِّ بالاختصاص. حقُّ المولى، وله ولايةُ إزالة حقِّ الشَّرْع، وهو الرقُّ؛ لأنه شُرِعَ جزاءً على الكفر، والملكُ متجرٍّ ثبوتًا كشراء نصفِ مملوكٍ، وزوالًا كبيع نصفِ مملوك.

(ومعتقُ البعض يسعى في بقية قيمته) عند أبي حنيفة. وعندهما والشافعيّ: لا يسعى، بل يعتقُ كلُه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أعتق شقَّعًا من عبد؛ فهو حُرِّ كلُه» 1.

 $<sup>^{1}</sup>$  صحيح البخاري، الشركة، 14؛ صحيح مسلم، العتق 1 بمعناه. وهذا اللفظ للشيباني في موطأ مالك تحت هذا الحديث المرفوع.

(وهو) أي: معتقُ البعض الذي يسعى في إعتاق أحد الشَّريكين للآخر (كالمكاتَب) عنده؛ لأن الإعتاق متجزِّ، وماليَّة بعض العبد احتُبستْ عنده، فيسعى لفكِّ رقبته، كما يضمنُ صاحبُ النَّوب قيمةَ الصبغ إذا ألقاه الرِّبِحُ فيه؛ لاحتباس ماليَّة الصِبْغ عنده. (وقالا: كالحرّ المديون) لأن الإعتاق غيرُ متجزّ عندهما، فبإعتاق البعض عتقَ كلُّه.

اعلم أنَّ «في» في قوله: «يسعى في قيمته» بمعنى «عن»، يعني: يسعى لأجل فكاك رقبته، قيَّد به؛ لأن السَّاعيَ لا لأجله يكون حُرًّا مديونًا اتِّفاقًا، كالعبد المرهون إذا أعتقه الراهنُ وهو معسرٌ، فإنَّه يسعى في بدلٍ رقبته الذي لَزمه بالعتق.

وكذا الخلافُ في معتقِ الكلِّ إذا كان يسعى لأجل فكاك رقبته، كالعبد المديون إذا أعتقه مولاه في مرض موته، فإنَّه كالمكاتَبِ عنده، وكالحرِّ المديون عندهما. كذا في «الكافي».

(وإذا أعتق أحدُ الشَّريكين نصيبهُ، وهو) أي: والحالُ أنَّ المعتقَ (موسرٌ) والمعتبرُ في يساره: أن يقدرَ على قيمة نصيب شريكه فاضلاً عن ملبوسه ونفقة نفسه وعياله في يومه، (فللآخر) أي: للشَّريك الآخر عند أبي حنيفة (أن يعتقَ) نصيبَه إن شاء؛ لأن الإعتاق متجرِّ عنده، فنصيبُه مملوكُ له، (أو يضمّن) شريكه؛ لأن نصيبَهُ فسد بإعتاق شريكه حيثُ امتنع عليه تمليكُه من غيره، فصار جانياً على نصيبه، (أو يستسعي) أي: يطلب سعاية العبد له في قيمة نصيبه؛ لأن ماليَّة نصيب الشَّريك الآخر احتُبستْ عنده كما مرَّ، وفي صورة التَّضمين يرجعُ المعتقُ ما ضمنه على العبد؛ لأنه ملكه بأداء الضَّمان، فصار كأنَّ الكلَّ كان له، فأعتقَ بعضَهُ، فيثبتُ له ولايةُ استسعائه، فيكون الولاءُ بينهما. (واليسارُ لا يمنع السِّعايةَ) عند أبي حنيفة.

(أو معسرٌ) عطفٌ على «موسر»، أي: إن كان المعتقُ معسرًا؛ (فله) أي: للشَّريك الآخر عند أبي حنيفة (أن يعتقَ أو يستسعي. وقالا: له الضَّمانُ مع اليسار) أي: للشَّريك الآخر تضمينُ المعتق إذا كان موسرًا، (والسِّعايةُ مع الإعسار) أي: له أن يستسعي العبد إذا كان المعتقُ معسرًا، وليس له أن يعتقَ نصيبه؛ لأن الإعتاقَ غيرُ متجرٍّ عندهما، وليس له أيضًا أن يضمِّنَ المعتقَ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قال: «من أعتقَ شِقْصاً من عبدٍ بينه وبين شريكه؛ قُوِّمَ عليه نصيبُ شريكه، فيضمنُ إن كان موسرًا، ويسعى العبدُ إن كان معسرًا» أن قسم النبيّ صلى الله عليه وسلم، وعين الضَّمانَ للموسر والسِّعاية للمعسر، والشَّركةُ ينافي القسمةَ.

اعلم أنَّ اليسارَ والإعسارَ معتبرٌ يوم الإعتاق، حتى لو أعتقَ وهو موسرٌ، فأعسرَ؛ لا يبطل التَّضمينُ، وإن كان معسرًا فأيسرَ؛ لا يثبتُ له حقُّ التَّضمين.

(ولو شَهِدَ كُلِّ منهما) يعني: أقرَّ كلُّ من الشَّريكين (على الآخر بالعتق) أي: على الشَّريك الآخر بأنَّه أعتق نصيبه، فأنكر كلِّ منهما على صاحبه، فحلف؛ (فالعبدُ يسعى) عند أبي حنيفة (في نصيب كلٍّ منهما) أي: لكلٍّ منهما يسعى في نصيبه (مطلقًا) أي: سواءٌ كانا موسرين، أو معسرين، أو أحدهما موسرًا والآخرُ معسرًا؛ لأن كلَّا منهما يزعمُ أنَّ صاحبَه أعتق نصيبَه، فكان كالمكاتب، وحرم عليه استرقاقُه، فيصدَّقُ كلِّ منهما في حقّ نفسه، فتعيَّن السِّعايةُ.

لهما: لأنَّ كلَّ منهما إن كان صادقًا كان كالمكاتب؛ لكون الإعتاق متجرِّبًا عنده، وإن كان كاذبًا؛ يكون كسبُه للمولى، وهذا هو المرادُ من الاستسعاء، وإنَّما لم يجب التَّضمينُ إذا كانا موسرين أو أحدُهما موسرًا؛ لإنكاره الإعتاقَ.

(وقالا: إن كانا معسرين) سعى 2 لهما؛ لأن كلًّا منهما يدَّعي السِّعاية على الآخر، فيصدَّقُ في حقّ نفسه، (أو أحدُهما) أي: إن كان أحدُهما معسرًا والآخر موسرًا<sup>3</sup>؛ يسعى للموسر لا للمعسر؛ لأنَّ الموسرَ يدَّعي عليه السِّعاية، والمعسرَ يدَّعي عليه الضَّمانَ، فيثبتُ السِّعاية؛ لأنَّها متعيِّنة، صَدَقَ كلُّ منهما أو كَذَبَ، ولا يثبت الضَّمانُ؛ لإنكار سببه. (لا موسرين) أي: إن كانا موسرين؛ فلا سعايةً لهما؛ لأن اليسارَ يمنعُ السِّعايةَ عندهما، ولا ضمانَ على شريكه؛ لأنه ينكر سببه.

(والولاءُ لهما) عند أبي حنيفة؛ لأن كلَّا منهما يقول: عتقَ نصيبُ شريكي بإعتاقه، وولاؤه له، وعتق نصيبي بالسِّعاية، وولاؤه لي، فيكون الأمرُ في حقِّهما على ما اتَّفقا عليه. (وقالا: موقوفٌ) أي: الولاءُ موقوفٌ إلى أن يصدّق أحدُهما الآخرَ؛ لأن كلَّا منهما نفى الولاءَ عن نفسه وأثبته لصاحبه؛ لزعمه أنَّه هو المعتق، فيتوقَّفُ إلى أن يتَّفقا على إعتاق أحدهما.

(وشهادتُهما) أي: شهادةُ الشَّاهدين (على الشَّريكين الحاضر بعتق الغائب) أي: بأنَّ الشَّريكَ الغائب أعتقَ (نصيبَه) من هذا العبد المشترك، والعبدُ يدَّعيه، والحاضرُ ينكرُه (مردودةٌ) عند أبي حنيفة، فلا يقضى بها على الحاضر المنكر؛ لأن الإعتاقَ متجزِّ، فكانت

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وأقربه منه انظر: العناية للبابرتي، 421/8؛ البناية للعيني، 20/10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يسعى.

<sup>3</sup> د: موسر.

هذه شهادةً على الغائب، والقضاءُ على الغائب غيرُ جائزٍ. وقالا: مقبولةٌ؛ لأن الإعتاقَ غيرُ متجزٍّ، فكانت هذه شهادةً على عتق نصيبِ الحاضر، فيقضَى بها.

(وإذا اشتريا) أي: الرَّجلان الشَّريكان (ابنَ أحدهما) عتق نصيبُ الأب، (فنصيبُ الآخر غيرُ مضمونٍ على الأب) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواءٌ علم أنَّه ابنُ شريكه أو لم يعلمْ. وقالا: يضمنُ.

قيَّد بالشِّراء وهو فعلِّ اختياريٌّ إشارةً إلى أنَّ الخلافَ كذلك فيما إذا ملكاه بالهبة أو الصَّدقة أو الوصيَّة، واحترازاً به عما إذا ملكاه ملكًا جبريًا كالوراثة، فلا ضمانَ فيه اتِّفاقًا.

وقيَّد بشرائهما؛ لأنه إن بدأ الأجنبيُّ، فاشترى نصفَه، ثُمَّ اشترى القريبُ نصفَه وهو موسرٌ؛ فله التَّضمينُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالابن إشارةً إلى أنَّ الخلافَ كذلك فيما إذا ملكا ذا رحمٍ محرمٍ من أحدهما، واحترازاً عما إذا ملكا ابنَ عمِّ أحدهما، فإنَّه لا يعتقُ، ولا يكون مضمونًا اتِّفاقًا.

وقيَّد بنصيب الآخر؛ لأن نصيبَ الأب عتق اتِّفاقًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ملك ذا رحم محرمٍ عتق عليه» 1.

لهما: إنَّ شرى القريب إعتاقٌ، ولهذا يتأدَّى به الكفارةُ، فصار بالشِّراء مُبْطِلًا نصيبَ شريكه، فيضمنُ سواءٌ عَلِمه أو لا.

وله: إنَّ الرِّضاءَ بالشِّراء الذي هو علَّةُ العتق يكون رضاً بحكمه، فصار كأنَّ الشَّريكَ الآخرَ أَذِنَ له بأن يعتقَ نصيبَه من ابنه.

(وكذا إذا ورثاه) يعني: كذا لا يضمنُ إذا ورث الرَّجلان ابنَ أحدهما، كما إذا تزوَّج رجلٌ أمةَ ابن عمِّه، فولدتْ ولدًا، ثُمَّ مات سيِّدُها، فوَرِثه زوجُها وابنُ عمِّ آخرُ له، فإنَّ الولدَ يعتقُ على أبيه، ولا يضمنُ أبوه لشريكه وإن كان موسرًا. (وللشَّريك العتقُ أو السِّعايةُ) عند أبي حنيفة في صورتي الشِّراء والإرث. (وضمَّناه) أي: أمر الإمامان بضمان المعتق نصيبَ شريكه (في الشِّراء مع اليسار، واستسعيا مع الإعسار).

قيَّد بقوله: «في الشراء»؛ لأن الأبَ المعتقَ لا يضمنُ في صورة الإرث اتِّفاقًا.

فإن قلت: ثبوتُ العتق أو السِّعاية للشَّريك كان معلومًا مما سبق من أنَّ الثَّابتَ عند أبي حنيفة للشَّريك التَّضمينُ أو العتقُ أو السِّعايةُ، وكذا كونُ التَّضمين عندهما مختصًّا باليسار السِّعايةُ، وكذا كونُ التَّضمين عندهما مختصًّا باليسار والسِّعاية، وكذا كونُ التَّضمين عندهما مختصًّا باليسار والسِّعاية بالإعسار كان معلومًا مما سبق، فأيُّ حاجةٍ إلى ذكرهما؟

قلت: ذكرهما إشارةً إلى أنَّ الأصلين السَّابقين لأبي حنيفة وصاحبيه غيرُ مختصَّين بالإعتاق صريحًا، بل جاريان في الإعتاق الضِّمنيّ أيضًا كما في هذه المسألة.

(ولو علّقا) أي: الشَّريكان (عتقه بشرطين متنافيين في محلٍ واحدٍ) كما إذا قال أحدُهما: إن جاء زيدٌ غدًا فأنت حرِّ، وقال الآخرُ: إن لم يجئ زيدٌ غدًا فأنت حرِّ، (وجُهل وجودُه) أي: وجودُ الشَّرْط؛ (عتق نصفُه) أي: نصفُ العبد مجانًا؛ لأن الواقعَ لا يخلو عن أحد الشَّرطين، (وعليه السّعايةُ) عند أبي حنيفة (في الباقي لهما) أي: في النّصف الباقي للشَّريكين (مطلقًا) أي: موسرَيْن كانا أو معسرين أو كان أحدُهما موسرًا والآخرُ معسرًا. (ويوافِقُ إن كانا معسرين) أي: يوافقُ أبو يوسف أبا حنيفة في البيّعاية لهما في نصف قيمته إن كانا معسرين، (لا موسرين) أي: يقول أبو يوسف: لا يسعى لهما إن كانا موسرين؛ لأن اليسارُ عنده يمنغ البيّعاية، (ويأمر بها) أي: أبو يوسف بالبيّعاية (للموسر منهما في ربع قيمته) لأن المعسرُ يدَّعي الضَّمانَ على شريكه، ويتبرَّأُ من سعاية العبد، فتسقطُ حصتُّه عنه، والموسرُ يدَّعي البيّعايةَ على العبد، فيسعى له في حصتُه. (وأوجبها في كلّه) أي: أوجب محمدٌ البيّعاية في جميع قيمة العبد للشَّريكين (إن كانا معسرين) لأن المقضيَّ عليه بسقوط نصف البيّعاية . وهو الذي تحقَّقَ شرطُه . مجهولٌ، فلا يمكن القضاءُ على المجهول، فيسعى لهما، (لا موسرين) أي: لا يسعى لهما إن كانا موسرين. (وأمر بها) أي: محمدٌ بالبيّعاية (للموسر في نصفه) أي: نصف العبد؛ لأن المعسرُ يتبرَّأُ عن البيّعاية، والموسرُ يدَّعيها.

وضع في عبدٍ واحدٍ؛ إذ في عبدين بأن حلف كلِّ واحدٍ بعتق عبدٍ يملكه على حدةٍ؛ لم يعتقْ واحدٌ منهما اتِّفاقًا. من «الحقائق». (ولو ادَّعَى مشتريه) أي: مشتري العبد (أنَّ البائعَ كان دبَّره، فأنكر) البائغ التَّدبير، (ثمَّ جنى العبدُ) جنايةً موجبةً للمال؛ (فالحالُ موقوفٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن موجبَ الجناية على المولى، وهو هنا مجهولٌ، فيتوقَّفُ إلى أن يتبيَّن المولى. (وقالا: يسعى) العبدُ في موجب الجناية، وينظرُ إلى الأرش وقيمته، ويلزمُ أقلُهما إن لم يكن له كسبٌ، وإن كان له كسبٌ يؤدَّى منه؛ فنفقته في كسبه

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، العتق 7؛ سنن الترمذي، الأحكام 28؛ سنن ابن ماجه، العتق 5. وفيه «فهو حر» مكان «عتق عليه».

<sup>2</sup> ح: ونفقته.

اتِّفاقًا يُحال بينه وبين المشتري؛ لإقراره بحرمة 1 الاسترقاق، فإذا مات البائغ؛ عتق نظرًا إلى ظنِّ المشتري، ولا يعتقُ بموت المشتري. من «الحقائق».

(ولو حلف بعتقه: إنَّ قيده رطلان، وأن لا يحلّ) يعني: إذا قيَّد رجلٌ عبده، ثُمَّ حلف، وقال: إن لم يكن وزنُ قيده رطلين فهو حُرّ، ثُمَّ حلف ثانيًا، وقال: إن حلّه هو أو غيره فهو حُرّ، (فشهد اثنان أنّه) أي: وزنَ قيده (رطلٌ، فحكم به) أي: حكم القاضي بعتقه بشهادتهما، وإنَّما لم يحلّ القاضي ليعرفَ وزنه كيلا يلحق من القاضي ضررٌ إلى المولى، وإذا قضى بعتقه يحلّ القيد كيلا يبقى الحرُّ تحت قيده. (ثم حلَّ عن رطلين) أي: ظهر أنَّ قيدَه رطلان حين حلّ، (فالضَّمانُ عليهما) أي: يجب على الشَّاهدين ضمانُ قيمة العبد عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجبُ عليهما الضَّمان.

قيَّد بشهادتهما؛ لأنَّهما لو لم يشهدا، وحلَّا قيَده؛ عتقَ العبدُ، ولا ضمانَ عليهما اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ شهادةَ الزُّورِ غيرُ نافذةٍ باطناً، فحصل العتقُ بحلِّ القيد، فلا يضمنان.

وله: إنَّها نافذةٌ باطنًا، فحصل العتقُ بشهادتهما، فلما ظهر كذبُهما يضمنان. وسيأتي بيانُ الخلاف في شهادة الزُّور في أدب القاضي.

اعلم أنَّ هذه المسألةَ مشكلةٌ؛ لأنَّهما شهدا بأنَّ وزنَ القيد رطلٌ، وهو شرطُ العتق، ولا ضمانَ على شهود الشَّرط، ولئن فُرِضَ أنَّهما شَهدا بأنَّه علَّق عتقه بشرطٍ كائنٍ، فيكون شهادةً بتخيير العتق، فالقضاءُ إنَّما ينفذُ عند أبي حنيفة إذا لم يتيقَّنْ ببطلانه، وأمَّا إذا تيقنّا به لا ينفذُ، كما لو تبيَّنَ أنَّ الشُّهودَ عبيدٌ أو كفارٌ، وهنا تيقنّا ببطلان قولهما حين كان وزنُ القيد أكثرَ من رطل. كذا في «الكافي».

(ولو حكم به بشهادتهما) أي: إذا حكم القاضي بعتق عبدٍ عند دعواه بشهادةِ رجلين، (ثم رجعا) عن شهادتهما، (فضمنا) قيمةَ العبد لمولاه، (فشهد آخران به قبله) أي: بعتق ذلك العبد قبل وقت شهادتهما، (فهي) أي: الشَّهادةُ الثَّانيةُ (مردودةٌ) عند أبي حنيفة، فلا يسقطُ عنهما الضَّمانُ. وقالا: تقبلُ، فيسقطُ الضَّمانُ.

قيَّد بقوله: «قبله»؛ لأنه لو شهدا بعتقه بعدهُ تقبلُ اتِّفاقًا، سواءٌ شهدا قبل رجوع الأوَّلين أو بعده.

وهذه المسألةُ أيضًا فرعُ مسألة نفاد القضاء بالشَّهادة الزُّور<sup>2</sup> وعدمه، فعلى هذا يتحقَّقُ الخلافُ في العبد والأمة. وقال بعضُهم: هذه فرعُ اشتراط الدَّعوى في العتق، بيانُه: إنَّ الدعوى لم يوجدْ من العبد للتَّناقض، حيثُ ادَّعَى العتقَ بعد هذا الوقت عند شهادة الأوَّلين، فلم تُقبلْ عنده، وعلى هذا تقبلُ في الأمة في مسألتنا اتِّفاقًا<sup>3</sup>.

(ودعوى العبد لا الأمة في الشَّهادة بعتقه شرطٌ) يعني: إذا شهد شاهدان على رجلٍ أنَّه أعتقَ عبدَه، والعبدُ والمولى كلاهما ينكران ذلك؛ لا تقبلُ الشَّهادةُ عند أبى حنيفة. وقالا: تقبلُ.

وأما إذا شَهدا على عتق أمته بدون دعواها؛ فتقبلُ اتِّفاقًا؛ لِمَا فيها من تحريم الفرج، وهو حقُّ الله تعالى، ولكن لكونه متضعِّنًا إزالةً حقّ العبد . شُرطَ فيه العددُ، ولم يقبل خبرُ الواحد.

وفي «الحقائق»: قد يتحقَّقُ الدَّعوى حكمًا، بأن يقطع العبدُ يدَ حرِّ، فقال الحرُّ: أعتقك مولاك قبل الجناية، ولي عليك قصاص، وأنكر العبدُ والمولى ذلك؛ تقبلُ بيِّنتُه، ويقضى بعتقه؛ لأن دعوى المجنىّ عليه العتق قامَ مقام دعوى العبد حكماً.

اعلم أنَّ الشَّهادة بلا دعوى أحدٍ مقبولةٌ في حقوق الله؛ لأن القاضيَ يكون نائبًا من الله، فيكون شهادةً عن خصمٍ، فتقبلُ، وغيرُ مقبولةٍ في حقوق العباد، وهذا أصلٌ متَّفقٌ عليه، لكنَّ الغالبَ عندهما في عتق العبد حقُّ الله؛ لأن سبب المالكيَّة هو الحريَّة يتعلَّقُ بها حقوقُ الله من وجوب الزَّكاة والجمعة وغيرهما، فتقبلُ بدون الدَّعوى، والغالبُ عنده حقُّ العبد؛ لأن نفعَ الحريَّة عائدٌ إليه من مالكيَّته وخلاصه من كونه مبتذلًا كالمال، فلا تقبلُ بدون الدَّعوى.

(وهي) أي: الشَّهادةُ (على عِتْقِ أحدهما) أي: على رجلٍ أنَّه أعتقَ أحدَ عبديه، (أو إحداهما) أي: إحدى أمتيه (مردودةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: مقبولةٌ.

قيَّد بإحدى الأمتين؛ لأن الشُّهادةَ بطلاق إحدى نسائه مقبولةٌ اتِّفاقًا، فيجبرُ الزَّوجُ على البيان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لحرمة.

<sup>2</sup> د - الزور.

<sup>3</sup> د – فعلى هذا يتحقق الخلاف...

<sup>4</sup> ح: متبذلاً.

وهذه المسألةُ فرعُ المسألة السَّابقة؛ لأن الدَّعوى لَمَّا كانت شرطًا عنده وهي من المجهول لا يتصوَّرُ؛ لم تقبلْ هذه الشَّهادةُ، ولَمَّا لم تكنْ شرطًا عندهما؛ قَبلاها.

وإنّما لم يقبل أبو حنيفة الشّهادة على إحدى أمتيه وإن كانت الدَّعوى ليست بشرطٌ في عتقها؛ لأن عدمَ اشتراطه كان لتضمُّنِ عتقها تحريمَ الفرج، وهو حقُّ الله، فالشهادةُ فيه مقبولةٌ من غير دعوى كما في حدِّ الزنا، والعتقُ المبهمُ لا يوجِبُ تحريمَ الفرج عنده؛ لأنه غيرُ نازلِ قبل البيان لتعلُّقه به، والمعلَّقُ بالشَّرط لا يوجد قبله، فيحلُّ وطقُه.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا شَهِدا على أنَّه أعتق أحدَ عبديه في صحَّته، أمَّا إذا شهدا على أنَّه أعتق أحدَ عبديه في مرض موته؛ تُقبلُ استحسانًا؛ لأن العتق المبهمَ يشيعُ فيهما بالموت حتى يعتقُ من كلِّ واحدٍ منهما نصفُه، فيكون كلُّ واحدٍ خصمًا، ولأنَّ العتقَ في المرض وصيَّةٌ، فالقاضى خصمٌ في تنفيذ الوصايا.

وفي «شرح الوافي»: لو شهدا بعد موته أنَّه قال في صحَّته: أحدُكما حرٌّ؛ فلا نصَّ فيه، فقال بعضُ مشايخنا: لا تقبل، والأصحُّ: أنَّها تُقبلُ اعتبارًا للشَّيوع.

(ووطءُ إحداهما لا يكون بيانًا) يعني: إذا قال لأمتيه: إحداكما حرَّةٌ، ثُمَّ وطئ إحداهما؛ لا يكون ذلك بيانًا بأن الأخرى هي المعتقة عند أبي حنيفة. وقالا: يكون بيانًا.

قيّد بالوطء؛ لأنه لو باع إحداهما بيعًا باتًا أو بالخيار، أو رهنها وسلّمها، أو آجرها، أو دبرها، أو كاتبها؛ يكون بيانًا اتِّفاقًا؛ لأن نفاذَ هذه التَّصرُفات يستلزمُ قيامَ ملك اليمين، فصار كأنّه صرّح بأنها مملوكتُه.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا وَطِئَ إحداهما ولم تعلقُ منه بولدٍ، أمَّا إذا علقتْ؛ كان بيانًا اتِّفاقًا؛ لأنَّها صارتْ أمَّ ولده، واستحقَّت العتقَ مؤجَّلًا، فلما صحَّ كونُها أمَّ ولدٍ؛ انتفى العتقُ المنجَّرُ عنها ضرورةً.

لهما: إنَّ الوطءَ تصرُّفٌ يختصُّ بالملك، فإقدامُه عليه يكون بيانًا دلالةً، كما لو وطئ إحدى زوجتيه في الطَّلاق المبهم.

وله: إنَّ وطءَ الأمة استخدامٌ؛ لأن المقصودَ منه فضاءُ الشَّهوة دون الولد، فوطئُها لا يدلُّ على استبقاء الملك فيها، بخلاف وطء المنكوحة؛ لأن المقصودَ منه الولدُ، وهو إنَّما يحصلُ ببقاء التّكاح، فوطئها يدلُّ على استبقائه 1 صيانةً للولد عن الضَّياع.

(ولو قال لعبديه: أحدُكما حُرّ، ثُمَّ باع أحدهما، أو دبَّره، أو مات؛ عتق الآخرُ) لأنه بالبيع قصد الوصولَ إلى ثمنه، سواءٌ كان البيغ صحيحًا أو فاسدًا، وبالتَّدبير قصدَ بقاءَ انتفاعه به إلى حين موته، وكلاهما ينافيان العتق، فتعيَّنَ الآخرُ له دلالةً. والعرضُ على البيع كالبيع في روايةٍ عن أبي يوسف. وكذا لو وهبه وسلَّمه؛ لأنه لَمَّا خرج عن ملكه لم يبق محلًا للعتق. كذا في «الهداية».

وذكر في «الكافي»: ذكرُ التَّسليم في الهبة وقع اتِّفاقًا؛ لأن الهبةَ تصرُّفٌ لا يصحَّ إلا في الملك، والإقدامُ عليها يدلُّ على إبقائه، فلا يتوقَّفُ على القبض.

(أو أحدكما حرِّ) أي: لو قال لعبدين من عبيده: أحدُكما حُرِّ، (فخرج أحدُهما) وثبتَ الآخرُ، (ودخل ثالثٌ، فأعاد²) أي: قال: أحدُكما حُرِّ، (فمات مجهّلًا) أي: مات المولى قبل البيان (أفتى) محمدٌ (بربع الدَّاخل) أي: بعتقه. (وهما بنصفه) أي: صاحباه أفتيا بعتق نصف الداخل. (وعتق) هذا معطوفٌ على قوله: «أفتى»، يعني: عتق بالاتّفاق (نصفُ الخارج) لأن الإيجاب الأوَّل كان شائعًا بين الخارج والثَّابت، فيعتقُ من الخارج نصفُه، (وثلاثةُ أرباع الثَّابت) لأن نصفَه عتق بالإيجاب الأوَّل. وإن كان المرادُ بالإيجاب الثَّاني: الثَّابت عتق منه النصفُ الباقي، وإن كان الداخل؛ لا يعتق منه شيءٌ، فالنِّصفُ الباقي لَمَّا عتق في حالٍ ولم يعتقُ في أخرى ينصَّفُ، فحصل للثَّابت منه ربعٌ، فعتق ثلاثةُ أرباعه.

وجهُ قول محمدٍ في الدَّاخل: إنَّ المرادَ بالإيجاب الأوَّل إن كان الخارجَ؛ يصحُّ الإيجابُ الثَّاني؛ لكونه دائرًا بين عبدين، وإن كان الثَّابتَ؛ لا يصحُّ الإيجابُ الثَّاني؛ لكونه دائرا بين حرِّ وعبدٍ، فإذا تردَّدَ بين الصحَّة والفساد؛ يفيدُ حريَّةَ نصفِ رقبته بينهما، فأصاب الدَّاخل نصفُ النصف، وهو الرُّبُع.

فإن قيل: ينبغي أن يعتقَ كلُّ واحدٍ، ولا يسعى في شيءٍ؛ لأن الإعتاقَ لا يتجزُّأُ عندهما.

قلنا: إنَّه لا يتجزَّأُ إذا صادف محلًا معلومًا، أمَّا إذا ثبت بطريق التَّوزُّع باعتبار الأحوال؛ فلا؛ لأنه حينئذٍ يثبتُ ضرورةً، والثَّابث بها يتقدَّرُ بقدرها.

2 د: فأعاده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: استيفائه.

ولهما: إنَّ الإيجابَ الثَّاني واقعٌ بين العبدين؛ لأن العتق لم ينزلْ في الثَّابت على التَّعيين، فيفيدُ حريَّة رقبةٍ كاملةٍ بين الدَّاخل والثَّابت، فيصيب الدَّاخلَ النِّصفُ، وكان القياسُ أن يعتقَ بالإيجاب الثَّاني النِّصفُ الباقي، إلا أنَّه عتق منه الرُّبعُ؛ لاستحقاقه النِّصفَ بالإيجاب الأوَّل، فما لاقى الحريَّة بطل، وما لاقى الرّقَّ صحَّ، فيتنصَّفُ ذلك النصفُ، ولهذا يعتق بالإيجاب الثَّاني من الثَّابت الرُّبعُ.

قيَّد بموت المولى؛ لأنه لو مات أحدُ العبيد قبل البيان؛ فالموثُ بيانٌ، فإن مات الخارجُ؛ يعتقُ الثَّابثُ بالإيجاب الأوَّل لزوال المزاحم، وبطل الإيجابُ الثَّاني. وإن مات الثَّابثُ؛ يعتقُ الخارجُ بالإيجاب الأوَّل، والدَّاخلُ بالإيجاب الثَّاني؛ لأن الثَّابت يزاحمهما. وإن مات الدَّاخلُ، فإن عنى به الخارج؛ تعيَّنَ الثَّابثُ بالإيجاب الثَّاني، وإن عنى به الثَّابت؛ بطل الإيجابُ الثَّاني.

(وإن قاله) أي: قال لفظ: أحدكما حُرّ (في المرض) فمات قبل البيان؛ (قسم الثُّلُث على هذا) أي: على قَدْرٍ ما يصيبهم من سهام العتق؛ لأن العتق في المرض وصيَّةٌ، ولا أمزيد لها على قدر الثُّلث، فيُقسمُ بينهم، وأقلُ جزءٍ من سهامهم هو الرُّبعُ، فيجعل كلُ ربع سهمًا، فيكون للخارج والدَّاخل أربعةُ أسهم، وللثَّابت ثلاثةُ أسهم، فالمجموعُ سبعةٌ على قولهما، فيقدَّرُ كلُ عبدٍ سبعة، فصار المجموعُ أحداً وعشرين، يعتق من الخارج سهمان، ويسعى في خمسةٍ، وكذلك الدَّاخلُ، ويعتق من الثَّابت ثلاثةٌ، ويسعى في أربعةِ سهام السِّعاية، بلغتْ أربعةَ عشر، فاستقام الثُّلث والثلثان. وعند محمدٍ: سهامُ الوصايا ستةٌ؛ لأن حقَّ الدَّاخل ربعٌ، فصار سهامُ السِّعاية اثني عشر، فاستقام الثُّلث والثُلثان أيضاً.

(ولو أعتق عبيدَه الثَّلاثَ<sup>2</sup> في المرض وهم مالُه) أي: والحالُ أن لا مالَ له غيرُهم، فمات، ولم<sup>3</sup> يجز الورثةُ عتقَهم، (وقيمتهم سواءٌ؛ عتق من كلّ) أي: من كلّ عبدٍ (ثلثُه، ويسعى في ثلثيه) أي: في ثلثي قيمته للورثة، (ولا نُقْرِعُ) أي: في تعيين العتق لأحدهم. وقال الشافعيُّ: عتق واحدٌ منهم، ويقرعُ بينهم بأن يكتب أساميهم في رقاعٍ صغارٍ، ويخلط، ويغطَّى بثوبٍ، فيخرج واحدةٌ، فمن خرج اسمُه حُكِمَ بعتقه؛ لأن الإعتاقَ في مرض الموت وصيَّةٌ، ونفاذُها من الثُّلُث، والواحدُ هو التُلثُ، وهو مبهمٌ، فتبيَّن بالقرعة، كما كان صلى الله عليه وسلم يقرع بين نسائه، فمن خرجتُ قرعتُها سافر بها<sup>6</sup>.

ولنا: إنَّ العتقَ وقع على الكلِّ بالسَّويَّة، فلا يجوز حرمانُ بعضهم، بل يجبُ توزيعُ العتق بالسَّويَّة، وقرعتُه صلى الله عليه وسلم كان لتطييب قلوبهن لا لتمييز الحقِّ المستحقِّ بينهنَّ؛ إذ لا حقَّ لهن في السَّفَر.

(ولو قال قنِّ أو مكاتبٌ: ما سأملكه حرِّ، فعتق<sup>8</sup>) أي: القنُّ والمكاتب، (فملكا مملوكًا؛ فهو قنِّ) أي: ذلك المملوكُ لا يعتق عند أبي حنيفة. وقالا: يعتق؛ لأن المعلَّق بالشَّرط كالملفوظ عند وجود الشَّرط، فصار كأنَّه قال حين ملك عبدًا بعد الحرية: أنت حُرِّ، فيعتق.

وله: إنَّ من لا يكون أهلًا لتنجيز العتق لا يكون أهلًا لتعليقه.

قيَّد بقوله: «سأملكه»؛ لأنه لو قال: كلُّ مملوكٍ أملكه فهو حُرّ؛ لا يصحُّ اتِّفاقًا؛ لأنه للحال حقيقةً، ولو قال: كلُّ مملوك أملكه بعد العتق؛ يصحُّ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(ولو قال: إن كلَّمتُ زيدًا فأنت حُرِّ، فادَّعاه زيدٌ) أي: ادَّعَى زيدٌ أنَّه كلَّمه بعد التَّعليق، فأنكره 9 المولى، (وشهد ابناه) أي: ابنا زيدٍ على ذلك؛ (يردُها) أي: أبو يوسف شهادتَهما؛ لِمَا فيها من تصديق الأب، وهو موضعُ التُّهمة. (وسمعها) أي: قَبِل محمدٌ رحمه الله شهادتهما؛ لأنَّهما شُهِدا بحريَّة العبد، ولا تهمةً فيها.

(أو إن تسرّيتُك) أي: لو قال لأمته: إن تسرِّيْتُك فأنت حرّةٌ (يضيفُ) أبو يوسف (طلبَ الولد إلى ما شرطا) أي: شرط أبو حنيفة ومحمدٌ في تحقيق معنى التسرّي (من التَّحصين) أي: منعها من الزنا، (والوطء والتبوئة) وهي إسكانُها في بيتٍ خالٍ، (والمنع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: الثلاثة.

<sup>3</sup> د: فلم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فيخلط فيغطى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتخرج.

<sup>6</sup> صحيح البخاري، الهبة 14؛ الشهادات 30؛ صحيح مسلم، التوبة 56.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: بالتسوية.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: فعتقا.

<sup>9</sup> د: وأنكره.

من الخروج) يعني: يثبثُ التسرِّي عندهما بهذه الأفعال، وعند أبي يوسف: لا يثبثُ إذا لم ينضمَّ إليها طلبُ الولد؛ لأن التسرِّيَ تفعل <sup>1</sup> من السرو، وهو السيادةُ، والأمةُ إنَّما تسودُ إذا ولدتْ من مولاها.

**ولهما**: إنَّه تفعل<sup>2</sup> من المضاعف من السرّ الذي هو الجماعُ، معناه: إعدادُ الأمة أن تكون موطوءةً، فلا يكون طلبُ الولد داخلاً فيه.

(أو لأمة غيره) أي: إن قال لها: (إن تسريتك) فأنت حرّةٌ، (فاشتراها، وتسرّاها؛ ألغينا التّعليق) فلا تعتقُ عندنا. وقال زفر: تعتقُ؛ لأن إضافة العتق إلى التسرّي كإضافته إلى الملك؛ إذ لا يحلُّ التسرّي إلا في الملك.

ولنا: إنَّ الملكَ لم يوجدُ وقتَ التَّعليق، والتسرِّي ليس عبارةً عن الملك ولا عن سببه، فلا يكون التَّعليقُ به تعليقاً بالملك، والملكُ ليس من ضرورات التسرِّي؛ لأن معناه وهو التَّحصينُ والمنعُ من الخروج، والوطءُ يوجد بدون ملك الرَّقبة كما في المنكوحة.

# (فصل) في التدبير

(ولو قال: إذا متُ فأنت حُرّ، أو) قال: أنت (حرٌ عن دُبُر منّي، أو) قال: أنت (مدبّرٌ، أو قد دبّرْتُك؛ صار مدبّرًا) وكذا لو قال: أنت حُرّ مع موتي، أو في موتي، أو عند موتي، أو أوصيتُك برقبتك، أو بعتقك؛ لأن هذه الألفاظَ تفيدُ تعليقَ العتق بالموت، فيستدعى وجودَ الشّرط أوَّلا.

(لا يجوز إخراجُه عن ملكه إلا بالعتق) لقوله صلى الله عليه وسلم: «المدبَّرُ لا يباغُ ولا يوهبُ»<sup>3</sup>. (ويجوز استخدامُه وإجارتُه ووطئُها وتزويجُها) لأن الملكَ قائمٌ في المدبَّر والمدبَّرة، (ويعتقُ من القُلُث) أي: المدبَّرُ كلُه يعتقُ من ثلث مال التركة (إن خرج منه) لأن التَّدبيرَ تبرُّعٌ مضافٌ إلى ما بعد الموت، فصار وصيَّةً. (وإلا؛ فبحسابه) أي: إن لم يخرج من الثُّلُث؛ يعتقُ منه بحسب ما يخرج، حتى إذا لم يكن له مالٌ غيرُه؛ يسعى في ثلثي قيمته.

(وإن كان مولاه مديونًا؛ يسعى في كل قيمته) لوجوب تقديم الدَّيْن على الوصيَّة، ولا يمكن نقضُ العتق، فتعيَّن ردُّ قيمته.

(ولو قال لعبده ومدبَّره: أحدكما حُرِّ والآخرُ مدبَّرٌ) فمات قبل البيان؛ (يفتي) أبو يوسف (بعتق القنِّ) وبقاء المدبَّر مدبرًا على حاله. (وأشاعهما) أي: في العبد والمدبَّر، فيعتق نصفُ كلِّ واحد منهما، ويصيرُ نصفُ القنِّ مدبَّرًا أيضًا؛ لأن قوله: «أحدكما حُرّ» إنشاءٌ أفادَ انقسام العتق عليهما لحاجتهما إليه، ويجعلُ قوله: «والآخر مدبر» إنشاءً أيضًا؛ لكونه معطوفًا على الإنشاء، فينقسمُ عليهما؛ إذ لو مُجعِلَ إخبارًا؛ لبطل حقُّ المدبَّر من الكلام الأوَّل.

لأبي يوسف: إنَّ الأصلَ في الكلام أن يكون إخبارًا، وإنما جُعِلَ إنشاءً للضرورة تصحيح كلامه، ولا خصورة هنا، ولهذا لو بدأ بالتَّدبير، وقال: أحدكما مدبَّرٌ والآخر حُرِّ؛ عتق القنُّ، وبقي الآخرُ مدبرًا اتِّفاقًا، على أنَّ قوله: «والآخر مدبر» لو جُعل إنشاءً؛ لصار القنُّ مدبرًا؛ لأن إنشاءَ التَّدبير في المدبَّر ممتنع، فصارا مدبرين، ويلغو العتقُ.

(ولو أعتق أحدُ الشَّريكين) العبدَ الذي بينهما، (ودبَّرَ الآخرُ معًا؛ عتق) كلُّ العبد اتِّفاقًا، (ويغرِّمُه) أي: يحكم أبو يوسف بأن يضمن المعتقُ على شريكه (نصفَ قيمته قنًا، لا مدبرًا) أي: قال محمدٌ: يضمن نصفَ قيمته مدبَّرًا؛ لأن تصرُّفَهما من الإعتاق والتَّدبير في نصيب نفسه نافذ، إلا أنَّ إبقاءهما معاً متعنِّرٌ، فيغلب العتقُ؛ لكونه أقوى، فيضمنه مدبَّرًا.

ولأبي يوسف: إنَّ العتقَ والتَّدبيرَ لَمَّا لم يكن جمعُهما؛ يرجِّح العتقُ من الابتداء، فبطل التَّدبيرُ.

(ولو أسلم مدبّرُ الذميّ؛ حكمنا بعتقه بعد السِّعاية) لمولاه في تمام قيمته كالمكاتب، (لا قبلها) أي: قال زفر: يعتقُ في الحال، ويسعى في قيمته؛ لأن العبدَ بإسلامه وجب أن يخرجَ عن ملكه، فلما تعذّرَ الإخراجُ بالبيع؛ تعيَّن العتقُ في الحال.

ولنا: إنَّه لو عتق في الحال وهو مفلسٌ؛ لتكاسَلَ في السِّعاية، فيتضرَّرُ به المولى، فيتوقَّفُ عتقُه على الأداء رعايةً للجانبين، وذلُّ العبد يندفعُ بصيرورته حُرًّا يدًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: بفعل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: بفعل.

ح. بفعل. 3 سنن الدارقطني، 244/5؛ السنن الكبرى للبيهقي، 314/10. وقال: البيهقي: أنَّما هو عن ابن عمر موقوف من قوله ولا يثبت مرفوعًا.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  وإنما جعل إنشاء.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فلا.

(وإن علَقه بموته على صفةٍ) كما إذا قال: إن متُ من مرضي هذا، أو سفري هذا، أو إلى سنةٍ، ونحوها؛ (لم يكن مدبَّرًا) مطلقًا، فيجوز أن بيعُه؛ لأن الموتَ على هذا الوجه ليس بقطعيٍّ، فلم ينعقد السَّببُ في الحال، وأمَّا الموتُ المطلقُ؛ فكائنٌ قطعاً، فالمعلَّقُ به يكون مدبَّرًا مطلقًا، وكذا لو علَّق بموته في مدَّةٍ لا يصلُ مثلُه إليها غالبًا يكون مدبَّرًا مطلقًا؛ لأن الموتَ كائنٌ فيها لا محالةً.

(فإن تحقَّقَ المجموعُ) أي: الموت على تلك الصِّفَة (عتق كالمدبَّر) أي: كما يعتقُ المدبَّرُ من ثلث المال، (أو إن مات) أي: إن قال: إن ماتَ (فلانٌ، أو أنا) يعني: إن مات فلانٌ أو متّ قبله (فأنت حُرِّ، أو قبل موتي) أي: لو قال: أنت حُرِّ قبل موتي (بشهرٍ؛ أجزنا بيعَه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنه علَّقَ عتقَه بموت أحدهما أيهما وُجِدَ، فكان تعليقًا بموته لا محالةً، فصار مدبَّرًا مطلقًا.

ولنا: إنَّه علَق عتقَه بموته المقيَّد، وهو أن يكون موتُه قبل فلانٍ، وهذا ليس بشرطٍ كائنٍ لا محالةً؛ لاحتمال أن يموت فلانٌ قبل المولى، فلا يكون مدبَّرًا، وكذا إذا علَّق عتقَه بموته المتأخِّر عن شهرٍ؛ إذ لو مات قبلَه لا يعتقُ، فلا يكون كالمدبَّر مطلقاً<sup>2</sup>. كذا قال المصبِّفُ في «شرحه».

أقول: على هذا كان ينبغي أن يقول: أو أنا قبله؛ إذ بدون هذا القيد لا يُطابقُ تعليلَه لمدَّعاه.

# (فصل) في الاستيلاد

وهو طلب الولد من الأمة.

(لو أتتْ بولدٍ من مولاها، فاعترفَ به؛ نثبتُ نسبَه، لا بالإقرار بوطئها) أي: قال الشافعيُّ: إذا اعترفَ المولى بوطئها، ثُمَّ أتتُ بولدٍ؛ ثبت نسبُه منه؛ لأن الأصلَ في ثبوت النسب الماءُ، وسببُه الوطءُ، وهو موجودٌ في الأمة.

ولذا: إنَّ النسبَ إنَّما يثبتُ بالفراش، ولا يثبتُ الفراشُ للأمة بالوطء؛ لأن المقصودَ من وطءِ الإماء قضاءُ الشَّهوة غالبًا، ولهذا يمتنعُ الأشرافُ من وطعهنَّ تحرُّرًا عن حصول الولد منهنَّ، وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «تناكحوا تكثّروا» 3 إشارةٌ إليه، فلا يثبتُ النسبُ بدون دعوة المولى.

وعن أبي حنيفة: إذا وطئ أمتَه، وحصَّنها، ولم يعزلْ عنها؛ فعليه أن يدَّعي نسبَ ولدها. وعن محمد: ينبغي أن لا يدَّعيَ النسبَ إذا لم يعلمْ أنَّه منه، ولكن يعتقُ ولدَها، وتعتقُ بعد موته احتياطًا من الجانبين. كذا في «الكافي».

(فإن ولدتْ بعد ذلك) أي: بعد أن يعترف بولدها (ثبتَ 4) نسبُ ولدها من مولاها (من غيرِ دعوةٍ) لأنه لَمَّا ادَّعَى الولدَ الأَوَّلَ؛ تعيَّنَ الولدُ مقصودًا منها، فصارتْ فراشًا له.

وفي «المحيط»: أمةٌ بين شريكين جاءتْ بولدٍ، فادَّعياه؛ ثبت النسبُ منهما، فولدتْ آخرَ؛ لم يلزمهما إلا بالدّعوة؛ لأنَّها لم تصرُّ فراشًا لأحدهما وإن صارت أمَّ ولدٍ لهما؛ لأنه لا يحلُّ لكلِّ واحدٍ منهما وطئُها، فلا يمكن استفراشَها، كما لو حرمتْ على المولى بالمصاهرة، فجاءت بولدٍ؛ لا يثبت نسبُه من المولى إلا بالدعوة لزوال فراشه.

(وينتفي) نسبُ ولدها (بمجرَّد نفيه) أي: نفي المولى نسبه بلا لعانِ؛ لأن فراشَها ضعيفٌ.

(ولا يجوز إخراجُها) أي: إخراجُ أمِّ الولد (عن ملكه إلا بالعتق) لِمَا روى ابنُ عباس رضي الله عنهما أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «أيّما امرأةٍ ولدتْ من سيدها؛ فهي معتقةٌ عن دُبُرِ منه»<sup>5</sup>.

(ويجوز استخدامُها وإجارتُها ووطئُها وتزويجُها) لأن الملكَ قائمٌ فيها.

(فإن ولدت من زوجها؛ تَبِعها في حكمها) وهو حقُّ الحريَّة، فيسري إلى ولدها كالتَّدبير.

(وتعتقُ) أمُّ الولد (من جميع الممال) لِمَا روي أنه صلى الله عليه وسلم أمر بعتق أمُّهات الأولاد من غير الثُّلُث، وأن لا يُبَعْنَ في ين ٍ . ين ٍ .

(ولا تسعى في ديونه) أي: لا تسعى أمُّ الولد في ديون المولى للغرماء.

<sup>2</sup> د: المطلق.

<sup>1</sup> د: فتجوز.

<sup>3</sup> مصنف عبد الرزاق، 173/6؛ وفي سنن ابن ماجه بلفظ: «أنكحوا فإني مكاثر بكم».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن ابن ماجه، العتق 2؛ مسند أحمد بن حنبل، 303/1، 317.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 344/10.

(وهي غيرُ متقوِّمةٍ) أي: أمُّ الولد لا قيمةَ لها عند أبي حنيفة رحمه الله، ولها قيمةٌ عندهما، حتى لو كان لها موليان، فأعتقها أحدهما وهو موسرٌ؛ فعنده لا يضمنُ نصيبَ الآخر، وعندهما يضمنُ.

لهما: إنّها مملوكة ينتفعُ بها وطعًا وإجارةً واستخدامًا، وبامتناع بيعها لا يسقط تقوُّمها كالمدبّر، إلا أنَّ قيمتها ثلثُ قيمتها قنةً؛ لأن للمالك في مملوكه منفعة الاستخدام والاسترباح بالبيع وقضاء دينه من ماليته بعد موته، وبالاستيلادِ فات اثنان، وبقي الاستخدامُ فقط، ولهذا صار قيمةُ المدبَّر نصفُ قيمته قنّاً، وهو الأصحُّ، وعليه الفتوى. من «الحقائق».

وله: إنَّها استفادت الحريَّة من مولاها بسبب ولدها؛ لأن الولدَ خلقَ من المائين، فصار جزؤها مضافًا إليه، لكن الجزئيَّة لكونها حكمًا لا حقيقةً ثبت حقُّ العتق في الحال، وسقط تقوُّمُها حقيقةً في المآل.

فإن قلت: لِمَ لم يجعل الولدُ كذلك؟

قلت: لأن جزئيَّته تأكَّدتْ بنسبته إلى الأب، فحكم بحريَّته أفي الحال، بخلاف المدبَّر؛ لأن سببَ حريَّته تنعقدُ بعد الموت، وأمَّا امتناعُ بيعه في الحال؛ فلتحقيق مقصود المولى، وهو نيلُ ثواب الإعتاق.

(ولو هلكتْ هي أو مدبَّرةٌ عند المشتري) أي: لو باع رجلٌ أمّ ولده أو مدبّرته، وقبضها المشتري، فهلكتْ؛ (فهي غيرُ مضمونةٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: تجب قيمتُها للمولى؛ لأنَّها مقبوضةٌ على سوم الشري<sup>3</sup>، فيضمن كالقنّ.

وله: إنَّ القنَّ كان محلًا للبيع، فألحق قبضُه على سوم الشرى بحقيقة البيع، وهما لا يقبلان البيعَ، فلا يضمنان؛ لامتناع الإلحاق. وكذا الخلافُ في المكاتب.

(وإذا نكح أمةً، فولدتْ، ثُمَّ ملكها) وبطل نكاحُها؛ (نجعلها أمَّ ولدٍ له) وقال الشافعيُّ: لا تصيرُ أمَّ ولدٍ له؛ لأنَّها ولدتْ حين كونها غيرَ مملوكةٍ، فلا تكون أمَّ ولدٍ له، كما إذا ولدتْ من الزنا فملكها الزاني.

ولنا: إنَّ سببَ الاستيلاد . وهي الجزئيَّةُ الثَّابتةُ بينه وبينها بواسطة الولد الثَّابت النَّسب . موجودٌ هنا، بخلاف الزِّنا؛ لأن نسبَ الولد منتفِ فيه.

وإنَّما وضع في النّكاح؛ إذ لو استولدها بالرِّنا، ثُمَّ ملكها الزاني؛ لا تصيرُ أمَّ ولدٍ اتفاقًا على أحد قوليه. من «الحقائق»<sup>4</sup>.

(ولو وطئ جارية ابنه، فولدتْ، فادّعاه) أي: الأبُ نسبَ الولد، سواةٌ صدّقه الابن أو كذبه؛ (صارتْ أمَّ ولده، ويضمن) الأب (قيمتها) لابنه. (لا قيمة الولد) أي: لا يضمنُ لابنه قيمة ذلك الولد؛ لأن الأبَ لَمَّا كان له ولايةُ أن يملك مالَ ابنه مجّانًا لحاجته إلى إبقاء نفسه؛ كان له ولاية أن يتملَّكَ جارية ابنه لإثبات نسب الولد منه؛ لأن فيه إبقاءً له معنى، لكن لكون حاجته إلى إبقاء نسله أدنى من حاجته إلى إبقاء نفسه؛ قلنا: يتملَّكُ الجارية بقيمتها، ويتملَّكُ طعامَ ابنه مجّانًا.

وفي «التبيين»: يُشترطُ لصحَّة دعوة الأب أن يكون له ولايةُ التملُّك من وقت العلوق إلى وقت الدعوة، حتى لو حبلت في غير ملك الابن، أو حبلتْ في ملكه، ثُمَّ أخرجها عن ملكه، ثُمَّ ردها إلى ملكه؛ لم يصحَّ دعوتُه، إلا أن يصدّقه الابنُ، فإن صدّقه ثبت نسبُه منه، ولا يملك الجارية، ويعتق الولدُ؛ لزعمه أنَّه ملك أخاه.

(فلا نوجبُ مهرَها) أي: لا يجب على الأب لابنه عقرُ تلك الجارية. وقال الشافعيُّ: يجب؛ لأن تملُّكَ الجارية يثبت حكمًا للاستيلاد، كما في الجارية المشتركة إذا ادَّعَى ولدَها أحدُ الشريكين، وحكمُ الشيء يعقبُه.

ولنا: إنَّ الجاريةَ لم يكن مملوكةً للأب، ولهذا جاز له أن يتزوجَّها، فمسَّت الحاجةُ إلى تقديم الملك على الوطء ليصحَّ الاستيلادُ. فإن قيل: الاستيلادُ ثبت بالعلوق، وذلك يكون في الملك، والوطءُ سابقٌ عليه، فينبغي <sup>5</sup> أن يجب عليه العقرُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ممتنع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بجزئيته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: الشراء.

<sup>4</sup> د – وإنما وضع في النكاح...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فتبنغي.

قلنا: الاستيلادُ عبارةٌ عن جميع الفعل الذي يحصلُ به الولدُ، فلا يُعتبرُ تعدُّدُ الفعل مع اتِّحاد المطلوب، فيقع الوطءُ في الملك، وأمَّا في الجارية المشتركة؛ فكان ملكُ نصفها ثابتًا قبل الاستيلاد، وهذا القدرُ كافٍ في تصحيحه، لكن الاستيلادَ لَمَّا لم يكن متجزِّبًا صار متملّكًا نصيبَ شريكه حكمًا للاستيلاد.

(ولا يثبتُ) نسبُ الولد (بوطءِ الجدّ) جارية ابن ابنه (مع بقاء الأب) لأنه لا ولاية له مع وجود الأب، ولو كان الأبُ ميتًا؛ يقامُ الجدّ مقامه في هذا الحكم؛ لظهور ولايته حينئذٍ. وكفرُ الأب ورقُه بمنزلة موته؛ لأنه قاطعٌ للولاية.

هذا إذا جاءتْ به بعد موت الأب لستّةِ أشهرٍ، أمَّا إذا جاءتْ به لأقلِّ من ستة أشهرٍ؛ لا يثبت النسبُ من الجدِّ. كذا في «الكفاية».

(وإذا ادَّعاه) أي: ولدَ جاريةٍ مشتركةٍ (أحدُ الشَّريكين؛ ثبت أمنه) نسبُه؛ لأنه لَمَّا ثبت في نصفه لمصادفته ملكه؛ ثبت في الباقي؛ لأن النسبَ لا يتجزَّأ، (وصارت أمَّ ولدٍ له) أمَّا عندهما؛ فلأنَّ الاستيلادَ لا يتجزَّأ، وأما عنده؛ فلأنَّ نصيبَ المستولد صار أمَّ ولدٍ له أمَّا عندما ملكه بالضَّمان؛ لكونه قابلًا للملك. (وضمن نصفَ عقرها) لأن الوطءَ وقع في نصيب الشريك في غير الملك، (ونصفَ قيمتها) لشريكه يوم العلوق، موسرًا كان أو معسرًا؛ لأن أميَّة الولد يثبتُ لها من وقت العلوق، وهذا ضمانُ التملُّك، فلا يختلفُ باليسار والإعسار. (لا قيمة الولد) أي: لا يضمن قيمته؛ لأن الضمانَ وجب حين العلوق، والنسبُ يثبت منه، فصار حُرًا.

(ولو ادَّعياه) أي: ادَّعَى الشَّريكان ولدَ الجارية المشتركة التي حبلتْ في ملكهما؛ (يثبت<sup>2</sup> منهما).

قيَّدنا بقولنا: «حبلتْ»؛ لأنه لو كان الحملُ على ملك أحدهما نكاحًا، ثُمَّ اشتراها هو وآخرُ؛ فهي أمُّ ولدٍ له؛ لأن نصيبَه منها صار أمِّ ولدٍ له، والاستيلادُ لا يتجرَّأُ، فثبت في نصيب شريكه أيضًا.

هذا إذا لم يكن أحدُهما أبَ الآخر أو أحدُهما مسلمًا والآخرُ ذميًا؛ إذ لو كان كذلك؛ يرجّعُ الأبُ لِمَا فيه من حق التملُك، ويرجَّحُ المسلمُ نظرًا للولد.

وكذا إذا اشترياها حُبلي؛ يثبت النسبُ منهما، ولا يجب على كلِّ منهما العقرُ؛ لعدم الوطء في ملكه، ويجب عليه نصفُ قيمة الولد، ويثبت لكلّ منهما فيه الولاء؛ لأنه تحريرٌ على ما عرف في موضعه. كذا في «التبيين».

(ولا نعتبرُ القائفَ) وهو الذي يعرفُ النسبَ بفراسته 3، يعني: قولُه غيرُ معتبرٍ عندنا في إلحاقه بأحدهما. وقال الشافعيُّ: يعتبرُ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم فرح بقول القائف حين ألحق أسامةَ بن زيدٍ بأبيه لَمَّا نظر إلى أعقابهما 4.

ولنا: ما روي عن عمر رضي الله عنهما: أنَّه كتب إلى شريحٍ في هذه الحادثة: هو ابنُهما يرثهما ويرثانه، وكان ذلك بمحضرٍ من الصحابة، فحلَّ محلَّ الإجماع، وأما إظهارُ سروره؛ فلأنَّه كان سببًا لقطع طعن الكفّار؛ لأنَّهم كانوا يطعنون في نسب أسامة، وكانوا يعتقدون قولَ القائف 6 حجّةً.

(وتصيرُ أمَّ ولدٍ لهما، ويغرم كلُّ واحدٍ منهما نصفَ العقر قصاصًا) يعني: يجب على كلِّ منهما نصفُ العقر قصاصًا؛ لعدم الفائدة في الاشتغال بالاستيفاء، إلا أن يكون نصيبُ أحدهما أكثرَ من نصيب الآخر، فيأخذ الزَّائذ؛ إذ المهرُ يجب لكلٍّ منهما بقدر ملكه. (ويرثُ) الولدُ (من كلِّ منهما كابنٍ) أي: كميراثِ ابنٍ كاملٍ؛ لأن كلَّ منهما مقرِّ بأنه ابنُه، (ويرثانه كابٍ) أي: يرثان منه ميراثَ أب واحدٍ؛ لاستوائهما في السبب، وهو الشركةُ في الجارية.

(وإذا وطئ جارية مكاتبه، فولدتْ، فادَّعاه) أي: ذلك الولدَ، (فإن صدَّقه) أي: المكاتبُ مولاه؛ (ثبت) نسبُه من المولى، (فضمن عُقرَها) لأنه تصرّفَ في غير ملكه، (وقيمتَه) أي: قيمةَ الولد؛ لأنه في معنى المغرور، حيثُ اعتمدَ دليلًا، وهو أنَّها كسبُ كسبه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: نثبته.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لفراسته.

 $<sup>^{4}</sup>$  صحيح البخاري، فضائل الصحابة 17؛ صحيح مسلم، الرضاع 40 بمعناه.

<sup>31 + 35</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: القافة.

ر ح- نصیب أحدهما.

فلم يكن راضيًا بكون ولده رقًا، فكان حُرًّا، فالقيمةُ وجبتْ دفعًا للضَّرَر عنه وعن المكاتب. (ولا تصيرُ 1 أمَّ ولدٍ له) أي: لمولى المكاتب؛ لأن الجاريةَ غيرُ مملوكةٍ له. (وإلا فلا) أي: إن كذّبه المكاتبُ لا يثبتُ نسبه.

(ولو ادَّعَى) أحدُ الشريكين في أمته (استيلادَ شريكه) أي: أنّ شريكَه استولدها، (فأنكر) الشريكُ الآخرُ؛ (أفتى) محمدٌ (بالسعاية له) أي: بأن تسعى الأمةُ للمنكر (في نصف قيمتها). وفي «الحقائق»: إنما استسعاها المنكرُ إذا قضى القاضي بالسعاية، أو رضيتْ هي بذلك، وبدون ذلك ليس للمنكر أن يستسعيها. (وقالا: تخدمُه) أي: الأمةُ المنكرَ (يوماً لا يومًا) أي: لا تخدمُه يومًا، وأما الولاءُ؛ فموقوفٌ بينهما اتِّفاقًا. كذا في «الجامع الصغير» للإمام التمرتاشيّ.

له: إنَّ المقرَّ لَمَّا لم يصدّق على شريكه؛ انقلب إقرارُه عليه، فصار كأنَّه استولدها، كما إذا أقرَّ المشتري على البائع أنَّه أعتقَ المبيعَ قبل البيع يُجعلُ كأنَّه أعتق، ولا يمكن تضمينُ المقرّ؛ لأنه ما أقرَّ على نفسه بالاستيلاد، فوجب السِّعايةُ للمنكر؛ لاحتباس ماليَّة نصيبه عنده، ومتى عتق بعضُها عتق كلُّها؛ لأنه لا يتجزَّأ.

ولهما: إنَّه أقرَّ بشي مستلزم للنسب، والنسبُ مما لا يرتدُّ بالردِّ، حتى إنَّ الرجلَ إذا أقرَّ بنسبِ صغيرٍ لرجلٍ، ثُمَّ أقرَّ نسبه لنفسه بعدما كذّبه المقرُّ له؛ لا يصحُّ، فلا يمكن أن يجعل المقرُّ كالمستولد، فتخدمُ المنكر يومًا؛ لأنَّها تصادقا عليه، ويرفعُ الخدمةُ عنها يومًا؛ لأنها تصادقا عليه، ويرفعُ الخدمةُ عنها يومًا؛ لأن كلَّا منهما مقرِّ بأن لا حقَّ له في استخدامها في ذلك اليوم، ونصفُ كسبها للمنكر ونصفُه موقوفٌ، ونفقتُها في كسبها، فإن لم يكن لها كسبٌ؛ فنفقتها على المنكر. من «الحقائق».

اعلم أنَّ المذكورَ في المتن موافقٌ لما في «المنظومة»، لكن المذكورَ في «الهداية» «والوافي» وشروحهما: أنَّ خدمتَها للمنكر وتوقفها يومًا قولُ أبي حنيفة، وسعايتها قولهما. والله أعلم.

(فإن جنتْ هذه) أي: الجاريةُ المذكورةُ في المسألة السابقة؛ (فنصفُ الأرش على المنكر) لأن نصفَها له، (والنصفُ) أي: نصفُ الأرش (موقوفٌ) عند أبي حنيفة؛ لكون نصفها موقوفًا. (ويوجب) أي: أبو يوسف النصفَ (الموقوفَ في كسبها) لئلا يتضرَّرَ وليُّ الجناية؛ لأن الأرشَ في مال مولاها، وكسبها مالٌ له، فيؤدّي الأرشَ منه، لكن لا يملك المولى أخذَه؛ لأنه مؤاخذٌ بإقراره. (وأوجب) محمدٌ (الكلَّ فيه) أي: كلَّ الأرش في كسبها؛ لأنَّها تسعى 2 للمنكر عنده، فكانت كالمكاتبة.

ولو جني عليها؛ فعند أبي حنيفة: نصفُ أرشها للمنكر والنصفُ موقوفٌ، وعند أبي يوسف: النصفُ للمنكر والنصفُ لها، وعند محمدٍ: الكلُّ لها.

(ولو ولدتْ، فباعها) مولاها، وترك ولدها، (فادَّعاه أبُ المولى؛ يحكم) أبو يوسف (بثبوته منه) أي: بثبوت نسبه من المدّعي، (ويغرِّمُه قيمتَه) أي: قال أبو يوسف: يضمنُ لابنه قيمةَ ذلك الولد، وإن لم تصر الجاريةُ أمَّ ولدٍ له. وقالا: لا يثبتُ نسبُه؛ لأن ثبوتَه مشروطٌ بتملُّك الأمة من حين العلوق، وههنا تعذَّر تملُّكُها، ونقض البيع فيها؛ لأن الثابتَ لأب المولى فيها كان حقَّ التملُّك، والثابتُ للمشترى حقيقةُ الملك، فلا يترك الأقوى للأضعف.

وله: إنَّ المانعَ وُجِدَ في الأمّ دون الولد، فيصحُّ دعوتُه فيه، والولدُ هو الأصلُ في النسب؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أعتقها وَلَدُها»3.

# (فصلٌ) في المكاتب

(ومن كاتب عبده على مال، فقبل؛ صار مكاتبًا) قيَّد بالقبول؛ لأن فيه معنى الإلزام، فلا بُدَّ من الالتزام.

(ولا نوجب حَطَّ شيءٍ من البدل) وقال الشافعيُّ: يجبُ؛ لقوله تعالى: ﴿وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ ﴾ [النور، 33/24] أي: من بدل الكتابة. كذا روي عن عليِّ.

|  |  | د: بصد . |
|--|--|----------|

<sup>،</sup> د: يصير.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يسعى.

<sup>3</sup> سنن ابن ماجه، العتق 2؛ مصنف عبد الرزاق، 233/7.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «المكاتبُ عبدٌ ما بقي عليه درهم» أو إلزامُ الحطِّ 2 بعد الإيجاب غيرُ مفيدٍ 3، والأمرُ في الآية محمولٌ على النَّدْب كالأمر بالكتابة.

(ويجوزُ منجَّمًا) أي: يجوز عقدُ الكتابة على أنَّ يؤدِّي في كلِّ شهرٍ مقدارًا معلومًا من بدل الكتابة، (ومؤجَّلًا) بأن يؤدِّي كلَّه في مدّةٍ معلومةٍ.

(ونجيزُ حالًا) أي: تجوزُ الكتابةُ على مالٍ حالٍ عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأنه ليس بأهلٍ للملك في الحال، فإنَّما يؤدِّي بالكسب، ولا بُدَّ له من مدّةٍ، فأقلُّها نجمان.

ولنا: إنَّ الكتابةَ عقدُ معاوضةٍ، والبدلُ فيه كالثَّمَن في البيع، فكما أنَّ توهُّمَ القدرةِ على الثمن كافٍ في جواز البيع؛ فكذا هذا، مع أنَّ النصَّ في الكتابة مطلقٌ، فيُعملُ بإطلاقه.

(ومن صغير عاقل) أي: يجوز عقدُ الكتابة من عبدٍ صغيرِ يعقل العقدَ. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ.

قيَّد بعقله؛ لأنه إذا لم يعقل العقدَ؛ لا يجوزُ اتِّفاقًا؛ لأنه ليس بأهل للقبول، والعقدُ موقوفٌ عليه.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ تصرُّفَ الصَّبيّ بإذن الوليّ جائزٌ عندنا خلافًا له. وقد مَرَّ في باب الحجر.

(ويخرج) المكاتبُ (من يد المولى) فيكون أحقَّ بأكسابه؛ لأن تحصيلَ البدل إنَّما يتحقَّقُ إذا ثبت له الحريَّةُ يدًا، حتى لو شرط في الكتابة أن لا يخرج من ألا يخرج من ألا يخرج من أداء البدل؛ كان رقًّا.

(فيضمنُ ماله) أي: المولى مالَ المكاتب (بإتلافه، والعقرَ بوطئها) أي: إذا وطئَ مكاتبتَه لزمَه عقرُها، (والأرشَ بالجناية عليها، أو على ولدها) أي: إذا جنى المولى على مكاتبته أو ولدها؛ كان أرشُ الجناية لها؛ لأن المولى صار كالأجنبيّ.

(وإن أعتقه) أي: المولى مكاتبَه (سقط البدل) لأن لزومَه كان للعتق، وقد حصل المقصودُ، وكذا لو أبرأه عن البدل يعتقُ؛ لأن إبراءَه في معنى الإعتاق، لكنَّ المالَ يبقى عليه ديناً إذا قال: لا أقبلُ؛ لأن هبةَ الدين مما يرتدُّ بالردِّ، فيجعلُ الكتابةُ باقيةً في حقِّ المال.

(ولو اختلفا في قدره) أي: لو اختلف المولى والمكاتبُ في قدر<sup>6</sup> بدل الكتابة؛ (فالقولُ للعبد) عند أبي حنيفة. (وقالا: يتحالفان) فيُفسحُ العقدُ؛ لأن عقدَ الكتابة عقدُ معاوضةٍ وقابلٌ للفسخ، فيجري فيه التحالفُ كما في البيع.

وله: إنَّ العبدَ ينكرُ ما ادَّعاه المولى، فيلزمُ اليمينُ عليه، والتَّحالفُ في البيع ثبت على خلاف القياس، فلا يقاسُ عليه الكتابةُ، مع أنَّه ليس كالبيع؛ لأنه مبادلةُ مالِ بغير مالِ.

(ويتصرَّفُ) المكاتبُ (كالمأذون، ولا يمتنعُ بمنع المولى) عن التصرُّف؛ لأنه يؤدِّي إلى فسخ الكتابة من جهة المولى، وهو لا يملكُ ذلك؛ لأنه من جانبه تعليقُ العتق، وهو تصرُّفٌ لازمٌ لا يقدر الرّجوع عنه.

(ويسافرُ) لأن السفرَ من باب التِّجارة، ولو شرط المولى أن لا يسافرَ؛ فله ذلك؛ لأن هذا الشرطَ يخالفُ عقدَ الكتابة، فيلغو، ولا يفسدُ به العقدُ؛ لأنه غيرُ متمكِّنِ في صلب العقد.

(ويزوّجُ الأمةُ) لأنه موجِبٌ للمهر، فيكون من الأكساب، (لا العبد) لأنه تزويجَه تنقيصٌ للمال؛ لصيرورة النفقة والمهر دينًا في رقبته، والأبُ والوصيُّ في رقيق الصغير كالمكاتب، فيملكان ما يملكه المكاتبُ.

(ولا يتزوّجُ) المكاتبُ (إلا بإذنٍ) أي: بإذن المولى؛ لأنه مملوكٌ له. (ولا يكفل مطلقًا) أي: لا يجوز للمكاتب أن يكفلَ بالنفس والمال؛ لأن الكفالةَ تبرُّعٌ محضٌ ليس من التجارة.

(ولا يُعتقُ) المكاتبُ مملوكه (على مالٍ) لأنه إزالةُ الملك عن رقبته، وإثباتُ المال دينًا في ذمّته، وهذا ليس من الكسب؛ لأنه ربَّما عجز عنه، فيضيع ماله؛ لأنه حُرّ مديونٌ.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، العتق 1؛ شرح معانى الآثار للطحاوي،  $^{1}$ 

<sup>-</sup> د - الحط.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: مفىدة.

<sup>4</sup> د: البلد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: عن.

<sup>6</sup> ح - قدر.

(ويكاتِبُ) أي: يجوز للمكاتب أن يكاتب عبدَه؛ لأنه لا يخرجُ من أملكه قبل أداء البدل، فيكون نوعَ اكتسابِ مالٍ. (فإن أدَّى النَّاني) أي: المكاتب الثاني بدلَ الكتابة (قبله) أي: قبل أداء المكاتب الأوَّل؛ (كان ولاؤه للمولى) لأن إضافةَ الولاء إلى المكاتب الأوَّل متعذِّرٌ لعدم أهليَّته، فيضاف إلى المولى؛ لأن له فيه نوعَ ملكٍ، ثُمَّ إذا أدَّى الأوَّل بعد أداء الثاني وعتق؛ لا ينتقل الولاءُ من المولى إليه؛ لأنه جُعل معتقاً، والولاءُ لا ينتقل عن المعتق. (وإلا؛ فله) أي: إن أدَّى الثاني بعد أداء الأوَّل وعتقِه؛ فالولاءُ له؛ لأنه هو العاقدُ والأهلُ لذلك.

(ويدخلُ ولدُه) أي: ولدُ المكاتب (من أمته في كتابته) لأن المكاتبَ لو كان حُرًّا؛ عتق عليه ولدُه منها، فكذا يكاتبُ عليه، وكذا ولدُ المكاتبة والمدبرة، (فيأخذ كسبَه) أي: المكاتبُ كسبَ ولده.

(وأجزنا إعتاقَ الولد) أي: إعتاقَ المولى ولدَ مكاتبه. وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنه لو جاز؛ لصار ولدُه أحقَّ بكسبه، فيتضرَّرُ به أبوه.

ولنا: إنَّ المولى كان يملكُ عتقَ مكاتبه الذي هو الأصل، فبالأَوْلي أن يملك عتقَ ولده الذي هو تبعٌ له.

(ولو زوّج) المولى (عبدَه من أمته، ثُمَّ كاتبهما، فولدتْ؛ تبع) ذلك الولدُ (أمَّهُ في كتابتها) فتكون هي أحقَّ بكسبه؛ لأن للأمّ رجحانًا على الأب في تبعيَّة الولد، حتى لو قتل ذلك الولدُ؛ يكون قيمتُه للأمِّ دون الأب، بخلاف ما إذا قبلا الكتابةَ عن أنفسهما وعن ولدٍ لهما صغير، فقتل الولدُ؛ يكونُ قيمتُه بينهما؛ لأن القبولَ وُجد منهما، فيتبعهما. كذا في «التبيين».

(وإن ولدت) المكاتبةُ (من مولاها؛ مضتْ على الكتابة إن شاءتْ) فأخذت العقرَ من مولاها؛ لأنه كالأجنبيِّ في منافعها. فإن مات المولى؛ عتقتْ بالاستيلاد، ويسقطُ عنها بدلُ الكتابة، وإن ماتت من غير وفاءٍ؛ فلا سعايةً على الولد؛ لأنه حرِّ. ولو ولدتْ ولدًا آخرَ، ولم يدَّعه المولى، وماتتْ من غير وفاءٍ؛ سعى هذا الولدُ؛ لأنه مكاتبٌ تبعًا لأمِّه، ولو مات المولى بعد ذلك؛ عتق وبطل السعاية عنه؛ لأنَّ حكمَه صار كحكم أمِّ الولد.

(وإلا) أي: إن لم تشأ<sup>3</sup> المضيَّ على الكتابة؛ (عجَّزتْ نفسها، وصارتْ أمَّ ولدٍ له. وإذا كاتب أمَّ ولده؛ جاز) لأن الكتابة جهةٌ أخرى لاستحقاق الحريَّة، وهي غيرُ منافيةٍ لأميَّة الولد، (وسقط البدلُ بموته) أي: بموت المولى؛ لأن كتابتها بطلتْ وانتفت الفائدةُ في إبقائها؛ لأنَّها تعتقُ مجّانًا من جهة كونها أمَّ ولدٍ.

(أو مدبّرًا) أي: لو كاتب المولى مدبّرًا له (جاز) إذ لا منافاة بين التدبير والكتابة. (فإن مات) المولى (ولا مال) أي: والحالُ أنَّه لا مالَ له غيرُ المدبّر؛ (فهو) أي: المدبّرُ الذي صار مكاتبًا يخيّرُ <sup>4</sup> عند أبي حنيفة: إن شاء (يسعى في ثلثي قيمته، أو كلّ البدل) أي: إن شاء يسعى في كلّ بدلِ الكتابة على نجومه؛ لأن البدلَ صار مقابلًا أوّلاً بكل الرقبة. (ويأمرُه) أي: أبو يوسف ذلك المدبّر (بالسعاية بالأقلّ منهما) أي: بأقلّ من ثلثي قيمته ومن بدل كتابته، وقوله: «منهما» بيانٌ للأقل وقع حالًا، لا أنَّه متعلقٌ بالأقلّ؛ لأن أفعل التّفضيل إذا استُعمل باللام لا يُستعمل بدمِن»، أو يجعل «من» بمعنى «في». (لا من ثلثيهما) أي: قال محمدٌ: يسعى في الأقل من ثلثي قيمته ومن ثلثي بدل الكتابة.

اعلم أنَّ الخلافَ بينهم في الخيار والمقدار، والثاني مع الأول في المقدار، ومع الثالت في نفي الخيار.

قيَّد بقوله: «ولا مال»؛ لأنه لو كان له مالٌ غيرُه وهو يخرج من الثلث؛ عتق وبطل كتابتُه.

لهما: إنَّ الإعتاقَ غيرُ متجزِّ، فلما مات المولى عتق كلُّه، ولا فائدةَ في التخيير بين الدَّينين؛ لأنَّ العاقلَ إنَّما يختار أقلَّهما، إلا أنَّ محمدًا خالفَ أبا يوسف في المقدار؛ لأن بدلَ الكتابة كان مقابلًا بكلّه، فلما عتق ثلثُ المدبّر مجانًا بموت المولى؛ سقط<sup>5</sup> حصَّتُه من بدل الكتابة، فيبقى الثلثان.

ولأبي يوسف: إنَّ البدلَ وإن كان مقابلًا لكلّه صورةً، لكتَّه مقابلٌ بثلثي قيمته معنىً؛ لأن المدبّرَ لا يلتزمُ المالَ بمقابلة ما يستحقُّ عتقه، وهو الثلثُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: عن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: ولدهما.

<sup>3</sup> د: يشأ.

<sup>4</sup> د: مخير.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تسقط.

وله: إنّ الإعتاق متجزٍّ، والمدبَّرُ كان مستحقًا عتق الثلث مجانًا، ولَما كاتَبَه بعد ذلك صار بدلُ الكتابة مقابلًا بثلثيه، فلما مات المولى عتق ثلثه، وتوجَّه إليه في الباقي جهتا العتق، وهما التدبيرُ والكتابةُ، وأحكامُهما مختلفةٌ، فيتخيّرُ بينهما، وفي هذا التّخيير فائدةٌ؛ لأن الناسَ متفاوتون أ، فعسى أن يختارَ واحدٌ منهم الدينَ الكثيرَ المؤجَّلُ على القليل المعجَّل.

(أو دبّر) أي: إذا دبّر المولى (مكاتبه؛ جاز ومضى على الكتابة إن شاء، وإلا) أي: إن لم يشأ (عجَّز نفسه، وصار مدبّرًا) لأن الكتابة عقدٌ غيرُ لازم في حقّ العبد، وإن كان لازمًا في حقّ المولى.

(فهو يسعى في ثلثي قيمته، أو ثلثي البدل) عند أبي حنيفة؛ لأن ثلثَه عتق؛ لكونه مدبرًا، وبقي ثلثاه مملوكًا؛ لأن الإعتاق متجرِّ، فسقط من بدل الكتابة الثلثُ، فيختار منهما ما شاء. (وقالا: في أقلِّهما) يسعى؛ لأن العاقلَ يختارُ أقلَّ الدينين ضرورةً.

(ولو كاتباه) أي: لو كاتب الشريكان عبدًا بينهما، (فأعتقه أحدُهما؛ فنصيبُ الآخر باقٍ على الكتابة) عند أبي حنيفة؛ لأن الإعتاق متجرِّ عنده. (ويوجب) أبو يوسف رحمه الله (على المعتق نصفَ قيمته قناً) لشريكه؛ لأنه بإعتاق نصيبه عتق نصيبُ شريكه؛ لكون الإعتاق غيرَ متجرِّ، فانفسخت الكتابةُ؛ لأن المكاتبَ ما دام مكاتبًا لا يكون مملوكًا. (وأوجب) محمدٌ (السِّعايةَ في الأقلِّ من نصف قيمته ونصف البدل) لأن المكاتب كان دائرًا بين أمرين: إمَّا أن يؤدِّي البدلَ، أو يعجِّز نفسَه، فيكون رقًا، والمعتِقُ ينبغي أن يملكَ نصيبُ شريكه ببدلِ دائر بين نصف القيمة ونصف البدل، فيلزمُه 3 ما هو متيقَّنْ، وهو الأقلُّ.

(والكتابة يتجزّأ) عند أبي حنيفة، فإذا كاتب أحدُ الشريكين نصيبَه؛ صار نصفُه مكاتبًا، وصار نصفُ كسبه له ونصفُه للشريك، فإذا أدَّى بدلَ الكتابة؛ عتق منه ذلك القدرُ، ويسعى فيما بقيَ من قيمته، وليس للمولى أنَّ يطالبَه في الحال، ولكن يجعلُه منجَّمًا بحسب طاقته. وقالا: صار كلُه مكاتبًا، وكلُّ كسبه له، ويضمنُ من كاتبًه نصيبَ شريكه؛ لأنه يملكه عندهما.

(ولو اشترى أباه أو ابنه؛ دخل في كتابته) لأن المكاتبَ أهل لأن يكاتِب، فيتكاتبان عليه، كما لو كان حُرًّا فاشتراهما يعتقان عليه.

وفي «التبيين»: ذكرُ الأب والابن هنا وقع اتِّفاقًا؛ لأن هذا الحكمَ غيرُ مختصٍّ بهما، بل جميعُ من له قرابةُ الولاد يدخلون في كتابته 4 تعًا له.

وفي «الكفاية»: قيَّد بقوله: «دخل»، ولم يقل: صار مكاتبًا؛ لأنه لو كان مكاتبًا أصالةً؛ لبقيتْ كتابتُه بعد عجز المكاتب الأصليّ، وليس كذلك، بل يعجزُ الدَّاخلُ بعجز الأصليّ، حتى إذا عجز المكاتبُ تبع<sup>5</sup> الأب؛ لأن كتابةَ الداخل بطريق التبعيَّة.

(أو ذا رحم محرم منه) أي: لو اشترى المكاتبُ من لا ولاد له؛ لم يدخل في كتابته، (فله بيعُه) عند أبي حنيفة. وقالا: يتكاتبُ عليه، ولا يجوزُ له بيعُه كما في الولاد؛ إذ وجوبُ الصِّلة يشمل الكلَّ.

وله: إنَّ للمكاتب كسبًا، وليس له ملكِّ حقيقةً؛ لوجود ما ينافيه، وهو الرقُّ، ولهذا لا يفسدُ نكاحُ امرأته لو اشتراها، ومن كان كسوبًا وفقيرًا؛ تجب عليه نفقةً من له الولادُ دون نفقة غيره من القرائب، والدخولُ في الكتابة صلةً، فيختصُّ بموضع وجوب الصلة. قيَّد بالمحرم؛ إذ في غيره لا يتكاتبُ عليه اتِّفاقًا.

(أو أمّ ولده وهو معها) أي: إذا اشترى المكاتبُ زوجتَه التي ولدتْ منه بالتّكاح والولدُ معها؛ (يكاتبُ عليه) أي: يصير الولدُ مكاتبًا عليه، (وحَرُمَ بيعُها) لأنّها تابعةٌ للولد؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «أعتقها وَلدُها»6.

قيَّد بالمكاتب؛ لأن المكاتبة إذا اشترتْ زوجَها؛ لا يتكاتبُ عليها، ولها أن تبيعه اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(فإن لم يكن معها) أي: الولدُ مع الأمِّ؟ (فله بيعُها) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوز بيعُها؛ لأنَّها أمَّ ولده، كالحرّ إذا اشترى أمّ ولده، ولم يكن معها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: مفاوتون.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: من.

<sup>3</sup> د: فيلزم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: كنايته.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بيع.

<sup>6</sup> سنن ابن ماجه، العتق 2؛ مصنف عبد الرزاق، 233/7.

وله: إنَّ القياسَ كان جوازَ بيعها وإن كان الولدُ معها؛ لأن كسبَ المكاتب موقوفٌ بين أن يؤدِّي، فيتقرَّرَ له، وبين أن يعجزَ، فيتقرَّرَ للمولى، إلا أنَّ حرمةَ بيعها بتبعيَّة الولد إنَّما يثبتُ إذا ثبتَ للمتبوع، وبدونه لا يثبتُ.

والأصحُّ أنَّه على التَّفصيل: إن اشتراه أوَّلاً ثُمَّ اشتراها؛ حَرُمَ بيعُها؛ لأن الولدَ يكاتبُ عليه أوَّلاً، وبواسطته تكاتبُ أمُّه أوا اشتراها، إذا اشتراها أوَّلاً؛ لا يحرمُ بيعُها؛ لانتفاء المقتضي، وهو تكاتبُ الولد، ثُمَّ إذا اشترى الولدَ؛ حرم بيعُها عند شراء الولد؛ لوجود المقتضي.

(وإذا كاتب مسلمٌ عبدَه على خمرٍ أو خنزيرٍ أو قيمة نفسه؛ فسدت) الكتابةُ: أمَّا في الأولين؛ فلانعدام ماليَّتهما، وأمَّا في الثاني؛ فلأنَّ قيمةَ العبد مجهولةٌ جنسًا بأنَّها من الدَّراهم أو من الدنانير، وقدرًا؛ لاختلافه باختلاف المقوّمين، والجهالةُ فيها متفاحشةٌ. وقدرًا؛ بالمسلم؛ إذ الكتابةُ على الخمر إنَّما نفسدُ إذا كان المهل والعبدُ مسلمين، أو المهل مسلمٌ والعبد ذم مُّ أو على عكسه،

قيَّد بالمسلم؛ إذ الكتابةُ على الخمر إنَّما يفسدُ إذا كان المولى والعبدُ مسلمين، أو المولى مسلمٌ والعبد ذميٌّ، أو على عكسه، أمَّا لو كانا ذميَّيْن؛ تجوز الكتابةُ<sup>2</sup>.

(فإن أدَّى الحمرَ؛ حَكَمْنا بعتقه) لتحقُّق الشَّرْط. وقال زفر: لا يعتقُ إلا بأداء القيمة؛ لأن البدلَ في الكتابة الفاسدة هو القيمة، ولا يعتقُ المكاتبُ بأداء غير البدل.

قيَّد بالمسلم؛ لأن الكافرَ لو كاتَبَ عبدَه الكافرَ على خمرٍ، ثُمَّ أسلم؛ لا يعتقُ بأداء الخمر اتِّفاقًا؛ لأن العقدَ انعقدَ صحيحًا ابتداءً، وبعد الإسلام خرجت الخمرُ من أنَّ يكون بدلًا؛ لأن المسلمَ ممنوعٌ عن تملُّكها وتمليكها، وبأداء غير البدل لا يعتقُ، بخلاف ما إذا كاتب المسلمُ عبدَه على خمرٍ حيثُ يعتقُ بأداء الخمر؛ لأن العقدَ فيه انعقدَ فاسدًا، فيعتق بأداء البدل المشروط فيه؛ لِمَا فيه من منى التَّعليق. كذا في «التبين».

(ويسعى في قيمته بالغة ما بلغت) لأن العقدَ لَمَّا فسد؛ لزم ردُّه إلى الرقِّ، وقد تعذَّر؛ لنفوذ العتق فيه، فيلزمه قيمتُه، كالمشتري بشراءٍ فاسدٍ إذا أعتق المبيعَ بعد القبض، ويزادُ على المسمَّى إذا زادت قيمتُه عليه؛ لأن العبدَ راضٍ بالزِّيادة مخافةَ بطلان حقِّه في العتق، فلا ينقضُ عنه؛ لأن المولى لم يرضَ بما دونه.

(ويحكمُ به) أي: أبو يوسف بالعتق (لأداء عينها أو قيمتها) أي: قيمة عين الخمر؛ لأن العينَ بدلٌ صورةً، والقيمةُ بدلٌ معنيً. (والعتقُ بأداء العين) أي: عين الخمر (معلّقٌ باشتراطه) أي: موقوفٌ على جعل أدائها شرطاً، كما إذا قال: إن أدّيتَ إليَّ الخمرَ فأنت حُرّ (في روايةٍ) عن أبي حنيفة، فحيئلًا يعتقُ بالشرط لا بالكتابة، كما لو كاتب على ميتةٍ أو دمٍ، فإنَّه لا يعتقُ إلا إذا نصّ على الشَّرط. وأمَّا عند محمدٍ وأبي حنيفة؛ ففي ظاهر الرواية: يعتقُ بأداء الخمر، صرَّح بذكر الشرط أو لم يصرّح، والفرقُ بين الخمر والميتة: أنّ الميتةَ ليست بمالٍ أصلًا، والخمرُ مالٌ، فانعقد العقدُ لماليَّتها.

(ويعتقُ بأداء قيمة نفسه) إذا كاتَبَه عليها؛ لأنَّها هي البدل، وجهالَتُها إنَّما أثَّرتْ في فساد العقد، لا في اعتبارها فيه، بخلاف ما إذا كاتبه على ثوبٍ حيثُ لا يعتقُ بأداء ثوبٍ؛ لأن أجناسَه متفاوتة، ولم يبيَّنُ مرادُ العاقد، فلم يثبت العتقُ بدون إرادته.

(والكتابة على عينٍ في يد العبد) وهو من كسبه، كما إذا كان عبدًا مأذونًا في التجارة، وكسبُه قبل الكتابة (جائزة في رواية) عن أبي حنيفة؛ لأنّها كتابةٌ على بدلٍ معلومٍ مقدورِ التسليم. (ويمنعها في أخرى) أي: لم يجوّزِ أبو يوسف تلك الكتابة في روايةٍ أخرى عنه؛ لأن المولى كاتّبه على مال نفسه، والكتابة إنّما شُرعتْ على مالٍ مكتسب للعبد بعد العقد.

أراد بالعين: ما يتعيَّنُ بالتَّعيين، قيَّد به؛ لأنه لو كاتبَه على دراهم في يده وهي كسبُه؛ فجائزةً اتِّفاقًا، وكذا لو كاتبَه على دراهم معلومةٍ لغيره؛ لأن الدراهم في العقود لا يتعيَّنُ، فتعلَّقَ العقدُ بدراهم دينٍ في الذمَّة، فصحَّ العقدُ. ولو كاتبه على عينٍ في يد غيره؛ فعن أبي حنيفة: إنَّها جائزةٌ، حتى إذا ملكها وسلّمها؛ عَتَقَ، وإن عجز عن تسليمها؛ رُدَّ إلى الرقِّ، وعن أبي يوسف: إنَّ تسليمَ العين واجبٌ إن أجاز صاحبُها العقدَ، وإن لم يُجِزْ؛ وجب تسليمُ القيمة، وعن محمدٍ: إنَّها جائزةٌ إن أجاز صاحبُها العقدَ.

(أو على ألفٍ) أي: لو كاتبه على ألف درهم (على أنَّ يردَّ المولى عليه) أي: على المكاتب (عبدًا بغير عينه؛ يجيزها) أي: أبو يوسف الكتابة، فيقسمُ الألفَ على قيمته وقيمةِ عبدٍ وسطٍ، فيبطلُ منها حصَّةُ العبد، ويكون مكاتبًا بما بقي؛ لأن عبدًا بغيرِ عينه يصلحُ أن يكون بدلَ الكتابة، وينصرفُ إلى الوسط، فكذا يصلحُ أن يكون مستثنىً. وقالا: لا يجوزُ.

لهما: إنَّ العبدَ لا يجوز استثناؤه من الألف؛ لعدم المجانسة، وإنَّما المستثنى هو قيمتُه، وهي لا يصلحُ بدلًا، فلم يصحَّ استثناؤها من البدل، فلم يجرُّ عقدُه للجهالة.

 $\dots$  د - قيد بالمسلم  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: أمها.

(أو على حيوانٍ غيرِ موصوفٍ) فإن بيّن جنسَه، ولم يذكرْ نوعَه ووصفَه، كما إذا كاتبه على عبدٍ، ولم يبيِّنْ أنَّه أسودُ أو أبيضُ؛ (جازت) الكتابة؛ لأنَّها مبنيَّةٌ على المسامحة. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأنه معاوضةٌ، وأشبه البيعَ، فلا يتحمَّلُ فيه الجهالةُ.

ولنا: إنَّها معاوضةُ مالٍ بغير مالٍ، فأشبه النَّكاحَ، فيتحمَّلُ فيها الجهالةُ كما يتحمَّلُ في المهر.

وأمًّا إذا لم يبيّن الجنس كما إذا كاتبه على دايَّةٍ؛ فلا يجوز اتِّفاقًا؛ لأن الجهالةَ فاحشةٌ.

أقول: عجبًا من المصنِّف أنَّه أورد المسألةَ وفاقيَّةً مع أنَّها خلافيَّةٌ، أورد في شرحه خلافَ الشافعيِّ مع دليله من غير نقلِ تعدُّدِ قوله، وهكذا مذكورةٌ في الكتب المعتبرة.

(وكتابةُ المرتدِّ تبطلُ بقتله مرتدًا) أي: بكونه مقتولًا حالَ ارتداده عند أبي حنيفة؛ لأن تصرُّفاته موقوفةٌ عنده، فلما قُتِلَ في ارتدادٍ؛ جُعل كالميت من حين الردَّة، ولا تصرُّف للميت. (ويجيزها) أي<sup>2</sup>: أبو يوسف كتابة المرتدِّ؛ لأن تصرُّفاته نافذةٌ عنده، (كتصرُّف الموت؛ لأنَّها صدرتْ منه بعد انعقاد سبب الهلاك، المحجّة، لا مرض الموت؛ لأنَّها صدرتْ منه بعد انعقاد سبب الهلاك، وهو الردَّةُ.

(ولو كاتبه الابنُ) أي: لو كاتب ابنُ المرتدَّ عبدَ أبيه (بين ردَّة أبيه وقتلِه) أي: كونه مقتولًا على الردَّة؛ (أبطلناها) أي: تلك الكتابة. وقال زفر: جازتُ؛ لأن ابنَ المرتدِّ ورثه عند القتل مستندًا إلى وقت الردَّة، فظهر أنَّه كاتَبَ ملكَ نفسه.

ولنا: إنَّ العبدَ لم يكن ملكَ ابنه وقتَ الكتابة، فلا ينفذُ عليه عقدُه بملكٍ حادثٍ بعده، كما لو باع عبدَ غيره، ثُمَّ اشتراه.

(ولو كاتبَهما معًا) أي: لو كاتبَ رجلٌ عبديْهِ كتابةً واحدةً (بألفٍ) أي بألفٍ موصوفةٍ ومشروطةٍ بأنَّهما (إن أدَّيا عتقا، وإن عجزا ردّا) إلى الرقِّ؛ (حكمنا بعتقهما بأداء الكلِّ) حتى لو أدَّى أحدُهما حصَّتَه لا يعتق عندنا، (لا بعتق أحدهما بأداء نصيبه) أي: قال زفر: أيُّ العبدين أدَّى حصَّتَه من الألف يعتقُ؛ لأن كلَّا منهما التزمَ حصَّة نفسه، لا حصَّة الآخر، فيعتقُ بأداء حصَّته، كما لو كاتبهما على ألفِ كتابةً واحدةً، ولم يَرْدُ عليه شرطاً.

ولنا: إنَّه علق عتقهما بأدائهما كلَّ البدل، فلا يعتقُ أحدُهما بدون كمال الشَّرْط، كما لو قال: إن دخلتما هذه الدارَ فأنتما حُرَّان؛ لا يعتقُ أحدُهما بالدُّخول وحده، بخلاف ما استشهد به؛ لأن المولى لم يعلِّقْ عتقهما بأدائهما، فصار كلُّ منهما ملتزماً بحصّته، فيعتقُ بأدائه.

(أو على أنَّ كلَّا ضامنٌ) أي: لو كاتب عبديه كتابةً واحدةً على أنَّ كلًّا منهما ضامنٌ عن الآخر؛ (عَتقا بأداء أحدهما) كلَّ البدل؛ لأن كلًّا منهما أصيلٌ في حقِّ نفسه، وكفيلٌ في حقِّ صاحبه، فأيُّهما أدَّى عتقا؛ لوجود الشَّرْط. (ورجع على صاحبه بنصيبه) أي: بنصف ما أدى؛ لأنه قضى دينًا عليه بأمره، وكان القياسُ أنَّه لا يرجعَ؛ لأن كفالتَه غيرُ صحيحةٍ؛ لأنَّها إنَّما تصحَّ بدينٍ صحيحٍ، وبدلُ الكتابة غيرُ صحيح كما مَرَّ في أوائل باب الكفالة، لكنَّه يرجعُ هنا وتصحُّ كفالتُه استحسانًا؛ لأن عققهما معلَّقُ بأداءٍ كلِّ منهما.

(أو على ألفٍ وخدمتِه أبدًا) أي: لو كاتب عبده على ألفٍ وعلى أن يخدمَه أبدًا (فسدت) الكتابة؛ لأن هذا الشرطَ ينافي مقتضى العقد.

(فإن أدَّاها) أي: الألفَ في هذه الصورة (وهي أكثرُ من قيمته؛ حَكَمْنا بعتقه من غير استرداد الفضل) أي: من غير أن يستردً المكاتبُ ما زاد من قيمته على مولاه. وقال زفر: يستردُّ.

قيَّد بقوله: «وهي أكثر»؛ لأن الألفَ لو كانت أقلَّ من قيمته؛ يأخذ المولى منه تمامَ القيمة اتِّفاقًا.

له: إنَّ الواجبَ في الكتابة الفاسدة القيمةُ، لا الأكثرُ منها، فيستردُّ الزَّائدة منها كما في البيع الفاسد.

ولنا: إنَّ العقدَ وإن اقتضى الاستردادَ، لكنَّ أداءَ الألف وقع شرطًا، وهو لا يقتضيه؛ لأن المشروطَ. وهو العتقُ. متريِّبٌ عليه، فلا يثبتُ حقُّ الاسترداد بالشكِّ.

(وإن عجز عن نجمٍ) أي: إن عجز المكاتبُ عن أداء بدلِ شهرٍ؛ ينظرُ الحاكمُ في حاله، (فإن كان له دينٌ يقبضه) الجملةُ صفةُ «دين»، أي: دينٌ يُرْجَى أن يكون مقبوضاً، (أو مالٌ يقدمُ) أي: يرجى قدومُه، (أنظره الحاكمُ) أي: لم يعجلُ بتعجيزه، بل أمهله (يومين أو ثلاثةً) نظرًا للجانبين، ولا يُزادُ عليها؛ لأن هذه المدَّةَ مضروبةٌ لإبلاء العذر كما في شرط الخيار وإمهال المرتد. (وإلا؛ عجُزه)

<sup>2</sup> د – أي.

<sup>1</sup> د: فتستحمل.

أي: إن لم يكن للمكاتب جهةٌ يرجى منها وصولُ المال إليه حكم الحاكمُ بعجزه (بطلب مولاه) بتعجيزه وفسخِ الكتابة، (وردّه في الرقّ، وأخذ المولى أكسابَه) لأنّها كسبُ عبده، وصار الكتابةُ كأن لم يكنْ.

(ويأمره) أي: أبو يوسف الحاكمَ (بتأخيره نجمين) يعني: إذا عجز المكاتبُ عن نجمٍ؛ لا يردُّ إلى الرقِّ ما لم يتوال عليه نجمان عند أبي يوسف. وقالا: يردُّ.

له: قولُ على رضى الله عنه: إذا توالي على المكاتب نجمان، وعجز عن أداء بدلهما؛ يردُّ إلى الرقِّ.

ولهما: ما روي عن ابن عمر: أنَّ مكاتبًا له عجز عن نجمٍ، فردَّ في الرقِّ، وحديثُ عليٍّ رضي الله عنه ساكتٌ عن حكم نجمٍ، ولا يدفعُه، والعاجزُ عن نجم يكون أعجزَ عن نجمين غالبًا.

وإن عجز عند غير القاضي، فردَّه مولاه إلى الرقِّ برضاه؛ جاز؛ لأن الفسخَ صار بتراضيهما.

(وإن مات عن مالٍ) أي: إذا مات المكاتبُ وبقي له مالٌ؛ (قُضيتْ كتابتُه منه) أي: أرِّيت بدلُ كتابته من ذلك المال، (وحُكم بعتقه في آخرِ حياته) أي: في آخر جزءٍ من أجزاء حياته، وما فضل منه يقسمُ بين ورثته، (ولا نُبْطِلها) أي: الكتابةَ بموت المكاتب. وقال الشافعيُّ: تبطل؛ لأن المقصودَ من هذا العقد العتقُ، فلم يمكن إثباتُهُ بعد الموت؛ لأن العتقَ قوَّةٌ، والموتَ عجزٌ، فيتنافيان، ولا إثباتَهُ قبدًا لعدم الأداء.

ولنا: إنَّ البدلَ بموته انتقلَ إلى تركته كسائر ديونه، فيعتقُ لخلةٍ ذمَّته عن الدين، إلا أنَّه لا يُحكمُ به ما لم يصل البدلُ إلى المولى رعايةً لحقِّه، ومتى أدّيَ منها؛ صار كأدائه بنفسه قبيل الموت.

(أو مات عن مولودٍ في الكتابة) أي: إذا مات المكاتبُ بلا مالٍ، وخلّف ولدًا مولوداً في كتابته؛ (سعى كالأب) أي<sup>2</sup>: سعى على نجومه؛ لأنه داخلٌ في كتابته وكسبِه، وجعل أداؤه كأداء أبيه، فإذا أدَّى؛ حُكمَ بعتق أبيه في آخر حياته، وعتقَ الولدُ.

(والولدُ المشترى) يعني: المكاتبُ إذا اشترى ولدَه وإن سفل، ومات بلا وفاءٍ؛ (يؤدِّي حالًا) أي: يعجَّلُ أداءُ بدل الكتابة عند أبي حنيفة. (وإلا؛ يردُّ) أي: إن لم يعجِّلُ أداءه يردُّ إلى الرقِّ عنده. (وجعلاه كالأوَّل) أي: قالا: الولدُ المشترَى كالمولود في كتابته في الأداء على نجومه؛ لأن المشترَى يتكاتبُ عليه كالمولود في كتابته.

وله: إنَّ المولودَ في الكتابة كان متَّصلًا به وقت العقد؛ لأنه ماؤُه، فسرى حكمُه إليه، وقام مقامَ أبيه، وأمَّا الولدُ المشترَى يتكاتبُ عليه بحكم التبعيّة، فإذا فات العقدُ بفواتُ المتبوع؛ فات في حقّ التَّبَع أيضًا، لكنه إذا عجَّل الأداءَ؛ صار كأنَّه مات عن وفاءٍ، وإنَّ الكتابةَ باقيةٌ.

وكذا الخلاف في الأب المشترى وإن علا.

(ولو كاتبها) أي: المولى أمتَه (بشرط الخيار) ثلاثةَ أيامٍ لنفسه، (فولدت في المدَّة) أي: مدَّة الخيار، (وهلكتْ، فأجاز) المولى عقدَه؛ (أبطلها) أي: محمدٌ كتابتَها، ولا يصحُ إجازةُ المولى. (وقالا: يسعى الولدُ كأمِّه) وإذا أدَّى عتقت الأمُّ في آخرِ جزءٍ من حياتها، وعتقَ ولدُها.

وإنَّما وضع في خيار المولى؛ إذ في خيار الأمة موتُها بمنزلة قبول الكتابة؛ لأن الخيار لا يورثُ من الحرِّ، فكيف<sup>4</sup> من المكاتبة؟ لكنَّها كما أشرفتْ على الموت وعجزتْ عن التصرُّف بحكم الخيار؛ سقط خيارُها. من «الحقائق».

له: إنَّ العقدَ بطل بموتها في المدَّة كما في البيع، فلم يصحَّ إجازةُ المولى بعده، ولم تَصِرْ 5 مكاتبةً حتى يقوم مقامها.

ولهما: إنَّ الولدَ متَّصلٌ بها وقتَ الانعقاد، فتناوَلَه العقدُ على الصِّفَة التي انعقد عليها، وهو ترتُّبُ نفاذه على الإجازة، فقام الولدُ مقامها، فنفذ العقدُ عليه، وبسبب نفاذه عليه ينفذ على أمّه مستندًا إلى وقت الانعقاد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تعجزه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يعنى.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لفوات.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  من الحر فكيف.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يصر.

(ولو لَحِقَ) المكاتبُ (بدار الحرب مرتدًّا، وترك مالًا؛ منعنا الحكمَ بموته) فبقي الأمرُ موقوفًا، (ثم إن عاد مسلمًا أَخَذه) أي: أخذ مالَهُ، (وإن مات) المكاتب (أدِّي عنه) أي: أدِّيَ بدلُ الكتابة عن ماله. وقال زفر: لحاقُه كموته، ويؤدَّى البدلُ منه، ويقسمُ الباقي بين ورثته.

ولنا: إنَّه ليس كالمرتدِّ؛ لأن ملكَ المولى قائمٌ في رقبته، وله حقٌّ في كسبه باحتمال عوده مسلمًا وعجزِه، فوجب التوقيفُ رعايةً حقِّهما.

(ولو قتل) المكاتبُ رجلًا (خطأً، فصالح) وليّ القتيل (على مالٍ، أو أقرَّ به) أي: المكاتبُ بقتله خطأً (فقضى عليه) أي: المكاتب (بالقيمة) أي: بقيمته، (ثم عجز) عن أداء بدل الكتابة، (فرُدٌ) إلى الرقِّ، (أو أقرَّ به) أي: المكاتبُ أقرَّ بقتله (وقالا: (عمدًا، ثُمَّ صالح) ولم يؤدِّ بدل الصلح حتى عجزَ؛ (فهو مطالَبٌ به) أي: المكاتبُ يطلَبُ بالمال (بعد العتق) عند أبي حنيفة. (وقالا: مطلقًا) أي: يطلبُ به في الحال، ويباعُ فيه وبعده.

لهما: إنَّ صلحَه صحيحٌ، واستقرَّ بدلُه دينًا عليه، ولهذا لو أدَّى بدلَه قبل أداء بدل الكتابة؛ جاز، فلا يبطلُ بعجزه كدين الاستهلاك.

وله: إنَّ المكاتبَ إنَّما يملكُ التجارة، والصلحُ عن دم العمد ليس بتجارة؛ لأنه بدلُ مالٍ بغير مالٍ، فينفذُ في حقِّه، ويطالبُ به قبل عجزه؛ لأنه يؤدِّيه من كسبه، فلا ينفذُ في حقِّ المولى إذا عجز، وكذا إقرارُه بالخطأ، وقضاءُ القاضي عليه بالقيمة غيرُ لازمٍ في حقِّ المولى دفعًا للضَّرر عنه، ولازمٌ في حقِّه، فصار كعبدٍ محجورٍ أقرَّ بقتلِ شخصٍ عمدًا، وللقتيل وليّان؛ صحَّ إقرارُه في حقِّه ويُقتلُ به، ولو عفا أحدُهما؛ انقلب نصيبُ الآخر مالًا، فالعبدُ يؤاخذُ به بعد العتق.

(ولو جنى) المكاتبُ (خطاً، ثُمَّ عجز قبل القضاء) أي: قبل أن يقضيَ الحاكمُ بموجب الجناية؛ (خيَّرنا مولاه بين الدَّفْع) أي: دفع عبده بالجناية (والفداء) بأرشها، (ومنعنا مطالبةَ العبد في الحال) وقال زفر: له ذلك.

قيَّد بقوله: «قبل القضاء»؛ لأنه لو عجز بعده؛ فهو دينٌ يباعُ فيه اتِّفاقًا؛ لأن الحقُّ انتقلَ من الرَّقبة إلى القيمة بالقضاء.

له: إنَّ موجبَ الجناية . وهو القيمةُ . كان دينًا على المكاتب؛ لأن المانعَ من الدَّفع موجودٌ وقت الجناية، وهو الكتابةُ، فيبقى بعد عجزه، كما لو عجز بعد القضاء بالقيمة.

ولنا: إنَّ الأصلَ في جناية العبد الدَّفعُ، وإنَّما يُصارُ إلى القيمة عند تعذُّر الدَّفع، والمانعُ. وهو الكتابةُ. كان محتملاً للفسخ، فلم يثبت الانتقالُ إلى القيمة إلا بالقضاء، أو بالصُّلْح عن الرضاء، أو بالموت عن الوفاء.

(ولو تكرَّرتْ) جنايةُ المكاتب (قبل القضاء) بموجبها؛ (أوجبنا قيمةً واحدةً) فيسعى للأولياء في الأقلِّ من قيمته ومن أرش الجناية؛ لأن دفعَ نفسه متعذِّرٌ لكونه مكاتبًا. (لا متعدِّدةً) أي: قال زفر: يلزم 1 لكلِّ جنايةٍ قيمةٌ تامَّةٌ على حدةٍ.

قيَّد بقوله: «قبل القضاء»؛ لأن المكاتب لو جني بعدما قضي عليه بموجب الجناية الأولى؛ تجب للثاني قيمةٌ أخرى اتِّفاقًا.

له: إنَّ رعايةَ حقّ الكلّ واجبةً، فيجب<sup>2</sup> لكلّ جنايةٍ قيمةٌ كما لو جني بعد القضاء.

ولنا: إنَّ جناياتِ العبد تتعلَّقُ<sup>3</sup> برقبته دفعًا، إلا إذا امتنع الدَّفعُ، فتجب القيمةُ، وهنا المكاتبُ لم يمنعُ إلا رقبةً واحدةً، فلا تجب إلا قيمةٌ واحدةٌ، وأما إذا قضي للأوَّل؛ تحوَّلَ موجَبُ الجناية الأولى من رقبته إلى قيمته دينًا عليه في ذمَّته، وإذا جنى جنايةً ثانيةً؛ تعلَّقَ موجَبُها برقبته؛ لأنَّها فرغتُ عن الشُّغُل الأوَّل، وهذا شغلٌ مبتدأٌ، وهكذا الثَّالثةُ والرابعةُ.

(وإذا مات المولى لم ينفسخ) عقدُ الكتابة؛ لأنه سببٌ لحريَّة المكاتب، فلا يجوزُ إبطالُه، (ويؤدّي الكتابة) أي: بدلها (على نجومها إلى الورثة، ويسقطُ البدلُ، ويعتقُ بإعتاقهم) أي: بإعتاق الورثة كلِّهم؛ لأنَّهم أبرؤوه عن حقوقهم، فيعتقُ كما لو أبرأه مولاه، (لا بأحدهم) أي: لا يعتقُ بإعتاق أحدهم؛ لأنه أبرأه حقِّه فقط، وكان بأداء بعض البدل لا يعتقُ، فكذا بإبراء بعضه.

(ولو مات) المولى (وقد كاتبَه في مرضه) أي: مرض الموت (بألفٍ إلى سنةٍ، وقيمتُه نصفُها) أي: نصفُ الألف، (ولا مالَ، ولا مالَ المولى غيرُه، ولم تجز الورثةُ كتابته؛ (أفتى) محمدٌ (بأن يعجَل ثلثى قيمته) أي: يؤدّي حالًا ثلاثمائةً

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تلزم.

<sup>2</sup> د: فتجب.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يتعلق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أبرأ.

وثلاثًا وثلاثين وثلث درهم، ويكون الباقي عليه إلى أجله، (وإلا؛ يردّ) أي: إن لم يفعل كذلك يردُّ إلى الرقّ. (وهما بثلثي البدل) أي: هما أفتيا بأن يعجّل ثلثي الألف، وهي ستمائةٌ وستة وستون وثلثا درهم (ويتأجّل الباقي).

قيّد بأن يكون قيمتُه نصفَ البدل؛ لأنه لو كان بدلُ الكتابة نصفَ قيمته، ولم تجز الورثةُ؛ يفتى بأن يعجّل ثلثي قيمته اتِّفاقًا؛ لأن المحاباةَ وُجدتْ في القدر والأجل، فوجب اعتبارُ الكلّ من ثلث ماله.

وفي «الحقائق»: هذا التَّقديرُ ليس بلازم، بل المرادُ: أنَّ بدلَ الكتابة أكثرُ من قيمته.

وضع المسألة في عبدٍ كاتبه على أكثر من قيمته، فإنّه لو كاتبه على مثل قيمته بأن كانت قيمتُه ألفًا، فكاتبه على ألفٍ منجّمةٍ، يقال له: عجّل ثلثي بدل الكتابة، والثلثُ عليك إلى أجله اتّفاقًا؛ لأن التّأجيل من المريض تبرُعٌ، وتبرُعُ المريض يصحُّ، فيصحُّ الأجل في ثُلثه، ولا يصحُّ في الثلثين، فيبقى الثلثان، ولو كاتبه على أقلَّ من قيمته بأن كانت قيمتُه ألفًا وكاتبه على خمسمائةٍ يقال له: عجِّل ثلثي قيمتك، وإلا؛ وُددتَ إلى الرقِّ اتفاقًا.

له: إنَّ المريضَ كان يملكُ تركَ ما زاد على القيمة بأن يكاتِبَه على قيمته، فيملك تأجيلَه بالطريق الأَوْلى؛ لأن التَّأخيرَ أهونُ من الإبطال، وصار كما لو خالَعَ امرأته في مرض موته على ألفٍ إلى سنةٍ، فإنَّه يُعتبرُ من كلِّ المال؛ لأنه لو طلَّقها بلا بدلٍ صحَّ، فصحَّ تأجيلُه.

ولهما: إنَّ حقَّ الورثة كان متعلِّقًا بجميع المبدل، فيصيرُ متعلقًا بجميع البدل، وقد تبرَّعَ بتأجيله، فلا يصحُّ في قدر الثلثين منه، بخلاف بدل الخلع؛ لأن حقَّ الورثة لم يكن متعلِّقًا بجميع المبدل، وهو البضعُ، فلا يصير متعلِّقًا بالبدل.

وحاصلُ الخلاف: إنَّ المحاباةَ بالأجل تُعتبرُ <sup>1</sup> وصيَّةً من الثلث عندهما؛ لأنه تبرُّعٌ، وعنده: يُعتبرُ في قدر القيمة من الثُلُث، وفيما زاد عليه من رأس المال.

(ولو أوصى مكاتبٌ بالثلث، ثُمَّ أعتق، ثُمَّ مات؛ فهي) أي: الوصيَّةُ (باطلةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: صحيحةٌ.

قيَّد بقوله: «ثُمَّ أعتق»؛ لأنه لو مات قبل أداء بدل الكتابة؛ بطلتْ وصيَّتُه اتِّفاقًا.

اعلم أنَّ الخلافَ في المال الذي اكتسبه بعد العتق، وأمَّا فيما اكتسبه قبله؛ فلم تثبت الوصيَّةُ اتِّفاقًا. وكذا الخلافُ فيما إذا قال: إذا متُّ فقد أوصيتُ بثلث مالى؛ صحَّت الوصيَّةُ اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

لهما: إنَّه أهلِّ للوصيَّة وقت الموت، والمعتبرُ أهليَّتُه عنده.

وله: إنَّه وقتَ الوصية لم يكن أهلًا للتبرُّع، فيبطلُ.

#### (فصلٌ) في الولاء

وهو من الولى، وهو القربُ، فهي قرابةٌ حكميَّةٌ حاصلةٌ من العتق أو من الموالاة.

(يثبتُ ولاءُ العتاقة لمن أعتقَ، أو باشَرَ سببَه) كالكتابة والاستيلاد وشراء القريب وغيرها، (أو حصل على ملكه) كمن وَرِثَ قريبَه، فإنَّه يعتقُ عليه، وولاؤه له؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الولاءُ لمن أعتقَ»2.

(ذكرًا كان أو أنثى).

(ولو شرطه) أي: المعتقُ الولاءَ (لغيره، أو سائبةً) أي: لو شرط أن يكون معتقًا ولا ولاءَ بينهما؛ (بطل الشَّرطُ) لأنه شرطٌ مخالفٌ للحديث المرويّ، وهو: «الولاءُ لمن أعتق».

(وإذا مات المعتقُ؛ قبّمت عصبتُه النَّسبيَّةُ على مولاه) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لرجلِ اشترى عبدًا فأعتقه: «هو أخوك ومولاك، إن ماتَ ولم يترك وارثًا؛ كنت أنتَ عصبتَه» أراد بالوارث: العصبة؛ لِمَا روي أنَّ ابنةَ حمزة أعتقتْ عبدًا، فمات وترك بنتًا، فجعل رسولُ الله نصفَ ماله لبنته، ونصفَه لابنة حمزة 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صحيح البخاري، العتق 21، 24؛ صحيح مسلم، العتق 5، 6، 8.

<sup>3</sup> سنن الدارمي، الفرائض 31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فترك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 245/16؛ المعجم الكبير للطبراني، 356/24.

(وإن مات المولى، ثُمَّ المعتقُ؛ وَرِثه بنو مولاه دون بناته، ليس للنِساء من الولاء إلا ما أعتقنَ، أو أعتقَ من أعتقنَ، أو كاتبنَ، أو كاتبنَ من كاتبن، أو جرَّ ولاءَ معتقهنَّ). اعلم أنَّ قوله: «ليس للنساء» إلى هنا لفظُ الحديث، أورده المصيِّفُ في كتابه تحصيلًا لحكمه، ولم يبيّنْ كونَه حديثاً لشهرته.

(بأن زوّجتْ عبدَها معتقةَ الغير، فولدتْ؛ كان ولاؤه لمواليها) أي: ولاءُ ذلك الولد يكون لموالي أمِّه؛ لأن أباه عبدٌ لا ولاءَ له. (فإن أعتق) أبُ الولد (جرَّ ولاء ابنه إلى مواليه).

أقول: لو قال: ولاء ولده؛ لكان أَوْلى؛ ليشمل البنتَ.

هذه صورةُ جرِّ ولاء معتقهنَّ، وكذلك الحكمُ في معتق معتقهنَّ، صورتُه: أن تعتقَ المرأةُ عبدًا، فيشتري العتيقُ عبدًا، فزوّجه معتقةَ الغير، فإن ولدتْ منه ولدًا؛ فولاؤه لمولى أُ أَرِّه لما بيّنا، فإن أعتق معتقُ المرأة عبدَه؛ جرَّ ولاءَ الولد إليه، ويكون ذلك الولاءُ لمن أعتقه.

(ولو أعتقتْ) أي: إذا تزوَّجَ عبد أمة الغير، فأعتقها مولاها (وهي حاملٌ، أو أتتْ به) أي: الأمةُ بولدٍ (لأقلَّ من ستّةِ أشهرٍ من حينه) أي: من وقت عتقها؛ (لم ينتقل) الولاءُ من مولى الأمّ (أبداً) لأنه ألمّ عتقتْ وتيقَّنَ وجودُ الحمل في ذلك الوقت؛ عتقَ حملُها مقصوداً؛ لأنه جزؤها، فلا ينتقلُ من مواليها الولاءُ على التَّابيد؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الولاءُ لمن أعتق»3.

(أو لأكثر منها) أي: لو أتتْ بولدٍ لأكثر من ستَّةِ أشهرٍ من وقت عتقها؛ (جَرَّ العتيقُ ولاءَ ابنه) من موالي الأمِّ إلى مواليه، يعني: ولاءُ الولد قبل عتق أبيه كان لمولى الأمِّ؛ لأن وجودَ الولد وقتَ العتق غيرُ متيقَّنٍ حتى يرد العتقُ عليه، فيعتقُ الولدُ تبعًا لأمِّه، فيتبعها في ولائها، فبعد عتق أبيه؛ جرَّ الأبُ ولاء ابنه إلى مواليه.

هذا إذا لم تكنَّ معتدَّةً، وإن كانت معتدَّةً، فجاءتْ بولدٍ لأكثرَ من ستَّةِ أشهرٍ من وقت العتق، ولأقلَّ من سنتين من وقت الفراق؛ لا ينتقلُ ولاؤه إلى موالى الأب؛ لأنه كان موجودًا عند عتق الأمِّ، ولهذا ثبتَ نسبُه من الزوج.

(وإذا ولدتْ معتقةٌ) سواءٌ كانت معتقة العرب أو العجم، ولفظُ العرب وقع اتِّفاقًا في عبارة القدوريّ في «مختصره»، وهي من تزوّج من العجم بمعتقة العرب. (من أعجميٍّ) حُرّ الأصل، (أو من مولى موالاةٍ) أي: من رجلٍ والى رجلًا ولاءَ الموالاة. (يجعلُ) أبو يوسف (ولاءَه لمولى أبيه) أي: لعصبته. (وقالا: لمولى أبّه).

قيَّد بالأعجميّ؛ لأن أباه لو كان عربياً؛ يكون ولاؤه لمولى أبيه اتِّفاقًا لشرف نسبه.

وقيَّدنا<sup>4</sup> بحرِّ الأصل؛ لأن الأبوين لو كانا معتقين؛ فالنِّسبةُ إلى قوم الأب اتِّفاقًا؛ لأنَّهما استويا، والتَّرجيحُ لجانب الأب. وقيَّد بمولى موالاةٍ؛ لأنه لو كان مولى عتاقةٍ؛ فولاؤه لمولى أبيه اتِّفاقًا.

له: إنَّ الولاءَ كالنسب؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الولاءُ لُحْمَةٌ كلحمة النَّسَب» 5، والنسبُ ثابتٌ من الآباء، فكذا الولاءُ.

ولهما: إنَّ ولاءَ العتاقة قويٌّ، والنسبُ بين الأعجميين ضعيفٌ؛ لأنَّهم ضيَّعوا أنسابهم، ولا تفاخُرَ لهم به، وكذا ولاءُ المولاة ضعيفٌ، ولهذا يقبلُ الفسخَ، والضَّعيفُ لا يعارض القويَّ، بخلاف ما إذا كان الأبُ عربيّاً؛ لأن النسبَ فيهم قويٌّ لتفاخرهم به.

(وإذا أسلم على يد رجلٍ، ووالاه، أو والى غيرَه على أن يرثه) أي: ذلك الرجل منه (إذا مات، ويعقل عنه إذا جنى) يعني: يعطي ذلك الرجلُ دية جناية من والاه؛ (صَحَّ إن لم يكن مولى عتاقةٍ) قيَّد به؛ لأنه قويٌّ لا ينفسخُ، فلا يظهرُ بوجوده الأدنى، وهو المولاةُ. ولو شرطا الإرثَ والعقلَ من الجانبين؛ جاز، وكان كما شرطا.

ومن شروط الموالاة: أن يكون عاقدُ الولاء عاقلًا بالغًا حُرًا، ولو والى الصبيُّ بإذن أبيه جازَ؛ لأنه من أهل الولاء، ولو والى العبدُ بإذن مولاه جاز أيضًا، ويكون الولاءُ لمولاه، والعبدُ وكيلًا عنه.

ومن شروطها: أن لا يكون المولى عربيًّا؛ لأن العربَ يتناصَرُ بأنسابها، وذلك أغناهم من نصرة الموالاة.

وأما إسلامُه على يده؛ فليس بشرطٍ، وإليه أشار المصنِّفُ بقوله: «أو والى غيره»، وكذا كونُه مجهولَ النَّسَب ليس بشرطٍ عند البعض، وهو المختارُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لموالي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لأنها.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، العتق  $^{21}$  العتق  $^{3}$  ،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: قىدنا.

<sup>5</sup> سنن الدارمي، الفرائض 53؛ صحيح ابن حبان، 325/11.

(ونورِتُه إذا لم يكن له أ وارثٌ) أي: إذا مات المولى، ولم يكن له وارثٌ؛ وَرِثه صاحبه كما شرطا. وقال الشافعيُّ: لا يَرِثُ؛ لأن سبب الإرث القرابةُ، أو الزوجيةُ، أو العتقُ بالنصّ، ولم يوجدْ في الموالاة واحدٌ منها.

ولغا: ما روي عن عمر وعلى وابن مسعود وابن عباس رضي الله عنهم أنَّهم قالوا بالتَّوريث بولاء الموالاة²، ولم<sup>3</sup> يُرُوَ عن غيرهم خلافه.

(ويجوز فسخُه قولًا) أي: لكلٍّ من الجانبين أن ينفردَ<sup>4</sup> بفسخه بغير رضا صاحبه؛ لأنه عقدُ تبرُّعٍ، فلا يكون لازمًا، لكن إنَّما يفسخُه بحضرة صاحبه؛ لأن العقدَ تَمَّ بهما، فلا يفسخُه أحدُهما إلا بحضرة صاحبه كالمضاربة والشركة.

(وفعلًا) أي: يجوزُ فسحُه بالفعل، كما إذا والى الأسفلُ رجلًا آخرَ، فيكون ذلك فسحًا للعقد مع الأوَّل وإن لم يكن بمحضرٍ منه؛ لأن انفساخَ العقد في حقِّ الأوَّل ثبت ضمنًا؛ لصحَّة العقد مع الثَّاني، فصار كالعزل الحكميّ في الوكالة.

(إلا أن يعقلَ عنه) فحينئذٍ لم يكن له أن يتحوَّلَ بولائه إلى آخرَ؛ لتعلُّق حقّ الغير به.

(ولو أقرَّ به عتاقةً) أي: لو أقرَّ رجلٌ بأنَّه مولى فلانٍ عتاقةً (فقال: بل موالاةً) أي: قال فلانٌ: أنت مولاي مولى الموالاة؛ (يثبتُ الموالاةُ) اتِّفاقًا؛ لتصادقهما على أصل الولاء، (والانتقالُ عنها لا يجوزُ) يعني: لو أقرَّ بالولاء لآخرَ؛ لم يجزُ عند أبي حنيفة. وقالا: يجوزُ.

(وكذا لو كذَّبه فيه) أي: المقرّ له المقرّ في الولاء (أصلًا) بأن قال: ما أعتقتُكَ ولا أعرفُكَ، (ثم أقرَّ به لغيره) لا يجوزُ عنده خلافًا لهما.

قيّد الإقرارَ بولاء العتق؛ لأنه لو أقرَّ له بولاء المولاة، وادَّعَى المقرُّ له ولاءَ العتاقة؛ فهو موالاةٌ، لكن له أن يتحوَّلَ عنه ما لم يعقلُ عنه اتِّفاقًا؛ لأن ولاءَ العتاقة لا يثبتُ بمجرَّد دعواه.

ولهما: إنَّ الثَّابتَ هنا ولاءُ الموالاة، وهو يقبلُ الفسخَ والنقل؛ لأن الولاءَ إنَّما يثبتُ بتصديق المقرِّ له، فثبت بقدر ما صدَّقه، وهو إنَّما صدَّقه لولاء ولاء وهو يقبلُ النقل، وفي صورة التَّكذيب لَمَّا بطل إقرارُه بتكذيب المقرِّ له؛ صار كأن لم يكنْ، فيجوز إقرارُه لغيره.

وله: إنَّ الثابتَ هنا ولاءُ العتاقة؛ لأن المقرَّ زعم أنَّ عليه ولاءَ العتاقة، فيعامَلُ بإقراره؛ لزعمه أنَّه محقٌّ فيه، فيؤاخَذُ بزعمه، وفي مسألة التَّكذيب إنَّه أقرَّ بما لا يحتملُ النَّقضَ، فلزمه حكمُه، ولا يبطلُ ذلك<sup>6</sup> بالتَّكذيب.

(وإذا ولدت مجهولَ النَّسَب بعد أن والت؛ فهو تَبَعٌ لها فيه) أي: الولدُ تابعٌ لأمِّه في الولاء عند أبي حنيفة، فيكون مولىً لمولاها. (وكذا لو أقرَّتْ به) أي: بالولاء لفلان، فصدَّقَها، (أو أنشأَتْه وهو معها) أي: والحالُ أنَّ في يدها صبيًا مجهولَ النسب. وهذا قيدٌ للمسألتين الأخيرتين، فالحكمُ فيهما عنده أنَّه تابعٌ لأمِّه في الولاء كما في المسألة السابقة. وقالا: لا يثبتُ ولاءُ ولدها لمولاها في هذه الصُّورة.

لهما: إِنَّ الأمَّ لا ولايةً لها على مال الصَّغير، فلا يكون لها ولايةٌ على نفسه.

وله: إنَّ الولاءَ بمنزلة النَّسَب، فيكون نفعًا محضًا في حقِّ الصَّغير المجهول النَّسَب، فتملكُ<sup>7</sup> الأُمُّ إثباتَه بالإنشاء أو الإقرار. والله أعلمُ.

### (كتاب الجنايات)

أراد بالجناية هنا: الفعلَ الضارَّ الصادرَ من الجاني على نفس غيره أو على طرفه؛ لأنه لو صَدَرَ منه على مال غيره؛ يكون غصباً، وعلى عِرضه؛ يكون غيبةً، وهذا البابُ ليس لبيانهما.

<sup>1</sup> د – له.

<sup>2</sup> 

<sup>3</sup> د: فلم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يتفرد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: بمولى.

 $<sup>\</sup>frac{6}{2}$ ے - ذلك.

<sup>7</sup> د: فيملك.

(وينقسمُ القتلُ إلى عمدٍ، وشبهه، وخطاً وما في حكمه، وما هو بسببٍ) وكلٌّ من هذه الأقسام مفسَّرٌ في المتن عند بيان حكمه.

(فإذا قصده بسلاح أو ما ناسبه) في تفريق الأجزاء كالخشب المحدّد ونحوها؛ (كان عمدًا).

وفي «الخانية»: في ظاهر الرواية في الحديد وما يشبهه كالنُّحَاس وغيره لا يشترطُ الجرحُ لوجوب القصاص. وذكر الطحاويُّ عن أبي حنيفة: إذا قتله بسنجةِ الميزان أو عمودٍ لا حَدّةَ له؛ فهو ليس بعمدٍ محضٍ.

(فيأثمُ) لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْتُلُ 2 مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ﴾ [النساء، 93/4].

(ولا نوجبُ الكفارةَ) وقال الشافعيُّ: هي واجبةٌ؛ لأنَّها شُرعتْ لمحو الإثم، والإثمُ في العمد أكثرُ، وكان أحوجَ إلى التَّكفير.

**ولنا**: قولُه صلى الله عليه وسلم: «خمسٌ من الكبائر لا كفارةَ فيهنَّ: الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالدين، والفرارُ من الزحف، وقتلُ النفس عمدًا، واليمينُ الغموسُ»3.

(ونوجبُ به القَوَدَ) أي: بالعمد القصاصَ. (لا الخيارَ بينه وبين الدِّيَة) أي: قال الشافعيُّ في قولٍ: وليُّ القتيل مخيَّرٌ بين القود والدِّية يطالِبُ بأَيِّهما شاء بغير رضا القاتل؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من قتل قتيلًا؛ فأهلُه بين خيرتين، إن أحبُّوا قتلوا، وإن أحبُّوا أخلوا الديةً»<sup>4</sup>.

ولنا: قولُه تعالى: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى﴾ [البقرة، 178/2] الآية، وتأويلُ ما رواه: إن أحبُّوا قتلوا رَضِيَ به القاتلُ أو لم يرضَ، وإن أحبُّوا أخذوا الديةَ إن رَضِيَ به القاتلُ.

(إلا أن يموتَ) القاتلُ، (أو يعفوَ الأولياءُ) فيسقط القودُ؛ لفوات محلِّ الاستيفاء في الأوَّل، وسقوطِ حقوقهم في الثَّاني. (أو يصلحوه على مالٍ برضاه) أي: رضا القاتل، (فيجب) بدلُ الصُّلْح قليلًا كان أو كثيرًا، (في ماله) على ما اصطلحا عليه من تعجيلٍ أو تأجيلٍ أو تنجيم، وإن لم يذكرا شيقًا؛ كان المالُ حالًا كسائر المعاوضات عند الإطلاق.

(أو يسقط) القصاصُ (بشبهةٍ) كما في قتل الوالد ولده عمدًا، (فيجب الديةُ في ماله) أي: مال القاتل (في ثلاثِ سنينَ) لأنه مالٌ وجب بالقتل ابتداءً، فأشبه شبهَ العمد.

(أو يعفو<sup>5</sup> بعضهم أو يصالح) عن نصيبه، فيسقطُ القصاصُ عن كلِّ الورثة؛ لأنه لا يتجزَّأُ، فلما سقط القصاصُ في نصيب غير العافى أو المصالِح؛ انقلب حقُّه مالًا؛ لئلا يسقطَ بلا عِوَض، ولم يجب على القاتل؛ لعدم التزامه.

(فتجب بقيَّتُها) أي: بقيَّةُ الدية (على العاقلة) لأنه مالٌ وجب بغير قصدٍ من القاتل، فصار كالخطأ.

(واعتبرنا بالصُّلْح في مرض الموت) يعني: صلحُ القاتل عن قتل العمد في مرض موته معتبرٌ (من كلِّ المال، لا ثُلُثِه) بالجرّ. أي: قال زفر: معتبرٌ من ثلث ماله؛ لأن ما أعطاه تبرُّعٌ؛ لكونه غيرَ مقابلٍ بمالٍ، فيُعتبرُ من الثُّلُث.

ولنا: إنَّه في مقابلة أعزّ الأشياء، وهو النفسُ، فلا يكون متبرّعًا.

4 تهذيب الآثار للطبري، 29/1؛ شرح مختصر الطحاوي للجصاص، 354/5.

(فجعلوا<sup>6</sup> شبة العمد نوعًا) من الفتل؛ لأن الصَّحابةَ أجمعوا على أنَّه نوعٌ للقتل، وفرَّعوا عليه أحكامًا. وقال مالكُّ: إنَّه ليس نوعًا له، بل القتلُ نوعان: عمدٌ وخطأً؛ إذ لا واسطةً بينهما كما في سائر الأفعال.

(وهو أن يقصده) أي: الضّرب (بما لا يقرِّقُ الأجزاءَ) عند أبي حنيفة، كالحجر العظيم والخشبة العظيمة. (وقالا: بما لا يقتلُ غالبًا) كالسَّوْط والعصا الصغيرة.

وفي «الحقائق»: هذا إذا لم يوالِ في الضَّربات، فإن والى بحيث يقتلُ بمثله؛ فهو عمدٌ محضٌ عندهما.

لهما: إنَّ معنى العمد فيه متقاصرٌ؛ لكونه مستعملًا آلةً صغيرةً، وأمَّا في الحجر العظيم ونحوه؛ فمعنى العمد متكاملٌ ومفضٍ إلى القتل كالسيف، فيجب به القصاصُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يشرط.

<sup>2 . .</sup> قتا

<sup>3</sup> لم نجده لهذا اللفظ إلا في الاختيار للموصلي، 47/4؛ وانظر بمعناه: صحيح البخاري، الأيمان 15؛ سنن النسائي، تحريم الدم 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وبعفو.

<sup>6</sup> د: وجعلوا.

وله: إنَّ المثقَّلَ ليس بآلةٍ للقتل، واستعمالُ غير آلته يدلُّ على أنَّه غيرُ قاصدٍ للقتل، فكان ذلك خطأً يشبهُ العمدَ.

(ويجب به) أي: بشبه العمد (الإثم) لأنه ارتكبَ ما هو محرِّمٌ. (والتَّكفيرُ بعتقِ رقبةٍ مؤمنةٍ) لمشابهته بالخطأ، (فإن لم يجدُ؛ فبصوم شهرين متتابعين) أي: إن لم يجدُ رقبةً؛ يجب التَّكفيرُ بصومٍ؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ [النساء، 92/4]، فإن لم يَجِدُ فيصوم شَهْرَيْنِ مُتتَابِعيْن، والإطعامُ فيها غيرُ مشروعٍ؛ لأنه غيرُ منصوصٍ عليه، وإثباتُ البدل بالرأي لا يجوزُ، ولا قصاصَ في شبه العمد؛ لتمكُّن الشبهة في عمده.

(والديةُ) أي: تجب الديةُ (المغلَّظةُ على العاقلة) لإجماع الصَّحابة على ذلك.

(ويكون) شبه العمد (عمدًا فيما دون النَّفْس) لأن الإتلافَ فيما دونها من الأعضاء لا يختصُّ بآلةٍ دون آلةٍ كما في النَّفْس، فصار المعتبرُ فيه مجرَّدَ تعمُّد الضَّرْب.

(وإذا رمى غَرَضًا) أي: جسمًا يقصدُ برميه تعلُّمَ إصابة المحلِّ، (فأصاب آدميًا، أو من يظنُّه حربيًا) أي: إذا رمى شخصًا ظنَّه حربيًا، (فإذا هو مسلمٌ؛ فقد أخطأ) أي: في فعله في الصُّورة الأولى، وفي قصده في الصُّورة الثَّانية، لكنَّ الخطأ في الأولى أقوى؛ لأنه إذا وقع في الفعل؛ كان واقعًا في القصد أيضًا. (فلا إثم) أي: ليس في الخطأ إثمُ العمد.

(وتجب الكفارة) في الخطأ؛ لأن فيه إنْمَ ترك التَّتبُّت في الأمور، (والديةُ على العاقلة).

(وإذا انقلب النَّائمُ على غيره، فقتله) أي: النائمُ ذلك الغيرَ؛ (أجريَ مجراه) أي: مجرى الخطأ في جميع أحكامه، وفعلُ النَّائم ليس بعمدٍ؛ إذ لا قصدَ له، ولا خطأٌ؛ لأن تركَ التَّتُبُّت إنَّما يُتصوَّرُ في القصد، والنائمُ لا قصدَ له.

(وإذا حفرَ بئرًا، أو وضعَ حجرًا في غير ملكه، فعطب به أ إنسانٌ) أي: هلك؛ (وجبتْ ديتُه على العاقلة) لأنه لَمَّا صار سببًا للإتلاف؛ جعله الشرعُ كالمتلف خطأً (لا غير) أي: لا تجب فيه الكفارةُ كما في الخطأ.

نبَّه بقوله: «في غير ملكه» إلى أنَّه لو فعله في ملكه لا يضمنُ ما تَلِفَ به؛ لأنه مأذونٌ في فعله، فلم يكن متعدِّيًا فيه.

(ويضمنُ غيرَ الآدميّ) يعني: إن أتلفَ بالسببيَّة ما لم يكن آدميًا كالعروض وغيرها يضمنه (من ماله) لأن العاقلة لا يعقلُ الأموالَ. (ونحرِّمُ الميراثَ بالكلِّ) أي: ميراث القاتل عن المقتول بكلِّ أنواع القتل. (لا بالتَّسبيب) وقال الشافعيُّ: يحرمُ الميراثَ بالقتل بالسَّبَب أيضًا؛ لأن الشارعَ جعله كمباشر القتل في إيجاب الضَّمان عليه، فيوفَّرُ عليه سائرُ أحكامه.

ولنا: إنَّه ليس بمباشر الفعل حقيقةً، وإنَّما أُلحقَ بالمباشر في إيجاب الضَّمان على خلاف القياس صيانةً للدَّم عن الهدر، فبقيَ في حقِّ الكفارة وحرمانِ الإرث على الأصل.

(ونجعلُ عمدَ الصبيِّ والمجنون خطاً، فنوجبُ الديةَ على عاقلتهما، لا في مالهما، ولا نحرمهما الميراث، ولا نوجبُ عليهما الكفارة) وقال الشافعيُّ: تجب الديةُ والكفارةُ في مالهما، ويحرمان عن الإرث؛ لأن العمدَ وُجدَ منهما حقيقةً، فتوفَّرُ عليه أحكامُه، إلا أنَّ القصاصَ سقط عنهما؛ لأنَّهما ليسا من أهل العقوبة.

ولنا: ما روي أنَّ عليًا رضي الله عنه أوجب دية المجنون حين قتل رجلًا بالسَّيْف على عاقلته، وقال: عمدُه وخطؤُه سواءٌ، وحرمانُ إرثه ووجوبُ الدية والكفارة في ماله عقوبةٌ، فلا يلزمهما؛ لأنَّهما ليسا من أهلها.

(ونقتصُّ من حُرِّ لعبدٍ، ومسلمٍ لذميٍّ) أي: إذا قتل حرِّ عبدًا ومسلمٌ ذميًا؛ يقتل الحرُّ والمسلمُ قصاصًا. وقال الشافعيُّ: لا يقتلان؛ لأن مبنى القصاص على المساواة، وهي منتفيةٌ بين الحرّ والعبد، وهو ظاهرٌ، وكذا بين المسلم والذميِّ؛ لأن العصمةَ تثبتُ للذميِّ بعارض عقد الذِّمَّة، فلا يكون كالمسلم، بخلاف الذميِّ إذا قتل ذميًا، ثُمَّ أسلم؛ فعليه القصاصُ اتِّفاقًا؛ لوجود المساواة بينهما وقت الجناية.

ولنا: عمومُ قوله تعالى: ﴿أَنَّ التَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ [المائدة، 45/5]، وما روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم أقاد مسلمًا بذميٍّ، وقال: «أنا أحقُّ من وفي بذمَّته»2.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فعطبه.

<sup>.</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 180/14؛ شرح معاني الآثار للطجاوي، 195/3؛ سنن الدارقطني، 157/4.

(ولا يقتلان) أي: المسلمُ والذميُّ (بمستأمن) اتِّفاقًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يُقتلُ مسلمٌ بكافرٍ، ولا ذو عهدٍ في عهده» أ، أراد بالكافر هنا: الحربيَّ المستأمنَ بقرينة عطفِ قوله: «ولا ذو عهدٍ» عليه، معناه: لا يُقتلُ مسلمٌ ولا ذميٌّ ما دام في ذمَّته بكافرٍ مستأمنٍ.

(ويُقتلُ الرجلُ بالمرأة، والكبيرُ بالصغير، والصحيحُ بالأعمى، والزَّمِنِ والمجنونِ) لعموم قوله تعالى: ﴿أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ [المائدة، 45/5].

(لا بعبده) أي: لا يُقتلُ المولى بعبده وإن كان مالكًا بشقصٍ منه، (وعبدِ ولده، ومكاتبه، ومدبَّرِه، وأمِّ ولده) لأن غيرَ المولى لو قتلهم؛ كان القصاصُ له، فلا يجوز أن يجب عليه على نفسه قصاصٌ.

(ولا والد) أي: لا يُقتلُ والدٌ (وإن علا بولده وإن سفل، ولم يقتصُّوا منه لو ذبحه) أي: لو ذبح الوالدُ ولدَه؛ لا يُقتصُّ لأجله. وقال مالكٌ: يقتصُّ.

قيَّد بالذَّبْح؛ لأنه لو قتله ضربًا بالسَّيف لا يُقتصُّ اتِّفاقًا.

له: إنَّه قتل ولدَه عمدًا بلا تأويلٍ، فيجب القصاصُ، بخلاف ما لو ضربه بالسَّيْف؛ لاحتمال أن يكون ضربُه للتَّأديب له، فسرى إلى النَّفْس من غير قصدٍ، فأورث شبهةً.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «لا يُقادُ الوالدُ بولده، ولا السيّدُ بعبده»2.

(ونوجبُ الديةَ في ماله) أي: في مال الوالد القاتل؛ لأنه قتلَ ابنَه عمدًا، والعاقلةُ لا يعقلُ العمدَ (في ثلاثِ سنين، لا في الحال) أي: قال الشافعيُّ: تجب في الحال؛ لأن التَّاجيلَ كان للتَّخفيف في حقّ الخاطئ، وهذا عامدٌ، فلا يستحقُّه.

ولنا: إنَّ المالَ ليس بمماثلِ  $^{3}$  للنَّفْس، وكان القياسُ أن لا يكون بدلاً لها، إلا أنَّ الشَّرَعَ ورد به مؤجَّلًا، فلا يُعدلُ عنه.

(ومن وَرِثَ قصاصًا على أبيه) كما إذا قتل أمّه؛ (سقط) القصاصُ لحرمة الأبوَّة.

(ويُقتصُّ من العبد إذا أقرَّ بالعمد) لأن هذا الإقرارَ لا تهمةً فيه على العبد؛ لكون ضرره عائدًا عليه، فيقتلُ لكونه مجرىً على أصل الحريَّة باعتبار الآدميَّة، ولهذا لا يُقبلُ إقرارُ المولى عليه بحدٍّ ولا قصاص، وبطلانُ حقّ المولى فيه ضمنيُّ، فلا يُعتبرُ.

(ومن جرح عمدًا، فمات المجروحُ منها) أي: من تلك الجراحة، بأن لم يعرضْ له عارضٌ آخرُ يضافُ إليه الموتُ؛ (اقتُصَّ منه) لوجود السَّبب، وانعدام ما يبطلُه.

(فلو رمى عمدًا) إنسانًا، (فنفد إلى آخر) أي: السهمُ إلى إنسانٍ آخرَ، (فماتا؛ وجب القصاصُ للأوّل) لأنه عمدٌ، (واللّيةُ للثاني) على عاقلته؛ لأنه أخطأً فيه، كمن رمى غرضاً، فأصاب غيرَه.

(ونستوفيه) أي: القصاص (بالسّيف، لا بما قَتَلَ به) أي: قال الشافعيُّ: يستوفى القصاصُ بما قَتَلَ، حتى لو كان قطع يدَه ثُمَّ مات منه؛ قُطِعَ يدُ القاتل، فيُمهل مثلَ تلك المدَّة، فإن مات منه فيها يكون قصاصًا، وإلا؛ جُرَّ رقبتُه، وإن قتلَه بغيرِ مشروعٍ كاللواطة وسقى الخمر يقتصُّ بالسيف اتّفاقًا.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «من غرَّق غرَّقناه، ومن أحرق أحرقاه. 4.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا قَوَدَ إلا بالسَّيف»<sup>5</sup>، وأما الحديثُ؛ فالمرادُ منه السِّياسةُ، بدليل أنَّه صلى الله عليه وسلم أضافه إلى نفسه.

(وإذا قتل مكاتبٌ عن وفاءٍ) أي: عن مالٍ يكون وافيًا لأداء بدل الكتابة، (وله مولىً) أي: ليس له وارثٌ سواه؛ (استوفاه) أي: القصاصَ (مولاه) عند أبي حنيفة وأبي يوسف. (ومنعه) أي: قال محمدٌ: لا يستوفيه.

قيَّد بقوله: «وله مولى»؛ لأنه لو كان وارثٌ آخرُ لا يجب القصاصُ اتِّفاقًا؛ لجهالة المستحقّ.

4 السنن الكبرى للبيهقي، 43/8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الجهاد 147؛ السنن الكبرى للبيهقي، 29/8.

<sup>2</sup> سنن الترمذي، الديات 9؛ سنن ابن ماجه، الديات 22؛ مسند أحمد بن حنبل، 16/1، دون لفظ: «ولا السيد بعبده». وروي بلفظ: «لا يقاد مملوك من مالكه ولا ولد من والده» في المعجم الأوسط للطبراني، 286/8.

و د بمماثلة

<sup>5</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 240/14؛ مسند البزار، 115/9؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 183/3.

وقيَّد بقوله: «عن وفاء»؛ لأنه لو قُتلَ عن غير وفاءٍ، سواءٌ كان له وارثٌ أَ آخرُ أو لم يكن؛ فالقصاصُ للمولى اتِّفاقًا؛ لأنه مات عبدًا.

قال شيخُ الإسلام: يريدُ: أنَّه لم يترك وفاءً، ولم يكن في قيمته وفاءٌ؛ لأنه لو كان في قيمته وفاءٌ؛ لا قصاصَ فيه، ويجب على القاتل قيمتُه في ماله؛ لأن موجبَ العمد وإن كان هو القصاصَ، إلا أنَّه يجوز العدولُ إلى المال بغير رضا القاتل مراعاةً لحقِّ من له القصاصُ، كما إذا كانتْ يدُ القاطع شلَّاءٌ؛ كان للمقطوع يدُه العدولُ إلى المال بغير رضا القاتل لما لم يجدُ مثل حقِّه بكماله، فكذا هنا؛ لأن وجوبَ القيمة أنفعُ للمكاتب؛ لأنه يحكمُ بحريَّته وحريَّة أولاده إذا أدَّى بدلَ الكتابة من قيمته. كذا في «الكفاية».

له: إنَّ سببَ الاستيفاء مشتبهٌ؛ لأنه في المكاتب الذي مات عن وفاءٍ هو الملكُ إن مات عبدًا، والولاءُ إن مات حُرَّا، فلا يمكنُ القضاءُ بشيءٍ، كمن قال لغيره: بعني هذه الجاريةَ بكذا، فقال: زوَّجْتُكها؛ لا يحلُ له وطهها؛ لاختلاف السَّبَب.

ولهما: إنَّ من له الاستيفاءُ معلومٌ؛ لأن حقَّ الاستيفاء للمولى على التَّقديرين، ولا عبرةَ لاختلاف السَّبَب مع اتِّحاد الحكم، بخلاف ما استشهد به؛ لأن حكمَ ملك اليمين مخالِفٌ لحكم ملك<sup>2</sup> النِّكاح.

(أو ورثةٌ) بالرفع عطفٌ على «مولى» في قوله: «وله<sup>3</sup> مولى»، أي: إذا ترك المكاتبُ المقتولُ وفاءً وترك ورثةً غيرَ المولى؛ (فلا قصاصَ) لهم (وإن مات حُرَّا؛ فللورثة، وعند اشتباه وليّ الحقّ تعذَّرَ استيفاؤه.

(أو أعتقه مولاه بين القطع والسّراية) أي: إذا قطعَ رجلٌ يدَ عبدِ غيره عمدًا، فأعتقه مولاه، فمات العبدُ من القطع، (وهو الوارثُ) أي: والحالُ أنَّ وارثَه مولاه فحسب؛ (حكم) محمدٌ (بالأرش والنُقصان) أي: على القاطع أرشُ اليد وما نقصه القطعُ إلى أن أعتقه، حتى إذا كانت قيمتُه عند القطع مائةً وعند العتق سبعين؛ يضمنُ ثلاثين، ويسقطُ ما بقيَ منه بالإعتاق. (وهما بالقصاص) أي: حكما بأنَّ عليه القصاص.

قيَّد بقوله: «وهو الوارثُ»؛ لأنه إن كان له وارثٌ سوى المولى؛ فلا قصاصَ عليه اتفاقًا لاشتباه الوليِّ؛ لأنه المولى نظرًا إلى ابتداء، القطع، والوارثِ نظرًا إلى السراية، وإن لم يكن له وارثٌ سوى المولى؛ فكذلك عند محمدٍ؛ لاشتباه السَّبَب؛ لأنه الملكُ نظرًا إلى الابتداء، والولاءُ نظرًا إلى الانتهاء.

ولهما: إنَّ الوليَّ واحدٌ، واشتباهُ السبب لا يمنع الحكمَ، بخلاف ما إذا كان له وارثٌ آخرَ؛ لأن الوليَّ قد اشتبه فيه، فلم يمكن الحكمُ.

(أو عبدٌ) أي: لو قتل عبدٌ (مرهونٌ؛ لم يستوفَ) أي: لم يُقتلْ قاتلُه قصاصًا (حتى يجتمعَ الراهنُ والمرتهنُ) إنَّما وجب حضورُ المرتهن عند استيفاء الراهن القصاصَ؛ ليكون سقوطُ حقِّه برضاه، فلا يرجع على الرَّاهن.

وفيه نوعُ إشكال؛ لأن الاستيفاءَ قد تمَّ بالهلاك، فكيف يُعتبرُ رضاه لسقوط حقِّه؟

يمكن الجوابُ عنه: بأنَّ الاستيفاءَ غيرُ متقرِّرٍ 4؛ لاحتمال العود: إمَّا بالصلح، أو بدعوى الشّبهة في القتل، فيصير خطأً. كذا في «الكفاية».

(ولكبار الورثة الاستيفاءُ) أي: استيفاءُ القصاص عند أبي حنيفة في الحال. (وقالا): ليس لهم ذلك (حتى يبلغ الصغارُ) لأنه حقٌّ مشتركٌ بينهم، فلا يستوفيه بعضُهم، كما لا يستوفيه الحاضرُ إذا كان بعضُ الورثة غائباً؛ لاحتمال عفو الغائب.

وله: إنَّ كلَّ حقِّ لا يتجزَّأ إذا ثبت لجماعةٍ؛ ثبت لكلِّ واحدٍ منهم كاملًا، كما في ولاية الإنكاح، والقصاصُ كذلك، فيستوفيه الكبارُ، وإمكانُ عفو الغائب قائمٌ لكونه أهلًا له، وهذا الاحتمالُ مانعٌ من تفرُّد الحاضر بالاستيفاء، والعفوُ عن الصِّغار غيرُ صحيحٍ، فلا يكون مانعًا.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا كان الكبيرُ غيرَ أب الصَّغير؛ إذ لو كان كذلك، كما إذا قتل عبدٌ مشتركٌ بينه وبين ولده الصَّغير؛ فالأبُ يستوفيه في الحال اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ورثة.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح – ملك.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د - وله.

<sup>4</sup> ح: مقرر.

(ولو أقام أحدُ ولتينن) أي: إذا كان لقتيلٍ وليان حاضرٌ وغائبٌ، فأقام الحاضرُ على رجلٍ (بيّنةً بالقتل، والآخرُ غائبٌ؛ حُيِس القاتلُ حتى يحضرَ، ويعيدُها) أي: البيّنة (والإعادةُ شرطٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: حضورُه) أي: حضورُ الغائب كافٍ في الاستيفاء، ولا يحتاجُ إلى إعادة البيّنة؛ لأنّها قامتْ على الخصم عند القاضي، لكن موجَبَها . وهو الاستيفاءُ . كان موقوفًا على حضوره؛ لاحتمال عفوه، فإذا حضر ارتفعَ الاحتمالُ، كما لو كان القتلُ خطأً والمسألةُ بحالها؛ يقضى بالدية على عاقلة القاتل، وإذا حضر الغائبُ؛ لا يعادُ البينةُ اتّفاقًا. من «الحقائق».

وله: إنَّ القصاصَ حقُّ القتيل من وجهٍ، ولهذا صعَّ عفؤه، ونفذَ منه وصاياه إذا انقلبَ مالًا، وحقُّ الورثة من وجهٍ؛ لأن تشقّي الصُّدور إنَّما يحصلُ لهم، وصعَّ عفوُهم قبل موت المجروح، فيُشترطُ إعادةُ البينة احتياطًا؛ لأن بعضَ الأحياء لا ينوبُ عن بعضٍ بدون الإنابة، بخلاف الخطأ؛ لأن موجَبُه المالُ، وهو حقُّ القتيل من كلّ وجهٍ.

(ويُقتلُ جمعٌ بواحدٍ) لِمَا روي أنَّ سبعةً من صنعاء قتلوا واحدًا، فقتلهم عمرُ رضي الله عنه، وعليه إجماعُ الصَّحابة. (وواحدٌ بجمعٍ، ونكتفي به) أي: بقتل الواحد، ولم تجب الديةُ للباقين. وقال الشافعيُّ: يُقتلُ بالأوَّل، وتجب الدِّيةُ للباقين، وإن قتلهم جميعًا، ولم يعرفُ أوَّلُ المقتول؛ يُقرعُ بينهم، فيقتلُ لأجل من خرجت قرعتُه، ويكون الدياتُ للباقين، وفي أحد قوليه: القصاصُ بينهم والدياتُ بينهم.

له: إنَّ النفسَ الواحدةَ لا يوازيها الأنفسُ، فلا تكون الواحدةُ قصاصًا بهم، كما لا يقتصّ اليدُ الواحدةُ بالأيدي اكتفاءً.

ولنا: إنَّ القاتلَ إذا قُتِلَ؛ يكون كلِّ من أولياء القتيل مستوفيًا حقَّه على الكمال؛ لأن إزهاق الرُّوح غيرُ متجزٍّ، والمماثلةُ في قصاص الأنفس ساقطة؛ لأن الكبير يُقتلُ بالصغير، والبصيرَ بالضرير، أما المماثلةُ في الأطراف؛ فمعتبرةً؛ لأنَّها في حكم الأموال.

(ولا نقتصُّ من شريك الأب والصبيِّ والمجنون) يعني: إذا اشترك أجنبيٌّ في قتل الأب ابنَه؛ لا يقتصّ الأجنبيّ عندنا. وقال الشافعي: يقتصُّ.

وعلى هذا الخلاف لو شارك الأجنبيَّ صبيٌّ أو مجنونٌ أو مولى.

له: إنَّ المانعَ الموجودَ في أحد القاتلين لا يمنعُ قصاصَ الآخر، كالعامدين الأجنبيين إذا عفا الولئ عن أحدهما.

ولنا: إنَّ فعلَ كلِّ واحدٍ منهما ليس بقتلٍ على الكمال؛ لأنه قتلٌ واحدٌ حصل بفعلهما، فإذا سقط القصاصُ في حقِّ أحدهما؛ سقط عن الآخر لثبوت الشُّبهة.

(كالخاطئ) أي: كما لو كان أحدُهما عامدًا والآخرُ مخطئًا لم يجب القصاصُ على العامد اتِّفاقًا، بخلاف الأجنبيين؛ لأن اشتراكَهما كثيرُ الوجود، فوجب قتلُ الآخر للزَّجْر، وما نحن فيه نادرٌ، فلا يُقاسُ عليه.

(ولو قطعا يده) بأن أخذ رجلان سكينًا، وأمرًاه على يدِ رجلٍ حتى قطعتْ، (نمنعه) أي: مقطوعَ اليد (عن القصاص، ويجبُ عليهما نصفُ الدية) وقال الشافعيُّ: تقطعُ 1 يداهما، وإنَّما صوَّرنا القطعَ بما ذكرنا؛ لأن القطعَ لو كان بصورةٍ أخرى، بأن وضع أحدُهما سكيناً من جانب والآخرُ من جانب وأمرًاه حتى التقى السكينان؛ لا يجب القصاصُ اتِّفاقًا.

له: الاعتبارُ بالأنفس، يعني: إذا وضع أحدُهما السكينَ على حلقِ إنسانٍ والآخرُ على قفاه، وأمرًاه حتى التقى السكينان؛ يجب القصاصُ عليهما.

ولنا: إنَّ كلَّ واحدٍ منهما قاطعٌ بعض اليد، فلا يقطعُ جميعُ يده بقطعه بعضَ اليد؛ لاشتراط التماثل، بخلاف النَّفْس؛ لأن القتلَ إزهاقُ الحياة، وهو لا يحتملُ التجزُّؤ، فأضيفَ إلى كل منهما كملاً، والمحلُّ في القطع قابلُ للتجزُّؤ.

(ولو قطع يميني اثنين) معًا، أو على التَّعاقب (قطعا يمينه) أي: يمينَ القاطع، (واقتسما نصفَ الدِّية) بينهما نصفين، (ولم نوجب الدِّيةَ للثاني، والقطعَ للأُوَّل) أي: قال الشافعيُّ: إن قطعهما على التَّعاقب يقطعُ بالأوَّل، فيغرم الأرشَ للثاني؛ لأن يدَه صارتْ مستحقَّةً للأوَّل، فلم يستحقَّها الثَّاني، كمن رهن شيئًا، وسلَّمه، ثُمَّ رهنه من آخرَ. وإن قطعهما معًا؛ يُقرعُ بينهما، ويقطعُ منْ خرجتْ قرعتُه، ويكون الأرشُ للآخر؛ لأن اليدَ الواحدةَ لا تفي بالحقَّين.

ولنا: إنَّ حقَّ كلِّ منهما ثابتٌ في كلِّ اليد؛ لتقرُّرِ السَّبَب في كلِّ منهما، وكونُه مشغولًا بحقِّ الأوَّل لا يمنعُ تقرُّرَ السبب في حقِّ الثاني، فصار كما لو قطع العبدُ يميني رجلين على التَّعاقب، فإنَّهما يستحقَّان رقبته، بخلاف الرَّهْن؛ لأن فيه إثباتَ يد الاستيفاء حكمًا، فإذا ثبت للأوَّل؛ استحال ثبوتُه للثَّاني كما في الاستيفاء الحقيقيّ.

<sup>1</sup> ح: يقطع.

قيَّد بيميني رجلين؛ لأنه لو قطعَ يمينَ رجل ويسارَ آخرَ؛ يُقطعُ يداه بهما، وكذلك إن قَطَعَهما من واحدٍ.

(فإن اقتصَّ أحدُهما) حين غيبة صاحبه، (وحضر الآخرُ؛ أخذ المالَ) أي: ديةَ يده؛ لأن حقَّ الحاضر كان معلومًا، وحقَّ الأخر الغائب كان متردِّدًا، فلم يؤخَّر استيفاءُ المعلوم لمكان الموهوم، كأحد الشَّفيعين إذا حضر والآخرُ غائبٌ؛ يقضى له بكلّ المبيع.

(ولو قضي بهما) أي: بقطع يمينه قصاصًا وبأرشِ يدٍ بينهما، (فعفا أحدُهما قبل الاستيفاء؛ أُوجبَ) محمدٌ للعافي (نصف الدية) أي: نصف أرش اليد، (وللآخر كلَّها) لأن القصاص والأرش كان مشتركًا بينهما بالقضاء، فلما أسقط أحدُهما حقَّه في نصف القصاص بالعفو؛ انقلب نصيبُ الآخر مالًا، فيستوفي العافي نصف الأرش الذي كان مشتركًا بينهما، وغيرُ العافي تمامَ الأرش: نصفُه من المشترك، ونصفُه من المنقلب مالًا. (وقالا: له) أي: للآخر (القصاصُ) لأنه لو كان عفا قبل القضاء؛ كان للآخر القصاصُ، فكذا لو عفا بعد القضاء قبل الإمضاء؛ لأن الإمضاء في العقوبات كالقضاء.

(ولا نُجْرِي القصاصَ في الأطراف بين العبيد، ولا بين الرَّجُل والمرأة) يعني: إذا قطع العبدُ يدَ عبدٍ عمدًا، أو الرجلُ الحرُّ يدَ المرأةٍ حرةٍ؛ لا يجري القصاصُ فيها عندنا، بل تجب في العبد القيمةُ، وفي الحرَّة الديةُ. وقال الشافعيُّ: يجري فيها القصاصُ؛ لأنه يجري بين العبدين والرجل والمرأة في النفس، فكذا أفي الطَّرف.

ولنا: إنَّ الأطرافَ يُسلكُ بها مسلكُ الأموال؛ لأنَّها وقايةٌ للنفس كالأموال، وكانت المماثلةُ فيها شرطاً، ولا مماثلةَ في أطراف العبد²؛ لاختلاف القيمة، ولا في الرجل والمرأة؛ لاختلاف الدِّية.

(ونُجْرِيه<sup>3</sup> بين المسلم والذّميِّ) يعني: إذا قطع المسلمُ <sup>4</sup> طرفَ ذميٍّ؛ يُقتصُّ منه عندنا خلافًا للشافعيِّ؛ لأن العصمةَ متفاوتةٌ بينهما؛ لوجود الكفر المبيح في أحدهما.

ولنا: قولُ عليّ رضي الله عنه: إنَّما بذلوا الجزيةَ ليكون دماؤهم كدمائنا.

(ومن قطع يدَ غيره من المفصل؛ قُطعتْ يدُه) أي: يدُ القاطع منه؛ لقوله تعالى: ﴿وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ﴾ [المائدة، 45/5].

(أو من نصف السَّاعد، أو جرحه جائفةً) وهي جراحةٌ مختصَّةٌ بجوف الرأس أو جوف البطن. كذا قاله صاحبُ «الهداية».

واعترضَ عليه بأنَّ قوله: جوف الرأس غيرُ مستقيمٍ؛ لأنه لا يسمى جائفةً.

وفي «الذخيرة»<sup>5</sup>: وفي الوجه لا يكون جائفةً وإن نفدت إلى الفم.

(فَبَرِئَ منها) أي: من الجراحة، (فلا قصاصَ) لأنه لا يمكن رعايةُ المماثلة في كسر العظم<sup>6</sup>، ولا في الجائفة؛ لأن البرءَ منها نادرٌ.

(ولو كانتْ يدُ القاطع شلّاء أو ناقصةَ الأصابع؛ قطعها إن شاء) ولا شيءَ له غيرُ ذلك؛ لأنه رَضِيَ به، كمن رضي بالرديء عِوَضَ الجيد. (وإلا) أي: إن لم يقطَعها (أخذ الأرشَ كاملًا) لأنه تعذَّر أن يستوفيَ حقَّه تامًا، فعدل إلى العوض.

(ويقتصُّ في المارن) وهو ما دون قصبة الأنف، (والأذنِ والسنِّ) لإمكان المماثلة فيها، ولا اعتبارَ بتفاوت مقدارها.

(والشجّة) أي: يقتصُّ في الشجَّة (التي يُمكنُ المماثلةُ فيها) كما في السنِّ، فإنَّه يبردُ بالمبرد، ويماثلُ الآخر. (وإن كان رأسُ الشاج أكبرَ) واستوعب الشجَّة ما بين قرني المشجوج مثلًا، (فإن شاء المشجوج أخذ بقدر شجَّته، وإلا؛ أخذ الأرشَ) لأنه لو شجَّ ما بين قرني الشجّة، فيتخيَّرُ بين الشجّ بقدر شجَّته والأرشِ، وكذا لو كان رأسُ الشاج أصغرَ، فإن استوفى المشجوجُ مقدارَ شجّته مساحةً يزيدُ على ما بين قرني الشاج، فيكون تعدِّيًا إلى غير حقِّه، فيتخيَّرُ بين أن يرضى بدون حقِّه وبين أخذ الأرش كاملًا.

(ولا قصاصَ في اللِّسان والذَّكر) لأنَّهما مما ينقبضُ وينبسطُ، فيمتنعُ رعايةُ المماثلة، (إلا أن يقطعَ الحشفة) فحينئذٍ يجري القصاصُ؛ لأن موضعَ القصاص يكون معلومًا كالمفصل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وكذا.

<sup>2</sup> د: العبيد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ونجزیه.

<sup>4</sup> د: مسلم.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – وفي الذخيرة.

<sup>6</sup> ح: العظيم.

(ولو ضرب عينَه، فقلعها؛ فلا قصاصَ) لامتناع رعايةِ المماثلة. (فإن ذهب ضوؤها، وهي) أي: العينُ (قائمةٌ؛ جُعل على عينه قطنٌ رطبٌ، وقوبل بمرآةٍ محماةٍ) أي: حارّةٍ، هكذا مأثورٌ عن الصَّحابة.

#### (فصلٌ)

(ولو قتل عبدُ اثنين قريبَهما) أي: لو قتل عبدٌ قريبًا لمولييه، (أو مولاه) أي: لو قتل عبد مولاه، (وله ابنان) أي: لمولاه ابنان، (فعفا أحدُهما) أي: أحدُ الموليين أو الابنين؛ (لا يجب شيءٌ)، بل بطل الدمُ كلُه. (ويخيِّرُ) أبو يوسف (العافي في دفع نصف نصيبه) أي: ربع العبد إلى شريكه، (أو فدائه بربع الدِّية) لأن لهما القودَ على الشَّركة، فصار لكلِّ واحدٍ منهما نصفُ القود: نصفُه في ملك صاحبه، فإذا عفا أحدُهما؛ انقلب نصيبُ الآخر مالًا، وهو نصفُ الدِّية، ولكن ذلك في كلّ العبد، فسقط من ذلك النصف نصفُه، وهو ما أصاب نصيبَ من لم يعفُ؛ لأن المولى لا يستوجبُ على عبده دينًا، وبقيَ واجبًا ما أصابَ نصيبَ العافي، وهو ربعُ دية المقتول، فيخيَّرُ العافي: إن شاء دفعَ نصفَ نصيبه من العبد، وإن شاء فداه بربع الدِّية.

ولهما: إنَّ القَوْدَ وجب لهما في كلِّ العبد من غير تعيينٍ، بل على احتمال أن يجب حقُّ كلِّ واحدٍ في نصيب نفسه أو في نصيب صاحبه أو على الشُّيوع، فإذا آلَ إلى المال؛ يحتمل أن يجبَ الكلُّ، بأن يعتبر كلّ حقِّه متعلِّقًا بنصيب الآخر، واحتمل التَّنصيفَ بأن يُعتبرَ شائعًا، وبطلانَ الكلِّ بأن يتعلَّق بنصيب أن نفسه، فلا يجب المالُ بالشلقِّ.

وقد نقل أنَّ محمداً مع أبي يوسف، وهو الأشهرُ، لكنَّ المذكورَ في المتن مختارُ صاحب «المنظومة»، والمحقِّقون قالوا: قولُ أبي يوسف إنَّما يصح<sup>2</sup> في المسألة الأولى، وقولهما في المسألة التَّانية؛ لأن المالَ الواجبَ بسبب العفو حقُّ القتيل أوَّلًا، ثُمَّ ينتقلُ إلى الوارث، والمالُ لَمَّا كان حقَّ المولى في المسألة التَّانية؛ بطل؛ لأن المولى لا يستوجبُ على عبده دينًا، ولَمَّا كان حقّ قريبِ الموليين في المسألة الأولى؛ لأنه جاز أن يثبت للمقتول دينٌ على عبدٍ وليبه.

(أو أحدُ مستحقى دمٍ) أي: إذا عفا أحدُ وليي قتيلِ عمدٍ 3 نصيبه، (ولم يعلم الآخرُ، فقتله) على وجه القصاص؛ (أوجبنا ديتَه في ماله) أي: في مال الآخر، (لا القصاص) أي: قال زفر: يقتصُّ الآخرُ؛ لأنه قتل نفسًا معصومةً.

ولنا: إنَّه في زعمه محقٌّ في قتله، فيسقطُ القصاصُ لهذه الشُّبهة، فوجب الدِّيةُ في ماله؛ لأن العاقلة لا يعقلُ العمدَ.

(فلو جرح عبدٌ، ففداه مولاه) أي: أعطى أرشَ جنايته، (ثم مات) المجروحُ بالسِّراية؛ (يحكمُ عليه) أي: أبو يوسف على المولى (بالدِّية. وخيَّراه ثانيًا) أي: قالا: يكون مختاراً، فإن شاء دفع العبدَ واستردَّ ما أعطاه، وإن شاء فداه.

وإنَّما قال: «ثانيًا»؛ لأن الخيارَ بين الدَّفْع والفداء بالأرش كان ثابتًا قبل موت المجروح.

له: إنَّ السِّرايةَ تولَّدتْ من الجراحة، واختيارُ الأصل يكون اختيارًا لِمَا تولَّدتْ منه.

ولهما: إنَّ الواجبَ الأصليَّ هو الدَّفعُ، ولهذا يسقطُ بموت العبد لفوات محلِّ الوجوب، واختيارُ المولى إمساكَ العبد بأقلِّ المالين لا يدلُّ على اختياره بأكثر المال، والدَّفعُ ممكنٌ، فيخيَّرُ<sup>4</sup>.

(ولو أعتقه في مرضه، فقتله) أي: العبدُ مولاه (خطأً، وسعى في قيمته؛ فعليه السِّعايةُ ثانيةً للوارث) يعني: عليه السِّعايةُ في قيمتين عند أبي حنيفة، أمَّا السعايةُ في قيمةٍ واحدةٍ نقضًا للعتق الذي هو وصيّةٌ؛ فبالاتِّفاق؛ لأن الوصيَّةُ للقاتل باطلةٌ بالحديث، لكنَّه بعد وقوعه لا يقبلُ النَّقضَ، فيجبُ نقضُه معنىً برق قيمته، وعليه سعايةُ قيمةٍ أخرى بالقتل عنده. (وقالا: الديةُ على عاقلته).

موضعُ الخلاف: العبدُ البالغُ، فإنَّه لو أعتقه وهو صغيرٌ، ثُمَّ قتله الصَّغيرُ، ولا مالَ له سواه؛ فإنَّ على العبد أن يسعى في قيمتين يدفعُ له من ذلك التّلث في قول أبي حنيفة رحمه الله وصيّةً له، ويسعى فيما بقي؛ لأن الصبيَّ لا يحرمُ الإرثَ بسبب القتل، فكذا لا يحرم الوصيَّة، ومحلُ الوصيَّة الثلثُ، فيلزمه السِّعايةُ فيما زاد على التُّلُث اتِّفاقًا. من «الحقائق».

ومبنى الخلاف: أنَّ المستسعي كالمكاتب عنده، والمكاتبُ إذا قتل إنسانًا خطأً؛ يلزمُه الأقلُ من قيمته ومن دية المقتول، وعندهما كالحرّ المديون، فالديةُ على عاقلته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: نصيب.

<sup>2</sup> ح - يصح.

<sup>3</sup> د: عمداً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فتخير.

(ولو ترك مدبًرًا) أي: لو مات رجلٌ وترك مدبرًا له، ولا مالَ غيره، (فقتل خطاً وهو يسعى للوارث) أي: في حال كونه ساعياً في ثلثي قيمته للوارث؛ لأن ثلقه عتق لكونه مدبرًا؛ (فعليه قيمتُهُ) أي: فعليه أن يسعى في قيمته لوليِّ القتيل عند أبي حنيفة؛ لأنه كراً كالمكاتب. (وقالا: ديتُه على عاقلته) لأنه حُرُّ مديونٌ.

(ولو أعتقه بين الرَّمْي والوصول) يعني: لو رمى سهمًا إلى عبدِ غيره، فأعتقه مولاه بعد الرَّمْي قبل وصول السَّهم إليه، ثم أصابه السهم، فمات؛ (فعلى الرَّامي قيمتُه) أي: لا يجب عليه تمامُ قيمته، السهم، فمات؛ (فعلى الرَّامي قيمتُه) أي: لا يجب عليه تمامُ قيمته، بل يجبُ عليه فضلُ ما بين قيمته (مرميًا وغيرَ مرميً) حتى لو كان قيمتُه قبل الرَّمي خمسين وصارتْ بعده عشرين؛ فعليه دفعُ ثلاثين.

(ولو ارتد ما بينهما) أي: لو رمى مسلمًا، فارتد فيما بين الرُّفي والوصول؛ (فعليه ديتُه) أي: على الرَّامي ديةُ المقتول عند أبي حنيفة. (وأهدراه) أي: قالا: لا شيءَ عليه.

قيل: مبنى الخلاف: أنَّ المعتبرَ عنده وقتُ الرمي؛ لأن الضَّمانَ يجب بفعله، ولا فعل له بعده، وعندهما: وقتُ الإصابة؛ لأن الجناية وجدتْ فيه. وقيل: المعتبرُ عند الكلِّ وقتُ الرمي؛ لأن الشخصَ إنَّما يصيرُ جانيًا بفعلٍ يدخلُ تحت اختياره، وهو الرَّميُ دون الإصابة، فالمرميُّ في المسألة الأولى كان عبدًا وقت الرَّمي، فتجبُ قيمتُه، وفي المسألة الثَّانية كان معصومًا، فانعقد رميه موجبًا للضمان، لكن لم يجب القصاصُ؛ لأنه وقتَ الموت لم يكن معصومًا، فصار ذلك شبهةً، فوجب الديةُ، إلا أنَّهما شرطا لوجوب الضمان بقاءَ التقويم والعصمة إلى زمان الوصول.

(ولو أسلم ما بينهما) أي: لو كان المرميُّ إليه مرتدًا، فأسلمَ فيما بين الرمي والوصول؛ (فلا شيءَ عليه) اتِّفاقًا؛ لأن المحلَّ حين الرَّمْي لم يكن متقوِّمًا، فلم ينعقدُ الرَّمْيُ موجبًا للضمان.

(ولو ارتدَّ بعد أن قُطعتْ يدُه عمدًا، ثُمَّ أسلمَ، ثُمَّ مات منه) أي: من ذلك القطع؛ (أوجب) محمدٌ (أرشَها، وهما دِيتَه). له: إنَّ المقطوعَ لَمَّا ارتدً؛ انقطعَ حكمُ السِّراية لفوات العصمة، وبعدما أسلم لم يوجدْ من الجاني فعلُّ.

ولهما: إنَّ الجنايةَ وُجدتْ في محلٍ معصومٍ، وتمَّتْ في محلٍ معصومٍ، فلا يُعتبرُ ما بينهما، كما في نصاب الزكاة، إلا أنَّ تخلُّلَ الرَّة أورتْ شبهةً دارثةً للقصاص، فوجب الدَّيةُ.

(ولو شهدوا بقتلٍ عمدٍ) أي: من ادَّعَى على آخرَ أنَّه قتل ولدَه عمدًا، وأقام عليه بيِّنةً، فقضى القاضي له بالقصاص، فقتله، (ثم رجعوا مع الوليّ) أي: الشُّهودُ مع المدّعِي، وقالوا: تعمَّدْنا الكذب، أو جاء المشهودُ بقتله حيًا؛ (لم نقتصٌ منهم) أي: لم نأمر بقتلهم قصاصًا؛ لأنه سقط بشبهةِ صورة القضاء، (ويلزم الوليّ) أي: وليّ القتيل (بالدّية من شاء) من الشَّاهدين والوليّ المدَّعِي. وقال الشافعيُّ . وهو القياسُ .: يُقتصُّ منهم؛ لأن الوليَّ المدِّعِي باشَرَ قتله بغيرِ حقّ حقيقةً، والشُّهودُ باشروه حكمًا.

(والضامنُ لا يرجعُ على غيره) عند أبي حنيفة، يعني: إن ضمن الوليُّ لا يرجعُ على الشُّهود، وكذا إن ضمن الشهودُ لا يرجعون على الوليِّ. (وقالا: يرجع الشهودُ على الوليِّ).

قيَّد بقوله: «عمداً»؛ لأن الشهادة لو كانتْ في قتلٍ خطأٍ، فرجعوا؛ يرجع الشُّهودُ على الوليِّ اتِّفاقًا؛ لأنَّهم ملكوا الديةَ بالضمان. لهما: إنَّ الشهودَ ضمنوا بقتل الوليّ، فيرجعون عليه كما في قتل الخطأ.

وله: إنَّ كلَّ واحدٍ من الوليِّ والشُّهود مؤاخذٌ بفعله، أمَّا الشهودُ؛ فبشهادتهم الكاذبة، وأما الوليُّ؛ فبقتله بغير حقٍّ، فلا يرجعُ كلُّ واحدٍ منهم على غيره، بخلاف القتل خطأً؛ لأن الشهودَ لَمَّا ضمنوا؛ صار المالُ الذي أخذه الوليُّ ملكَهم، فلهم أن يطالبوه.

(ومَنْ له القصاصُ في النَّفْس إذا قطع اليدَ، ثُمَّ عفا) يعني: إذا قطع يد من عليه قصاصٌ في النَّفْس عمدًا أو خطأ، ثُمَّ عفا عنه القصاص، (فبرأ؛ فعليه أرشها) عند أبي حنيفة. وقالا: لا شيءَ عليه.

قيَّد بقصاص النفس؛ لأنه لو كان قصاصَ اليد، فقطع أصابعَه، ثُمَّ عفا؛ لا يضمنُ أرشَ الأصابع اتِّفاقًا، والأصابعُ من الكفّ كالأطراف من النفس اتِّفاقًا.

وقيَّد بالعفو؛ لأنه إذا لم يعفُ لا يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد العفوَ بما بعد القطع؛ لأنه لو عفا قبل القطع يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «فبرأ»؛ لأن القطعَ إذا سرى لا يضمنُ اتِّفاقًا. كذا في «المصفى».

لهما: إنَّه قطع يدًا من نفسٍ لو أتلفها لم يضمنُ، فوجب أن لا يضمنَ اليدَ، كما لو قطع يدَ مرتدٍّ، ثُمَّ أسلم، ثُمَّ سرى.

وله: إنَّ العفوَ مستندٌ إلى وقت القتل، فسقطَ حقُّه في كلِّ النَّفْس، فظهر أنَّه قطعَ يدَه بغير حقٍّ؛ لأن حقَّه كان في القتل لا في القطع، فلو وُجد الاستيفاءُ في القتل؛ لظهر حقَّه في الطرف لا أصلًا ولا تبعًا، فتبيَّن أنَّه التقطع، فلو وُجد الاستيفاءُ في القتل؛ لظهر حقَّه في الطرف لا أصلًا ولا تبعًا، فتبيَّن أنَّه استوفى غيرَ حقِّه، لكن سقط القصاصُ للشُّبهة؛ لأنه كان له إتلافُ الأطراف تبعًا للنفس، فيجب أرشُ اليد.

(أو في الطّرف) أي: من له قصاص في الطرف، (فاستوفاه، فسرى) إلى أ نفس المقطوع، فمات؛ (فهي) أي: الديةُ (على عاقلته) عند أبي حنيفة. (ونفياها) أي: الدِّيةَ، وقالا: لا شيءَ عليه؛ لأنه قطعَه بإذن الشرع، فصار كالإمام إذا قطع يد السارق فسرى، وكالفصّاد إذا فصد فسرى.

وله: إنَّ حقَّه كان في القطع، وهذا قتل، فلا يكون قصاصًا؛ لأنه مبنيٌّ على المماثلة، بخلاف ما استشهدا به؛ لأن الفعل واجبٌ عليهما: إمَّا تقلُّدًا كالإمام، أو عقداً كالفصاد، والواجباتُ لا يتقيَّدُ<sup>2</sup> بوصف السلامة.

(ومن قطع يدَ غيره خطاً، ثُمَّ قتله عمدًا قبل البُوْء) هذه ستُّ مسائلَ: إحداها ما ذكرت.

وثانيَتُها قولُه: (أ**و خطأً بعده**) يعني: من قطع يدَ غيره خطأ، ثُمَّ قتله خطأً بعد البرِّء.

وثالثَتُها قولُه: (أو قطعها عمدًا) يعني: من قطع يد غيره عمدًا، (ثم قتله خطأً) قبل البرء.

ورابعتُها قولُه: (أو عمدًا بعد البرء) يعني: من قطع يد غيره عمدًا، ثُمَّ قتله عمدًا بعد البرء؛ (أُخِذَ بهما) أي: أخذ القاطعُ بالقتل والقطع اتِّفاقًا، ففي المسألة الأولى: يجبُ في اليد نصفُ الدية، وفي النفس القصاصُ، وفي الثّانية: النصفُ، وفي النفس الديثُ<sup>3</sup>، ففي الثالثة: القصاصُ في القطع، والديثُ في القتل، وفي الرابعة: القصاصان فيهما؛ لأنّهما متغايران حكمًا، وفي المسألة الأولى والثالثة تعذَّرَ جمعُهما لتغايُر الفعلين وتغايُر حكمهما، وكذا في الثّانية والرَّابعة؛ لتخلُّل البرء بينهما.

وخامسَتُها قولُه: (ولو كانا) أي: القطعُ والقتلُ (خطأين من غير برءٍ؛ اكتفي بديةٍ) اتِّفاقًا، فاعتبر الكلُّ جنايةً واحدةً، فدخل ديةُ اليد في دية النَّفْس؛ لأنَّهما متجانسان، والجمعُ بينهما ممكنٌ، ولا قاطعَ للسِّراية.

وسادسَتُها قوله: (أو عمدين) أي: إذا كان القطعُ والقتلُ كلاهما عمدين، ولم يتخلَّلُ بينهما برعٌ؛ (فللوليِ استيفاؤهما) عند أبي حنيفة بأن يُقطعَ ثُمَّ يقتل. (وقالا: يقتل) ولا يقطعُ؛ لأن الفعلين متجانسان بكونهما عمدين، ولم يتخلَّل البرءُ بينهما، فأمكن جمعُهما، فيدخل قصاص 4 الطرف في قصاص النفس، كما دخل ديتُه في دية النفس في الخطأين.

وله: إنَّ القطعَ لم يدخلُ في القتل؛ لاختلافهما إذا وجبا لحقِّ الله بأن وجب القطعُ بالسرقة والرجمُ بالزنا، فلا يدخلُ إذا وجبا لحقِّ العبد، كما لو تخلَّل بينهما البرءُ، بخلاف ما إذا كانا خطأين؛ لأن الواجبَ فيه بدلُ النفس، وبدلُ الجزء داخلٌ فيه؛ لأنه لو وجب معه؛ لاجتمع ضمانُ الجزء والكلِّ في حالةٍ واحدةٍ، وهما لا يجتمعان، وأمَّا إذا كانا عمدين؛ فالواجبُ جزاءٌ لجنايته، وإنَّهما جنايتان، فلا يدخلُ جزاءُ إحداهما في جزاء الأخرى.

(وضمانُ الصبيِّ إذا مات من ضرب أبيه أو وصيِّه تأديباً عليهما) الجارُ والمجرورُ خبرٌ لقوله: (وضمان)، أي: يضمنان عند أبي حنيفة. وقالا: لا يضمنان.

قيَّد بضرب الأب أو الوصيّ؛ لأن الزوجَ لو ضرب زوجتَه للتَّأديب، فماتت؛ يضمنُ اتِّفاقًا، والأمُّ إذا ضربته للتَّأديب تضمنُ عنده، وكذا عندهما في رواية. من «الذخيرة».

وقيَّد بالتأديب؛ لأنه لو ضرب كلٌّ منهما للتَّعليم لا يضمنُ اتِّفاقًا؛ لأن المعلِّمَ إذا ضربه للتَّعليم بإذن الأب لا يضمنُ اتِّفاقًا، فكيف يضمن الأبُ بالضرب للتعليم؟

اعلم أنَّ الخلافَ في الضَّرْب المعتاد، وأمَّا في غير المعتاد؛ فيضمنُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ تأديبَ الصَّغير لا بُدَّ لهما، وذا لا يحصلُ غالبًا إلا بالضَّرْب.

وله: إنَّ التَّأديب يحصلُ بغير الضَّرْب كالزجر والحبس وغيرهما، فتندفعُ به الضَّرورةُ الماسَّةُ إلى تأديبه، ولو كانا مضطرين إلى ضربه؛ فالسلامةُ مشروطةٌ فيه كما في تأديب الزوج زوجتَه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: أي.

<sup>2</sup> د: نتقید.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د – النصف وفي النفس الدية.

<sup>4</sup> د + في.

#### (كتابُ الديات)

الديةُ: المالُ الذي هو بدلُ النفس، والأرشُ: اسمٌ للواجب على ما دون النَّفْس.

(تغلَّظُ ديةُ شبه العمد في الإبل) لا خلافَ في أنَّ التَّغليظَ واجبٌ في دِيَة هذا النَّوْع، وهو إنَّما يثبتُ في الإبل، حتى لو قضي الديةُ من غير الإبل؛ لم تغلَّظُ؛ لأن الشَّرْعَ ورد به، ومعنى التَّغليظ: أن يوجبَ شيئًا فيه لا يوجِبُه في الخطأ.

(فتجبُ أرباعاً) أي: الدِّيةُ من الإبل يكون أربعةَ أنواعِ: (خمسٌ وعشرون بنتُ مخاضٍ، ومثلُها بنتُ لبونٍ، وحقاقٌ، وجذعٌ) أي: تجب من كلٍّ منها خمس وعشرون. الحقّةُ: ما طعنت في الرَّابعة، والجذعُ: ما طعنت في الخامسة.

(وجعلها) أي: محمدٌ الدية المغلَّظة ثلاثة أنواع: (ثلاثين جذعةً، ومثلُها حقّةً، وأربعين ثنياتٍ) جمع ثنيَّةٍ، وهي التي طعنتْ في السَّادسة (حوامل) لِمَا روي عن أعمر: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قضى في دية شبه العمد بثلاثين جذعةً، وثلاثين حقةً، وأربعين خلفاتٍ أن الخلفةُ: الحاملُ من النُّوق.

ولهما: ما روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قضى في الدِّيَة من الإبل أرباعاً 3، ومعلومٌ أنَّه لم يُرِدُ به الخطأ؛ لأنَّها تجبُ في الخطأ أخماسًا، وما روياه مشهورٌ وأقربُ؛ لأن الحملَ لا يوقَفُ عليه حقيقةً.

(وتجب) الدِّيةُ (في الخطأ منها) أي: من الإبل (أخماسًا: عشرون ابنُ مخاضٍ، ومثلُها بناتُ مخاضٍ، وبناتُ لبونٍ، وحقاقٌ، وجذعٌ) أي: من كلِّ هذه الثَّلاثة عشرون، وهذا قولُ ابن مسعودٍ، وهذا يُعرفُ توقيقًا، فصار كالمرفوع إلى النبيِّ صلى الله عليه وسلم.

(أو ألفُ دينارٍ) أي: تجب الديةُ من الذَّهب في الخطأ وشبهِ العمد ألف دينارٍ اتِّفاقًا؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قضى في العين هكذا، وانعقد عليه الإجماعُ.

(ونوجبُ من الوَرِق) بكسر الراء، أي: من الفضَّة (عشرةَ آلاف درهم) كلُّ عشرةٍ منها وزنُ سبعة مثاقيلَ. (لا اثني عشرة) أي: قال الشافعيُّ: الديةُ من الوَرِق اثنا عشرة ألفًا؛ لِمَا روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قضى بذلك<sup>4</sup>.

**ولنا**: ما روي عن<sup>5</sup> عمر: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قضى بالدية في قتيلٍ بعشرة آلاف درهمٍ<sup>6</sup>، والأخبارُ إذا تعارضتْ؛ فالأخذُ بالمتيقَّن أَوْلي.

(وهي) أي: الديةُ (منحصرةٌ في هذه) أي: في الإبل والذَّهب والفضة عند أبي حنيفة؛ لِمَا روينا من الأحاديث. ثُمَّ الخيارُ في هذه الأنواع إلى القاتل؛ لأنه هو الذي يجب عليه كما في كفارة اليمين. (وزادا: من البقر مائتين، ومن الشَّاة ألفين، ومن الحُلل مائتين، وقولُهما روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لِمَا روي: أنَّ عمر رضي الله عنه جعل الدِّيَةَ على أهل الشَّاء ألفي شاةٍ مسنّة، وعلى أهل البقر مائتي بقرةٍ، وعلى أهل الحُلل مائتى حلَّةٍ، كلُّ حلَّةٍ ثوبان: إزارٌ ورداءٌ، هو المختارُ. وفي «النهاية»: قيل: في زماننا قميصٌ وسراويل.

وله: إنَّ ماليَّةَ هذه الأنواع مجهولةٌ، فلا يقدَّرُ بها، وكان القياسُ أن لا يقدَّرَ بالإبل، إلا أنَّ الآثارَ قد اشتهرتْ فيه عن رسول الله، ويحتمل أنَّ عمرَ رضى الله عنه إنَّما قضى بذلك بطريق الصُّلْح بعدما قضى بالدَّراهم أو الدَّنانير.

فائدةُ الخلاف تظهرُ فيما إذا صالَحَ القاتلُ مع وليّ القتيل على أكثرَ من مائتي حلَّةٍ حيثُ يجوز على قوله، كما لو صالَحَ على أكثر من مائة إبل.

(ويجبُ في المرأة نصفُها) أي: نصفُ دية الرَّجُل، فتجب في قتلها خمسةُ آلاف درهمٍ، وفي قطع يدها ألفان وخمسمائةٍ؛ لِمَا روي أنَّ عمرَ وعليًا وابنَ مسعودٍ رضى الله عنهم قالوا كذلك.

(ولم يجعلوا دية الذميّ ستّة آلاف درهم) بل جعلوها كدية المسلم. وقال مالكّ: ديتُه ستةُ آلافٍ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «عقلُ الكافر نصفُ عقل المسلم» ، وعقلُ المسلم عنده اثنا عشر ألفًا، فعقلُ الكافر يكون ستّةً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – عن.

<sup>2</sup> لم نجده إلا في التجريد للقدوري، 131/3؛ وبمعناه مسند الشاشي، 131/3؛

 $<sup>^{3}</sup>$  لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي،  $^{26}$ .

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الديات 16؛ سنن الترمذي، الديات 2؛ سنن النسائس، القسامة 36.

<sup>... - 35</sup> 

روي عن عمر قوله، انظر: الأصل للشيباني، 6/55؛ مصنف ابن أبي شيبة، 29/14.

<sup>7</sup> سنن الترمذي، الديات 17؛ سنن النسائي، القسامة 38.

(فنجعلها) أي: دية الذميِّ مطلقًا (كالمسلم) أي: كديته، (لا الكتابيِّ) أي: جعل الشافعيُّ الدِّيَةَ للكتابيّ (أربعة آلاف، وللمجوسيّ ثماني مائةٍ) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم جعلّ ديتَهم هكذا 1.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ديةُ كلِّ ذي عهدٍ في عهده ألفُ دينارٍ»<sup>2</sup>، وقضى أبو بكر وعمرُ وعليٌّ رضي الله عنهم في دية الذِّمِي بمثل دية المسلم<sup>3</sup>، وكذلك الحكمُ في المستأمن؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم جعل ديةَ المستأمن كالذميّ 4.

(وتجب) الديةُ الكاملةُ (في المارن) وهو ما لَانَ من الأنف؛ لأن كمالَ جمال الوجه يزولُ بقطعه، والجمالُ في الحيوانات مقصودٌ كالمنفعة. ولو قُطعَ المارنُ مع القصبة؛ لا يُزادُ على ديةٍ واحدةٍ؛ لأن المجموعَ عضوٌ واحدٌ.

(واللِّسان) لفواتِ منفعة التكلُّم بقطعه، وقد روي أنه صلى الله عليه وسلم قضى بالدِّيَة كلِّها في اللِّسان والأنف $^5$ ، وكذا لو قطع بعضَ اللِّسان إذا $^6$  عجز عن أداء أكثر الحروف، ولو قَدَرَ على أكثرها؛ تجب $^7$  حكومةُ عدلٍ؛ لأن الإفهامَ حاصلٌ مع ضربِ $^8$  خللٍ. (والذَّكُو) لأن في قطعه تفويتَ منفعةِ الإيلاد، وكذا لو قطع حشفَقَه؛ لأنَّها الأصلُ في منفعة الإيلاج والدَّفْق.

(والعقل، والشمّ، والذوق، والسمع، والبصر) لِمَا روي: أنَّ عمر رضي الله عنه قضى لرجلٍ أربع دياتٍ بضربةٍ واحدةٍ على رأسه بحيث ذهب عقلُه وسمعُه وبصرُه وذوقُه.

(وذهاب منفعة العُضْوِ) يعني: إذا لم تَفُتْ صورةُ الآلة من ضربه، وفات منفعتُها؛ تجب الديةُ أيضًا؛ لأن فواتَ منفعتها كفواتها. (ونوجبُ فيه) أي: في قطع الذَّكر (من خصي وعِنِينٍ حكومةَ عدلٍ) لأنه عضوٌ ناقصُ المنفعة على التَّابيد كاليد الشلَّاء، وهو أن ينظرَ المجنيّ عليه أنَّه لو كان مملوكًا، ثم ينتقصُ من قيمته بهذه الجناية: إن كانت ينتقصُ عشرَ قيمته؛ ففي الحرِّ يجب عشرُ ديته، وهلمَّ جراً. وقيل: ينظرُ إلى ما يحتاج إليه في هذا من النَّفقة وأجرة الطبيب، وهي حكومةُ عدلٍ. وفي «الخانية» الفتوى على الأوَّل. من «الحقائة»?.

(لا دِية) أي: قال الشافعيُّ: في قطع الذَّكر منهما ديةٌ كاملةٌ؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «في الذَّكر الديةُ».

(ونعكسُ في حلق اللِّحية والرَّأْس) يعني: إذا حلق اللِّحيةَ أو شعرَ الرأس، ولم ينبتْ؛ وجب الديةُ عندنا. وقال الشافعيُّ: حكومةُ عدلٍ؛ لأن الشَّعرَ زائدٌ في الآدميِّ، وليس في حلقه إزالةُ منفعةٍ، ولهذا يُحلقُ شعرُ الرأس وبعضُ اللِّحية في بعض البلاد، فصار كشعر الصَّدْر.

ولنا: إِنَّ اللِّحِيةَ في أوانها والشعرَ جمالٌ، ألا يرى أنَّ الأقرعَ يتكلّفُ في ستره بفوت الجمال بإزالة كلٍّ منهما؟ فوجب الديةُ كما في الأذنين، وشعرُ الصَّدْر لا يتعلَّقُ به الجمالُ<sup>10</sup>.

وكذا الخلافُ في حلق الحواجب، ولو حلق الشَّاربَ؛ ففيه حكومةُ عدلٍ؛ لأنه تابعٌ للحية.

ولو حلق لحية كوسحٍ، وكانت شعراتٍ معدودةً؛ فلا شيءَ فيه، وإن كانت في الخدِّ والذقن غيرَ متَّصلةٍ؛ ففيه حكومةُ عدلٍ، وفي المتَّصلة الديةُ؛ لأنه لا يكون كوسجًا.

(فإن نبتت لم يجب شيءٌ) لأن أثر الجناية لم يَبْقَ، عمدًا كان أو خطأ.

<sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في تبيين الحقائق، 128/6. وقد روي موقوفًا عن عمر، انظر: سنن الترمذي، الديات 17؛ سنن الدرقطني، 150/4. وأخرجه البيهقي بعضه مرفوعًا، انظر: السنن الكبرى له، 101/8.

 $<sup>^{2}</sup>$  المراسيل لأبي داود، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  وقد روي مرفوعًا في المعجم الأوسط،  $^{2}$ 

<sup>4</sup> لم نجده. وفي هذا قتل عمرو بن أمية الضمري مستأمنين فوداهما رسول الله بديتي حرين مسلمين، انظر: الاختيار للموصلي، 36/5؛ المعجم الكبير للطبراني، 35/20.

 $<sup>^{5}</sup>$  لم نجده إلا في الهدالة للمرغناني،  $^{462/4}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: أو.

<sup>7</sup> د + فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: ضرر.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د – وهو أن ينظر المجنى...

<sup>10</sup> د: جمال.

(وكذا) أي: كذا الحكمُ (لو نَبَتَتْ بيضاء في الحرّ) يعني: إذا حلق لحيةً حُرّ شابٍ، فنبتت بيضاء؛ لم يجب شيءٌ عند أبي حنيفة؛ لأن الجمالَ يزداد ببياض شعر اللِّحية، (وفي العبد حكومةٌ) أي: إذا حلقَ لحيةً عبدٍ، فنبتت بيضاءً؛ ففيه حكومةٌ عدلٍ عند أبي حنيفة؛ لأن قيمتَه ينتقصُ به. (وأوجباها فيهما) أي: الحكومة في الحرّ والعبد؛ لأن بياضَ الشَّعَر جمالٌ في أوانه، لا في غير أوانه، فتجب حكومة عدلٍ.

قيَّد بقوله: «بيضاء»؛ لأنَّها لو نبتتْ مثلَ الأوَّل بأيِّ صفةٍ كانت؛ فلا شيءَ عليه اتِّفاقًا. من «الخانية».

(وتجب الديةُ في كلِّ ما في البدن منه) أي: مما في البدن (اثنان فيهما) أي: في قطعهما، أو في تفويتِ منفعتهما تجب كلُّ الدِّية.

أقول: لفظةُ: «فيهما» مستدركُ، ولو قال: في كلّ اثنتين من البدن؛ لكان أخصرَ وأُولي.

(ونصفُها في أحدهما) أي: تجب نصفُ الدِّية في قطع أحدهما؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «في العينين الدِّيةُ، وفي اليدين الديةُ، وفي الرِّجْلين الديةُ، وفي الأذنين الديةُ، وفي أحدهما نصفُ الدية» أ، ولأنَّ في تفويت الاثنين من الأشياء الرِّوجة تفويت جنس المنفعة أو الجمال، ففي ثدي المرأة أو حَلْمَتيهما الديةُ؛ لفوات منفعة الإرضاع، وفي ثدي الرجل حكومةٌ؛ إذ ليس فيه تفويت المنفعة والجمال.

(وربعها) أي: تجب ربعُ الدية (في واحدٍ مما هو فيه) أي: في البدن (أربعةٌ) كأشفار العينين، وهي منابتُ الشعر وأهدابهما، وكلُّ الدية في قطعها<sup>2</sup>، وثلاثةُ أرباع الدِّية في قطع ثلاثةٍ منها. ولو قطع الجفونَ بأهدابها؛ تجب ديةٌ واحدةٌ؛ لأن الأشفارَ مع الجفون كالمارن مع القصبة.

(وعشرُها) أي: تجب عُشرُ الدية (في كلِّ أصبعٍ) من أصابع اليد أو الرِّجُل؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «في كلِّ أصبعٍ عشرٌ من الإبل»<sup>3</sup>.

(ويُقسمُ على مفاصلها) أي: أرشُ كلِّ أصبعٍ يُقسمُ على مفاصلها، فالأصبعُ التي فيها مفصلان إذا قُطِعَ مفصلٌ منها؛ ففيه نصفُ أرش أصبع، وإن قُطِعَ مما فيه ثلاثُ مفاصلَ مفصلُ<sup>4</sup>؛ ففيه ثلثُ أرش أصبع.

(ويتبعها) أي: الأصابع (الكفُّ) حتى لو قطعها مع الكفِّ؛ تجبُ نصفُ الدية فحسب؛ لأن منفعة البطش بالأصابع، والكفُّ تبعٌ لها.

(فإن قطعها) أي: اليد (من نصف السّاعد؛ وجبتْ حكومةٌ في الزَّائد) على الأصابع والكفّ، وفيهما نصفُ الدية. (وكفاً) أي: لو قطع كفّاً (فيها أصبعٌ؛ ففيها أرشُ الأصبع) عند أبي حنيفة، ويكون الكفّ تبعًا لها. (وأوجبا الأكثرَ من أرشها ومن الحكومة في الكفّ) أي: يُنظرُ إلى أرش الأصبع وإلى حكومةِ العدل في الكفّ، فيدخل الأقالُ في الأكثر.

قيّد بأصبع إشارةً إلى أنَّ هذا الحكمَ فيما إذا كان المقطوعُ أقلَّ الأصابع، واحترازاً عما إذا كان المقطوعُ كفّاً فيها ثلاثةُ أصابعَ؛ لأن الواجبَ فيه أرشُ الأصابع، ولا شيءَ في الكفِّ اتِّفاقًا؛ لقيام الأكثر مقامَ الكلّ.

لهما: إنَّهما جنايتان في محلٍّ واحدٍ فيما دون النَّفْس، فيدخل أرشُ أقلِّهما في أكثرهما، كما في الموضحة مع سقوط بعض الشّعر.

وله: إنَّ الأصابعَ أصلٌ في البطش، والأصلُ. وإن قلَّ. يستتبعُ الفرع، كمسنّةٍ يتبع الصغار في باب الزَّكاة، بخلاف الموضحة وسقوطِ بعض الشّعر؛ لأن أحدَهما ليس تَبَعًا للآخر.

(ولو شُلَّتْ) أي: يبستْ (بقطع جارتها) أي: إذا قُطعَ أصبعُ رجلٍ عمدًا، فشُلّتْ أصبعٌ أخرى في جانبها، (ففيهما) أي: في الأصبعين (الأرشُ) عند أبي حنيفة، ولا قصاصَ فيه. (وقالا: القصاصُ في الأولى) أي: في الأصبع المقطوعة، (والأرشُ في الثّانية) لأن

<sup>1</sup> سنن النسائي، القسامة 47؛ سنن الدارمي، الديات 12؛ وذكر الزيلعي طرق أخرى في نصب الراية 371/4 وقال: غريب. وانظر الاختيار للموصلي أيضًا، 38/5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: قطع كلها.

 $<sup>^{3}</sup>$  سنن أبي داود، الديات  $^{18}$ ؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{3}$ 

<sup>4</sup> ح - مفصل.

<sup>5</sup> د: مع.

الجناية هنا متعدِّدةٌ؛ لوقوعها على محلِّين متنافيين، فسقوطُ القصاص في أحدهما لا يوجِبُ السُّقوطَ في الآخر، كما لو قطع أصبعاً عمدًا وأصبعاً أخرى بجنبها خطاً.

وله: إنَّ هذه جنايةٌ واحدةٌ في ذاتها ومحلِّها، لكنَّ أتَرَها سرى إلى الآخر، فلما صار بعضُ موجَبها مالًا، وهو الأرشُ في الثَّانية؛ سقط القصاصُ عن الأولى، وانقلب مالًا؛ لعدم التجرُّؤ، بخلاف ما استشهدا به؛ لأنَّهما جنايتان متغايرتان أ ذاتًا ومحلًا.

وفي «الحقائق»: لو قطع أصبعًا، فشلّت الكفُّ، أو قطع مفصلًا من أصبع، فشلّتْ بقيَّةُ الأصابع؛ لا يجب القصاصُ اتِّفاقًا.

(ونصفُ عُشْرها) أي: يجب نصفُ عشر الدِّية (في كلِّ سنِّ) سواء كان ضِرْسًا أو نابًا؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «في كلِّ سنِّ خمسٌ من الإبل»²، والأسنانُ اثنان وثلاثون: عشرون منها أضراسٌ، وأربعٌ أنيابٌ، وأربعٌ ضواحكُ، وأربعٌ ثنايا.

(ولو نبت عِوضَها) أي: لو نبتت سنِّ أخرى مكان السنِّ المقلوعة في البالغ؛ (فهو) أي: الأرشُ (ساقطٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: يجب الأرشُ كاملًا؛ لتحقُّقِ الجناية الموجبة له، وما حدث فنعمةٌ أخرى من الله، فصار كمن أتلف مالَ رجلٍ، وحصل له مالَّ آخهُ.

وله: إنَّ هذه الجنايةَ عُدمتْ معنيَّ؛ لأن الجمالَ والمنفعةَ عادا 3 إليه بسنّ أخرى.

(كسنّ الصّغير) أي: كما يسقطُ الأرشُ في سنّ الصَّغير إذا نبت أخرى مكانها اتِّفاقًا.

(ولو ضربها) أي: سنَّ رجلٍ حُرِّ، (فاصفرَّتْ؛ فالأرشُ واجبٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الجمالَ الحاصلَ بالسنِّ البيضاء قد فاتَ، فيجب تمامُ أرشها، (كما لو اسودَّتْ، أو اخضرَّتْ، أو احمرَّتْ) من ضربه يجب الأرشُ اتِّفاقًا. (وقالا: حكومةٌ، وهو روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لأن بعضَ الأسنان يكون مصفرةً، فيكون الجمالُ فيه ناقصًا لا فائتًا، والنقصانُ غيرُ مضبوطٍ، فيجب الحكومةُ.

قيَّدنا بسنّ الحرِّ؛ لأن في سنّ العبد تجبُ حكومةُ العدل اتِّفاقًا.

(وتجبُ حكومةٌ في الأصبع الزَّائدة) أي: في قطعها؛ لأنه لم يتعلَّقْ بها جمالٌ ولا منفعةٌ، لكنَّه جزءٌ من الآدمي، فلا يهدرُ، فتجب الحكومةُ تعظيمًا له.

(وعين الصبي ولسانه وذكره) أي: تجب حكومةٌ في قطع هذه الأعضاء (إذا لم تُعلمْ صحَّتُه) أي: صحَّةُ كلِّ واحدٍ من هذه الأعضاء، ويُعرفُ صحَّةُ اللِّسان بالكلام، والذَّكر بالحركة، والعينِ بما يُستدلُّ به على النَّظَر، ولَمَّا كان المقصودُ من الأعضاء منافعها، وجُهل وجودُها في الصَّغير؛ لم تجب الديةُ في قطعها.

قيَّد بقوله: «إذا لم تعلم»؛ لأن صحتَّهَا لو عُلمتْ؛ صار الصغيرُ كالبالغ.

(ولو ذهب عقلُه أو شعرُ رأسه بموضّحةٍ) وهي الجراحةُ التي يظهر العظمُ فيها؛ (اقتصرنا على الدِّية) يعني: إذا شجّ رجلًا موضّحةً خطأً، فذهب بها عقلُه؛ لا يلزمه أرشُ الموضحة مع الدية عندنا. وقال زفر: يلزمُه.

هذا إذا لم يمتْ<sup>4</sup>، فإن<sup>5</sup> مات؛ يدخل أرشُ الموضّحة في الدِّية اتِّفاقًا.

له: إنَّ هذه جنايتان في موضعين، فيجب موجَبُ كلِّ جنايةٍ قياسًا على المسألة الثَّانية، وهي: (أو سمعُه، أو بصرُه، أو كلامُه) يعني: إذا ذهب بالموضّحة هذه المنافعُ؛ (وجب الأرشُ أيضًا) أي: كوجوب الدِّية اتِّفاقًا. ولو سقط شعرُ رأسه كلِّه، فلم ينبتُ؛ فعلى عاقلته كلُّ الدِّية، ويدخل أرشُ الشجَّة في ذلك اتِّفاقًا.

**ولنا** وهو الفرقُ: إنَّ محلَّ الشعر جزءُ الرأس، وكذا محلُّ العقل؛ لأنه في الجزء الباطن منه.

فإن قلت: العقل نورٌ في الصَّدر يُبصَرُ به عواقب الأمور.

قلت: نعم، إلا أنَّ الدِّماعَ كالفتيلة لهذا النُّور، فبهذا الاعتبار كان العقلُ في الرُّأْس، ولهذا ينتقصُ إذا يبس الدماغُ، فاتَّحدت الجنايةُ ذاتًا ومحلًّا، فدخل الأرشُ في الدية؛ لئلا يكون للجناية الواحدة موجبان، بخلاف السَّمْع والبصر والكلام؛ لأن محالَّها متغايرةٌ، فصارت الجنايةُ متعدِّدةٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: متغایران.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبى داود، الديات 18؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: عاد.

<sup>4</sup> د: تمت.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: وإن.

وإنَّما لم يقيّد الموضّحةَ بالخطأ في المسألتين؛ لأن إيجابَ الدِّية دليلٌ على وقوعها خطأً، وفي عمدها قصاصٌ كما سيأتي قريبًا. (وإذا زال أثرُ الشَّجَّة) بأن التحمتُ ونبتَ الشعرُ؛ (فالأرشُ ساقطٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن الموجَبَ . وهو الشينُ . قد زالَ، ولا قيمةَ بمجرَّد الألم، ولهذا لو ضرب ضرباً مؤلماً ولم يؤثِّر فيه؛ لا يجب شيءٌ.

(ويوجبُ) أبو يوسف (أرشَ الأَلم) لأن الشينَ الموجبَ إن زال؛ فالأَلمُ الحاصلُ ما زال، فيجب تقويمُه. (لا أجرةَ الطبيب) أي: عند محمدٍ: تجب أجرةُ الطَّبيب؛ لأن ثمنَ الدَّواء وأجرةَ الطَّبيب كان بسبب هذه الشجَّة، فصار كأنَّ الشاجّ أخذ ذلك القدرَ من ماله.

(ويُنتظرُ في قصاص الجرح برؤه) لأن المعتبرَ في الجراحة مآلُها لا حالُها؛ لاحتمال أنَّها تسري إلى النَّفْس.

(وتجبُ حكومةُ عدلٍ أ في الشجّة الحارصة) بالحاء والصاد المهملتين، وهي: ما يحرص الجلدَ، أي: يخدشُه ولا يخرج دمًا، وهي بالجرّ صفةٌ للشجّة، وكذا أخواتها. (والدَّامعة) وهي التي يظهر بسببها الدمُ ولا يسيل، شبهه بالدمع في العين. (والدامية) وهي التي يسلُ الدمُ منها، (والباضعة) وهي التي يبضع الجلدَ، أي: يقطعه، (والمتلاحمة) وهي التي تأخذُ في اللحم وتقطعه، (والسمحاق) وهي التي تصل إلى السمحاق، وهي الجلدةُ الرَّقيقةُ التي بين اللَّحم وعظم الرأس. (بأن يقوّم عبدًا) هذا تفسيرٌ للحكومة، يعني: يقوَّمُ الحرُّ على تقدير أن يكون مملوكًا (سالمًا) عن هذه الجراحة، (وسليمًا) أي: يقوّمُ جريحًا. السّليمُ: اللَّديغُ، فكأنَّهم تفاءلوا له بالسلامة. كذا في «الصحاح». والمرادُ به هنا: الجريحُ.

(فيجبُ من الدِّية ما نقصَتْه الجراحةُ من القيمة) مثلًا: إذا كان قيمتُه سالماً مائةً، ومع أثر الجراحة صارتْ تسعين، ونقص من القيمة عُشْرها؛ فيجب من الدِّية عشرُها. (والقصاصُ) أي: يجب القصاصُ (في الموضّحة عمدًا) لإمكان المساواة فيها بانتهاء السّكِّين إلى العظم، وفي غيرها من الشّجاج غيرُ ممكنٍ.

اعلم أنَّ الاتفاقَ على وجوب القصاص في الموضّحة عمدًا إنَّما يثبتُ إذا لم يختلُّ به عضوٌ 2 آخرُ، حتى لو شجَّ موضّحةً عمدًا، فذهب عيناه؛ فلا قصاصَ عند أبي حنيفة، فتجبُ الديةُ فيهما، وقالا: في الموضّحة قصاصٌ، وفي البصر ديةٌ. كذا في «الكافي».

(ونصفُ عشر الدّية في الخطأ) أي: إذا كان الموضّحةُ خطأً، (وعشرُها³) أي: يجب عشرُ الدية (في الهاشمة) وهي التي تحرِّكُه. تكسرُ العظمَ. (وعشرٌ ونصفٌ) أي: يجب عشرُ الدية ونصفُ عشرها (في المنقّلة) وهي التي تنقلُ العظمُ بعد الكسر، أي: تحرِّكُه. (وثُلثٌ) أي: يجب ثلثُ الدّية (في الآمّة) بالمد وتشديد الميم، وهي التي تصلُ إلى أمّ الرأس، وهي التي فيها الدماغُ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «في الموضّحة خمسٌ من الإبل، وفي الهاشمة عشرٌ، وفي المنقّلة عشرٌ ونصفٌ، وفي الآمّة ثلثُ الدية»5.

اعلم أنَّ هذه الشّجاجَ مختصَّةٌ بالرأس والوجه لغةً، حتى لو وُجدتْ في غيره كالسّاق واليد يسمّى: جراحةً، ولا يكون لها أرشٌ مقدَّرٌ؛ لأن الأثرَ بالتَّقدير إنَّما جاء في الرَّأس والوجه، بل تجب حكومةُ عدلٍ.

(وثُلُثٌ) أي: تجب ثلثُ الدية (في الجائفة) وهي التي وصلتْ إلى الجوف، (وثلثان) أي: يجب ثلثا الدِّيَة (في النَّافذة) وهي التي نفذتْ من البطن إلى الظَّهْر؛ لِمَا روي أنَّ أبا بكر رضي الله عنه حكم في النافذة هكذا.

(وإذا ضربَ بطنَ امرأةٍ، فألقتْ جنينًا ميتًا؛ وجبت الغرّةُ خمسون دينارًا) وهي بيانٌ للغرّة، قيل: الغرَّةُ عُشْرُ دية المرأة، ونصفُ عشر ديةِ الرجل، وعلى التَّقديرين يكون خمسين (على العاقلة في سنةٍ) لِمَا روي أنَّ امرأةً ضربتْ بطنَ ضرَّتها، فألقت جنيناً ميتًا، فحكم النبيُّ صلى الله عليه وسلم على عاقلة الضَّاربة بالغرَّة في سنةٍ<sup>6</sup>. سمّي ديةُ الجنين غرّةً؛ لأنَّها أوَّلُ شيءٍ يجب في الآدمي، وغرّةُ الشيء أوَّلُه، ومنه: غرَّةُ الشهر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – عدل.

<sup>2</sup> ح: عضواً.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وعشر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: عظم.

<sup>5</sup> سنن النسائي، القسامة 47؛ سنن الدارمي، الديات 12 بمعناه.

<sup>6</sup> مصنف عبد الرزاق، 59/10؛ المعجم الكبير للطبراني، 193/1.

(أو حيًّا) أي: لو ألقتْ <sup>1</sup> جنينًا حيًا، (ثم مات؛ فالديةُ) أي: فتجب الديةُ الكاملةُ، (أو ميتًا، ثُمَّ ماتتْ) أي: لو ألقت جنينًا ميتًا، ثُمَّ ماتت الأمُّ؛ (فديةٌ وغرّةٌ) الديةُ للأمّ، والغرةُ للجنين، وقد صحَّ أنَّه صلى الله عليه وسلم قضى في هذه الصُّورة هكذا<sup>2</sup>.

(أو ماتت) أي: الأمّ من الضَّربة، (ثم ألقتْه حيًا، ثُمَّ مات) الجنينُ؛ (فديتان) ديةٌ في الأم، وديةٌ في الجنين؛ لأنه قتل شخصين. (أو ماتتْ، ثُمَّ ألقته ميتًا؛ فديةٌ لا غير) أي: لا شيءَ في الجنين؛ لأنه يحتملُ أن يموت بموت أمِّه وأن يموت من الضَّربة، فلا تجب الغرَّةُ بالشكِّ.

(ولا نوجِبُ فيه) أي: في الجنين على الضارب (كفارةً) وقال الشافعيُّ: عليه كفارةٌ؛ لأنه قاتلُ نفس حقيقةً.

ولنا: إنَّه لم يباشر القتلَ، وإنَّما صار سببًا، فلا كفارةَ في التَّسبيب.

(وتورَثُ الغرَّةُ) أي: تُقسمُ الغرَّةُ بين ورثة الجنين، ولا يرثه الضاربُ إن كان وارثًا.

وفي «المنظومة»: ذكر خلافَ الشافعيّ من أنَّ غرَّته لأمِّه عنده؛ لأنه طرفٌ من أطرافها، فيكون بدلُه لها كسائر أطرافها، والصحيحُ: أنْ لا خلافَ؛ لأنَّها بدلُ نفسِ على حدةٍ، فيكون لورثته كالدِّية.

(ولا نَعتبرُ في جنين الأمة) إذا ضربها رجلٌ، فألقت جنينًا (عشرَ قيمة الأمِّ مطلقًا) أي: ذكرًا كان أو أنثى. وقال الشافعيُّ: فيه عشرُ قيمةِ أمّه. (فتجب نصفُ عشر قيمته) أي: قيمة الجنين عندنا (ذكرًا لو كان حيًا، وعشرُ قيمته لو كان أنثى في مال الضّارب حالًا) لأن العاقلة لا يعقل العبيد والإماء.

فإن قيل: فيما ذكر ثُمَّ تفضيل الأنثئ على الذكر، ولا تفضيل لها عليه في الديات.

قلنا: هذا تسويةٌ لا تفضيلٌ؛ لأن القيمةَ هنا كالدية، وديةُ الأنثى على النِّصْف من دية الذَّكر، فصار العشرُ من هذه مثلَ نصف العشر من الذكر، وضمانُ الجنين إنَّما وجب باعتبار قطع النَّشوء، والذكرُ والأنثى فيه سواءٌ.

له: إنَّ الجنينَ جزءٌ منها، فيكون ضمانُه باعتبار الأصل.

ولنا: إنَّ النقصانَ ظهر في الجنين، لا في أصله، فيكون هو أصلًا في الضَّمان، والمأخوذُ يكون بدلَ نفسه، فكان اعتبارٌ قيمته أُوْلى.

# (فصلٌ) فيما يحدثه 3 الرجلُ في الطَّريق

(ومن أخرج إلى طريق العامَّة روشنًا) وهو ما يوطأُ من الحجر لصعود العلو، (أو ميزابًا ونحوه) كالكنيف والدكان، وفيه إضرارٌ للمارين، (كان لكلّ منهم انتزاعُه) أي: لكلّ من أهل الخصومة مطالبتهُ بالنَّقْض، كالمسلم البالغ العاقل الحرِّ أو الذميّ؛ لأن المرورَ فيه حقٌّ لكلّ، فيكون له الخصومةُ بنقضه، كما في الملك المشترك، بخلاف العبيد والصبيان المحجور عليهم حيثُ لا يؤمر بالهدم بمطالبتهم؛ لأن خصومة المحجور عليه لا تُعتبرُ في ماله، فكذا لا تُعتبرُ فيما يكون لغيره.

هذا إذا بني لنفسه، وأما إذا بني للمسلمين كالمسجد ونحوه؛ فلا ينقضُ.

قال إسماعيلُ الصفارُ: إنَّما ينقضُ بخصومته إذا لم يكن له مثلُ ذلك، فإن كان له مثلُه؛ لا يُلتفتُ إلى خصومته؛ لأنه لو أراد به: إزالةَ الضرر عن الناس؛ بدأ بنفسه، وحيث لم يُزلْ ما في قدرته؛ عُلِمَ أنَّه متعنِّتٌ. كذا في «التبيين».

وكذا إذا أراد إخراجَه؛ فله أن يمنعَه، سواءٌ كان فيه ضررٌ أو لا إذا وضع بغير إذن الإمام عند أبي حنيفة؛ لأن التَّدبيرَ فيما يكون حقًّا للعامَّة إلى الإمام؛ لتسكين الفتنة، ومن وَضَعه بغير إذنه؛ فقد أساءَ، فلكلِّ أحدٍ أن يمنعه قبل الوضع وبعده، ولكلِّ أحدٍ أن يمنعه قبل الإخراج لا بعده عند أبي يوسف؛ لأنه قبل الإخراج لكلِّ أحدٍ يدُّ فيه، والذي يريد الإخراجَ يقصدُ إبطالَ أيدي العامّة وإدخالَه في يده الخاصَّة، فلكلِّ أحدٍ أن يمنعه، وأمَّا بعد الإخراج؛ صار 4 في يده خاصّةً، والذي يخاصمه يريدُ إبطالَ يده الخاصَّة من غير دفع الضَّرَر عن نفسه، فيكون متعنَّتًا.

وعند محمدٍ: ليس لأحدٍ أن يمنعه قبل الإخراج وبعده إذا لم يكن فيه ضررٌ بالنَّاس؛ لأنه مأذونٌ في إحداثه شرعًا. كذا في «الكفاية».

<sup>1</sup> د: التقت.

<sup>2</sup> الحجة على أهل المدينة للشيباني، 366/4. وفي مصنف ابن أبي شيبة، 350/14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يحدث به.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فصار.

(وليس لأحدٍ من أهل دربٍ) وهي السكَّةُ الواسعةُ (غيرِ نافذٍ إحداثُ ذلك) أي: الرّوشن وغيره، (إلا بأمرهم) أي: بإذن أرباب السحَّة؛ لأن حقَّ المرور لهم، وإذا سقط على إنسانٍ، فهلك؛ فديتُه على عاقلته؛ لأنه صار سببًا لقتله، وفي الخطأ كان للعاقلة يتحمَّلون الدّية تخفيفًا على القاتل، فالتَّسبيبُ أَوْلى بالتَّخفيف، وإن هلك مالٌ بسقوطه؛ فضمانُه في مالِ من أخرجه؛ لأن العاقلةَ لا تعقلُ الأموالَ.

(ولو مال حائطً) إلى الطَّريق، (فطولبَ مالكُه) أراد به: مَنْ له ولايةٌ على نقضه، حتى لو طولب الأبُ أو الوصيُّ أو الأمُّ بنقضِ حائط الصبيِّ، ولم ينقضْ؛ يجب ضمانُ ما تلف به من مال الصبيِّ؛ لأن فعلَهم كفعله. (بنقضه) لئلا يشتغلَ الهواءُ المشتركُ بين الناس بحائطٍ، سواءٌ كان طالبُه مسلمًا أو ذميًا، أو حُرًّا أو مكاتبًا؛ لأن لكلِّ منهم حقَّ المرور.

(وأشهدَ عليه) أي: على طلبه النَّقْض، (فلم ينقضْه في مدَّةِ الإمكان) أي: في مدَّةٍ يمكنُ نقضُ ذلك الحائط، (فسقط؛ ضمن) مالكُ الحائط (ما تَلِفَ به) من المال في ماله، وإن تلف نفسٌ؛ فديتُه على عاقلته.

قيَّد بالطَّلَب؛ إذ لو سقط قبله لا يضمنُ؛ لأن ميلانَ الحائط ليس من صنعه، فلم يكن متعدِّياً فيه، وبعد الطَّلب صار بامتناعه متعدِّيًا.

وقيَّده بمدَّة الإمكان؛ لأنه لو سقط بعدما شرع في هدمه من وقت الطَّلَب؛ لم يضمنْ. ولو أجَّله القاضي أو المطالِبُ؛ لم يصحَّ؛ لأن الحقَّ لجماعة النَّاس، ليس للقاضي ولا لغيره إبطالُ حقِّهم.

هذا إذا عرض الميلُ على الحائط، وإن كان أصيلًا بأن بنيَ مائلًا، فسقط؛ يضمنُ ما تلف به من غير إشهادٍ؛ لأنه متعدٍّ في بنائه.

وفي «التبيين»: لو سقط الميزاب، فأصاب ما كان في الدَّاخل رجلًا، فقتله؛ فلا ضمانَ؛ لأنه غيرُ متعدٍّ فيه. وإن أصاب ما كان خارجًا منه؛ يضمن؛ لأنه متعدٍّ فيه بشُغْل هواء الطَّريق. وإن أصابه الطَّرفان؛ وجب النِّصفُ، وهدر النصفُ، فصار كما إذا جرحه إنسانٌ وسبعٌ، ومات منهما. ولو لم يُعلمُ أيُّ طرفٍ أصابه؛ يضمن النصفَ استحسانًا؛ لأنه في حالٍ يضمن الكلَّ، وفي حالٍ لا يضمنُ، فيضمن النصفَ.

(وإن مال إلى دار جاره طلبَه هو) أي: ذلك الجارُ وإن لم يكن مالكًا لتلك الدار؛ لأن الحقُّ له على الخصوص.

(ولو طولب أحدُ خمسةٍ) أي: إذا اشترك خمسةُ نفرٍ في دارٍ، فطولب أحدُهم بنقض الحائط المائل، فلم ينقضْه في مدَّة الإمكان حتى وقعَ، فمات إنسانٌ؛ (فخمسُ الدِّية على عاقلته) أي: عاقلةٍ من طولِبَ عند أبي حنيفة.

(أو حفر أحدُ ثلاثةٍ) أي: لو حفر أحدُ ثلاثة شركاء (في دارهم بئرًا بغير إذنهما) فوقع فيها إنسانٌ، فمات؛ (فعلى عاقلته ثُلُثاها) أي: على عاقلة الحافر ثلثا الدِّية عند أبي حنيفة. (وقالا: النِّصفُ فيهما) أي: عليهم نصفُ الدية في المسألتين؛ لأن الحفرَ لو كان جفرُ الحافر في غير ملكه؛ لصار ضامنًا، فيكون الهدرُ نصفًا والاعتبارُ نصفًا، كمن جرح رجلًا بإذنه وجراحتين بغير إذنه، فمات؛ يضمنُ نصفَ الدِّية.

وله: إنَّ الحافرَ متعدِّ في نصيبي شريكيه، وغيرُ متعدٍّ في نصيبه، فيضمنُ فيما يتعدَّى فيه، وهو الثَّلثان، ولا يضمنُ ما لم يتعدً فيه، وهو الثلثُ، فيقسمُ الضَّمانُ على ما وُجِدَ فيه التعدِّي وعلى ما لم يوجدُ، كمن استأجر دابَّةً ليحمل عليها كُرَّا، فحمل عليها كرَّا وضفه، فهلكتْ؛ يضمن المستأجرُ ثلثَ قيمة الدَّابَة.

(ولو مات فيها) أي: في البئر التي حفرها في غير ملكه (غمًا) بفتح الغين المعجمة، وهو أن يكون<sup>3</sup> النفسُ مأخوذًا من الحرّ، نصبُه على الحالية أو التّمييز أو المفعول<sup>4</sup> له. (فهو هدرٌ) عند أبي حنيفة، أي: لا شيءَ على عاقلة الحافر. وقالا: عليهم ديةٌ.

قيَّد بقوله: «غمًا»؛ إذ لو مات من الوقوع يضمنُ اتِّفاقًا.

هذا إذا حفرَ في طريقٍ هو ممرُّ النَّاس؛ إذ لو حفرها في غيره؛ لا يضمن؛ لأنه غيرُ متعدٍّ.

لهما: إنَّ الغمَّ من هواء البئر مضافٌّ إلى الحافر كالعمق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يعقل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ولو.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تكون.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: مفعول.

وله: إنَّه لم يَمُتْ من السُّقوط حتى يكون الحفرُ سببًا له، وإنَّما مات من الغمّ، وهو ليس من صُنْعه، بخلاف العمق؛ لأنه من عهد.

(أو جوعًا) أي: لو مات الواقعُ في البئر من الجوع (حَكَمَ بالضَّمان) أي: حكم محمدٌ بالدِّية على عاقلته. وقالا: لا شيءَ عليهم.

إنَّما وافَقَ أبو يوسف محمدًا في المسألة الأولى، وخالفه<sup>1</sup> في الثَّانية؛ لأن الغمَّ إنَّما حصل من وقوعه في البئر، والجوعُ غيرُ لختصٍّ بالبئر.

(ولو ألقى الواقعُ فيها) أي: لو جرّ الواقعُ في البئر إنسانًا (آخرَ، وهو آخرَ) بالنَّصْب، أي: لو جرَّ الثَّاني ثالثًا، وماتوا، (وجُهلتْ كيفيَّةُ موتهم؛ يلغي ثلثَ دية الأوّل، ويوجِبُ ثُلُثها على الحافر، وثلثها على الثّاني) يعني: عند أبي يوسف: ديةُ الواقع الأول أثلاثٌ: ثلثُها هدرٌ، وثلثُها على الحافر، وثلثُها على الأوسط، (ونصفَ دية الثّاني لا غير على الأوّل) يعني: عنده ديةُ الثّاني نصفان: نصفُها على الأوّل، ونصفُها هدرٌ. (وأوجب) محمدٌ (ديةَ الأوّل على الحافر، والثّاني) أي: ديةَ الواقع الثّاني (على الأوّل، وتجب للثّالث على الثّاني) أي: تجب ديةُ الثّالث على الثّاني اتّفاقًا.

قيّد بجهالة الكيفيّة؛ لأنّها لو عرفت؛ فالأوّلُ على سبعة أوجه: إن عرف أنّه مات بوقوعه في البئر؛ فالضمانُ على الحافر. وإن مات بوقوع الثّالث عليه؛ فالضَّمانُ على الثاني؛ لأنه هو الذي جرَّ الى نفسه. وإن مات بوقوع الثّالث عليه؛ فالضَّمانُ على الثاني؛ لأنه هو الذي جرَّ الثّالث. وإن مات بوقوعه ووقوع الثّالث عليه؛ فالنِّصفُ على الحافر، ونصفُه هدرٌ، وان مات بوقوعه ووقوع الثّالث عليه؛ فالنِّصفُ على الحافر، والنّصفُ على التّأني. وإن مات بوقوع الثّاني، وإن مات بوقوع الثّالث؛ فنصفُ ديته هدرٌ، ونصفُها على الثّاني. وإن مات من ذلك كلّه؛ فالثّلثُ هدرٌ، وثلثهُ على الطّأول؛ لأنه جرَّه في البئر؛ فديتُه على الأوّل؛ لأنه جرَّه في البئر. وإن مات بوقوع الثّالث عليه؛ فنصفُ ديته هدرٌ، والنّصفُ البئر. وإن مات بوقوع الثّالث عليه؛ فنصفُ ديته هدرٌ، والنّصفُ على الأوّل؛ لأنه جرَّه على نفسه. وإن مات بوقوعه ووقوع الثّالث عليه؛ فنصفُ ديته هدرٌ، والنّصفُ على الأوَّل. وأمَّا موثُ الثَّالث؛ فليس له إلا سببٌ واحدٌ، وهو جرُّ الثّاني، فديتُه عليه.

لمحمدٍ . وهو القياسُ .: إنَّ السببَ الظَّاهرَ للأوَّل وقوعُه، وللثَّاني جرُّ الأوَّل، وللثَّالث جرُّ الثاني، فيضافُ الحكمُ إلى السَّبب الظَّاهر .

ولأبي يوسف: إنَّ سبب هلاك الأوَّل يحتملُ أن يكون من وقوعه في البئر، ووقوعِ الثاني عليه، ووقوعِ الثالث عليه، وليس بعضُها ولأبي يوسف؛ إنَّ الثُلُثَ الذي بإزاء وقوع الثاني هدرٌ؛ لأنه جرَّه، فيكون ثُلثُه على الحافر وثلثُه على الأوسط؛ لأنه هو الذي جرَّ الثَّالث عليه، فديتُه يكون نصفين: نصفُهُ هدرٌ؛ لأنه هو الذي جرَّ الثَّالث عليه، ونصفُه على الأوَّل؛ لأنه هو الذي جرَّه، ولا شيءَ على الحافر؛ لأن الدَّافعَ مع الحافر إذا اجتمعا؛ كان الضَّمانُ على الدافع.

(ولو حفرها) أي: البئر في قارعة الطريق عبدٌ، (فمات بها إنسانٌ، فأعتق) المولى ذلك العبدَ (مع العلم به) أي: بموت الإنسان، (ثم آخرُ) بالرفع، أي: ثُمَّ مات فيها إنسانٌ آخرُ؛ (ضمن المولى الدية) الكاملةَ اتِّفاقًا، (ووليُّ الثَّاني يأخذُ منها) أي: من الدية (قدرَ قيمة العبد) عند أبي حنيفة، وباقيه يكون لوليّ الأوَّل. (وقالا: بل يضمنُ له) أي: المولى لوليّ الثاني (نصفَ قيمته من غيرها) أي: قيمةَ العبد من غير اللِّية، فتسلمُ الديةُ الكاملةُ لوليّ الأوَّل؛ لأن العبدَ اعتبرَ قاتلاً لهما من حين الحفر، فيدفعُ تمامَ الدية إلى الأوَّل؛ لأنه علم جنايتَه عليه، لا على الثَّاني، ويدفع قيمة العبد إلى الثَّاني كما لم يُعلمُ جنايتُه بالأوَّل.

وله: إنَّ الواجبَ على المولى للوليين كان قيمةَ العبد لو لم يعرف الجنايةَ الأولى، فلما أعتقه بعد علمه؛ صار مختارًا للفداء في الأوَّل، وتعيَّنَ قدرُ القيمة للتَّاني، فيشارِكُ الثاني الأوَّل في الدية بقدر ما يستحقُّه، حتى لو كان قيمةُ العبد مائة دينارٍ؛ يكون لوليِّ القتيل الأوَّل دية ألفُ دينار، ولوليِّ القتيل الثاني قدرُ قيمة العبد مائة دينار، فتقسمُ الديةُ على أحدَ عشر جزءاً لم يأخذ وليُّ القتيل الثاني جزءًا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فخالفه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فينقسم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: فيدفع.

<sup>4</sup> ح: أجزاء.

من أحد عشر جزءاً، وذلك تسعون دينارًا، أو عشرة أجزاءٍ من أحد عشر جزءاً من دينارٍ، ويأخذ ولي القتيل الأول عشرة أجزاء من ذلك، وذلك تسعمائةٍ وتسعة دنانير وجزءٌ واحدٌ من أحد عشر جزءاً من دينارٍ. كذا في «المصفى».

(والنومُ والجلوسُ والقيامُ في المسجد بغير صلاقٍ) كقراءة القرآن والتعليم (موجِبٌ) عند أبي حنيفة على النَّائم والجالس والقائم (ضمانَ أ ما تلف به) وقالا: لا يضمنُ، سواءٌ كان للصَّلاة أو غيرها.

وضع المسألة في «الهداية» في مسجدِ حيٍّ، وذكر في «الإيضاح» في المسجد مطلقًا، فيُحملُ عليه، وقد صحَّت الرِّوايةُ أنَّه إذا كان في مسجدِ غيره 2 يضمنُ اتِّفاقًا، وما ذكر في «الجامع الصغير» لفخر الإسلام: إذا جلس رجلٌ من 3 العشيرة في المسجد للحديث، فعطب به رجلٌ؛ ضمن اتِّفاقًا؛ فمحمولٌ على كلامٍ محظورٍ، والخلافُ في كلامٍ مباح. كذا في «المصفى».

قيَّد بقوله: «لغير صلاة»؛ لأن كلًّا من هذه الأفعال لو كان حالَ انتظار الصلاة، فتلف بفعله شيءٌ؛ لا يضمنُ اتِّفاقًا.

(وكذا طيُّ حصيرةٍ ورفعُ قنديله من أجنبيٍّ) يعني: إذا طوى حصيرَ المسجد رجلٌ من غير أهل محلّته، أو علّق فيه قنديلًا بلا إذنهم؛ يضمنُ عند أبي حنيفة ما تَلِفَ به. وقالا: لا يضمنُ، سواءٌ كان من أهل محلته أو لا.

هذا إذا علَّقه للاستيضاء 4، ولو علَّقه للحفظ؛ يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «من أجنبيّ»؛ لأن الفاعلَ لو كان من أهل محلَّته لا يضمنُ اتِّفاقًا.

وقيَّدنا بقولنا: بلا إذنهم؛ لأنه لو كان بإذنهم لا ضمانَ عليه اتِّفاقًا؛ لأنه التحق بفعلهم لإذنهم. من «الحقائق».

لهما في المسألتين: إنَّ هذه الأفعالَ مباحةٌ في المسجد؛ لِمَا روي أنَّ أصحابَ الصُفة كانوا ملازمين للمسجد وقائمين متحدّثين فيه، وأنَّ الناسَ مأذونون بالدخول فيه والصلاة فيه، وبسطُ الحصير وتعليقُ القنديل من توابعها.

وله: إنَّ المسجدَ بني للصلاة، وهذه الأفعالُ المباحةُ إذا لم يكن لانتظار الصَّلاة؛ فمقيَّدةٌ بشرط السَّلامة، كالمرور في الطريق، وأمَّا إذا كانت لانتظار الصَّلاةُ؛ فلا يضمنُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «المنتظرُ للصَّلاة في الصَّلاة ما دام ينتظرُها» أ، وإنَّ تدبيرَ المسجد من بسط الحصير وغيره مفوَّضٌ إلى أهله، حتى كان لهم أن يمنعوا غيرَهم من ذلك، فلم يقيَّدُ فعلُهم بالسَّلامة، وقيّد فعلُ غيرهم بها.

(ويجب) ضمانُ ما تلف (بحفره) أي: حفر الأجنبيِّ، (وبنائه فيه) أي: في المسجد؛ لأن أهل محلّته كالملاك له، والأجنبيُّ كالمستعير؛ لكونه مأذوناً في دخوله، وللمستعير أن يدخل الحصيرَ والقنديلَ في الدَّار المستعارة، وليس له أن يحفرَ بئرًا أو يبنيَ فيها.

(ويضمنُ الراكبُ ما أوطأت الدابَّةُ بيدها أو رجلها). اعلم أنَّ العبارةَ الصَّحيحةَ للمصنِّف أن يقول: وطأت الدابَّةُ؛ لأنَّك تقول: أوطأت فلان الدابة فوطئته.

(أو كدمتْ) أي: عضّتْ بفمها، (أو صدمتْ) أي: ضربتْ بصدرها في طريق العامَّة؛ لأن المرورَ فيه وإن كان مباحًا، لكنَّه مشروطٌ بالسلامة فيما يمكن الاحترازُ عنه، وإيطاءُ الدابة وكدمُها وصدمُها مما يمكن الاحترازُ عنه؛ لأن ذلك بمرأىً من عينه.

(لا ما نفحتْ) أي: لا يضمنُ ما ضربتْ (برجلها، أو ذنبها) لأن الاحترازَ عنه غيرُ ممكنٍ؛ لأنه ليس بمرأىً منه.

هذا إذا كانت سائرةً، وإن كانت واقفةً، فنفحتْ؛ ضَمِنَ؛ لأن التحرُّزَ عنه ممكنٌ بعدم الإيقاف.

وإنَّما قيدنا الحُكمَ بوقوع هذه الأفعال في الطَّريق؛ لأن الرَّاكبَ لو كان سائرًا بها في ملكه؛ لا يضمنُ ما تلف من حركاتها غير الوطء؛ لأنه متصرِّفٌ في ملكه، فلم يكن متعديًا، إلا أنَّ التَّلفَ بوطء دابته جُعِلَ كإتلافه، ولهذا وجبث عليه الكفارةُ وحرمانُ الإرث في الوطء دون غيره، ولو كان الراكبُ في ملك غيره؛ يضمنُ ما تلف من حركات دابَّته، سائرةً كانت أو واقفةً؛ لأنه متعبَّ فيه.

(أو تلف) أي: لا يضمنُ ما تلف (بروثها) أو بولها في الطريق، سواءٌ كانت (سائرةً أو واقفةً له) أي: للرَّوث؛ لأن التحرُّزَ عنه غيرُ ممكن، أمَّا حالةَ السير؛ فظاهرٌ، وأمَّا حالةَ وقوفها؛ فلأنَّ بعضَ الدواتِ لا يروثُ حتى يقفَ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لضمان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: غير .

<sup>3</sup> د: مع.

<sup>4</sup> ح: بلا استيضاء.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الجماعة 1؛ صحيح مسلم، المساجد 275؛ سنن الترمذي، الصلاة 245.

وفي قوله: «واقفة له» دلالةٌ على أنَّه لو أوقفها لغير ذلك؛ يضمنُ لإمكان التحرُّز عنه بعدم الإيقاف، وكذا لو أُوقَفَها في باب المسجد أو في موضع عنده يوقفون فيه الدوابَّ بإذن الإمام؛ لأنه كالطريق. ولو أوقفها في السُّوق التي تباع؛ لا يضمن الهالكَ مما حدث من إيقافه؛ لأنه في ذلك مأذونٌ من قِبَل الإمام.

(والقائد) أي: يضمن القائدُ (ما أصابتْ) أي: أهلكتْ (بيدها دون رجلها) لأن نفحتَها غائبةٌ عن نظر القائد، فلا يمكنه الاحترازُ عنه. كذا الاحترازُ عنه. كذا والسَّائقُ) أي: يضمنُ السائقُ (ما أصابتْ بهما) أي: بيدها ورجلها؛ لأنَّهما بمرأىً من السَّائق، فيمكنُه الاحترازُ عنه. كذا ذكره القدوريُّ.

(وقيل: كالقائد) يعني: السائقُ لا يضمنُ ما أصابتْ برجلها كالقائد (في الأصحِّ) وإليه مال أكثرُ المشايخ؛ لأن رِجُلَها وإن كانت بمرأىً من عينه، لكن ليس فيها ما يمنعها به عن النَّفحة، فلا يمكنه الاحترازُ عنها، بخلاف الكدم؛ لأنه يمكنُه تُبْحُها بلجامها.

(وقائدُ قطارٍ) أي: يضمنُ (ما أوطاً) القطارُ، فتلف؛ لأن القطارَ كلَّه في يده، فيضافُ فعلُه إليه، فيصير كأنَّه قتله خطاً، فيكون ضمانُ النفس على عاقلة القائد، وضمانُ المال في ماله. وكذا لو ربط رجلٌ بعيراً بالقطار والقائدُ لا يعلمُ، فوطئ المربوطُ رجلًا، فقتلَه؛ لأن التلفَ اتَّصلَ بالقود دون الربط، لكن عاقلة القائد يرجعون بالدِّية على عاقلة الرَّابط؛ لأنه هو الذي أوقعهم في هذا الضَّمان.

قالوا: هذا إذا ربط حالةً سير القطار، أما إذا ربط حالةً وقوفه، ثُمَّ قاد؛ ضمن القائدُ؛ لأنه قائدٌ بعيرَ غيره بغير أمره، فلا يرجعُ عليه ما لَحِقه من الضَّمان. كذا في «الكافي».

(فإن كان معه) أي: مع القائد (سائقٌ؛ ضَمِنا) ما أوطاً القطارُ؛ لأنه سائقٌ لكلِّه، وكذا لو كان السائقُ مع الرَّاكب، فقيل: لا يضمنُ السائقُ؛ لأن الراكبَ مباشرٌ لِمَا مَرَّ، والسائقَ سببٌ، ولا عبرةَ له مع المباشر، كالحافر مع الملقي.

(ونوجبُ ديةَ كلِّ من المصطدمين) أي: اللذين اصطدما خطاً وماتا (على عاقلة الآخر، لا نصفَها) أي: قال الشافعيُّ: تجب على عاقلةِ كلٍّ منهما نصفُ ديةِ صاحبه لوليِّ الآخر؛ لأن الاصطدامَ فعل يقوم بهما، فيهدر أنصفُه، وهو ما تلف بفعله، ويعتبرُ نصفُه، وهو فعل صاحبه، كما لو جرح نفسه وجرحه آخرُ، فمات منهما؛ يجب نصفُ الضمان.

ولنا: ما روي عن على رضى الله عنه: أنَّه جعل على عاقلةِ كلِّ واحدٍ من المصطدمين ديةً كاملةً.

اعلم أنَّ هذا إذا وقع كلِّ منهما على قفاه، وأمَّا إذا وقعا على وجههما؛ لا شيءَ عليهما. وإن وقع أحدُهما على قفاه والآخرُ على على وجهه؛ فديةُ الذي يقع على وجهه هدرٌ، وديةُ الآخر على عاقلة صاحبه. وأنَّ هذا إذا كانا حرّين، وإن كانا عبدين؛ يهدرُ الدمُ في العمد والخطأ؛ لسقوط الدَّفع أو الفداء بانعدام المحلِّ. ولو كان أحدُهما حُرًّا والآخرُ عبدًا؛ تجب على عاقلة الحرِّ المقتول في الخطأ قيمةُ العبد، ثمَّ تلف العبد الجاني، وأخلفَ بدلًا، فيكون بدلُه لورثة المجنيّ عليه، فيأخذها ورثةُ المقتول الحُرِّ بجهة كونه مقتولًا، لا بجهة كونه قيمة العبد. دليلهما مذكورٌ في «الهداية»، من أراد فليطالعها.

(وورَثوا كلَّا من الزوجين من ديةِ الآخر) وقال مالكُ: لا يرثُ؛ لأنَّها بدلُ النفس، ولا حَقَّ لأحدهما في نفس الآخر بعد ارتفاع الزَّوجيَّة بالموت، بخلاف التركة؛ لأنه مالٌ.

**ولنا**: ما روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم ورّث امرأةً من دية زوجها<sup>3</sup>، والديةُ تركةٌ، ولهذا تقضى ديونُه منها.

(ونضوّنُه) أي: القاتل (قيمة جملٍ صالَ عليه) أي: قصد إهلاكه، (فقتله) وقال الشافعيُّ: لا ضمانَ عليه؛ لأنه قَتْلَه لدفع الهلاك عن نفسه، فلا يضمنُ<sup>4</sup>، كما إذا قتل إنسانًا صائلًا.

ولنا: إنَّه مالٌ متقوِّمٌ، فيجب بإتلافه الضَّمانُ رعايةً لحقِّ مالكه، كما لو دفع الهلاكَ عن نفسه بأكل مال الغير حالةَ المخمصة. (فصلٌ) في جناية العبد والجناية عليه

(إذا جنى العبدُ خطأً؛ فإن شاء مولاه دفعه إلى الوليّ) أي: إلى وليّ الجناية، (فيملكه) أي: الوليُّ العبدَ، (وإلا؛ فَدَاه) أي: إن لم يشأ الدفعَ فداه (بالأرش) أي: أرش الجناية؛ لأن الأصل في الخطأ العاقلةُ تخفيفًا على المخطئ، ولا عاقلةَ للعبد إلا مولاه؛ لأنه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فهدر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فأما.

<sup>3</sup> موطأ مالك، 1272/5؛ سنن أبي داود، الفرائض 18؛ سنن الترمذي، الديات 19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يضمنه.

هو المستنصرُ به، فإنَّما لم يلزمه المالُ حتمًا؛ لأنه واحدٌ ربَّما لا يقدرُ على ذلك، فيتخيَّرُ بين الدَّفْع والفداء تخفيفًا له، لكنَّ الدفعَ هو الأصلُ، ولهذا يسقطُ بموت العبد قبل اختياره الفداءَ، وأمَّا بعده؛ فالحقُّ انتقلَ إلى ذمَّة المولى، فلا يسقطُ.

قال المصنِّفُ في «شرحه»: في لفظ الكتاب دلالةٌ على أنَّ الدفعَ هو الأصلُ حيثُ قال: «وإلا فداه بالأرش»، ولم يستو الخيارُ بين الأمرين.

أقول: معنى قوله: «وإلا»: إن لم يشأْ، فكان مسوّيًا بينهما، وإن جُعِلَ معنى قوله: «وإلا»: إن لم يدفعه؛ يكون قولُه: «فإن شاء مولاه» مستدركًا. نعم، ما ذكره إنَّما استقام لو قال: إذا جنى العبدُ خطأً دفعه إلى الوليّ، وإلا فداه.

(حالًا) أي: كلٌّ من الدَّفع والفداء يلزمُه حالًا، أما الدَّفعُ؛ فلأنَّ التَّأجيلَ في الأعيان لا يصحُّ؛ لأنه للتَّحصيل، والعينُ حاصلٌ. وأمَّا الفداءُ؛ فلأنَّه بدلُّ على العبد، وللبدل حكمُ المبدل.

(وإن جنى ثانيًا) أي: العبدُ بعدما فداه المولى (عاد الحكمُ) أي: يخيَّرُ المولى بين الدَّفْع إلى وليّ الجناية الثّانية والفداء؛ لأن الجناية الأولى بالفداء صارت كأن لم تكن.

(أو أكثرَ من واحدةٍ) أي: إذا جنى العبدُ قبل الفداء أكثرَ من جنايةٍ واحدةٍ؛ (خيّرَ) المولى (بين دفعه إلى الأولياء، فيقتسمونه) أي: العبد المدفوع (بقدر حقوقهم) أي: حِصَصَهم، حتى لو قتل إنسانًا وفقاً عين آخرَ؛ جُعل العبدُ أثلاثاً؛ لأن أرشَ العين نصفُ أرش النفس، (أو فدائه بأروشهم) جميعاً؛ لأن تعلُّق الجناية الأولى برقبته لا يمنعُ تعلُّقَ الثَّانية كالديون المتلاحقة.

(ولو أعتقه) أي: المولى عبدَه الجانيَ، (أو باعه) من المجنيّ عليه أو غيره، (أو وهبه) أي: من غير المجنيّ عليه؛ إذ لو وهبه من المجنيّ عليه لا يكون مختاراً للفداء؛ لأن حقَّه كان في أخذه بغير عوض، وهو حاصلٌ له في الهبة دون البيع. (أو دبَّره، أو استولدها) أي: أمَّته الجانية، (قبل العلم بها) أي: بجناية عبده أو أمته؛ (ضمن الأقلَّ من القيمة والأرش) لأن الأصل فيه كان الدّفع، فلما تعذَّر بسبب من المولى؛ وجب القيمةُ عليه، فإن كان الأرشُ أكثر؛ لا يلزمه إلا القيمةُ؛ لأن المنعَ من المولى لم يوجدْ في أكثر منها، وإذا كان القيمةُ أكثرَ؛ لا يلزمُه إلا الأرشُ؛ إذ لا حقَّ للوليّ في أكثرَ منه، ولا فائدةَ في التَّخيير بين الأقلّ والأكثر؛ إذ الجنسُ متَّحدٌ، إنَّما لم يَصِر المولى بهذه التَّصرُّفات مختاراً للفداء؛ لأن الاختيارَ إنَّما يكون بعد العلم.

(أو بعده) أي: لو تصرَّفَ فيه بما سبق من الإعتاق وغيره بعد العلم بجنايته (ضمن الأرشَ) لأنَّه فوَّت الدفعَ بإعتاقه، فصار مختاراً للفداء. ولو باع بشرط الخيار للبائع؛ لا يصيرُ مختاراً؛ لأن الملكَ لا يزولُ. ولو باع بيعًا فاسدًا؛ لا يصيرُ مختاراً إلا بالتَّسليم إلى المشتري.

(وما جعلناه) أي: المولى (بالإجارة) أي: بإجارته العبدَ الجاني (والرهن والعرض على البيع والإقرار) أي: إقراره بأنَّه لغيره (بعده) أي: بعد العلم بجنايته (مختارًا للفداء) وقال زفرُ: يصيرُ مختارًا؛ لأن هذه الأشياءَ تدلُّ على اختياره إمساك العبد.

ولنا: إنَّ الدَّفعَ في هذه التَّصرُّفات ممكنٌ، أمَّا في العرض؛ فظاهرٌ، وأما في غيره؛ فتفسخُ الإجارةُ، وفكّ الرهن، وفي الإقرار بأن كذَّبه المقرّ له، وإن صدَّقه فيه؛ يخيّر المقرُّ له؛ لأن الجاني عبدُه.

(ولو علّق عتقه بقتل زيدٍ، فقتله) أي: العبدُ زيداً (خطأً؛ جعلناه) أي: المولى (مختارًا له) أي<sup>1</sup>: للفداء، (وألزمناه) أي: المولى (الديةَ، لا القيمةَ) وقال زفر: لا يصيرُ مختارًا للفداء، فعليه قيمتُه.

قيَّد بالخطأ؛ لأنه لو قتله عمدًا يجب القصاصُ اتِّفاقًا.

له: إنَّ العبدَ وقت تعليق المولى لم يكن جانياً، وبعدما جنى لم يوجدْ من المولى فعلٌ ليصيرَ به مختارًا للفداء.

ولنا: إنَّ المعلَّقَ بالشَّرْط ينزَّلُ عند وجود الشَّرط، فصار كما إذا أعتقه بعد الجناية.

(والمفلسُ إذا اختاره) أي: إذا جني عبدٌ لمفلس، فاختار فداءه، ولم يكن له مالٌ يؤدِّيه منه؛ (لا يُجبرُ على الدَّفع) عند أبي حنيفة، فعليه الأرشُ. وقالا: عليه دفعُ العبد؛ لأنه لَمَّا اختار الفداءَ؛ انتقل الحقُّ من الدَّفْع إليه كالحوالة، فإذا توي ما عليه بإفلاسه؛ عاد إلى العبد.

**وله**: إنَّ المولى لو كان اختارَ الدَّفْع تعيَّنَ، فكذا إذا اختار الفداءَ؛ لأن الواجبَ أحدُهما، لكنَّ المولى ذو عسرة، فللولىّ نظرةٌ إلى ميسرة.

<sup>1</sup> د – أي.

(ولو جنى مكاتب، فلم يقضَ بشيءٍ) أي: لم يقضِ القاضي بالقيمة للأوَّل (حتى جنى أخرى) أي: جنايةً أخرى؛ (أوجَبْنا قيمةً واحدةً) لولتي الجنايتين. وقال زفر: يلزمه قيمتان، لكلّ جناية قيمةً.

قيَّد بعدم القضاء؛ لأنه لو قضى للأوَّل بالقيمة؛ يلزمه قيمةٌ أخرى اتِّفاقًا.

(وألزمنا مولى المدبّر قيمةً واحدةً عن جناياته) وقال زفر: عليه قيمتان أيضًا.

له في المسألتين: إنَّ القيمةَ وجبتْ دينًا في ذمَّة المولى في الجناية الأولى؛ لتعذُّرِ الدَّفْع بالكتابة والتَّدبير، فيلزمُه قيمةٌ أخرى بالثَّانية؛ إذ لا تضايُقَ في الواجب في ذمَّةٍ أ، كما لو قضي للأول، ثُمَّ جنى ثانيًا.

ولنا: إنَّ الأصلَ في جناية العبد الدفعُ، إلا أن يمنعَ مانعٌ عن الانتقال، والمانعُ في المسألة الأولى متردِّدٌ قبل القضاء؛ لجواز أن يعجزَ المكاتبُ، ويدفعُه المولى، وأمَّا بعد القضاء؛ فاليأسُ عنه حاصلٌ؛ لانتقال الموجَبِ الأصليِّ إلى القيمة بالقضاء، فلهذا لو عجز بعد القضاء لا يدفعُ، كالعبد المبيع إذا أبق لا ينتقضُ البيعُ إلا بقضاء القاضى، وفي المسألة الثَّانية المانعُ متقرِّرٌ، فوجبت القيمةُ من غير توقُّفِ.

(ولو قتل) المدبَّرُ رجلًا (خطأً، وآخر) أي: قتل رجلاً آخرَ (عمدًا، فعفا أحدُ وليي العمد) وانقلب نصيبُ الآخر مالًا، وضمن المولى قيمةَ المدبَّر؛ (فقيمتُه مقسومةٌ) عند أبي حنيفة بين وليّ الخطأ ووليّ العمد الذي لم يَعْفُ أثلاثاً بطريق المضاربة، فأعطى القاسمُ (ثلثين لوليّ الأولى، وثلثاً لشريك العافي) لأن حقَّ وليّ الخطأ في كلِّ القيمة، وحقَّ غير العافي في النِّصْف، فيُجعلُ كلُّ نصفٍ سهماً<sup>2</sup>، فصار حقُّ وليّ الخطأ في سهمين، وحقُّ غير العافي في سهم.

(وقالا: أرباعًا) أي: تُقسمُ القيمةُ بينهما بطريق المنازعة أرباعاً: ثلاثةُ أرباعها لوليّ الخطأ، وربعُه لشريك العافي؛ لأن النِّصفَ سَلِمَ لوليّ الخطأ بلا منازعةٍ، واستوتْ منازعتهما في النِّصْف الآخر، فيكون بينهما.

(ويضمنُ) المولى (في المدبَّر وأمّ الولد) إذا صدر منهما جنايةٌ (الأقلَّ من قيمتهما ومن الأرش) لِمَا روي أنَّ عبيدةَ بن الجرّاح<sup>3</sup> قضى بجنايةِ المدبَّر على مولاه بمحضرٍ من الصحابة من غير نكيرٍ، وإنَّما لزمه الأقلُّ؛ لِمَا بيّنا قريبًا.

(فإن عاد) المدبّرُ، (فجني، وقد دفع) المولى (القيمة إلى الأوّل) أي: إلى وليّ 4 الأوَّل (بقضاء؛ شارَكه وليُّ النَّانية) فلا سبيل له على المولى اتِّفاقًا، فيكون القيمةُ بينهما نصفين، وتُعتبرُ قيمتُه لكلّ منهما في حال الجناية، حتى لو كانت قيمتُه وقت الجناية الأولى الفًا ووقتَ الجناية الثّانية ألفين 5 ووقتَ الجناية الثّالثة خمسمائة؛ تجب على المولى ألفُ درهم؛ لأنه جنى على الأوسط وقيمتُه ألفان، فيكون لوليّ الأوسط ألفٌ منها لا يشارِكُه فيه أحدٌ؛ لأن وليّ الأولى لا حقَّ له فيما زاد على الألف، وإنَّما حقَّه في قيمته يومَ جنى، وهو ألفُ درهم، وكذا الثَّالثُ لا حَقَّ له فيما زاد على خمسمائةٍ، ثُمَّ يُقسمُ خمسمائةٍ من الألف الأوّل بين الأوّل والأوسط، فبقيَ من قيمته خمسمائةٍ، يُقسمُ بين الثَّلاثة؛ لاستوائهم. كذا في «التبيين» و «الكافي».

(أو بغيره) أي: إذا كان المولى دَفَعَها بغير قضاءٍ؛ (فالثّاني) أي: الوليُّ الثّاني (يرجعُ على الأوَّل أو على المولى، ثُمَّ يرجعُ المولى عليه) أي: على الأوَّل عند أبي حنيفة. (وقالا: لا شيءَ على المولى) سواءٌ دفع القيمةَ بقضاءٍ أو بغيره، وكذا الحكمُ في أمِّ الولد؛ لأن الاستيلاذ يمنعُ الدَّفعَ كالتَّدبير.

قيَّد بالمدبَّر؛ لأن الجانيَ لو كان قِنَّا، ودفعه إلى وليِّ الجناية الأولى، ثُمَّ جنى؛ لا سبيل لوليِّ الجناية الثَّانية على المولى اتِّفاقًا، فيأخذُ نصفَ العبد من الوليِّ الأوَّل.

لهما: إنَّ المولى لَمَّا دفع القيمةَ إلى الأوَّل؛ دفع كلَّ الحقِّ إلى مستحقِّه؛ لأن الجنايةَ الثَّانيةَ لم تكن موجودةً حينئذٍ، فلم يَبْقَ عليه شيءٌ، فصار كما لو دفع بقضاء القاضي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الذمة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: بينهما.

<sup>3</sup> ح: جراح.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: الولي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ألفان.

وله: إنَّ حقوقَ أولياء الجنايات متَّصلةً اللهِ بالقيمة لتعذُّر الدَّفْع، فإذا دفعها المولى بغير قضاءٍ؛ فقد سلّم إلى الأوَّل ما تعلَّق به حقُّ الثَّاني، فله أن يضمِّنَ المولى لدفع حقِّه إلى غير مستحقِّه، وأن يضمِّنَ الأوَّلَ؛ لقبض حقِّه ظلمًا، وأمَّا إذا دفعها بقضاءٍ؛ فقد زالتْ يدُه عنها بغير اختياره، فلم يلزمُه ضمانُها.

(وجنايةُ المغصوب على مولاه) أراد بها: الجنايةَ الموجبةَ للمال بأن قتله خطاً، (معتبرةٌ) عند أبي حنيفة، فيجب على الغاصب للمالك الأقلُ من قيمة الجاني والأرش، أو من قيمته وقيمةِ ما أتلفه من المال، وبقي المغصوبُ مقرراً على المالك، وعندهما: هدرٌ. قيَّدنا الجنايةَ بكونها موجبةً للمال؛ لأنَّها لو كانتُ موجبةً للقود؛ فمعتبرةٌ اتِّفاقًا، فيقتلُ العبدُ قصاصًا.

لهما: إنَّ ملكَ المولى باقٍ في المغصوب، ولو اعتبر جنايتُه في حقِّه؛ لَزِمَ أن يكون المولى دافعاً لعبده أو قيمته إلى نفسه، وأن يكون مملِّكًا ومتملِّكًا، وهما متنافيان.

وله: إنَّ الغاصبَ في حقِّ المغصوب بُعِلَ كالمالك، والمالكُ جعل كالأجنبيِّ، ولهذا لو جنى؛ فضمانُه على الغاصب تطهيرًا له عن الجناية، لا على المالك، ولا تنافىً؛ لأن المملِّكَ هو الغاصبُ؛ لكونه مأمورًا بدَفْع ما هو الأقلُّ من قيمته ومن الأرش.

(وعلى الغاصب هدرٌ) أي: جنايةُ المغصوب على غاصبه وماله هدرٌ عند أبي حنيفة. وقالا: هي معتبرةٌ؛ لأن ملكَ المولى قائمٌ فيه، والغاصبُ أجنبيٌ حقيقةً، فيؤمرُ المولى بالدَّفع أو الفداء.

وله: إنَّ الغاصبَ مالكُه حكمًا، فلا تُعتبرُ  $^2$  جنايتُه عليه، كما لا تُعتبرُ  $^3$  على مالكه حقيقةً  $^4$  وحكمًا.

(ولو قتل) أي: المغصوبُ رجلًا (عند الغاصب خطاً، فردَّه) أي: الغاصبُ العبدَ إلى المولى، (فقتل آخر) أي: العبدُ رجلًا آخرَ (عند المولى، فاقتسما بينهما، (ورجع) المولى (على الغاصب آخرَ (عند المولى، فاختار دفعَه بهما) أي: دفع المولى العبدَ بالجنايتين لاستوائهما، فاقتسما بينهما، (ورجع) المولى (على الغاصب بنصف قيمته) أي: قيمة العبد؛ لأنه جنى في ضمان الغاصب (أمره بتملُّكه) أي: أمر محمدٌ المالكَ بأن يملَك<sup>5</sup> النصفَ الأولَى، وبالرُّجوع) يدفعه إلى وليِّ الأولى، (وأمراه بدفعه) أي: بأن يدفعَ المولى ما رجع على الغاصب من النصف<sup>6</sup> (إلى وليِّ الأولى، وبالرُّجوع) أي: بأن يرجعَ المولى على الغاصب (ثانيًا بمثله) أي: بنصفِ قيمته (لنفسه) أي: يكون ذلك النِّصفُ للمولى.

له: إنَّ النِّصفَ الذي أخذه المولى من الغاصب بدلُ نصف العبد الذي وصل إلى وليِّ الجناية الأولى، فلا يدفعُه إليه كيلا يجتمعَ البدلُ والمبدلُ منه في ملكٍ واحدٍ.

ولهما: إنَّ وليَّ الأولى كان مستحقًّا لجميع العبد لانعدام المزاحم، ووصل إليه نصفُ العبد، ووُجِدَ في يد المولى نصفُ العبد فارغًا، وهو نصفُ القيمة الذي أخذه من الغاصب، فيأخذُه ليكمِّل حقَّه، وإذا أخذه منه يرجعُ المولى بما أخذه على الغاصب؛ لأنه استحقَّ بسبب كان في يد الغاصب.

(ولو اشترى عبدًا، فقُتِل) أي: قتله إنسانٌ (قبل القبض عمدًا، فإن أمضاه) أي: أجاز المشتري البيع؛ (فله القصاصُ) أي: للمشتري قصاصٌ عند أبي حنيفة (للبائع) لأن العبدَ عاد إلى للمشتري قصاصٌ عند أبي حنيفة (للبائع) لأن العبدَ عاد إلى ملكه. (ويوجب) أبو يوسف (القيمة للبائع في الفسخ) عُرِفَ من هذا القيد: أنَّه وافَقَ أبا حنيفة في الإمضاء، إنَّما أوجبَ قيمتَه على القاتل؛ لأنَّه حين الجناية لم يكن ملكاً للبائع، فصار ذلك شبهةً مسقطةً للقصاص. (وأوجبها في الحالين) أي: أوجب محمدٌ القيمة في حال الإمضاء والفسخ؛ لأن المشتري لم يكن متعينًا للاستيفاء؛ لاحتمال إجازته ونقضه.

(ومن قتل عبدًا خطاً؛ كانتْ قيمتُه على العاقلة) لأن العبيدَ أنقصُ حالًا من الأحرار، والنصُّ الواردُ في ديتهم لا يكون واردًا في دية دية العبيد، فقُرِّر بقيمته؛ لأنَّها أعدلُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: متعلقة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يعتبر.

<sup>3</sup> د: بعتبر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: حقية.

 $<sup>^{5}</sup>$  ح: تملك.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: انتصف.

(ولا يُزادُ) قيمتُه (على عشرةِ آلاف) درهمٍ، كما لا تُزادُ عليها دية الحرّ، (إلا عشرةً) يعني: إذا كانت قيمتُه عشرةَ آلاف درهمٍ؛ يُنقصُ منها عشرةُ دراهم؛ حطاً ألل تبة العبد عن الحرِّ، والتَّقديرُ بعشرة مرويٌّ عن ابن عباس رضى الله عنهما.

اعلم أنَّ العاملَ في المستثنى ليس قوله: «لا تزاد<sup>2</sup>» لفساد المعنى، بل عاملُه محذوفٌ، يعني: بل تؤخذُ<sup>3</sup> عشرةُ آلافٍ إلا عشرةٌ، وكذا المعنى في أخواتها.

(وفي الأمة على خمسة آلاف إلا عشرة) يعني: إذا كانت قيمةُ الأمة القتيلة أزيدَ من الدِّية؛ يقضى بخمسة آلاف درهم، وينقص عنها عشرةُ دراهم. (ويوجبها في ماله) أي: يوجبُ أبو يوسف قيمةَ العبد في مال الجاني (بالغةَ ما بلغتُ كالمغصوب) أي: كما لو غصب عبدًا قيمتُه أزيدُ من الدية، وهلك في يده؛ تجب قيمتُه بالغةَ ما بلغت اتِفاقًا. وقالا: تجبُ عشرةُ آلافٍ إلا عشرةٌ؛ لأن في العبد معنى الآدميَّة، فلهذا كان مكلَّفًا، وفي القتل آدميَّتُه أَوْلى بالاعتبار من ماليَّته، ولهذا يقتصُ من قتله عمدًا، والقصاصُ لا يجب بإتلاف المال، والواجبُ هنا ضمانُ النفس، وضمانُ نفس الحرّ لا يُزادُ على عشرة آلاف درهمٍ، فأَوْلى أن لا يُزادَ في العبد مع نقصانه عنه، وأمًا في الغصب؛ فإنّما وجبتُ قيمتُه بالغةً ما بلغتُ؛ لأنه ورد على ماليَّته، لا على آدميَّه.

(ويقدرُ من القيمة ما يقدّر من الدية) لأن القيمةَ في العبد كالدِّية في الحرِّ، (فلا يُزادُ في يد العبد على خمسة آلافٍ) لأن الواجبَ في نفس العبد عشرةُ آلافِ إلا عشرةٌ، واليدُ نصفُ الآدميّ، فيجب فيها نصفُ ما يجب في النفس، (إلا خمسةٌ).

(ويجب) ضمانُ طرف العبد (في مال الجاني) لا على العاقلة كما في يد الحرّ؛ لأن أطراف العبد مالٌ من وجهٍ، وملحقةٌ بنفسه من وجهٍ، فبالاعتبار الثّاني قُدِّرَ ضمانُها في ماله؛ لأن ضمانَ المال لا يكون على العاقلة، وبالاعتبار الثّاني قُدِّرَ ضمانُها بضمان النفس. (فصلٌ) في القسامة

وهي أيمانٌ تُقسمُ على المتَّهمين في الدَّم. كذا في «الصحاح».

(وإذا وُجِدَ قتيلٌ في محلّةٍ وبه أثرٌ) من جراحةٍ، أو أثر ضربٍ، أو خنقٍ. قيَّد به؛ لأنه إذا لم يكن به أثرٌ؛ يكون ميتًا حتفَ أنفه، ولا يكون قتيلًا عرفًا.

(أو كان دمُه يسيلُ من عينه <sup>7</sup> أو أذنه) قيَّد بهما احترازًا عن خروج الدَّم من فمه أو دُبُره أو ذكره؛ إذ لا قسامة فيه؛ لأن الدمَ من هذه الأعضاء للميِّت يخرجُ عادةً، فلم يدلَّ على أنَّه أثرُ فعل القاتل، وأمَّا الدمُ من العين والأذن؛ فلا يخرجُ عادةً، فدلَّ على أنَّه أثرُ فعل.

(أو وُجِدَ بدئه) أي: بدنُ القتيل في محلَّةٍ، (أو أكثرُه) أي: أكثرُ البدن، سواةٌ كان معه رأسٌ أو لا، (أو نصفُه مع الرَّأس) قيَّد بالأكثر وبالرأس؛ لأن الموجودَ لو كان أقلَّ البدن أو النصفَ بالا رأسٍ أو الرأسُ وحده؛ لا يكون في حكم القتيل، عُرِفَ هذا بالنصِّ.

(ولا يُعلمُ قاتلُه) قَيَد به؛ لأنه لو كان معلومًا تعلَقَ الحقُّ به، وسقط القسامةُ، (وادَّعَى وليُّه) أي: وليُّ القتيل (قتلَه على أهلها) أي: على جميع أهل المحلَّة.

قيَّد بدعوى الوليّ؛ لأن الحقَّ له، فشُرطَ دعواه.

(أو على بعضهم عمدًا، أو خطأً، ولا بيّنة) قيّد به؛ لأن البينة لو كانت للمدَّعي؛ فلا قسامة.

(يختارُ منهم خمسين رجلًا) وفيه إشارةٌ إلى أنَّ تعيينَ الخمسين من أهلها إلى الوليّ، والحصرُ بهذه العدد ثبت بالسُّنَّة.

(أحرارًا بالغين عقلاء) قيَّد بهذه القيود؛ لأن اليمينَ إنَّما يكون على أهل النُّصرة، والمرأةُ والعبدُ والصبيُّ والمجنونُ ليسوا من أهلها.

(يحلفون: باللهِ ما قتلناه، ولا عَرَفْنا قاتلَه) فيحلفُ كلُّ واحدٍ منهم: باللهِ ما قتلتُ، ولا علمتُ له قاتلًا؛ لجواز أنَّه قتله وحده، فيجترئُ على يمينه: بالله ما قتلنا، يعنى: جميعًا.

<sup>1</sup> د: خطأ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يزاد.

<sup>3</sup> د: يؤخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ولهذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وجب.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د + کان.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: عينيه.

وفي «الذخيرة»: لو حلفوا غرموا الديةً، وإن نَكُلوا؛ يُحبسون حتى يحلفوا. وهذا في دعوى العمد. أمَّا في الخطأ؛ فيُقضى بالدية على عاقلتهم. كذا في «الخانية».

أقول: عُلِمَ من هذا التَّعريف أن قوله في المتن<sup>1</sup>: (ثم يقضى بالدية عليهم) أي: على عاقلتهم؛ لِمَا روي أنَّ عمر رضي الله عنه قضى هكذا؛ ليس كما ينبغى؛ لأنه أبهم، ولم يُعلم أنَّ الديةَ عليهم أو على عاقلتهم².

(وتكرّرُ) اليمين (إن نقصوا) أي: نقصَ الرجالُ الصالحون لليمين من عدد الخمسين؛ لأن التكرارَ في معنى إكمال العدد بقدر الإمكان.

(فإن نكلوا) عن اليمين؛ (حُبِسوا ليقرُّوا) بالقتل، (أو يحلفوا، ويحكمُ بها) أي: أبو يوسف بالرِّية (لنكولهم).

(ولا نبدأً بيمين الوليّ إذا كان لوتٌ) أي: علامةُ القتل برؤية الدّم على واحدٍ منهم، أو ثبوت العداوة بين القتيل وأهل المحلَّة، أو بشهادة عدلٍ، أو جماعةٍ غير عدولٍ أنَّ أهلَ المحلَّة قتلوه. وقال الشافعيُّ: يحلفُ الوليُّ خمسين يمينًا.

قيَّد باللوث؛ لأن مذهبَه كمذهبنا عند عدمه.

(ليحكمَ له بها إن حَلَفَ) يعني: عنده: إن حلف الوليُّ خمسين مرَّةً على أنَّهم قتلوه عمدًا؛ فعليهم القصاصُ في قولٍ، والديةُ في قول، وإن حلف أنَّهم قتلوه خطاً؛ يحكم له بالرِّية عليهم.

(وعليهم إن نكلوا) أي: إن لم يحلف الوليُّ استحلف أهل المحلَّة، فإن نكلوا يحكمُ عليهم بالدِّية، (وبالبراءة) أو: يحكم له بالبراءة عن الدِّية (إن حلفوا).

الحاصل: إنَّ خلافَ الشافعيّ في موضعين:

أحدهما: إن المدَّعِي يحلفُ عنده.

والثاني: إنَّ أهلَّ المحلَّة يبرؤون باليمين عنده، وعندنا لا، بل يغرمون الدِّية.

له في تحليف المُدعي: إنَّ اليمينَ تجبُ على من شهد له الظَّاهر، ولهذا تجبُ على المُدعَى عليه؛ لأن ظاهرَ اليد شاهد له، والظاهرُ ههنا شهد للمُدَّعي عند قيام اللَّوْث، ولكن سقط القصاصُ في العمد؛ لثبوت ضرب شبهةٍ في هذه الحجَّة.

**ولنا**: قولُه صلى الله عليه وسلم: «البينةُ على المدعِي، واليمينُ على من أنكر»<sup>3</sup>.

وله في براءتهم باليمين: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لأولياء قتيلٍ وجد بين أظهر اليهود: «يبرئكم اليهودُ بأيمانهم؟»<sup>4</sup>. ولما يواه محمولٌ على الإبراء عن القصاص.

(ولا حكموا له بالقود) أي: لوليِّ القتيل بالقصاص (إن ادَّعَى العمدَ، وحلف مع اللَّوث) وقال مالكُّ: إذا وُجد قتيلٌ في محلَّةٍ، وبه لوثٌ، وحلف الوليُّ خمسين يمينًا، وادَّعَى العمدَ؛ يجب قصاصُهم؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لأولياءِ القتيل الذي وجد في خير: «أتحلفون وتستحقُّون دمَ صاحبكم؟» 6، فقالوا: كيف نحلفُ على أمر لم نعاينه؟

ولنا: إنَّ اليمينَ حجَّةٌ للدَّفْع دون الاستحقاق، وإذا لم يستحقَّ المُدعِي بيمينه المالَ؛ فأَوْلى أن لا يستحقَّ بها النفسَ المحترمة، والاستفهامُ محمولٌ على الإنكار.

(وإن ادَّعَى) الوليُّ (على غيرهم) أي: على غير أهل المحلَّة؛ (سقطت القسامةُ عنهم) أي: عن أهل المحلَّة؛ لأن غيرَهم صاروا مدّعيًّ عليهم، (لا على واحدٍ منهم) أي: لا يسقطُ القسامةُ إذا ادَّعَى الوليُّ على واحدٍ من أهل المحلَّة؛ لأن إيجابَ القسامة عليهم دليلٌ على كون القاتل منهم، فتعيينُه واحدًا منهم لا ينافيه، فصاروا كأنَّهم قتلوه تقديرًا حيثُ لم يمنعوا الظَّالمَ عن قتله.

(وشهادتُهم على المُدعَى عليه) أي: شهادةُ أهل محلَّةٍ وُجِدَ القتيلُ فيهم على من ادَّعَى الوليُّ القتيل، سواءٌ كان منهم أو من غيرهم (مردودةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: مقبولةٌ؛ لأن الوليَّ بادِّعائه القتلَ على غيرهم برؤوا من التُّهمة، فتقبلُ شهادتُهم.

د – ليس كما ينبغي...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – وفي الذخيرة: لو حلفوا...

<sup>2</sup> د – ليس كما ينبغي...

<sup>3</sup> سنن الترمذي، الأحكام 12؛ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 328/11؛ السنن الكبرى للبيهقي، 252/10.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الأدب 89؛ صحيح مسلم، القسامة 1؛ سنن الترمذي، الديات 23.

أ شرح مشكل الآثار للطحاوي، 11/527؛ سنن الدارقطني، 392/5-393.

<sup>.23</sup> صحيح البخاري، الجزية 12؛ الأدب 89؛ صحيح مسلم، القسامة 1؛ سنن الترمذي، الديات  $^6$ 

وله: إنَّ الخصومةَ كانتْ متوجِّهةً إليهم، فلا تُقبلُ شهادتُهم وإن خرجوا عن الخصومة، كالوكيل بالخصومة إذا شهد بعد العزل، والوصيّ إذا شهد بعد الخروج عن الوصاية.

(وإذا قال المستحلف) أي: الذي طُلب منه اليمينُ: (قتله فلانٌ؛ استثناه في يمينه) بأن قال: ما قتلتُه وما  $^1$  عرفتُ له قاتلًا غير فلانِ.

(وإذا وُجِدَ) القتيلُ (على دابَّةٍ؛ كانت) الديةُ (على عاقلة السَّائق) دون أهل المحلَّة؛ لأنه في يده، وكان كالموجود في داره، وكذا القائدُ. وإن اجتمع فيها السائقُ والقائدُ والراكبُ؛ فالديةُ على عاقلتهم. ولا يُشترطُ أن يكونوا مالكين للدابَّة، بخلاف الدار، والفرقُ: أنَّ تدبيرَ الدابَّة إليهم وإن لم يكونوا مالكين لها، وتدبيرُ الدَّار إلى مالكها وإن لم يكن ساكناً فيها.

(أو بين قريتين) أي: لو وجد القتيلُ بين قريتين (كانت) القسامةُ (على أقربهما) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر بأن يُذرعَ بين قريتين حين وجد قتيلٌ بينهما<sup>2</sup>.

(أو في دار إنسانٍ؛ كانت القسامةُ عليه) تكرّرُ<sup>3</sup> عليه الأيمانُ؛ لأن الدارَ في يده، وحفظُها إليه. (والديةُ على عاقلته) لأن الحررة وقوَّته بهم.

هذا إذا أقرُّوا أنَّ الدارَ ملكُه، وإن أنكروه؛ فلا يعقلوا حتى يشهدَ الشهودُ أنَّها ملكُه.

(ويشارِكُ) أبو يوسف (بين السُّكَّان) جمع الساكن، (والملاك) جمع المالك<sup>4</sup> (في القسامة) والدية بالسوية؛ لاشتراكهم في التزام الحفظ، ووجودِ القتيل بينهم. (وأخرجا السكَّانَ) لأن ما يكون من الغنم. وهو الشفعةُ. مختصَّةٌ بالملاك، فكذا<sup>5</sup> ما يكون من الغُرْم، والسكانُ منتقلون من محلَّة إلى محلَّة، فلا يلتزمون الحفظَ.

(وهي) أي: القسامةُ (على أهل الخطَّة) عند أبي حنيفة، أي: على الملاك السابقين، والخطَّةُ مأخوذةٌ من الخطِّ الذي خطَّه السلطانُ، وبيّن لكلٍّ من عسكره المكانَ. (ولو بقي واحدٌ) «لو» هذه للوصل، أي: لو بقي من أهل الخطّة واحدٌ كانت القسامةُ عليه (دون المشترين) وإن لم يبقَ واحدٌ منهم؛ فالقسامةُ على المشترين اتّفاقًا؛ لعدم المزاحم. (وشاركا بينهم) أي: قالا: القسامةُ مشتركةٌ بين أهل الخطَّة والمشترين؛ لأن وجوبَ الضَّمان يعتمدُ التَّقصيرَ، وهم فيه سواءٌ.

وله: إنَّ صاحبَ الخطَّة هو المختصُّ بتدبير المحلَّة، فكان هو المختصَّ بالقسامة والدية، فلا يزاحمُه المشتري. قيل: بني الحكمَ أبو حنيفة على ما شاهده بالكوفة من تدبير أهل الخطَّة أمرَ المحلَّة.

(وإن وجِد) القتيلُ (في دارٍ بيعتْ قبل القبض؛ فهي) أي: الديةُ (على عاقلةِ من هي) أي: الدار (في يده مطلقًا) أي: سواءٌ كان البيعُ باتًا أو بالخيار. (وقالا: إن كان باتًا؛ فعلى عاقلة المشتري، وإلا) أي: إن لم يكن البيعُ باتًا (فعاقلةِ) بالجرّ عطف على عاقلة، أي: فالديةُ على عاقلةِ (من يصيرُ له) أي: يتقرّرُ ملكُ الدَّار عليه.

لهما: إنَّ ولايةَ الحفظ في الشَّرْع للمالك، فيُعتبرُ عاقلتُه.

وله: إنَّ القدرةَ على الحفظ إنَّما يكون باليد؛ لأن المالكَ غيرُ قادر بدون اليد.

(أو في دار نفسه) أي: إذا وُجِدَ قتيلٌ في دارٍ وهو مالكها؛ (فهي) أي: القسامةُ والديةُ (على عاقلته) أي: عاقلة القتيل لورثته عند أبي حنيفة. (وأهدراه) أي: قالا: لا شيءَ عليهم؛ لأنَّها لو وجبتْ؛ لوجبتْ على مالك الدَّار؛ لأن القتيلَ وُجِدَ فيها، ثُمَّ انتقلتْ إلى العاقلة، ووجوبُها له عليه ممتنعٌ.

وله: إنَّ القتيلَ الموجودَ في الدَّار لو كان غيرَ مالكها؛ لكانت الديةُ على عاقلة المالك، فكذا إذا وُجِدَ المالكُ نفسه.

<sup>1</sup> د: ولا.

 $<sup>^{2}</sup>$  مسند أحمد بن حنبل، 39/3، 89؛ السنن الكبرى للبيهقي، 126/8 وقال: البيهقي: لا يصح.

<sup>3</sup> د: فتكرر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: مالك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وكذا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: المحلة.

وفي «الحقائق»: ثُمَّ عنده إنَّما تجب الديةُ على عاقلةِ القتيل إذا كان عاقلةُ القتيل والوارث واحدًا، فإن اختلفت عواقلُهما؛ ينبغي أن تجب الديةُ على عاقلة الوارث؛ لأن الدارَ وقتَ وجوب الدية ملكُ الوارث، وهو الأصحُّ. ولو وُجدَ المكاتبُ قتيلًا في دار نفسه؛ لا يجب شيءٌ اتِّفاقًا.

(أو في دارِ امرأةٍ في مصرِ خالٍ عن عشيرتها؛ يوجِبُها) أي: أبو يوسف القسامة (مع الدية على عاقلتها) وهي أقربُ القبائل اليها في النَّسَب؛ لأنَّها ليستْ من أهل النُّصرة. (وخصَّها) أي: محمدٌ المرأة (بالقسامة) فيكرّر اليمينُ عليها خمسينَ مرَّةً، (والعاقلة باللهة) ظاهرُ هذا اللَّفظ يوهمُ أن لا تتحمَّلها ألمرأةُ مع العاقلة، لكنَّ المتأخرين قالوا: تتحَمُّلها في هذه المسألة؛ لأنَّها جعلتْ قاتلةً، والقاتلة تشاركُ العاقلة.

قيَّد بالمرأة؛ لأنه لو وُجِدَ في دارِ رجل؛ فالقسامةُ على ربِّ الدار وعلى قومه حضورًا كانوا أو غيبًا. من «الحقائق».

وقيَّد بخلوِّ المصر عن عشيرتها، وهذا القيدُ مذكورٌ في «المنظومة»، وغيرُ مذكورٍ في سائر الكتب، لا أعرف أنَّه للاحتراز أو قيدٌ اتفاقعٌ.

لمحمد: إنَّ القسامةَ لنفي التُّهمة، وتهمةُ القتل من المرأة متحقِّقةٌ، ولو كانت الدَّعوى عليها خاصَّةً؛ حلفتْ، فكذا إذا وُجِدَ في دارها.

ولأبي يوسف: إنَّ القسامةَ إنَّما تجبُ على من هو أهل النُّصرة، وهي ليستْ من أهلها، فصارت كالصبيِّ، بخلاف ما إذا كان الدَّعوى عليها خاصَّةً؛ لأن تلك يمينُ الدَّعوى، وهي يمينٌ واحدةٌ، لا يمينُ القسامة.

(أو في سفينة؛ كانت) القسامة (على من فيها) أي: في السَّفينة (مطلقًا) أي: سواءٌ كان مالكَها أو ساكنًا فيها، وهذا على قول أبي يوسف ظاهرٌ؛ لأن السَّفينة تنقلُ وتحوَّلُ، فصار المعتبرُ فيها اليدُ دون الملك كالدابَّة، ولا كذلك الدَّارُ.

(أو في مسجدِ محلَّةٍ؛ فعلى أهلها) أي: القسامةُ على أهل المحلَّة؛ لأنَّهم أخصُّ بتدبيره، فالقتيلُ فيه كالقتيل في المحلَّة.

(أو الجامع) أي: لو وجد القتيلُ في المسجد الجامع، (أو الشَّارع) أي: في الطَّريق الأعظم؛ (فلا قسامةً) لأن الطريق للعامَّة، ولا يختصُّ به قومٌ، فالتُّهمة معدومةٌ في العامَّة.

(وتجبُ الديةُ في بيت المال) لأن مالَ بيت المال مالُ عامَّة المسلمين، ولو وُجِدَ في السجن؛ فالقسامةُ على السُّكَان فيه عند أبي يوسف، وعندهما: ديتُه في بيت المال.

(أو في وسط الفرات) أي: لو وُجِدَ القتيلُ في وسطه؛ (أهدرناه كالبريَّة) أي: كما وُجِدَ في البريَّة البعيدة من العامر، والجامعُ عدمُ اليد فيها.

(لا كالمحتبس بالشَّاطئ حيثُ تجب على أقرب القُرى منه) أي: من ذلك المكان. يعني: قال زفر: فيما وُجِدَ في وسط الفرات القسامةُ على أقرب الفُرى منه، كما لو وجد محتبسًا في طرفه.

وفي ذكر الفرات إشارةٌ إلى أنَّ الخلافَ في النَّهر العظيم؛ لأنه لو وُجِدَ في نهرٍ صغيرٍ . وهو الذي يستحقُّ به الشفعةُ .؛ فالقسامةُ على أهله اتِّفاقًا.

وفي إتيان المقيس عليه من الطرفين في المتن إشارةٌ إلى تعليلهما، والفرقُ لنا: أنَّ الموجودَ في الوسط جارٍ مع الماء، ولا يدرَى من أيّ مكانٍ انتقل، بخلاف المحتبس؛ لأنه غيرُ منتقل، فاعتبر مكانه.

وفي «الحقائق»: موضعُ الخلاف ما إذا كان موضعُ انبعاث الماء في دار الشِّرْك؛ إذ لو كان في دار الإسلام تجبُ الديةُ في بيت المال.

#### (فصلٌ) في المعاقل

وهي جمعُ معقلةٍ، وهي الديةُ، سمّيتْ بها؛ لأنَّها تعقلُ<sup>3</sup> الدماءَ من أن تسفكَ.

<sup>1</sup> د: من.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يتحملها.

<sup>3</sup> د: يعقل.

(وتجبُ على العاقلة) وهم الذين يؤدُّون الدية (كلُّ ديةٍ وجبتْ بنفس القتل) وهي ما وجبتْ بشبه العمد والخطأ؛ لِمَا روي أنَّ عمر رضى الله عنه قضى في الخطأ باللِّية على العاقلة من غير نكير من الصحابة، وشبهُ العمد كالخطأ؛ للقصور في الآلة.

(ونجعلهم) أي: العاقلةَ (أهلَ اللّيوان) وهم الذين لهم رِزْقٌ في بيت المال، وفي زماننا: هم الجيشُ الذين كُتِبَ أسمايهم في الديوان. (إن كان القاتلُ منهم، لا أهلَ عشيرته) أي: قال الشافعيُّ: العاقلةُ أهلُ العشيرة؛ لِمَا روي أنَّ الديةَ كانتْ على العشيرة في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم 1، ولا نسخَ بعده.

ولنا: ما روي أنَّ عمر رضي الله عنه فرض العقلَ على أهل الدِّيوان² بمحضرٍ من الصحابة، ولم ينكرُ عليه، فانعقد إجماعًا منهم. فإن قيل: كيف يظنُّ الإجماعُ على خلاف ما قضى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم؟

قلنا: هذا على وفاقه؛ لَأَنَّهم عَلِموا أَنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم إنَّما قضى على العشيرة باعتبار النُّصرة، وعمر رضي الله عنه لَمَّا دوَّن الدواوينَ؛ صارت النصرةُ بالديوان، وإن كان القاتلُ غازيًا؛ فعاقلتُه من يرزقُ من ديوانهم، وإن كان كاتبًا؛ فعاقلتُه من يرزقُ من ديوان الكتَّاب إذا كانوا يتناصرون، فلا يكون نسحًا، حتى إذا كان تناصرهم اليوم بالحرف؛ فعاقلتُه أهلُ حرفته، أو بالحِلْف؛ فعاقلته حلفاؤه.

قال بعضُ المتأخرين: لا عاقلةَ للعجم؛ لأنَّهم لم يحفظوا أنسابهم ولا يتناصرون، والعاقلةُ جاء في حقِّ العرب، وهو مختارُ الفقيه أبي جعفر، وبه يفتى الإمامُ ظهيرُ الدين. كذا في «الخلاصة».

(فيؤخذُ من عطاياهم) أي: من وظائفهم (في ثلاث سنين) من يوم القضاء؛ لِمَا حكي عن عمر رضي الله عنه هكذا. وإذا وجب جميعُ الدية في ثلاث سنين؛ فكلُ ثُلُثٍ منها يكون في سنةٍ.

(سواءٌ خرجتْ) عطاياهم (في أقلّ) من ثلاث سنين (أو أكثرَ) لأن وجوبَها في العطاء للتَّخفيف، فهو حاصلٌ في أيِّ وقتٍ كان، والعطاءُ كان يخرجُ في كلّ سنةٍ مرَّةً.

هذا إذا كان العطايا للسّنين المستقبلة بعد القضاء، حتى لو اجتمعت في السّنين الماضية قبل القضاء باللّية، ثُمَّ خرجتْ بعد القضاء؛ لا يؤخذُ منها؛ لأن الوجوبَ بالقضاء. ولو خرج عطايا ثلاثُ سنين مستقبلةٍ في سنةٍ واحدةٍ؛ يؤخذُ منها كلُّ الدية.

(وإلا؛ عَقَلَه قبيلتُه) أي: إن لم يكن القاتلُ من أهل الديون؛ فعاقلتُه قبيلتُه، وهي عصبتُه من النسب؛ لِمَا روي أنه أوجب الدية على عصبة القاتلُ<sup>4</sup>. (تقسّطُ) أي: تقسمُ الديةُ (عليهم في ثلاث سنين، لا يزاد الواحدُ على أربعة دراهم) في ثلاث سنين، (ويُنقصُ منها) أي: من الأربعة.

(ويضمُّ إليهم أقربُ القبائل) من غيرهم (نسبًا إن لم يتَّسعْ لذلك) أي: القبيلةُ للرِّية تخفيفًا.

(ويؤدِّي القاتلُ كأحدهم) فلا يزادُ على القاتل من أربعة دراهم في ثلاثِ.

ومن لا عاقلة له؛ ففي ظاهر الرواية: تجب في بيت المال؛ لأنه لو مات عن غير وارثٍ؛ يرثه بيث المال، وإذا جنى يغرمه؛ لأن الغنم بالغرم، وعن أبي حنيفة: تجبُ الديةُ في ماله؛ لأن الأصلَ أن تجب في مال الجاني، إلا أنَّا عَدَلْنا عن الأصل تخفيفًا عليه، فإذا لم يكن له عاقلةٌ؛ عاد إلى الأصل.

(ولا يعقل صبيٌّ) لأنه ليس من أهل التبرُّع، (ولا امرأةٌ) لأنَّها ليستْ من أهل النُّصرة، (ولا كافرٌ عن مسلمٍ، ولا بالعكس) أي: لا يعقلُ مسلمٌ عن كافرٍ؛ لعدم التناصر، والكافرُ يعقلُ بعضُهم بعضاً. وإذا لم يكن للذميّ عاقلةٌ؛ فالديةُ في ماله في ثلاث سنين.

(ويعقلُ قبيلةُ المولى عن المعتق) يعني: عاقلةُ المعتق قبيلةُ مولاه؛ لأن النصرةَ بهم، (والقبيلةُ) أي: تعقلُ<sup>5</sup> قبيلةُ مولى الموالاة، (والمولى عن مولى الموالاة) لوجود التناصر بعقد الولاء.

(ولا يعقلُ العاقلةُ جنايةَ عبدٍ، ولا صلحًا) أي: لا تؤدِّي العاقلةُ ما لزم بالصلح. (ولا ما لَزِمَ باعتراف الجاني، إلا أن يصدِّقوه) أي: العاقلةُ المقرَّ، فإذا صدَّقوه؛ فقد رضوا به، فيلزمهم برضاهم. (ولا ما نقص) أي: لا يعقل ما كان ناقصاً (عن خمسين ديناراً) بل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المبسوط للسرخسي، 110/26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأصل للشيباني، 9/382.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح – کان.

<sup>4</sup> صحيح مسلم، القسامة 37؛ سنن أبي داود، الديات 19؛ سنن النسائي، القسامة 41.

<sup>5</sup> ح: يعقل.

يكون في مال الجاني؛ لِمَا روي عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم: «لا تعقلُ العاقلةُ عمدًا، ولا عبداً أ، ولا صلحًا، ولا اعترافًا، ولا ما دون أرش الموضّحة» أ، وأرشُها نصفُ عشر الدية، وهو خمسونُ دينارًا. والله أعلم أ.

#### (كتابُ الحدود)

وهو جمعُ حدٍّ، وهو في اللُّغَة: المنعُ، ولهذا سمِّي البوّابُ حداداً؛ لمنعه الناسَ من الدُّخول.

وفي الشَّرْع: عقوبةٌ مقدَّرةٌ واجبةٌ حَقًا لله تعالى. فلا يسمّى التعزيرُ حدًا؛ لأنه غيرُ مقدَّرٍ، ولا القصاص؛ لأنه حقُّ العبد، ولهذا صحَّ عفوْه والاعتياضُ عنه.

والحدودُ إِنَّما شُرعتْ زجرًا للأنفس الشَّهوانية عن شهواتها الغير المشروعة؛ ليبقى العالمُ على نظام العدل.

(إذا زنا رجل بامرأةٍ بأن وَطِنَها في القُبُل) أي: في فرجها، لا في دبرها، (في غير ملكٍ وشبهته) أي: شبهة الملك بأن يظنَّها امرأتَه، ولو قال: إذا زنى مكلَّفٌ في قُبُل المشتهاة في غير ملكٍ وشبهته عن طوعٍ؛ لكان أتمَّ؛ ليخرجَ به وطءُ المجنون ووطءُ الصغيرة الغير المشتهاة والميتة؛ لأن كلَّ ذلك لا يوجب الحدَّ.

(فشهد عليه أو عليها أربعةُ رجالٍ) بالزّنا؛ لقوله تعالى: ﴿وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ﴾ [النساء، 15/4].

(ونَشترطُ اجتماعَهم) في مجلسٍ واحدٍ، حتى لو شهدوا متفرِّقين يحدُّون حدَّ القذف. وقال الشَّافعيُّ: يصحُّ شهادتُهم متفرقين كما في سائر الحقوق؛ لإطلاق الآية.

ولنا: قولُ عمر رضى الله عنه: لو جاؤوا مثلَ ربيعة ومُضَر فرادى لجلدتهم.

(فسألهم الإمامُ) أي: إذ شهدوا مجتمعين سألهم (عن ماهيّته) بأن يقول: ما الزنا؟ (وكيفيّته) كيف زنا؟ لاحتمال وقوعه حالة الإكراه، أو أن يظنُّوا نظرٌ العين زناً، كما قال صلى الله عليه وسلم: «العينان تزنيان» 4. (ومكانه) بأن يقول: أين زنى؟ لاحتمال أن يكون الزّنا في دار الحرب، (وزمانه) بأن يقول: متى زنى؟ لاحتمال أن يكون في زمانٍ متقادمٍ أو في زمان الصِّبا، (والمزنيّ بها) بأن يقول: بمن زنى؟ لاحتمال أن تكون أمّته أو امرأته، أو يكون له شبهةٌ لا يعرفها هو ولا الشهودُ، كوطء جارية ابنه.

(فبيَّنوا) أي: الشهود ما سأله الإمامُ، وقالوا: رأينا وَطِقَها (كالميل في المُكْحُلة) وهي بضمتين: وعاءُ الكحل، (وعدَّلوا) أي: الشُهود (سرًّا وجهرًّا) احتيالًا للدَّرْء، وكيفيَّةُ تعديلهم يأتي في الشهادات إن شاء الله تعالى.

قال بعضُ العلماء: لو قالوا: تعمَّدْنا النظرَ إلى موضع الرِّنا لا تقبلُ؛ لإقرارهم على أنفسهم بالفسق؛ لأن النظر إلى عورة الغير بالقصد<sup>5</sup> فسقٌ، ولكنَّا نقول: يباخ لهم النظرُ ضرورةَ تحمُّلِ الشَّهادة؛ لأنَّهم ما لم يروا كالميل في المكحلة لا يسعهم أن يشهدوا، وقد قال الله تعالى: ﴿أَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهِ﴾ [الطلاق، 2/65].

(أو أقرَّ به) أي: بالرِّنا عند القاضي بصريح لفظه بأن قال: نِكتُ، وكذلك شهادتهم إنَّما يُعتبرُ إذا صرَّحوا بأنَّه زني، حتى إذا شَهدوا على أنَّه جامعها لا يحدُّ.

(**عاقلٌ بالغٌ**) حصر ثبوتَ الزنا على البيِّنة والإقرار؛ لأن علمَ القاضي ليس بحجَّةٍ في باب الحدود الخالصة لله.

(واعتبروه) أي: الإقرار (من ذميّ بذميّةٍ) أي: بزناه بها، فيحدُّ به. وقال: مالك: لا يحدُّ.

قيَّد بالإقرار؛ لأنه يحدُّ بشهادة أهل الذمَّة عليه اتِّفاقًا.

وقيَّد بالذمية؛ لأن الزّنا بالمسلمة على وجه الإكراه موجبٌ للقتل؛ لأنه نقضُ العهد عنده.

له: إنَّ قولَ الذميّ لا يوجبُ على القاضي شيئًا.

ولنا: إنَّه إقرارٌ على نفسه لا تهمةَ فيه، فيقبل، ووجوبُ الإقامة على القاضي بسبب تقلُّوه القضاءَ، لا بقول الذميّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – ولا عبداً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في التجريد للقدوري، 5671/11. وقد روي من قول الشعبي وإبراهيم، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 174/14. وكليهما دون ذكر الموضحة. قال: الزيلعي في نصب الرابة 379/4: غريب مرفوعًا والمحفوظ أنه من قول الشعبي. وآخرها مروي مرفوعًا، انظر: مصنف عبد الرزاق، 306/9-607؛ السنن الكبرى للبيهقي، 83/8.

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  c - والله أعلم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مسند أحمد بن حنبل، 412/1؛ 343/2؛ صحيح ابن حبان، 267/10.

<sup>-</sup> بالقصد.

(أربع مراتٍ) وهو ظرفٌ لقوله: (أقرّ). (في أربعة مجالسَ من مجالسه) أي $^{1}$ : مجالس المقرّ.

(ولا نكتفى بالمرّة) أي: بإقراره بالرِّنا مرّةً. وقال الشافعيّ: يكتفى به؛ لأن الإقرارَ مظهرٌ، وتكرارُه لا يفيدُ شيئًا، كما في سائر الحقوق<sup>2</sup>.

**ولنا**: ما روي أنه صلى الله عليه وسلم أخَّر إقامةَ الحدِّ على ماعزِ إلى أن تمَّ إقرارُه أربعَ مراتٍ في أربعة مجالسَ<sup>3</sup>.

(فسأل) الحاكمُ المقرّ (عما تقدّم) أي: عن ماهيَّة الزِّنا، وكيفيَّته، ومكانه، وزمانه، والمزنيّ بها. قيل: لا يسأله عن الزّمان؛ لأن تقادُمَ العهد غيرُ مانع في الإقرار، والأصحُّ: أنَّه سأله؛ لجواز أنه زني في صباه. (فبيّن) المقرّ (حَكَمَ به) أي: الحاكمُ بالزّنا.

(ولم يلحقوا بهما) أي: بالإقرار والشُّهادة (ظهورَ الحَبَل) يعني: لم يثبت الزنا بظهور الحبل عندنا. وقال مالكِّ: يثبتُ به؛ لأن ظهورَه من غير زوج دليلٌ على زناها.

ولنا: إنَّ احتمالَ النِّكاح الصَّحيح أو الفاسد قائمٌ، فلا يجبُ الحدُّ بالشكِّ.

(ويقبلُ رجوعه) أي: رجوعُ المقرّ عن إقراره بالرِّنا في أثناء الحدِّ أو قبل إقامته، فلا يحدُّ بعده؛ لأن رجوعَه خبرٌ محتملٌ للصِّدْق، فيندرئُ الحدُّ بهذه الشبهة. (ويستحبُّ) للإمام (تلقينُه إيَّاه) أي: أن يلقّنه الرجوعَ، بأن يقول: لعلك قبّلتَ، أو لمستَ، أو تزوّجتَ.

(ولو أقرّ) بالزنا (بعد القضاء بالبيّنة مرةً؛ يسقطه) أي: أبو يوسف الحدَّ؛ لأن الشهادةَ لا تُعتبرُ مع الإقرار، وكذا لا يعتبرُ إقرارُه؛ لعدم كونه أربعَ مراتٍ. (وأقامه) أي: محمدٌ الحدُّ؛ لأن الشهادةَ بعد القضاء تأكَّدتْ بإقراره.

قيَّد بقوله: «بعد القضاء»؛ لأنه لو أقرَّ قبل القضاء يسقطُ اتِّفاقًا.

(ويبدأ الشهودُ برجم المحصن) وتفسيرُ الإحصان سيأتي قريبًا، ورجمُهُ: رميُّه بالحجارة حتى يموتَ. (ثم الإمامُ) ثُمَّ الناسُ؛ لِمَا روي أنَّ عليًا رضى الله عنه هكذا فعله.

(وتقدَّمَ في الإقرار) يعنى: إذا أقرَّ المحصنُ بالزنا يبدأ برجمه الإمامُ، (ثم الناسُ).

(ويجوز أن يُحفرَ لها) أي: للمحصنة (في الرَّجْم) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر أن يحفرَ للغامديَّة حفرةٌ إلى صدرها، ورماها بحصاةٍ مثل الحمّصة 4، وقد كانت أقرّت بالزنا، ويرجم المحصنُ قائمًا، والرجمُ ثبت بالسُّنَّة المشهورة، فصار كالمتواتر؛ لاتصال القبول به من العلماء، وبهذا الوجه جازت الزيادةُ على كتاب الله تعالى.

(ويغسلُ ويكفُّنُ ويصليَّ عليه) لقوله صلى الله عليه وسلم في المرجوم: «اصنعوا به كما تصنعون بموتاكم» 5.

(فإن امتنع الشهودُ) كلُّهم أو بعضُهم من ابتداء الرَّجْم (سقط) الحدُّ؛ لأنه يدلُّ على الرجوع. (أو غابوا) يعني: لو شهدوا بزنا محصن، ثُمَّ غابوا (**يحكم بإقامته**) أي: أبو يوسف بإقامة الحدِّ؛ لأن زناه ظهر بالحجَّة الكاملة. (**وهما بانتظارهم**) أي: قالا: لا رجم<sup>6</sup> حتى يحضرَ الشهودُ، ويبدؤوا برجمه؛ ليقام الحدُّ على الوجه 7 المشروع.

وضع في الرجم؛ إذ في الجلد لا يُشترطُ بدايةُ الشهود اتفاقًا. من «الحقائق».

(ومنع الناسَ من الحدِّ بقول القاضى ما لم يعاينوهم) أي: إذا ثبت زنا محصنِ بالشُّهود عند القاضي، فقال للناس: ارجموه؛ لا يرجمونَه عند محمدٍ ما لم يعاينوا الشهودَ وأداءهم، وبقوله أخذ فقهاءُ ما وراء النهر؛ لغلبة الفساد على قضاة الزمان، وانتفاءِ الاعتماد عليهم والائتمان. وقالا: يرجمونَه؛ لأنَّهم مأمورون بطاعته. ولقد أحسن من فصَّل بين القضاة: بأنَّه إن كان عالمًا عادلًا؛ وجب ائتمارُه من غير تفحُّص، وإن كان عادلًا جاهلًا؛ يُسألُ<sup>8</sup> عن كيفيَّة قضائه، فإذا أخبر ما يوافِقُ الشرعَ يُعملُ بقوله، وإن كان ظالمًا جاهلًا كان أو عالمًا؛ لا يُقبلُ قولُه.

<sup>1</sup> د – مجالسه أي.

 $<sup>^2</sup>$  ح $^-$ كما في سائر الحقوق.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، المحاربين 7، 14؛ صحيح مسلم، الحدود 16. وليس فيه ذكر أربع مجالس. وطرده ماعزًا ثلاث مرات يذكر في حديث أخرجه ابن حبان في صحيحه 246/10؛ والحديث مع ذكره في تبيين الحقائق للزيلعي، 166/3.

<sup>4</sup> صحيح مسلم، الحدود 23؛ سنن أبي داود، الحدود 24؛ السنن الكبرى للنسائي، 304/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مصنف عبد الرزاق، 537/3؛ مصنف ابن أبي شيبة، 155/7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يرجم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: الوجه.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: سأل.

قال المصنِّفُ في «شرحه»: أقول: ويجوز أن يُسأل الثالث عن ثبوت الحكم عنده، فإن وافَقَ حكمُه الشرعَ عمل به، وإلا تركه. إلى هنا كلامه.

وأقول: إذا كان القاضي ظالمًا لا يُعتمدُ على خبره، فكيف يسأل عنه؟ إذ يحتمل أن يُخبرَ خلافَ ما وقع عنده.

(ويُجلدُ الحرُّ مائةَ جلدةٍ) لقوله تعالى: ﴿الرَّانِيَةُ وَالرَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ﴾ [النور، 2/24]، (والعبدُ خمسين) جلدةً؛ لقوله تعالى في حق الإماء: ﴿فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ﴾ [النساء، 25/4]، والمرادُ به الجلدُ؛ لأن الرجمَ لا يتنصَّفُ، فإذا ثبت التَّنصيفُ في الإماء لمكان الرقِّ؛ ثبت في العبد بدلالة النصّ، أو بدخول العبيد بالآية، وتأنيثُ اللَّفظ للتَّعليب.

(ولا نجيزُه) أي: جلدَ العبد (لمولاه بغير إذن 1 الإمام) وقال الشافعيُّ: يجوزُ؛ لأن ولايةَ المولى على عبده أكثرُ من ولاية الإمام، فيقيم عليه الحدَّ كالتعزير.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «أربعٌ إلى الولاة: الحدودُ، والصدقاتُ، والفيءُ، والجمعاتُ»<sup>2</sup>.

اعلم أنَّ الخلافَ فيما إذا كان المولى ممن يملكُ إقامةَ الحدِّ بتقلّد القضاء، حتى لو كان مكاتبًا أو ذميًّا أو امرأةً؛ لا<sup>3</sup> يقيمُ الحدَّ اتّفافًا.

(وينزعُ عنه) أي: عن المحدود (ثيابُه) غير ما يستر العورة، (والفروُ والحشوُ) وهو الثوبُ المخيطُ بالقطن (عن المرأة) لأن الفروَ والحشوَ مانعان عن وصول الألم الزاجر.

(ويفرَّقُ) الضربُ (على أعضائه) لأن كلَّ عضو نال اللَّذَّةَ منه، فيعطى حظَّهُ من الضرب.

(قَائمًا) لِمَا روي أنَّ عليًا رضي الله عنه ضرب الرجالَ في الحدود قيامًا، والنساءَ قعودًا.

(بسوطٍ لا ثمرة له) أي: لا غصنَ له ولا عقدةَ، (ضربًا متوسطا) وهو المؤلمُ الغيرُ الجارح. (ويحترز عن الوجه) لأن ضربَه يزيلُ الحسنَ، وهو إتلافٌ حكميٌّ، (والفرجَ والرأسُ) لأن ضربَه متلفٌّ.

(ويأمر بضربه) أي: أبو يوسف بضرب رأسه (سوطًا) واحدًا في آخر الحدِّ. وقالا: لا يضربُه.

له: قولُ أبي بكر للجلَّاد: اضرب الرأسَ، فإنَّ فيه شيطانًا.

ولهما: قولُ عمر رضي الله عنه: إيّاك أن تضربَ الرأسَ والفرجَ، وحديثُ أبي بكر نقل أنّه كان في مفسدٍ ساعٍ مستحقِّ للهلاك. (ولا يُجمعُ بين الجلد والرجم) في المحصن؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم لم يجمع بينهما<sup>4</sup>، (ولا نجمعُ بين الجلد والنفي حدًّا) وقال الشافعيُّ: يغرّبُه عامًا على أنَّه من الحدِّ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «الزاني عليه جلدُ مائةٍ وتغريبُ عام»<sup>5</sup>.

ولنا: قوله تعالى: ﴿الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا﴾ [النور، 2/24]، جعل الجلدَ كلَّ الموجَب؛ لأنه قرنَه بالفاء، ولو كان النفيُ حدًّا؛ لكان الجلدُ بعضَ الموجب، فيكون نسحًا.

قيَّد بقوله: «حدًّا»؛ لأن النفيَ بطريق السِّياسة جائزٌ عندنا إن رأى الإمامُ فيه مصلحةً، ولا يختصُّ ذلك بالزنا؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم نفى المختَّث<sup>6</sup>، وعمرُ نفى غلامًا صبيحًا يفتتنُ به الرجالُ والنساءُ، فقال الغلامُ: ما ذنبي يا أمير المؤمنين؟ فقال: لا ذنبَ لك، وإنَّما الذنبُ لى حيثُ لا أطهر دار الهجرة منك<sup>7</sup>.

وفي «النهاية»: يحتملُ أن يراد من التغريب في الحديث: الحبسُ كما قال الشاعرُ:

ومن يكُ أمسى بالمدينة رحلُه ﴿ فَإِنِّي وقيارٌ بها لغريبُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: أمر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 81/9. قال: الزيلعي في نصب الراية 326/3: غريب؛ وقال: ابن حجر في الدراية (99/2): لم أجده. وقد روى ابن أبي شيبة في مصنفه عن الحسن قوله 441/14: أربعة إلى السلطان: الزّكاة، والصلاة، والحدود، والقضاء.

<sup>3</sup> د: فلا.

<sup>4</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وفعل النبي كذلك في قصة العسيف وماعز، انظر: صحيح البخاري، الأحكام 21؛ المحاربين، 24؛ صحيح مسلم، الحدود 17، 25. وهذا ضعيف وهناك حديث آخر أخرجه أبو داود من حديث جابر أن رجلًا زنى فأمر به النبي صلى الله عليه وسلم فجلد الحد، ثُمَّ أخبر أنه محصن فأمر به فرجم، وهذا ضعيف الإسناد، انظر: سنن أبي داود، الحدود 25

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الشهادات 8؛ المحاربين 17؛ صحيح مسلم، الحدود 25، بمعناه.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، النكاح  $^{11}$ ؛ المحاربين  $^{18}$ ؛ صحيح مسلم، السلام  $^{3}$ 

<sup>7</sup> المبسوط للسرخسي، 45/9.

أي: لمحبوس.

(ويرجمُ المريضُ) المحصن؛ لأن الإتلافَ كان مستحقًا عليه، فلم يكن المرضُ مانعًا، (ويؤحَّرُ جلدُه) إلى أن يبرأَ من مرضه؛ لأن جلدَه قد يفضي إلى الهلاك، ولهذا لا تُقطعُ يدُ السارق في غاية الحرّ والبرد؛ لإفضائه إلى الهلاك.

(وجلدُ الحامل) أي: إذا زنت الحاملُ، وكان حدُّها الجلد؛ يؤخَّرُ جلدُها (حتى تتعالى) أي: تخرج (من نفاسها) لأن ذلك نوعُ مرضٍ، فيؤخَّرُ إلى زمان البرء. (ورجمُها) أي: يؤخِّرُ رجمُ الحامل (حتى تضعَ) حملَها؛ لأن الولدَ نفسٌ محترمةٌ لا يجوز إهلاكُه. (والتَّأخيرُ) أي: تأخيرُ رجم الحامل (إلى استغناء الولد) أي: إلى أن يستغني ولدُها عنها (لعدم المربّي) أي: إذا لم يوجدْ من تقوم 1 بتربيته (روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال للغامدية بعدما وضعتْ: «ارجعي حتى يستغنيَ ولدُك»2.

(ونَشترطُ الإسلامَ في الإحصان) وقال الشافعيُّ: ليس بشرطٍ<sup>3</sup>؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم رجم يهوديين قد زنيا<sup>4</sup>.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «من أشرك باللهِ فليس بمحصنٍ» <sup>5</sup>، ورجمُه صلى الله عليه وسلم كان بحكم التوراة <sup>6</sup> قبل نزول آية الجلد، ثُمَّ نسخ.

(مضافًا) أي: حالَ كون الإسلام منضمًا (إلى الحريَّة والبلوغ والعقل) وهذه الأوصافُ شرطٌ اتِّفاقًا. إنَّما شرط الحريّة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تحصّنُ الحرُّ الأمةَ، ولا العبدُ الحرَّةَ» وشرط العقل والبلوغ؛ لأن المحصنَ إنَّما يكون أهلًا للعقوبة بهما.

(والدخول بزوجته في نكاحٍ صحيحٍ) إنَّما شرط الدُّخولُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الثيبُ بالثيب جلدُ مائةٍ ورجمّ بالحجارة»<sup>8</sup>.

قيَّد بالثيابة، وهي إنَّما تحصل بالدخول؛ معناه: جلدُ مائة إن لم يكونا محصنين، ورجمٌ بالحجارة إن كانا محصنين، والمعتبرُ في الدُّخول<sup>9</sup>: إيلاجُ الحشفة في القبل، لا الإنزالُ.

(وهما محصنان) الجملة حالية، أي: وهما على صفة الإحصان من الحريّة والبلوغ والعقل حالة الدخول. وإنَّما شرط ذلك؛ لأن هذه النعمة يتكامل به؛ إذ الطبع ينفرُ عن صحبة المجنونة والصغيرة والمملوكة والكافرة.

(ويحكم به) أي: أبو يوسف بإحصان الزوج (لإسلامها بعده) أي: بعد الدخول. وقالا: لا يثبتُ إحصانُه.

له: إنَّ الرغبةَ وافرةٌ بوطء البالغة العاقلة، فيكون النعمةُ متكاملةً.

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم لحذيفةَ وقد تزوج ذميَّة: «دَعْها، فإنَّها لا تحصِّنُك»<sup>10</sup>.

(وأثبتناه) أي: الإحصان (برجل وامرأتين) وقال زفر: لا يثبتُ بشهادة 11 المرأة احتيالًا للدَّرْء؛ لأن الإحصانَ شرطٌ في معنى العلَّة؛ لأنه يوجب تغليظ الجناية، فتلحقُ بالعلَّة، وهو الزنا في اشتراط الذُّكورة.

ولنا: إنَّه عبارةٌ عن أوصافٍ جميلةٍ، فيكون شرطًا وعلامةً لأهليَّة الزاني للرَّجم<sup>12</sup>، ولا أَثَرَ لذلك في العقوبة، فالحكمُ لا يُضافُ إلى الأهلية، فكذا إلى شرطها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – من تقوم.

<sup>2</sup> لم أجده بهذا اللفظ، وقد روي بلفظ: «اذهبي فأرضعيه حتى تفطميه»، انظر: صحيح مسلم، الحدود 23؛ سنن أبي داود، الحدود 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: شرط

 $<sup>^{4}</sup>$  سنن أبي داود، الحدود  $^{25}$ ؛ مسند أبي عوانة،  $^{143/4}$ .

<sup>5</sup> سنن الدارقطني، 178/4؛ السنن الكبرى للبيهقي، 216/8.

<sup>.143/4</sup> مسنن أبي داود، الحدود 25؛ مسند أبي عوانة،  $^6$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  لم نجده مرفوعا إلا في مجمع الأنهر لشيخي زاده،  $^{589/1}$ . وقد وري عن الحسن قوله في مصنف ابن أبي شيبة،  $^{516/14}$ ؛ وعن الحسن وإبراهيم وابن المسيب موقوفا في مصنف عبد الرزاق،  $^{307/7}$ .

 $<sup>^{8}</sup>$  صحيح مسلم، الحدود 12؛ سنن أبي داود، الحدود 23؛ سنن الترمذي، الحدود  $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح: بالدخول.

<sup>10</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 18/14؛ المعجم الكبير للطبراني، 103/19؛ سنن الدارقطني، 180/4، وخطاب النبي فيه لكعب بن مالك. وذكر حذيفة السرخسي في المبسوط، 147/5، رغم ذكره الجصاص كعب بن مالك في شرح مختصر الطحاوي، 153/6.

<sup>11</sup> د: شهادة.

<sup>12</sup> د: الرجم.

(ولو قالوا: دخل بها) أي: بمنكوحته المسلمة العاقلة البالغة نكاحًا صحيحًا، (فهي) أي: تلك الشهادة (مقبولة) عند أبي حنيفة، والإحصان ثابت بها (كالجماع) أي: كما يثبث الإحصان إذا شهدوا بأنّه جامَعَها اتفاقًا. (وخالفه) محمد، وقال: لا يثبث إذا شهدوا بالدخول بها؛ لأنه يعبَّر به عن الوطء والدخول للزيارة، فلا يثبث بالمحتمل ما هو شرط الحد.

ولأبي حنيفة: إنَّ الدخولَ في المنكوحة إنَّما يُستعملُ في الوطء إذا استعمل بالباء، وأما الدخولُ للزيارة؛ فيُستعملُ أ ب«على»، يقال: دخل عليها.

(وإذا شهدوا بحدً) أي: بما يوجبه كالزنا والسرقة (متقادم) أي: في زمانٍ سابقٍ، وحدُّ التقادم مقدَّرٌ بستَّة أشهرٍ، وإليه أشار في «الجامع الصغير»، وعند أبي حنيفة: هو مفوَّضٌ إلى رأي الإمام، وعند صاحبيه: مقدَّرٌ بشهرٍ، وهو روايةٌ عنه، وهذا هو الأصحُّ. وحدُّ التقادم في الشُّرُب كذلك عند محمد، وعندهما: مقدَّرٌ بزوال الرائحة كما يأتي في موضعه. (لا لبُغدهم) عن الإمام (ردّتُ) شهادتهم؛ لأن تأخيرهم إن كان للسَّتْر؛ فالإقدامُ على الشهادة بعده يكون عن عداوةٍ، وإن كان لا للسَّتْر؛ صاروا فاسقين بالتَّأخير، فلا تُقبلُ، بخلاف الإقرار حيثُ يُقبلُ عندنا وإن تقادَم؛ إذ لا تهمةً منه؛ إذ المرءُ لا يتَّهمُ على نفسه، وزفرُ قاس الإقرار بالشهود في عدم الوجوب بالتقادم، والشافعيُّ قاس الشهادة بالإقرار في الوجوب، ونحن فصَّلنا بينهما. وأما إذا كان المانعُ عن شهادة الفور بُعْدَهم عن الإمام مسيرةً شهرٍ مثلًا؛ تقبلُ شهادتهم.

(إلا في القذف) يعني: تقادُمُ القذف غيرُ مانعٍ عن حدِّه؛ لأن فيه حقَّ العبد، وهو دفعُ العار عنه، والتقادمُ غيرُ مانعٍ في حقوق العبد. وأما التقادمُ في السرقة؛ فلا يمنعُ ضمانَ المال؛ لأنه حقُّ العبد، ويمنعُ قطعَ اليد؛ لأنه حقُّ الله تعالى.

والتقادمُ كما يمنع الشهادةَ في الابتداء؛ يمنع إقامةَ الحدِّ بعد القضاء قبل الإمضاء، كما إذا هرب بعد ضرب بعض الحدِّ، ثُمَّ أُخِذَ بعد تقادم الزمان؛ لا يُقامُ عليه بقيَّةُ الحدِّ؛ لأن الإمضاءَ في الحدود من القضاء، بدليل أنَّ شهودَ الزنا إذا ارتدُّوا بعد القضاء قبل الإمضاء لا يقام الحدُّ؛ لثبوت شبهةِ.

(ويحدُّون بنقصان² عددهم) لأن كلامهم قذف، وخروجُه إلى الشهادة موقوفٌ على إكمال العدد.

(ولو جلد، فظهر أحدُهم عبدًا) أو محدودًا في قذفٍ (حُدُّوا) أي: الشهود؛ لنقصان عددهم.

(وأرشُ الصَّرْب الجارح غيرُ واجبٍ) يعني: إذا شهد أربعةٌ على غير محصنٍ بالزنا، فجلده القاضي، فجرحه الجلدُ؛ فأرشُه غيرُ واجبٍ عند أبي حنيفة. (وأوجباه في بيت المال) ومعرفةُ الأرش بأن يقوَّمَ المحدودُ عبدًا سليمًا من هذا الأثر وغيرَ سليمٍ، فينظرُ إلى ما بينهما من التّفاوت.

وكذا الخلافُ لو مات من الجلد، فديتُه هدرٌ عنده، وفي بيت المال عندهما.

لهما: إنَّ فعلَ الجلَّد ينتقل إلى القاضي، فيجب الضمانُ عليه، إلا أنَّه لا ضمانَ على القاضي؛ لأنه عاملُ للمسلمين، فيجب في مالهم، وهو بيتُ المال، كما لو رُحِمَ، فوقع الخطأُ في قضائه.

وله: إنَّ المستحقَّ بشهادتهم الضربُ المؤلمُ لا الجارحُ، والجرحُ إنَّما لزم من ضعف المحلِّ، ولو وجب الضمانُ به لامتنع الناسُ عن إقامة الحدِّ مخافةَ الغرامة؛ إذ التَّمييزُ بين الجارح وغيره متعسِّرٌ.

وفي «مبسوط فخر الإسلام»: لو قال قائل: يجب الضمانُ على الجلاد؛ فله وجة؛ لأنه كان مأمورًا بضربٍ مؤلمٍ لا جارحٍ، فوقع فعله تعديًا.

(ولو رجعوا بعد الرَّجْم حَدَدْناهم) أي: يحدُّون حدَّ القذف. وقال زفر: لا يحدُّون.

قيَّد بالرجوع؛ لأنَّهم لو ظهروا عبيدًا لا يحدُّون اتِّفاقًا؛ لأنَّهم صاروا قاذفين حيًا، ثُمَّ ماتَ، والحدُّ لا يورَثُ.

وقيَّد بقوله: «بعد الرجم»؛ لأنَّهم لو رجعوا قبله يُحَدُّون اتِّفاقًا.

وقيَّد بالرجم؛ لأنَّهم لو رجعوا بعد الجلد يحدُّون اتِّفاقًا.

(وغرموا الدية) اتِّفاقًا؛ لأن النفسَ تلفتْ بشهادتهم.

له: إنَّ كلامهم السابقَ صار بالرجوع قذفًا قبل الرجم، فلا حَدّ؛ لأن من قذف حيًا ثُمُّ مات المقذوفُ لا يحدُّ القاذفُ، وإن جُعِلَ قذفًا بعد الرجم؛ فلا حَدُّ أيضًا؛ لأن من قذف المرجومَ بحكم الحاكم لا يحدُّ.

<sup>1</sup> د: فمستعمل.

<sup>2</sup> د: لنقصان.

ولنا: إنَّ الشهادةَ انتقضتْ بالرجوع، فانفسخَ ما ابتني عليه، وهو القضاءُ، فصاروا كأنَّهم قذفوا الميتَ في الحال، فيحدُّون. (ولا نقتلهم) أي: الشُّهود الرَّاجعين. وقال الشافعيُّ: يُقتلون. هذا إذا قالوا: تعمَّدْنا، وإن قالوا: أخطأنا؛ غرموا الديةَ اتِّفاقًا.

له: إنَّهم قاتلون معنيَّ؛ لأن القتلِّ وُجِدَ بسببهم، فصاروا كالمكره.

ولنا: إنَّ علَّة القتل هو القضاءُ، ورجمُ الناس باختيارهم، ومع وجود العلَّة لا يُضافُ الحكمُ إلى السبب، والقاضي لا يصلح أن يكون آلةً للشُّهود، وكذا الناسُ، فلا يلزمهم القصاصُ، ولكنَّهم لكونهم سببًا يضمنون، والمالُ يجبُ بدليل فيه شبهةً.

(أو أحدهم) أي: لو رجع أحدُ شهود الزنا بعد القضاء (قبل الإمضاء) أي: قبل إقامة الحدِّ؛ (حدَّه) أي: محمدٌ الراجع (وحده. وعمَّما) أي: قالا: حُدُّوا جميعًا، ويسقطُ الحدُّ عن المشهود عليه اتِّفاقًا للشُّبهة.

قيَّدنا بقولنا: «بعد القضاء»؛ لأنه لو رجع قبل القضاء يحدُّون اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «قبل الإمضاء»؛ لأنه لو رجمه، ثُمَّ رجع؛ حُدَّ الراجعُ وحده اتِّفاقًا، وغرم ربعَ الدِّية.

له: إنَّ الشهادةَ تأكَّدتْ بالقضاء، فلم ينفسخْ إلا في حقِّ الراجع، كما لو رجع بعد الإمضاء.

ولهما: إنَّ الإمضاءَ في الحدود ملحقٌ بالقضاء، ولهذا لو سقط إحصانُ المقذوف أو عزل القاضي؛ فالإمضاءُ ممنوعٌ. ولو رجع أحدُهم قبل القضاء يحدُّون، فكذا لو رجع قبل الإمضاء.

(ولو شهدوا أنَّه زني بعمرةَ، وآخرون بأخرى) أي: وشهد رجالٌ آخرون أنَّه زني بامرأةٍ أخرى كعزَّة مثلًا، (فرُحِم، ثُمَّ رجعوا) أي: الشهود كلُّهم (ضمنوا) ديته اتِّفاقًا. (ومنع) محمدٌ (من حدِّهم) وقالا: يحدُّون حدَّ القذف.

له: إنَّ رجوعَ كلَّ فريقِ لا يصحُّ في حقِّ الآخر في إيجاب الحدِّ عليهم؛ لأن كلًّا منهما يُثبتُ زناً غير ما يثبته الآخرُ ضرورةً، فصار كلُّ فريق كأنَّ الفريقَ الثاني لم يرجعْ، ولو كان كذلك؛ لم يحدُّ الرَّاجعون، كذا هذا.

ولهما: إنَّ إقرارَ كلّ فريقِ على نفسه صحيحٌ، وكلُّهم بالرُّجوع أقرُّوا أنَّهم قذفوا عفيفاً، فيُحَدُّون، وشهادةُ الفريقين تنزَّلتْ منزلةً الشَّهادة على زناً واحدٍ في حكم الضَّمان، حتى لو رجع من كلِّ فريقٍ اثنان لم يجب الضَّمانُ؛ لبقاء نصاب الشُّهادة، ولولا قيامُ الشَّهادتين مقامَ الشهادة لضَمِنوا؛ لأن الباقي من كلّ فريق ليس بنصابٍ كامل، فكذا في الحدِّ، فصاروا كما لو شهد ثمانيةٌ على زنا واحدٍ، فرُحِم، فرجعوا، فيحدُّون.

(ومنعناه لاختلافهم) أي: إذا شهد أربعةٌ على زنا رجل، فاختلفوا (في مكانه) أو زمانه، فردَّت شهادتهم؛ لأن اختلاف الفعل المشهود عليه أُوْرَثَ شبهةَ اختلاف المشهود عليه، فلا يحدُّون عندنا خلافًا لزفر.

له: إنَّ العددَ لم يتكامَلُ في كلّ زنا، فصاروا قاذفين، فيحدُّون.

**ولنا**: إنَّ العددَ تكامَلَ في أصل الزنا، ولم يتكامَلُ في وصفه، فبالاعتبار الأوَّل قلنا: لا يحدُّ الشُّهودُ، وبالاعتبار الثَّاني: لا يحدُّ المشهودُ عليه.

اعلم أنَّ ردَّ شهادتهم باختلاف المكان فيما إذا لم يمكن التَّوفيقُ، أمَّا إذا أمكنَ بأن شَهدَ اثنان أنَّه زني في ناحيةِ بيتٍ، وآخران أنَّه زني في ناحيةٍ أخرى منه، والبيتُ صغيرٌ؛ يقبلُ شهادتُهم؛ لاحتمال انتقالهما بالاضطراب، وكذا لو اختلفا في ساعتين من يومٍ متقاربتين بحيث يمكن أن يمتدَّ الزنا إليها.

فإن قلت: إذا اختلفوا في طَوْعها وكرهها لا يجب الحدُّ عند أبي حنيفة، فكان ينبغي أن يجبَ؛ لأن التَّوفيقَ ممكنٌ، بأن يكون أوَّلُ الفعل طَوْعًا وآخرُه كرهًا.

قلت1: الإكراهُ مسقطٌ للحدِّ، سواءٌ وُجِدَ في أوَّله أو آخره.

(كما نمنعه عنهم) أي: الحدَّ عن الشُّهود إذا كانوا (فسقةً) خلافًا للشافعيّ.

له: إنَّ الفاسقَ لا شهادةَ له، فيحدُّون.

ولنا: إنَّ الفاسقَ أهل لتحمُّل الشَّهادة مع قصور أدائه لتهمة الفسق، فبالاعتبار الأوَّل ثبت شبهة الزنا، فيسقط إحصانُ المشهود عليه، وبالاعتبار الثَّاني ثبت شبهةُ عدم الزنا، فيمتنع الحدَّان جميعًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قلنا.

(ولو شهدوا، فزكّوا) أي: إذا شهد أربعة بزنا رجلٍ، فزكّاهم المزكّون، (فرجم، ثُمَّ ظهروا) أي: الشهودُ عبيدًا، (أو أحدُهم عبدًا؛ فالضمانُ) أي: الديةُ (على المزكين) عند أبي حنيفة (إن تعمّدوا) أي: إن قالوا: عَلِمْنا أنّهم عبيدٌ، وتعمدنا بالكذب. (وقالا: في بيت المال).

قيّد بتعمدهم؛ لأنَّهم لو قالوا: أخطأنا؛ فضمانُهُ في بيت المال اتِّفاقًا؛ لأنَّهم أخطؤوا فيما عَمِلوا لعامَّة المسلمين، فصاروا كالقاضي. هذا إذا أخبروا بالحريَّة، وأمَّا إذا قالوا: هم عدولٌ، فظهروا ألم عبيدًا؛ لم يضمنوا اتفاقًا؛ لأن الرقَّ لا ينافي العدالةَ؛ إذ هي اجتنابُ المحظورات.

وقيّد بقوله: «رجم»؛ لأنه لو قتله رجلٌ عمدًا بعد تزكية الشُّهود، وأمر القاضي برجمه، فظهروا عبيدًا؛ فديتُه في ماله اتِّفاقًا؛ لأنه عمدٌ، والعاقلةُ لا يعقلُ العمدَ، وكان القياسُ القِصَاص؛ لأنه حرَّ رأسَه، والمأمورُ به كان الرجمَ، لكنَّه سقط؛ لأن القضاءَ أَوْرَثَ شبهةَ الإباحة.

لهما: إنَّ المزكين أثنوا على الشُّهود خيرًا، فلا يضمنون، كما لو أثنوا على المشهود عليه خيرًا، بأن شهدوا بإحصانه، ثُمَّ رجعوا. وله: إنَّ الشهادةَ علَّةٌ للحكم، وهي إنَّما يصيرُ عاملةً بالتزكية؛ لأن بها يرجَّحُ جانب صدقُ الشُّهود، فكانت التزكيةُ علَّةَ العلَّة، فيضاف الحكمُ إلى صاحبها، بخلاف شهود الإحصان؛ لأنَّهم شهودُ شرطٍ محضٍ، والحكمُ لا يضاف إلى صاحبِ شرطٍ، وإنَّما شرط تعمُّدهم؛ لأن هذا الضمانَ ضمانُ السَّبَب<sup>2</sup>، وهو إنَّما يعتمدُ على التعدِّي.

(ولو رجع المزكُون) عن تزكيتهم بعد رجم المشهود عليه، وقالوا: إنَّهم عبيدٌ، فزكيناهم عمدًا، (عُرِّروا) أي: المزكون اتِّفاقًا، (وعليهم الضَّمانُ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا ضمانَ عليهم.

هذا إذا قالوا: تعمَّدْنا، وإن قالوا: أخطأنا في التزكية؛ لا يضمنون اتِّفاقًا.

**له:** إنَّهم بمنزلة علَّةِ العلَّة.

ولهما: إنَّهم شهودُ الشُّرْط كما مَرَّ.

والأصحُّ: أنَّ الدية في هذه المسألة لا تجب في بيت المال؛ لأن خطأً القاضي غيرُ متيقَّنٍ؛ لجواز كذبهم في الرجوع، وفي المسألة الأولى متيقَّنٌ؛ لأن أحدَ الشُّهود ظهر عبدًا، فظهر الفرقُ بين المسألتين؛ لأن الموجودَ في الثَّانية رجوعُهم فحسب، ففي الأولى رجوعُهم مع ظهور الشُّهود أو أحدهم عبدًا.

(ولو شهدوا به) أي: أربعة بزنا رجلٍ بفلانةٍ، (وشهد آخرون به) أي: بأنَّ الزنا الذي شهدوا به ثابتٌ (على الشُّهود؛ فالحدُّ غيرُ واجبٍ مطلقًا) أي: لا يحدُّ الشُّهودُ الأوَّلون والآخرون عند أبي حنيفة. (وقالا: حدَّ الأولون) حدَّ الزنا، وأما المشهودُ عليه؛ فلا يحدُّ اتِّفاقًا؛ لأن شهودَهُ مجروحون.

لهما: إنَّ زنا الأولين ثابتٌ بشهادة الآخرين، فوجب إقامةُ الحدِّ عليهم كما لو شهدوا ابتداءً.

وله: إنَّ الآخرين شهدوا بأنَّ الزنا الذي شهد به الأوَّلون هو المتحقِّقُ منهم، والفعلُ الواحدُ لا يتصوَّرُ من شخصين، وكلِّ من الفريقين يحتملُ الصدقَ والكذب، فأورث ذلك شبهةً، فلا يحدُّون.

(وشهادتُهم به) أي: بزنا رجلٍ (مع اختلافهم في طوعها) بأن قال اثنان منهم: إنَّها كانت مكرهةً، وآخران: إنَّها طائعة (مردودةٌ) عند أبي حنيفة لا يحدُّ الرجلُ ولا المرأةُ. (وقالا: يحدُّ الرجلُ) ولا تحدُّ المرأةُ؛ لأن شهادةَ الأربع اجتمعتْ على زناه طائعًا.

وله: إنَّ الشهادةَ مختلفة؛ لأن الزنا بها وهي طائعةٌ غيرُ الزنا بها وهي مكرهةٌ، فلم يتمَّ النصابُ.

(وإقرارُه به) أي: إقرارُ الرجل بأنَّه زنى بهذه المرأة في أربعِ مجالسَ (مع إنكارها غيرُ موجبٍ للحدِّ) عند أبي حنيفة. وقالا: يجب الحدُّ عليه.

وكذا الخلافُ إذا أقرَّتْ أنَّها زنتْ بهذا الرجل، فأنكرَ.

وفي «التبيين»: هذا إذا لم يتَّعِ المنكرُ منهما الشُّبهةَ، فإن ادَّعاها بأن قال: تزوَّجْتُها لا يجب الحدُّ على المقرّ اتِّفاقًا؛ لأن النكاحَ يقوم بالطَّوفين، ودعواه يحتمل الصدقَ.

لهما: إنَّ إقرارَه على نفسه صحيحٌ وإن لم يصحَّ على المرأة، وصار كما لو أقرَّ بالزنا بغائبةٍ أو بحاضرة، فقالت: استكرهني.

2 د: بسبب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وظهروا.

وله: إنَّها لَمَّا أنكرتْ؛ انتفى محلُّه، فأورث ذلك شبهةً في حقِّه؛ لأن الفعل لا يوجد بغير محلِّه، بخلاف ما استشهدا به؛ لأنَّها لو حضرتْ وأنكرت الزنا، أو ادعت النكاحَ حقيقةً؛ كان شبهةً؛ لاحتمال صدقها، واحتمالُ ذلك يكون شبهة الشبهة، فلا يعتبرُ. وأما قولُها: استكرهني؛ ففيه تصديقٌ لزناه، ودعوى لزيادةِ وصف الإكراه، فانتفت الشَّبهةُ في حقِّه بتصديقها. ثُمَّ إذا سقط الحدُّ؛ يجب المهرُ تعظيمًا لأمر البُضْع شرعًا، ولا يُلتفتُ إلى تكذيبها.

فإن قيل: على هذا لِمَ وجب الحدُّ على قاذفها بهذا الفعل؟

قلنا: لنسبتها إلى ما يتعيَّرُ به وتقضَى به شهوتُها بالتمكين.

(ولا نحدُّها إذا أطاعتْ صبيًا أو مجنوناً) وقال الشافعيُّ: تحدُّ؛ لأن الزنا وُجِدَ منها، وسقوطُ الحدِّ من جانبه لا يُسقطُ الحدُّ عنها، كما لو زنى بمجنونةٍ لا يسقطُ الحدُّ عنه.

ولنا: إنَّ المباشرَ للفعل هو الرجلُ، والمرأةُ تابعةٌ له، بدليل تصوُّرِ الفعل فيها وهي نائمةٌ، والفاعلُ إذا كان زانيًا تصيرُ هي زانيةً تبعًا له، والزنا منعدمٌ من الصبيّ والمجنون لكونهما غير مكلَّفين، فلا تصيرُ هي زانيةً.

(ولا إذا زنى) أي: لا يحدُّ الرجلُ إذا زنا (في دار الحرب، ثُمَّ خرج إلينا) مسلمًا. وقال الشافعيُّ: يحدُّ؛ لأنه لَمَّا أسلم؛ التزم أحكامَ الإسلام، ومنها الحدُّ.

ولنا: إنَّ الزِّنا في دار الحرب لم ينعقدْ موجبًا؛ لانقطاع ولاية الإمام عنها، فلا يكون موجبًا بالانتقال منها.

وفي «التبيين»: لو غزا الخليفةُ أو أميرُ مصرٍ، فدخل دارَ الحرب؛ فله أن يقيمَ الحدَّ على من زنى في عسكره؛ لأن العسكرَ تحت ولايته، ولا يقيمُ على من زنى في خارجه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يقامُ الحدودُ في دار الحرب»1.

وإنَّما قيَّدنا بالخليفة أو أمير مصرٍ؛ لأن أميرَ العسكر لا يقيمُ الحدَّ على من زنى منهم؛ لأن المفوَّضَ إليه تدبيرُ الحرب، لا إقامةُ الحدود.

(ويحكم) أبو يوسف (بحدِّ المستأمن) أي: بوجوب الحدود كلِّها، (إلا في الخمر) أي: حدّ الخمر لا يجب عليه اتِّفاقًا؛ لأنه يراه حلالًا. (وعكسا) أي: قالا: لا تجب الحدودُ عليه، (إلا في القذف) أي: يجب حدُّ القذف عليه اتِّفاقًا، وأما حدُّ الرِّنا والسَّرقة؛ فواجبٌ عنده، وغيرُ واجبٍ عندهما.

قيَّد بالمستأمن؛ لأن الذميَّ كالمسلم اتِّفاقًا.

له: إنَّ المستأمنَ ملتزمٌ أحكامَنا ما دام في دارنا، ولهذا يؤاخذُ بالقصاص وحدِّ القذف، فتُقامُ عليه الحدودُ.

ولهما: إنَّ المستأمنَ من دخل دارنا لقضاء حاجته وعوده، ولم يلتزم أحكامنا، وإنَّما يقامُ عليه حدُّ القذف؛ لأنه التزمَ أن لا يؤذي أحدًا منًا، فإذا قذف مسلمًا؛ فقد آذاه.

(ولو زنى مسلمٌ بمستأمنةٍ؛ يحدُّهما) أي: أبو يوسف. (وخصَّاه به) أي: قالا: يحدُّ المسلمُ خاصَّةً.

وكذا الخلاف إذا زني ذميٌّ بمستأمنةٍ.

(أو مستأمنٌ) أي: لو زنى مستأمنٌ (بمسلمةٍ؛ يحدُّهما) أي: أبو يوسف. ودلائلُ هذه المسائل معلومةٌ مما سبق.

وكذا الخلاف لو زنى بذميَّةٍ.

(والإمامُ) أي: أبو حنيفة، وفيه توريةٌ للإمام الذي يقيم الحدَّ، (يخصُّها به) أي: المسلمةَ بالحدِّ. (ومنعه) أي: قال محمدٌ: لا تحدُّ المسلمةُ أيضًا؛ لأن فعل الرجل في الزنا أصلُّ، وفعلَها تبعٌ، وإذا لم يوجب الأصلُ الحدَّ لا يوجب التبعُ، فصار كتمكينها من صبيٍّ.

وله: إنَّ الزنا حرامٌ في كل الأديان، وكانت المرأةُ زانيةً حقيقةً؛ لتمكينها من الوطء الحرام، بخلاف التَّمكين من الصبيِّ؛ لأن فعلَهُ لا يوصف بالحرمة.

(ولا يجب) الحدُّ (على واطئ جارية ولده وإن سفل مع العلم بحرمته) لشبهةٍ وُجدتْ في المحلِّ، والشُّبهةُ إذا ثبتتْ في الموطوءة؛ ثبت فيها الملكُ من وجهٍ، فلم يبق معه اسمُ الزنا، فلم يجب مع علمه بحرمة الوطء؛ لقيام دليلٍ يدلُّ على حلِّه وإن تخلَّفَ هنا لمانعٍ، فأورثَ ذلك شبهةً، ويسمى هذا النوعُ: شبهةَ المحلِّ، والنسبُ يثبتُ<sup>2</sup> مع هذه الشُّبهة عند الدعوة؛ لعدم كونه زناً خالصًا، وهي تثبث في مواضع:

<sup>2</sup> د: ثبت.

<sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في المبسوط للسرخسي، 99/9-100. وقد روي عن زيد بن ثابت قوله، السنن الكبرى للبيهقي، 105/9.

منها: وطءُ الرجل جارية ابنه، ودليلُ حلِّه: قوله عليه السلام: «أنت ومالك لأبيك» أ. ثُمَّ إن حبلتْ وولدتْ؛ يثبثُ النسبُ من الأب، ولا يجب العقرُ؛ لأن التملُّكَ ثمَّةَ لصيانة مائه عن الضياع، ولا حاجة ههنا، فلا يثبت الملكُ.

ومنها: وطءُ مطلَّقته البائن، والدليلُ فيه: أنَّ بعضَ الصحابة جعل الكناياتِ رجعيَّةً، ومنهم عمر رضي الله عنه.

ومنها: وطءُ المولى الجارية المبيعة أو الممهورة قبل التَّسليم، والدليلُ فيه 3 أنَّها في يده وضمانه، ويعود إلى ملكه بالهلاك، وكذا وطءُ المبيعة بالبيع الفاسد قبل التسليم أو بعده أو بشرط الخيار؛ لأن له فيها حقَّ الملك.

ومنها: وطءُ جارية مكاتبه وعبده المأذون المستغرق بالدين؛ لأن له حقًّا في كسبه.

ومنها: وطءُ الجارية المشتركة؛ لأن ملكه في البعض ثابتٌ حقيقةً.

ومنها: وطءُ المرتهن المرهونةَ في روايةً؛ لأن سببَ الملك انعقدَ<sup>4</sup> له، ولهذا عند هلاكها يكون مستوفيًا لدينه، فصارتْ كالمشتراة بشرط الخيار للبائع.

(ونفيناه عنه) أي: الحدَّ عن الرَّاني (في جاريةِ أصوله) أي: في وطءِ جاريةِ أبيه وأمه وجدته وجده وإن علوا (مع ظنِّ الحلِّ) أي: إن ظنَّ أنَّ وطئها حلالٌ لم يحدُّ عندنا. وقال زفر: يحدُّ.

قيَّد بظن الحلِّ؛ لأنه لو قال: علمتُ أنَّه حرامٌ؛ يحدُّ اتِّفاقًا.

له: إنَّه وطءٌ حرامٌ في محلِّ خالٍ عن الملك وشبهته، فلا يفيدُ تأويلُه الفاسدُ، كما لو 5 وَطِئ جاريةَ أخيه.

ولنا: قوله عليه السلام: «ادرؤوا الحدودَ بالشبهات»<sup>6</sup>، وفيه نوعٌ من الشُّبهة حيثُ ظنَّ غيرَ الدليل دليلًا، فاعتبر ظنَّه شبهةً، ويسمى هذا: شبهةً في الفعل، فيسقطُ بها الحدُّ، لكن لا يثبت النسبُ بالدعوة في هذا النوع؛ لأنه زنا محضّ، لكنَّ المطلقةَ الثالثة من هذا النوع يثبت فيها النسب؛ لأن وطعها بشبهة العقد، فيكفى ذلك لإثبات النسب.

(كجارية زوجته) أي: كما إذا وطئ جارية زوجته، (وسيده) أي: كما إذا وطئ العبدُ جاريةَ مولاه، (ومعتدته) أي: كما لو وطئ معتدته (عن ثلاثٍ) أي: عن ثلاث طلقاتٍ يسقط<sup>7</sup> الحدُّ إن قال: ظننتُ الحلَّ، (ويجب) الحدُّ في هذا النوع (للعلم بالحرمة) أي: إذا قال: علمتُ أنَّها حرامٌ<sup>8</sup>.

وسببُ الشبهة في هذا النوع<sup>9</sup>؛ أنَّ المباسطة جارية بين الولد والوالدين، والزوج والزوجة 10، والعبد والمولى، بحيث ينتفع كلِّ منهم بمال الآخر عادةً، فإذا ظنَّ أنَّ وطءَ الجواري من قبيل الاستخدام، واشتبه عليه الحال؛ يكون معذورًا. وأما شبهتُه في المطلَّقة ثلاثًا؛ فباعتبار أنَّ بعضَ الأحكام كالنفقة والسكنى وثبوت النسب وحرمة أختها وأربعة سواها باقٍ فيها 11، وظنّ حلِّها، وهذا النوعُ يثبتُ في مواضع:

منها: ما سبق كجارية 12 زوجته.

ومنها: المطلقةُ على مال؛ لأنَّها كالمطلقة ثلاثًا.

<sup>1</sup> سنن ابن ماجه، التجارات 64؛ مسند أحمد بن حنبل، 204/2.

<sup>2</sup> د: ثبت.

<sup>3</sup> د: عنده.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – انعقد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: اذا.

<sup>6</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في التجريد للقدوري، 5167/10؛ ومسند أبي حنيفة للحصكفي، رقم 4. وقد روي بألفاظ متقاربة، انظر: سنن ابن ماجه، الحدود 5، ولفظه: «ادفعوا الحدد ما وجدتم له مدفعا». والسنن الكبرى للبيهقي، 238/8 ولفظه: «ادرءوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فيسقط.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: علمت حرمته.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: الفرع.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> د: والزوجة والزوج.

<sup>11</sup> د – فيها.

<sup>12</sup> د: جارية.

ومنها: أمُّ ولده إذا أعتقها لسبب اشتباه بقاءٍ أثر الفراش فيها1، وهي العدّة.

ومنها: الجاريةُ المرهونةُ في حقِّ المرتهن على روايةٍ، وهي الأصحُّ؛ لأن الوطءَ يصادفُ العينَ، والرهنُ لم يُفِدْ ملكَ العين حقيقةً، ولهذا لو مات؛ فكفنُه على الراهن، وإنَّما يتصوَّرُ الاستيفاءُ من معناها لا من عينها.

(وفي جارية العم والأخ) أي: يجب الحدُّ في وطءِ جارية أخية أو عمه (مطلقًا) أي: سواءٌ قال: ظننتُ الحلَّ أو لا؛ إذ البسوطةُ في مالهما منعدمةٌ عادةً، ولهذا شهادةُ أحدهما للآخر مقبولةٌ.

فإن قيل: إذا سرق مالَ أخيه لا يقطعُ 2 لشبهةٍ، فلم لم يجعلُ هذا كالسرقة؟

قلنا: لأن الأخ يدخل بيت الأخ من غير استئذانٍ، فلم يتحقَّقْ هناك الحرز، وأما ههنا؛ فالحلُّ دائرٌ مع الملك أو العقد، ولم يوجد الحلُّ ولا شبهته، فيجب الحدُّ.

(ولا حدَّ في وطءِ مَنْ زُفَّتْ إليه غيرُ امرأته) أي: إذا أتي رجلٌ ليلةَ الزفاف بغير منكوحته، (فأخبر أنَّها امرأته) فوطئها لا يجب الحدُّ؛ لأن المرءَ لا يميِّرُ بين زوجته وغيرها في أوَّل الوصلة، والإخبارُ في موضع الاشتباه دليلٌ شرعيٌّ، فصار معتمدًا على دليلٍ شرعيٍّ، ولهذا قلنا: يثبتُ نسبُه منها وإن كانت<sup>3</sup> شبهةً في الفعل دفعًا لضرر الغرور عنه، (ويجب المهرُ) أي: مهرُ المثل؛ لأن عليّاً رضي الله عنه قضى بذلك.

(ولو وجد امرأةً على فراشه، فوَطِنَها؛ حُدَّ) وإن قال: ظننتُ أنَّها امرأتي؛ لأن ظنَّه لم يستندْ على دليلٍ؛ إذ الرجلُ لا يشتبهُ عليه 4 امرأتُه بعدما 5 أَلِفها، وإن كان أعمى، فدعا امرأته، فأجابته أجنبيَّة، فقالت: أنَّا امرأتك، فوطئها؛ لا يحدُّ؛ لأن ظنَّه استند إلى دليلٍ شرعيٍّ، وهو الإخبارُ، ولو لم تقل: أنا امرأتك، فوطئها؛ يُحدُّ.

(وواطئ محرمه) كأخته وخالته، وهو مبتدأٌ خبرُه قوله: «يعزرون». (بعد العقد) أي: بعد نكاحها (والعلم) أي: بعد العلم بأنها أخته.

قيَّد بالعلم؛ لأنه لو قال: ظننتُ أنَّها تحلُّ لي لا يجب الحدُّ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(والمستأجرة للزّنا) أي: واطئ المرأة التي استأجرها ليزني بها، (واللائط) وهو معطوفٌ على قوله: «وواطئ»، وكذا قوله: (ومن أتى امرأةً في الموضع المكروه) أي: في دُبُرها (يعزُّرون) في هذه المسائل الأربع عند أبي حنيفة. (وقالا: يحدُّون).

قيَّد بقوله: «بعد العقد»؛ لأنه لو وطئ قبله يحدُّ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «والعلم»؛ لأنه لو وَطِئها بلا علم لا يعزَّرُ عنده كما لا يحدُّ.

وقيَّد بالاستئجار؛ لأنه لو زني بها وأعطاها مالًا، ولم يشترطْ شيئًا؛ يحدُّ اتِّفاقًا.

وفي «الحقائق»: لو قال: أمهرتكِ لأزنى بك؛ لا يحدُّ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «للزنا»؛ لأنه لو استأجرها للخدمة، ثُمَّ جامعها؛ يحدُّ اتفاقًا.

وأراد باللائط: من صدر منه اللواطةُ بالأجنبيّ؛ لأنه لو فعل ذلك بعبده لا يحدُّ اتفاقاً.

وفي «الروضة»: لو وطئ امرأةً في الموضع المكروه منها يحدُّ اتفاقاً. وفي «الحقائق»: الأصحُّ: أنَّ هذا على الخلاف.

وفي قوله: «أتي امرأة» إشارةٌ إلى أنَّه لو فعل هكذا بمنكوحته أو أمته لا يحدُّ اتِّفاقاً.

لهما في المسألة الأولى: إنَّ الشرعَ أخرجَ المحارمَ من محلِّية النكاح، فصار العقدُ فيهنَّ لغوًا.

وفي الثانية: إنَّ الإجارةَ عقدٌ على محض المنفعة، والمستوفى بالوطء في معنى جزء العين، ولهذا اشترط التأبيدُ في النكاح كبيع العين، فلا يكون<sup>6</sup> منافعُ البضع محلًّا للإجارة، فصار عقدُ الإجارة فيها كعدمه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بها.

<sup>2</sup> ح: تقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: کان.

<sup>4</sup> ح: إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: بعد.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – يكون.

وفي الثالثة: إنَّ الصحابةَ أجمعوا على حدِّه، لكنَّهم اختلفوا في وجوهه، قال بعضُهم: يحبسان في أنتن المواضع حتى يموتا، وقال بعضُهم: يُهدمُ عليهما الجدارُ، وقال أبو بكر الوراقُ: يحرقُ بالنار، وقال عليّ رضي الله عنه: حدُّه حدُّ الزنا؛ لأنه مثلةً، فيرجمُ إن كان محصنًا، وإلا فيجلدُ.

وفي الرابعة: الدليلُ كما في الثَّالثة.

وله في الأولى: إنَّ المحرمَ محلُ النكاح باعتبار أنَّ المقصودَ منه التناسلُ، وكلُّ أنثى من بنات آدم قابلةٌ له، ومحليَّةُ النكاح وإن انتفت عن 1 المحارم لدليلٍ، لكن بقيتْ شبهتُها كما في نكاح المتعة والنكاح بغير شهود ووطء أمته وهي أخته من الرضاع، فيندرئ بها الحدُّ.

وفي الثانية: ما روي أنَّ امرأةً استسقتْ راعياً لبناً، فأبي أن يسقيها حتى تمكِّنه من نفسها، ففعلتْ، ثُمَّ رفع الأمرُ إلى عمر رضي الله عنه، فدرأ الحدَّ عنهما، وقال: ذلك مهرُها، وصار كالمتعة.

وفي الثالثة والرابعة: إنَّ الزنا قضاءُ الشهوة في محلٍّ محرِّم مشتهى على الكمال باعتبار الميل من الجانبين، وفي اللواطة الميلُ من المفعول معدومٌ إذا كان سليمَ الطبع، فلا يكون زناً، ولو كانت زناً لَمَا اختلفوا في موجَبها؛ لأن موجبَ الزنا معدومٌ، وهو الجلدُ أو الرجهُ.

فإن قيل: إذا زنا بالغٌ بصبيّةٍ يجب الحدُّ على البالغ، مع أنَّ الميلَ معدومٌ من جانبها.

قلنا: أصلُ الدَّاعي فيها موجودٌ، ولهذا يظهرُ بعد زمانٍ، ولا كذلك الصبيُّ، فيجب التَّعزيرُ في هذه المسائل؛ لأنه ارتكبَ جريمةً، وما روي عن<sup>3</sup> الصَّحابة؛ فمحمولٌ على السِّياسة.

(ومن وَطِئَ أجنبيَّةً فيما دون الفرج) أي: في غير السبيلين كالتبطين والتفخيذ، (أو أتى بهيمةً؛ عُزِرَ) اتفاقاً: أما في الأولى؛ فلأنه أتى أمرًا منكرًا ليس فيه حدٌّ. وأما في الثانية؛ فلأنَّ الطبعَ 4 السليمَ ينفرُ عنه، فلا يكون جنايةً كاملةً، والإيلاجُ فيها بمنزلة الإيلاج في الكوز، ولهذا لا ينتقضُ طهارتُه من غير إنزالٍ، ولا يجب سترُ فرجِ البهيمة، ولكن يعرَّرُ؛ لارتكابه ما لا يحلُّ، وما روي أنَّه عليه السلام قال: «من أتى بهيمةً فاقتلوه» 5؛ فمؤوَّلُ بالمستحلّ.

(أو صغيرة) أي: لو وطئ صغيرة (مشتهاةً بشبهةٍ، أو كبيرةً) أي: لو وطئ كبيرةً (مستكرهةً) أي: غير مطاوعةٍ، (فأفضاها) أي: صيَّر مسلكَ البول والغائط واحدًا بحيث لا يستمسكُ البول، (فوجبت الديةُ) لتفويت جنس المنفعة، وهي في ماله؛ لأنه شبهةُ العمد، وفيه تجبُ الديةُ في ماله فيما دون النفس، (أوجب العقرَ) أي: محمدٌ مهرَ المثل (أيضًا) أي: كإيجاب الدية. وقالا: لا يجب العقرُ، وأما الحدُّ؛ فلا يجب اتِّفاقًا.

قيَّد بقوله: «مشتهاة»؛ لأنَّها لو لم تكن مشتهاةً؛ فلها المهرُ كاملًا اتِّفاقًا، ولا حدَّ عليه، وإن لم يدع الشبهة؛ لتمكَّن القصور في معنى الزنا.

وقيَّد بقوله: «بشبهته»؛ لأنه لو وطئ صغيرةً مشتهاةً من غير دعوى الشبهة؛ فعليه الحدُّ لا عليها، ولا مهرَ اتِّفاقًا؛ لوجود الحدِّ. وقيَّد بقوله: «مستكرهة»؛ لأنَّها <sup>6</sup> لو كانت كبيرةً مطاوعةً مع دعوى الشُّبهة؛ فلا يحدُّ، ويجب العقرُ، وإن كان من غير دعوى الشُبهة؛ فعليهما الحدُّ، ولا عقرَ، ولا شيءَ لها في الإفضاء في الصورتين؛ لرضائها به.

وقيَّدنا الإفضاءَ بعدم الاستمساك بقرينة وجوب الدية فيه؛ إذ لو كانت مفضاةً مستمسكةً بولها ضَمِنَ ثلثَ الدية؛ لأنه في معنى الجائفة، ويجب معه العقرُ اتفاقاً.

وفي «الحقائق»: وضع في الزنا؛ إذ لو أفضى زوجته لا يدخل المهرُ في الدية؛ لأنه وجبَ بالعقد.

له: إنَّ سبب الدية الإفضاءُ، وسببَ العقر إتلافُ منفعة العضو، فإيجابُ أحدهما لا ينفي الآخرَ، كما إذا استمسكت البول.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: من.

<sup>2</sup> د: منعدم.

<sup>3</sup> ح: من.

<sup>4</sup> د: طبع.

 $<sup>^{5}</sup>$  سنن أبي داود، الحدود  $^{29}$ ؛ سنن ابن ماجه، الحدود  $^{5}$ 

<sup>6</sup> د: لأنه.

ولهما: إنَّ الدية ضمانُ كلِّ العضو، والمهر ضمانُ جزءٍ منه، وضمانُ الجزء يدخلُ في ضمان الكلِّ إذا كانا في عضوٍ واحدٍ، كما إذا قطع أصبعُ إنسانٍ، ثُمَّ قطع كفُّه قبل البرء؛ يدخل أرشُ الأصبع في أرش الكفِّ، ولو وجب العقر مع ضمان العضو كاملًا؛ لزم تكرارُ الموجَب عن شيءٍ واحدٍ، بخلاف ما إذا استمسكت البول؛ لأن الواجبَ في مقابلة الإفضاء ضمانُ الجائفة، لا ضمانُ العضو.

(ولا نجمعُ العقرَ مع الحدِّ في المستكرهة) يعني: إذا أكره امرأةً على الزنا، فزنى بها؛ فعليه الحدُّ فقط. وقال الشافعيُّ: عليه العقرُ أيضًا؛ لأنه عوضُ ما استوفاه بالوطء بغير رضاها، وهو بمنزلة جزء العين، والحدُّ جزاءُ فعله، فإيجابُ أحدهما لا يمنعُ الآخرَ، كما إذا أتلف صيدًا مملوكًا في الحرم.

ولنا: إنَّا إنَّما أوجبنا العقرَ عند سقوط الحدِّ؛ لئلا يخلوَ الزنا عن غرامةٍ ماليةٍ، أو عقوبةٍ بدنيةٍ، وههنا لَمَّا وجب الحدُّ لا يجب العقرُ؛ لأن الوطءَ إتلافُ منافع البضع حقيقةً، وهي غيرُ مضمونةٍ عندنا.

(ويُسقطُ) أبو يوسف (الحدَّ عمن زنى بجاريةٍ، فقتلها به) أي: بفعل الزنا، (فوجبتْ قيمَتُها) وقالا: لا يسقط عنه الحدُّ.

(أو اشتراها) هذا معطوفٌ على قوله: «فقتلها»، أي: على هذا الخلاف إذا زنى بجاريةٍ ثُمَّ اشتراها، (أو نكحها) أي: زنى بها، ثُمَّ نكحها (أو كانت جنتْ عليه قبله) أي: إذا زنى بجاريةٍ جنتْ عليه قبل الزنا، (فدُفعتْ إليه بعده) أي: إلى الزَّاني بعد الزنا بسبب الجناية، ففي هذه المسائل يسقطُ الحدُّ عنده خلافًا لهما.

قيَّد بالجارية؛ لأنه لو زني بالحرَّة، فقتلها به؛ يجب الحدُّ مع الدية اتِّفاقاً؛ لأن الحرة لا تملكُ بالضمان.

وفي «الحقائق»: وضع هكذا؛ إذ لو زنتْ حرَّةٌ بعبدٍ، ثُمَّ اشترته؛ تحدُّ اتِّفاقًا.

وقيَّد بدفعها؛ لأن المولى لو فداها بعد الجناية؛ يجب عليه الحدُّ اتِّفاقًا.

وعلى هذا الخلاف لو زني بها، ثُمَّ غصبها وضمن قيمتها، وأمَّا لو غصبها، ثُمَّ زني بها، ثُمَّ ضمن قيمتها؛ فلا حدَّ عليه اتِّفاقًا.

له: إنَّ عروضَ سبب الملك من ضمان قيمتها أو شرائها أو نكاحها أو دفعها إليه بعد وجوب الحدِّ قبل إقامته كعروضِه قبل وجوبه، فيسقط عنه الحدُّ، كما إذا ملك السارقُ المسروقَ قبل القطع.

ولهما: إنَّ هذا الضمانَ ضمانُ قتلٍ، وهو بمقابلة الآدميَّة، وهي لا تقبلُ الملكَ، ولهذا وجبتْ على العاقلة، ولو كان ضمانَ ملكِ؛ لَمَا وجبتْ عليهم، ولو سُلِّمَ فإنَّما يستفيدُ الملكَ في حقِّ القائم، وهو العينُ، لا في حقِّ المعدوم، وهو المستوفى بمنافع البضع، وكان ما استوفاه منها حرامًا، فلا يسقطُ الحدُّ بملك العين بعده، ولا نسلِّمُ أنَّ اعتراضَ الملك قبل إقامة الحدِّ يوجب سقوطَ الحدِّ، وإنَّما سقط في السرقة؛ لانتهاء الخصومة، وهي شرطٌ فيه، لا في حد الزنا.

(وأسقطناه) أي: الحدّ (عن المكره) على الزنا. وقال زفر: يحدُّ؛ لأن انتشارَ آلته دلَّ على اختياره، فانتفى الإكراهُ.

ولنا: إنَّ انتشارَها كما يقع طوعًا؛ فقد يقع طبعاً، كما في حقِّ النائم، فيندرئُ الحدُّ بهذه الشُّبهة.

## (فصلٌ) في حدِّ الشرب

(يحدُّ شاربُ الخمر طوعًا) قيَّد به؛ لأن شربَه كرهاً يمنعُ وجوبَ الحدِّ.

(بعد الإفاقة) قيَّد به؛ لأنه إذا كان في السُّكُر لا يفيد الضَّربُ فائدتَه من الإيلام ولحوق العار.

(إذا أُخِذَ وريحُها موجودٌ) وهذه الجملةُ الاسميَّةُ حالٌ. (إلا أن ينقطع) ريحها (لبُعْد المسافة) يعني: إذا أُخِذَ وريحُها يوجد فيه، فانقطعتْ قبل أن ينتهوا به إلى الإمام لبُعْد المسافة؛ يحدُّ.

(وألغى اشتراطه) أي: قال محمدٌ: وجودُ الربح ليس بشرطٍ في إثبات شربه بالبينة أو بالإقرار في إقامة الحدِّ عليه إذا لم يتقادم بشهرٍ. وقالا: شرطٌ، حتى لا يُقبلُ الشهادةُ على شربه والإقرار به، ولا يقامُ عليه الحدُّ إذا لم يوجدْ ريحُها في فمه.

 $\mathbf{b}$ : إطلاقُ قوله صلى الله عليه وسلم: «من شرب الخمرَ فاجلدوه» أ.

ولهما: إنَّ الإقرارَ بالزنا إنَّما أُكِّدَ بأمرٍ زائدٍ، فيؤَكَدُ هذا الإقرارُ ببقاء الأثر قياسًا عليه، وما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنَّه قال فيمن أقرَّ بشرب الخمر: استنكهوه، فإن وجدتم رائحة الخمر فاجلدوه، وما رواه عامٌّ لحُصَّ منه موضعُ الإكراه، فيعارضه القياسُ.

(ولا يثبتُ به) أي: بشرب الخمر بشمّ ريحها في فيه؛ لأن الرائحةَ قد تكونُ من غيرها، كما قال الشَّاعرُ:

يقولون لي: إنَّك شربتَ مدامةً ﴿ فقلت لهم: لا، بل أكلتُ سفرجلا

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، الحدود  $^{36}$ ؛ سنن الترمذي، الحدود  $^{1}$ 

(بل بشهادة رجلين) قيَّد بهما؛ لأنه لا يثبتُ بشهادة امرأتين مع رجل؛ لثبوت الشُّبهة في شهادتهنَّ، والحدُّ يندرئُ بها.

(أو بإقراره) أي: أو يثبت بإقرار الشارب. (ويعتبرهُ) أي: أبو يوسف الإقرارَ (مرّتين) للاحتياط، كما ضوعف عددُ الشهادة في الزنا. (واكتفيا بمرّقٍ) لأن التكرارَ في الإقرار غيرُ مفيدٍ كما في القذف والقصاص، وإنَّما يثبت التضعيفُ في الزنا على خلاف القياس، فلا يتعدَّى موردَ النصّ.

(ونحدُّ السكرانَ من درديها) يعني: من شرب درديّ الخمر إنَّما يُحَدُّ عندنا إذا سكر به، (لا من شربه) أي: قال الشافعيُّ: يحدُّ من شُرْبه وإن لم يسكر؛ لأن الحدَّ يجب بشرب قطرةٍ من الخمر، والدرديُّ مشتملٌ على عينها.

ولنا: إنَّ الغالبَ على الدرديّ التفلُّ، فصار كالمغلوب بالماء، فلا يحدُّ شاربُه ما لم يسكرْ منه.

(والسكرانُ: من لا يفرِّقُ بين السماء والأرض) عند أبي حنيفة في حقِّ إيجاب الحدِّ على من سكر من غير الخمر؛ لأن الحدَّ عقوبةٌ، فيُعتبرُ في سببه نهايةُ السكر احتيالاً للدَّرْء، ونهايتُه أن يسلبَ عنه التَّمييزَ. (وقالا: من يختلط كلامُه) لأنه هو المتعارفُ، وعن عليّ رضي الله عنه أنه قال: إذا سكر هذى. (ويُختارُ للفتوى).

اعلم أنَّ الخلافَ في حقِّ الحدِّ، وأما في حقِّ الحرمة؛ فقولُه كقولهما أخذاً بالاحتياط، حتى إنَّ القدحَ الذي هذى عقيبَه يكون حرامًا اتّفاقاً.

(ولا يحدُّ بإقراره فيه) أي: السكرانُ إذا أقرَّ بالزنا أو بغيره في سكره لا يكون إقراراً موجبًا للحدِّ؛ لأن السكران لا يثبثُ على شيءٍ، فأقيم سكرُه مقامَ الرجوع، (إلا بحدِّ القذف) أي: إذا أقرَّ بما يوجبُ حدَّ القذف والقصاص أو غيرهما مما فيه حقُّ العبد في السكر يحدُّ؛ لأنه لا يحتملُ الرجوعُ.

قيَّد بإقراره؛ لأنه إذا زنى أو سرق أو شرب في حالة السُّكر يجب عليه الحدُّ؛ لأن الفعلَ لا يحتملُ الكذبَ. هذا إذا سكر بالمحرَّم، وأما إذا سكر بالمباح؛ لا تعتبرُ تصرفاتُه؛ لأنه بمنزلة الإغماء.

(ونوجبُ ثمانينَ جلدةً في الحرِّ، لا أربعين) أي: قال الشافعيُّ: حدُّ الشرب أربعون؛ لِمَا روي عن علي رضي الله عنه أنَّه أمر أن يضرب شاربُ الخمر أربعين.

**ولنا**: ما روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم جلده بنعلين أربعين أ، وكلُّ نعلٍ سوطٌ، فكان ثمانين، وعن عليٍّ رضي الله عنه أنَّه قال: ثمانون، فاتَّفق عليه الصحابةُ، وما رواه كان بنعلين أو بجريدتين.

(ويجب نصفُها) وهو عشرون عنده، وأربعون عندنا (في العبد) لِمَا روي أنَّ عمر وعثمان رضي الله عنهما جلدا عبيدهما في الخمر نصفَ الحدِّ<sup>2</sup>.

(ويستوفي) الحدّ (كما موّ) في حد الزنا من تجريد الثياب<sup>3</sup>، وتفريق الجلد على أعضائه.

(ولو أقرّ) بالشرب، (ثم رجع؛ لم يحدّ) لأن حدّ الشرب خالصُ حقِّ الله، فيَعملُ الرجوعُ فيه كسائر الحدود.

## (فصلٌ) في الأشربة

(ويحرمُ الخمرُ عصيرُ العنب) وهو بالرفع عطفُ بيانٍ، (إذا غلا واشتدًّ) أي: صلح للسُّكْر بها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «حرمت الخمرُ لعينها» 4، وعليه إجماعُ الصحابة.

(وقذفُ الزَّبَد شرطٌ) عند أبي حنيفة في كون العصير خمرًا. وقالا: ليس بشرطٍ؛ لأن تغطيةَ العقل تحصل بالاشتداد.

وله: إنَّ الغليانَ بدايةُ الشدَّة، وكمالُها بقذف الزَّبَد.

وقيل: يحرم بمجرد الاشتداد احتياطًا، ويحدُّ به إذا قذف الزبدَ احتيالاً للدرء.

وفي «الحقائق»: أخذ بقولهما أبو حفص الكبيرُ، وقال: لا تأثيرَ للقذف بالزَّبَد في إحداث السُّكْر، بل يرقُّ به ويصفو.

(والعصيرُ) أي: يحرم العصيرُ (إذا طُبِخَ، فذهب أقلُّ من ثلثيه، ونقيعُ الرطب) وهو النيئُ من مائه، (والزبيبُ إذا غلا واشتدًا) لكنَّ حرمةَ هذه الثلاثة دون حرمة الخمر حتى لا يكفرُ مستحلُّها؛ لأن حرمةَ الخمر قطعيَّةٌ، وحرمةَ الثلاثة اجتهاديَّةٌ.

<sup>1</sup> سنن الترمذي، الحدود 14؛ مسند أحمد بن حنبل، 32/3، 67.

<sup>2</sup> ح: الحر.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ثيابه.

<sup>4</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في المبسوط، 3/24، 15. وقد روي عن ابن عباس قوله، انظر: سنن النسائي، الأشربة 8؛ مصنف ابن أبي شيبة، 264/12.

(ونجيز تخليلَ الخمر مطلقًا) أي: سواءٌ كان بخلط شيءٍ أو بنقلها إلى الشمس. وقال الشافعيُّ: يكره تخليلُها؛ لورود الأمر باجتنابها، وفي تخليلها قربانُها.

ولنا: إنَّ في هذا الاقتراب إزالةَ الخمريَّة عنها، فلا يكره، كما لو اقترب منها لقصد الإراقة، والجامعُ دفعُ الفساد.

(**ولا يحلُها**) أي: الخمرَ (الطبخُ) لأنه إنَّما جُعِلَ مانعاً من الحرمة لا رافعاً لها، لكن لا يحدُّ بمجرَّد شرب مطبوخها، بل بالسكر

.4:4

(وبيغ غيرها) أي: غير الخمر من الأشربة (جائزٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يجوزُ؛ لأنه مسكرٌ كالخمر.

وله: إنَّه مالٌ متقوّمٌ لا يكفرُ مستحلُّه، فيجوزُ بيعُه.

(ويحلُّ شربُ ما لا يسكرُ) بالفعل (مما طُبِخَ من نبيذي التمر والزبيب أدنى طبخٍ وإن اشتدَّ، ومن عصير العنب إذا ذهب ثلثاه لغير لهوٍ، وما يُتَّخذُ من العسل والتين والحبوب من غير طبخٍ. وحرَّمها) أي: محمدُّ الأشربةَ المذكورةَ (مطلقًا) أي: سواءٌ طبخ أو لم يطبخ، أسكر بالفعل أو لم يسكرُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «كلُّ مسكرٍ حرامٌ» أ، وقوله صلى الله عليه وسلم: «ما أسكر كثيرُهُ وقلله حرامٌ» أن وقوله صلى الله عليه وسلم: «ما أسكر كثيرُهُ وقلله حرامٌ» أن وقوله صلى الله عليه وسلم: «ما أسكر كثيرُهُ وقله حرامٌ» أن وقوله صلى الله عليه وسلم: «ما أسكر كثيرُهُ وقله حرامٌ» أن وقوله صلى الله عليه وسلم: «ما أسكر كثيرُهُ وقله حرامٌ» أن وقوله صلى الله عليه وسلم:

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «حرمت الخمرُ لعينها»³، والمسكرُ من كلِّ شرابٍ، وتخصيصُه المسكرَ بالتحريم من غير الخمر يدلُّ على أنَّه ليس كالخمر.

والفتوى في زماننا على قول محمد.

(ويحدُّ للسُّكْر منها) أي: من جميع الأشربة من غير تفصيلٍ (في الصَّحيح) لأن السكرَ متى حصل؛ استلزم المفاسدَ، فيجب عليه الحدُّ قطعًا لمادَّة الفساد أو تقليلًا لها، والحدُّ إنَّما شُرعَ لذلك.

(ولا بأس بالخليطين) أي: بالمخلوط من ماء التمر والزبيب إذا لم يشتدً. وقال مالكٌ وأحمدُ: لا يجوزُ شربُ الخليطين وإن لم يشتدً؛ لورود النهي.

ولنا: إنَّ ما حلَّ مفردًا يصحُّ مخلوطًا، وما ورد من النَّهْي؛ فمحمولٌ على الاشتداد.

(وبالانتباذ في الدُّبًاء) أي: اتّخاذ النبيذ، وهو بالتشديد والمدّ: القرغ اليابسُ. (والحنتم) وهو جمع حنتمة، وهي الجرَّةُ الخضراء، (والمعزفَّت) أي: في الإناء المطليِّ بالزفت، (والتَقير) إذا لم يشتدَّ، وما ورد من النَّهْي عن الانتباذ في هذه الظُّروف؛ فمنسوخٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «انتبذوا في كلّ إناءٍ» 4، فإنَّ الظروفَ لا يحرِّمُ شيئًا.

### (فصلٌ) في حدِّ القذف

وهو في الشرع: الرمع بالزّنا.

(يحدُّ الحرُّ قاذفُ المسلم الحرِّ البالغ العاقل العفيف) أي: العاري عن الزنا (بصريح الزِّنا) وهو متعلِّقٌ بقوله: «قاذف». قيَّد به؛ لأنه لو قذفه بلفظٍ آخرَ كالجماع والمباضعة حرامًا ونحوهما لا يحدُّ.

(ثمانين سوطاً) لقوله 5 تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور، 4/24]، والمرادُ به: الرميُ بالزنا إجماعًا، والنصُّ وإن ورد في المحصنات، لكنَّ الحكمَ في المحصنين كذلك؛ لأن هذا الحدَّ لدفع العار من المقذوف، وهو يشملهما.

قيَّد المقذوفَ بالأوصاف المذكورة؛ لأن العارَ إنَّما يلحقُ بمن اتَّصف بها.

(إذا طلبه) أي: المقذوفُ الحدّ.

قيّد بطلبه؛ لأنه هو المنتفعُ به من حيثُ دفعُ العار عنه لا بُدَّ أن يكون الطلبُ بالقول، حتى لو قذف الأخرسَ، وطلبه بالإشارة؛ لا يجب الحدُّ.

<sup>.64</sup> صحيح البخاري، الأدب 80؛ صحيح مسلم، الأشربة  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الأشربة  $^{7}$ ؛ سنن الترمذي، الأشربة  $^{8}$ ؛ سنن ابن ماجه، الأشربة  $^{2}$ 

<sup>3</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في المبسوط، 3/24، 15. وقد روي عن ابن عباس قوله، انظر: سنن النسائي، الأشربة 8؛ مصنف ابن أبي شيبة، 264/12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الآثار للشيباني، 313/2. وأخرج أوله في مسند أحمد بن حنبل، 355/5؛ مصنف عبد الرزاق، 569/3، وفيه كلمة «وعاء» مكان «إناء».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: كقوله.

(والعبدُ أربعين) أي: يحدُّ العبدُ أربعين؛ لِمَا مَرَّ من أنَّ جزاءَه نصفُ جزاء الحرّ.

(ويُنزعُ عنه) أي: عن القاذف (الفرؤ والحشؤ) لأن إبقاءَهما مانعٌ من وصول الألم، ولا ينزعُ عنه ثيابُه إظهارًا للتَّخفيف؛ لأنَّ سببَه غيرُ متيقَّن؛ لاحتمال أن يكون القاذفُ صادقًا. (ويفرَقُ عليه) أي: على بدنه الحدُّ كيلا يهلك.

(**ولو رجع عن إقراره)** بالقذف (لم يقبلُ) رجوعُهُ؛ لِمَا فيه من إبطال حقِّ المقذوف، ويكتفى في إقراره بالمرَّة <sup>1</sup>كما في سائر الحقوق.

(ويطالِبُ للميِّت من يقع القدحُ في نسبه بقذفه) وهو ولدُهُ، كما إذا قال: يا ابن الزانية وأمُّه ميتةٌ؛ فله طلبُ الحدِّ؛ لأن القذفَ تناوله معنى، والعارُ لَحِقَ به من جهة فساد نسبه.

(ونغلّبُ حقَّ الشرع) يعني: في حدِّ القذف حقَّان: حقُّ الشرع من حيث إنَّه شُرِع لإخلاء العالم عن الفساد، وحقُّ العبد من حيث إنَّه هو المنتفعُ باندفاع العار عنه، والغالبُ حقُّ الشرع عندنا، ولهذا لا يستحلفُ فيه القاذفُ، وحقُّ العبد عند الشَّافعيِّ، ولهذا لا يبل بالرجوع عن الإقرار.

**له**: إنَّه محتاجٌ، وصاحبُ الشرع غنيٌّ.

ولنا: إنَّ الجمعَ بينهما ممكنٌ <sup>2</sup>، فيدخلُ حقُّ العبد في حقِّ الشَّرْع، ويكون مرعيًا معه، وإنَّما لم ينعكسُ؛ لأنَّ ما للعبد من الحقِّ يتولَّاه مولاه، ولا ولايةَ للعبد في استيفاء حقِّ الشَّرْع، وإنَّما يستوفيه من هو نائبُ الشَّرع، ولا نيابةَ ههنا.

(فلا<sup>3</sup> نورِتُه) هذا مع ما عُطِفَ عليه تفريعٌ للخلاف السابق، يعني: إذا قذف غيرَه، فمات المقذوفُ؛ يبطلُ الحدُّ عندنا؛ لأن الإرثَ لا يجري في حقوق الله، ولا يبطل عنده بجريان الإرث في حقِّ العبد.

(ولا نجيزُ العفوَ عنه) أي: عن حدِّ القذف، (ولا الاعتياضَ عنه) أي: أخذ العوض عن الحدِّ؛ لأن العفوَ وأخذَ العوض لا يجريان في حقِّ الشرع، ويجوز عنده؛ لأنَّهما يجريان في حقِّ العبد. ولو عفي عن المقذوفُ؛ لا يحدُّ القاذفُ، لا لصحَّة عفوه، بل لترك طلبه، حتى لو عاد وطلب يحدُّ.

(ولا عدم التّداخل) أي: لو قذف واحدٌ جماعةً بكلمةٍ واحدةٍ أو بكلماتٍ متفرقةٍ يتداخلُ عندنا؛ لكونه حقَّ الله، فيحدُّ حدًّا واحدًا، ولا يتداخلُ عنده؛ لكونه حقَّ العبد. حكي أنَّ ابنَ أبي ليلي كان قاضيًا بالكوفة سمع رجلًا عند باب المسجد يقول لرجلٍ: يا ابن الزانيين، فقال: خذوه، فأخذوه، وأدخلوه في المسجد، فضربه حدَّين ثمانين ثمانين، فأخبر أبو حنيفة بذلك، فقال: عجبًا من قاضي بلدنا أخطأ في مسألةٍ في خمسة مواضع:

- 1 أنَّه حدَّ بلا خصومة المقذوف4.
  - 2- أنَّ الحدُّ الواحدَ كان كافيًا.
- 3- أنَّه قد والى بين الحدَّين، وكان ينبغي أن يفصلَ بينهما بيوم أو أكثرَ حتى يخفُّ أثرُ الضرب الأول.
  - 4 أنَّه حدَّ في المسجد، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «جنّبوا مساجدكم إقامةً حدودكم» 5.
- 5- أنَّه كان ينبغي أن يعرف أنَّ الوالدين حيَّان أو ميتان، فإن كانا حيَّيْن؛ فالخصومةُ إليهما، وإن كانا ميِّتين؛ فالخصومةُ إلى الابن.

(وأجزنا طلب الابن الكافر والعبدِ بقذف الأب) يعني: إذا كان المقذوفُ محصنًا؛ جاز لابنه الكافر وابنه العبد أن يطلب حدَّ القاذف عندنا. وقال زفر: لا يجوزُ.

هذا إذا كان المقذوفُ ميتًا؛ لأنه إذا كان حيًا ليس لغيره طلبُ حدِّ قذفه. كذا في «الإيضاح».

له: إنَّ القاذفَ لو قذف الابنَ الكافرَ والعبدَ ابتداءً؛ لَمَا حدّ القاذفُ؛ لعدم إحصان المقذوف، فكذا إذا تناوله القذفُ معنيَّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: المرة.

<sup>2</sup> ح: يمكن.

<sup>3</sup> د: ولا.

<sup>4</sup> د + به.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن ابن ماجه، المساجد 5؛ مصنف ابن أبي شيبة؛ 497/14.

ولنا: إنَّ التَّعييرَ على الكمال يثبتُ للمقذوف المحصن، فلما قام الابنُ الكافرُ أو العبدُ مقامه في الطلب بسبب لحوق العار اليه؛ اعتبرَ في الفرع صفةُ الأصل، وهو التَّعييرُ على الكمال، كما أنَّ الترابَ قام مقام الماء وسقط وصفُ التراب، واتَّصف بصفة الأصل، وهو التَّطهيرُ، بخلاف ما إذا قذف نفسَ الابن الكافر أو العبد؛ لأن التَّعييرَ على الكمال منعدمٌ فيه؛ لفقد الإحصان في المقذوف.

(وولدِ الولد) بالجرِّ معطوفٌ على «الابن»، أي<sup>1</sup>: أجزنا طلبَ ولد الولد (بقذف الجدِّ) يعني: إذا لم يطلبُ ولدُ المقذوف من الميت الحدَّ؛ فلولد ولده أن يطلب الحدَّ (مع وجود أبيه) عندنا. وقال زفر: ليس له ذلك<sup>2</sup>؛ لأن العارَ إنَّما يلحقُ بالأقرب، فبوجوده لا خصومة كما في الكفاءة.

**ولنا**: إنَّ حقَّ طلب الحدِّ باعتبار لحوق العار، والولدُ وولدُه فيه سواءٌ، بخلاف الكفاءة، فإنَّ حقَّ طلبها باعتبار الولاية، ولا ولايةً للأبعد مع وجود الأقرب.

(ومنع ابنَ البنت) يعنى: ليس لولدِ بنت المقذوف أن يطالبَ الحدُّ عند محمد، وله ذلك عندهما.

له: إنَّه منسوبٌ إلى أبيه لا إلى أمِّه، فلا يلحقه الشَّينُ بزنا أبي أمِّه.

ولهما: إنَّ الشَّينَ يلحقُ لكلِّ من ينتمي إلى الميِّت؛ لأن ولدَ البنت لا يبقى كريمَ الطَّرفين إذا كان أبو أمِّه زانيًا، ولهذا لو قذف أمَّه؛ فله حقُّ المطالبة باعتبار انتمائه إليها وإن كان النسبُ إلى الآباء.

(ولا يطالبُ العبدُ مولاه ولا الابنُ أباه بقدف أمِّهِ الحرة) يعني: إذا قال لابنه أو لعبده: يا ابنَ الزانية، وأمُّه حرَّةٌ ميتةٌ؛ لا يحدُّ الأبُ ولا المولى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يقاد الوالدُ لولده، ولا السيدُ لعبده» 3، فإذا سقط القصاصُ مع تيقُّنِ سببه؛ فالحدُّ أَوْلى بأن يسقط مع احتمال صدقِ قاذفه.

(ومن وَطِئَ وطنًا حرامًا لعينه) وهو وطءُ الأجنبية، أو المملوكة من وجه كالأمة المشتركة، أو من كلِّ وجه، وحرمتُه مؤبَّدة، كأمته التي حرمتْ عليه بالرضاع، أو بالمصاهرة التَّابتة بالإجماع، أو بخبرٍ مشهورٍ، وكوطء المنكوحة نكاحًا فاسدًا، وجارية ولده، والأمة المستحقة (سقط إحصائه) ولم يحدَّ قاذفُه؛ لكونه صادقا، وأمَّا إذا كان وطنًا حرامًا لغيره كوطء الأمة المزوَّجة، أو المجوسية، أو المشتراة شراءً فاسداً، أو الحائض، أو امرأته التي ظاهرَ منها، أو مملوكتيه الأختين؛ لا يسقط به الإحصان؛ لأن الحرمة فيهنَّ على شرف الزَّوال، فحدُّ قاذفُه.

(وناكحُ بنت ملموسته بشهوةٍ محصنٌ) يعني: إذا لمس امرأةً أو قبَّلها أو نظر إلى فرجها بشهوةٍ، فتزوَّج بنتها وإن سفلت، أو أمَّها وإن علتْ، فوَطِئها؛ لا يسقط إحصائهُ؛ فلا يحدُّ قاذفُه؛ لأنه وَطِئ محرَّمةً عليه أبمًا، كما لو وطئ أختَه من الرضاع.

وله: إنَّ حرمةَ المصاهرة بالمس بشهوةٍ ونحوه لا يثبتُ عند كثيرٍ من الفقهاء، ولا نصَّ فيه، ولهذا لو حكم حاكم بإباحته ينفذُ قضاؤه، وإنَّما يثبت عند البعض احتياطًا إقامةً للسَّبب مقام المسبَّب، فلا يسقطُ إحصائه، وأما حرمةُ المصاهرة بالوطء؛ فمنصوص عليها. (وإذا لاعنت بولدٍ) أي: إذا نفى رجل ولد امرأته، سواءٌ كان الولدُ حيًا أو ميتًا، فلاعنته (سقط إحصائها) ولا يحدُّ قاذفُها؛ لوجود أَمَارة الزنا منها؛ لأن الولدَ الذي لا أبَ له يكون من الزنا ظاهرًا.

قيَّد بالولد؛ لأنه لو لاعَنتْه لا بنفي الولد لا يسقطُ إحصانها، ويحدُّ قاذفُها؛ لعدم أمارة الزنا منها، واللعانُ قائمٌ مقامَ حدِّ القذف في جانب الزوج، وكان مؤكّدًا للعفَّة.

(ولو نسبه) أي: الولد (إلى جدّه، أو نفاه عنه) أي: الولد عن جده، (أو إلى عمّه) أي: لو نسب الولد إلى عمه (أو خاله، أو زوجٍ أمّه، أو قال: يا ابن ماء السماء، أو لعربيّ) أي: لو قال: لعربيّ: (يا نَبَطي) النبطُ: قبيلةٌ بسواد العراق يُنسبُ إليهم من يقصد ذمُّه، الواحد: نبطيُّ. (لم يحدُّ) أمَّا في نسبه إلى جدّه؛ فلأنّه صادقٌ فيه؛ لأنه منسوبٌ إليه بواسطة ولده، وكذا في نفيه عنه؛ لأنه ليس ابنه حقيقةً، وكذا في نسبته إلى عمِّه أو خاله أو زوجٍ أمه؛ لأن الولدَ يُنسبُ إليهم عادةً مجازًا، وكونُه زوجَ أمه ليس بشرطٍ، بل العبرةُ فيه للتَّربية لا غير، حتى لو نسبه إلى من ربَّاه وهو ليس بزوج لأمِّه؛ وجب أن لا يحدَّ. وأمّا في قوله: يا ابن ماء السماء؛ فلأنه يرادُ به التَّشبية

 $\frac{2}{2}$  د - ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – أي.

<sup>3</sup> سنن الترمذي، الديات 9؛ سنن ابن ماجه، الديات 22؛ مسند أحمد بن حنبل، 16/1، دون لفظ: «ولا السيد بعبده». وروي بلفظ: «لا يقاد مملوك من مالكه ولا ولد من والده» في المعجم الأوسط للطبراني، 286/8.

في الجود، وكان لقبُ عامر بن حارثة ماءَ السماء؛ لأنه وقتَ القحط كان يقيم مالَه مقامَ القطر، وسمّيت امرأةُ امرئ القيس. وهي أمُّ المنذر. بماء السماء لحسنها وصفائها، وقيل لأولادها: بنو ماء السماء، وهم ملوكُ العراق.

(وحدَّه) أي: محمدٌ القاذفَ (بقوله لرجل: يا زانية) وقالا: لا يلزمهُ الحدُّ.

قيَّد برجل؛ لأنه لو قال لامرأةٍ: يا زاني؛ يحدُّ اتِّفاقاً.

له: إنَّ التاءَ قد تلحقُ بصفة الرِّجُل للمبالغة، كالراوية لكثير الرواية، وكان أدعى إلى إيجاب الحدِّ.

ولهما: إنَّ معنى الكلام. وهو طلبُ امرأةٍ موصوفةٍ بالزنا. غيرُ متصوَّرٍ فيه، والتاءُ كما يحتملُ المبالغةَ يحتمل التقريعَ<sup>1</sup>، بأن يشبّهه بامرأةٍ زانيةٍ، فلا يجب الحدُّ بالشكِّ. وأما في قوله: يا زاني؛ فمعناه حقيقةً متصوَّرٌ بأن تكون التاءُ مرخَّمةً.

(وعكس في زَنَاْتَ) أي: قال محمدٌ: إذا قال لرجلٍ: زنأتَ (في الجبل يريد الصعودَ) أي: حال كونه قائلًا: أردتُ به الصعودَ: لا يحدُّ. وقالا: يحدُّ.

له: إنَّه نوى حقيقةً لفظه؛ لأن زَنَا بالهمزة يجيءُ بمعنى صعد، و «في» يُستعملُ بمعنى «على»، كما قال الله تعالى: ﴿وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّحْل﴾ [طه، 71/20].

ولهما: إنَّ ظاهرَ اللفظ دالٌ على الفاحشة، وهمزتُه يجوز أن تكون مقلوبةً من الحرف اللين، كما تليّن الحرفُ المهموزُ، ودلالةُ الحال داعيةٌ إلى إرادة القذف، وكذا ذكرُ «في» دون «على»؛ لأن المناسب للصعود لفظةُ «على»، واستعمالُ «في» بمعنى «على» مجازٌ لا يُصارُ إليه.

ولو قال: زنأت على الجبل، قيل: لا يجب نظرًا إلى كلمة «على». وقيل: يجب نظرًا إلى ظاهر اللَّفْظ.

(وما أوجبناه) أي: الحدّ (على المصدِّق) أي: على من قال: صدَّقتُ لمن قال لآخر $^2$ : أنت زانٍ. وقال زفر: يحدُّ؛ لأن تصديقَ القذف قذفٌ.

ولنا: إنَّه لم يذكر المقذوفَ مع احتمال أن يرجعَ تصديقُه إلى كلامٍ آخر سابقٍ، فيندرئ به الحدُّ، حتى لو قال: صدقت هو كما قلتَ؛ يحدُّ اتفاقاً.

(ولم يجعلوا قوله في خصومةٍ: لست بالزاني، ولا أمّي قذفاً) وقال مالكٌ: هو قذفٌ يجب به الحدُّ؛ لأنه تعريضٌ بالقذف، ويدلُّ عليه عرفًا، فيحدُّ به.

ولنا: إنَّ ظاهرَ كلامه تزكيةٌ لنفسه وأمِّه، فلا يكون قذفًا، ولئن كان قذفاً بالتَّعريض؛ فالمقذوفُ غيرُ متعيِّنٍ، فيحتمل أن يريدَ به غيرَ ما يتوهَّمُ أنَّه مقذوفٌ، فلا يثبت الحدُّ مع الاحتمال.

(ولو اختلف شهودُه) أي: شهودُ القذف (في مكانه) أي: مكان القذف (أو زمانه؛ فهي) أي: تلك الشهادةُ (مقبولةٌ) عند أبي حنيفة، فيحدُّ القاذفُ بها. وقالا: لا تقبل؛ لأن القذفَ في هذا المكان غيرُ القذف في الآخر، وكذا في الزمان، فلم تتمَّ البينةُ على قذفٍ واحدٍ، فصار كما إذا اختلفا في اللَّفْظ بأن شهد أنَّه قذفَه بالعربيَّة والآخرُ بالفارسيَّة.

وله: إنَّهما اتَّفقا على لفظ القذف، واختلفا فيما لو سَكَتا عنه لا يسألهما القاضي، فيُقبلُ شهادتهما، كما لو شهد أحدُهما أنَّه قال: زنيتَ بزينب، وشهد الآخرُ أنَّه قال: زنيتَ برُبَيدة. وأما اختلافُهما في اللفظ؛ فاختلافٌ في السبب.

وضع في اختلافهما في الزمان والمكان؛ إذ لو اختلفا في الإقرار والإنشاء لا يقبل اتفاقًا. من «التتمة».

(ونردُ شهادةَ المحدود فيه) أي: في القذف (وإن تاب) عن جريمة القذف. وقال الشافعيُّ: تقبلُ شهادتُه إذا تابَ؛ لأن اللهَ تعالى استثنى التَّائبين عقيب النَّهي عن قبول شهادتهم بقوله: ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا﴾ [النور، 5/24].

ولنا: قولُه تعالى: ﴿وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا﴾ [النور، 4/24]، وذكرُه بالتَّأبيد يدلُّ على أنَّها لا تُقبلُ في كلِّ حالٍ، والاستثناءُ منصرفٌ إلى ما يليه، وهو<sup>3</sup> قوله تعالى: ﴿وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا﴾ [النور، 4/24-5].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: التفريع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: للأخر.

<sup>3</sup> د - وهو.

(وهو بسوطٍ) أي: ردّ شهادتُه بضربِ سوطٍ واحدٍ عند أبي حنيفة؛ لأن القاضي إنَّما يحدُّ القاذفَ إذا عجز عن أربعة شهداء؛ فالعجزُ يظهرُ بضرب سوطٍ واحدٍ أ. (أو بأكثره) أي: في روايةٍ أخرى عنه: إنَّه يثبتُ بضربِ أكثره؛ لأن للأكثر حكمَ الكلِّ. (أو بتمامه) أي: في روايةٍ أخرى عنه: إنَّه يثبتُ بتمام الحدِّ. (وبه قالا) لأن الحدَّ من حيثُ هي حدُّ لا يتجزَّأُ، فيتعلَّقُ الحكمُ بكلِّها تحقيقًا.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ فيما إذا قذف ذميٌّ محصنًا، فلما ضُرب سوطٌ أسلم، فتمَّ الحدُّ عليه؛ جازتْ شهادتُه عندهما؛ لأن ردُّ الشَّهادة متمِّمٌ للحدِّ، فيكون صفةً له، وصفةُ الشَّيء إنَّما يوجد بعد وجود ذلك الشيء، والمقامُ بعد الإسلام بعضُ الحدِّ، فلا يكون ردُّ الشهادة صفةً له.

(وتقبلُ بعد الإسلام) يعني: إذا حُدَّ الكافرُ في قذفٍ؛ ردَّ شهادتُه، فإن أسلم قُبلتْ شهادتُه؛ لأنَّه بعد الإسلام حدثتْ شهادةٌ أخرى، وهي الشهادةُ على المسلمين، فلا يلحقها الردُّ؛ لأنَّها لم تكن موجودةً قبل وقت الحدِّ.

(لا العتق) أي: إذا حُدَّ العبدُ في قذفٍ، ثُمَّ عُتِقَ؛ لا تُقبلُ شهادتُه؛ لأن العبدَ لم يكن له شهادةٌ وقت الحدِّ، فلا تعمل الشهادةُ الحادثةُ بعد العتق. كذا في «الخانية».

(ولو قذف عبدًا، أو أمةً، أو كافرًا بالزنا، أو قال لمسلم: يا فاسق، أو يا خبيث، أو يا كافر) أو يا منافق، أو يا لوطيّ، أو يا كافر) أو يا لوطيّ، أو يا كافر) أو يا حرام زاده (عزّر) وإنَّما آكل الربا، أو يا شارب الخمر، أو يا ديّوث، أو يا قرطبان، وهو الذي يرى مع امرأته رجلًا، فيدعه خاليًا بها، أو يا حرام زاده (عزّر) وإنَّما لم يحدًّ؛ لأن القذف في الثَّلاثة الأُول وقع لغير محصنٍ، وفي البواقي وقع بغير الزنا، ولكن لَمَّا لحق به شينُ المقذوف وجب التَّعزيرُ تأديبًا، والتَّعزيرُ من العزر، وهو الردعُ، وهو مشروعٌ؛ لقوله تعالى: ﴿وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا﴾ [النساء، 34/4]، أمر بضرب الزوجات تأديبًا، ولِمَا روي أنه صلى الله عليه وسلم عزَّر رجلًا قال لغيره: يا خبيث.

(أو يا حمار) أي: لو قال لمسلم: يا حمار، (أو يا خنزير؛ لم يعزَّرْ) لأن العارَ لم يلتحقْ بهذا القذف؛ لكون كذبه صريحًا. وقيل: يعزَّرُ في ديارنا؛ لأن هذا اللَّفظَ يذكر للشتيمة. والقولُ الأوَّلُ أصحَّ.

وفي «الحقائق»: لو قال لها: يا سياه روى، أو يا غرا، أو يا جلب، أو ما شاكل ذلك؛ يجب الحدُّ؛ لأن هذه العباراتِ كلَّها منبئةٌ عن كونها زانية عرفًا.

(وقيل: يعزَّرُ إن كان شريفًا) كالعلويّ والعباسيّ والفقيه؛ لأن الوحشة تلحقه بذلك، وكذا لا يعزَّرُ بقوله: يا ناكس، أو يا مسخرة، أو يا أبله؛ إذ لا يرادُ بهذه الألفاظ الشتيمةُ، وأما العاميُ؛ فلا يبالي به، وهذا التفصيلُ أحسنُ ما قيل.

(ويقدِّرُ أكثرَه) أي: أبو يوسف أكثرَ التعزير (بخمسةٍ وسبعين سوطًا، وهما بتسعةٍ وثلاثين) والأصلُ فيه قوله صلى الله عليه وسلم: «من بلغ حدًّا في غير حدٍّ؛ فهو من المعتدين» أن معناه: من أتى حدًّا في موضعٍ لا يجب فيه الحدُّ؛ فهو من المتجاوزين، فتعذَّر أن يبلغ عددُ التعزير عدد الحدِّ اتِّفاقًا، إلا أنَّ أبا يوسف اعتبر حدَّ الأحرار؛ لأنَّهم هم الأصول، وأقله ثمانون، فينقص منه خمسةُ أسواطٍ؛ لِمَا روى أنَّ عليًا رضى الله عنه فعل كذا، وأبا حنيفة ومحمدًا اعتبرا أقلَّ حدّ العبيد، وأقله أربعون، فينقصُ منه سوطٌ.

(ولا ينقص في الأقلِّ) أي: أقلّ عدد التعزير (عن ثلاثةٍ) أي: ثلاثِ جلداتٍ؛ لأن الزجرَ لا يحصلُ بما دونها، والأَوْلى أن يفوَّضَ إلى رأي الإمام؛ لأن ذلك يختلفُ باختلاف الأنام.

(وإن رأى الإمامُ الحبسَ أيضًا) أي: كالضرب (فعل) لِمَا روي أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم حبس رجلًا للتَّعزير، وجاز له أن يضمَّ الحبسَ إلى الضَّرْب إن رأى أنَّه لا ينزجر بالضرب.

وفي «النهاية»: تعزيرُ العلماء والعلوية أن يقول له القاضي: بلغني أنَّك تفعل كذا بالنَّظَر بوجهٍ عبوسٍ، وتعزيرُ الأمراء والدهاقين الحرُّ إلى باب القاضي والخصومةُ في ذلك، وفي الأوساط. وهم السوقيَّةُ . الجرُّ والحبسُ، وتعزيرُ الأخسّة الضربُ مع ما سبق. وعن أبي يوسف: إنَّ التعزيرَ بأخذ الأموال جائزٌ.

<sup>1</sup> د - واحد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فتمه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السنن الكبرى للبيهقي، \$327/8؛ وقال: المحفوظ مرسل. وانظر للمرسل: الأصل للشيباني، 527/10.

<sup>+</sup> ح: فيعزر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن أبي داود، الأقضية 29؛ سنن الترمذي، الديات 21؛ سنن النسائي، قطع السارق 2؛

ويثبت التعزيرُ بشهادة رجلين أو رجلٍ وامرأتين؛ لأنه من جنس حقوق العباد، ولهذا تُقبلُ فيه الشهادةُ على الشهادة، ويصحُ العفوُ. كذا في «التبيين».

(ويقدَّمُ التَّعزيرُ في شدَّة الضرب) يعني: التعزيرُ يكون أشدَّ ضرباً؛ لأنه جرى فيه التَّخفيفُ من حيثُ العدد، فلا يخفَّفُ من حيثُ الوصف؛ لئلا يخلو عن الزجر. (ثم الزنا، ثُمَّ الشرب) أي: يكون حدُّ الزنا أشدَّ من حدِّ الشرب؛ لأن جنايتَه أعظمُ، ولهذا شرعَ فيه الرجمُ، ولم يشرعْ في الشرب. (ثم القذف) أي: يكون حدُّ الشرب أشدَّ من حدِّ القذف؛ لأن جنايتَه مقطوعٌ بها، ولا كذلك جنايةُ القذف؛ لاحتمال أن يكون القاذفُ صادقًا فيه.

(ويعزّرُ) أي: يجوز للزوج تعزير (زوجته على ترك الزينة، وغسل الجنابة، والخروج من المنزل، وترك الإجابة إلى الفراش) لأن منفعة الضرب بهذه الأشياء يعودُ إلى نفسه.

وفي «النهاية»: ليس له أن يضربها على ترك الصلاة؛ لأن المنفعة عائدة إليها.

اعلم أنَّ من مات من الحدّ أو التعزير 1؛ فدمُه هدرٌ؛ لأن إقامتَها واجبةٌ، والضمانُ لا يجامع الواجب. وعن أبي يوسف: إنَّ القاضي إذا زاد على مائةٍ بأن يرى ذلك مصلحةً، فمات به؛ يجب نصفُ الدية على بيت المال؛ لأنه مات بفعل مأذونٍ وغير مأذونٍ فيه، فيتنصّفُ. ولو ماتت من الضرب بهذه الأشياء؛ يضمنُ الزوجُ؛ لأنه مقيَّدٌ بوصف السلامة وإن كان مباحًا.

فإن قلت: لِمَ لم يقيّد المباحُ بوصف السلامة عند أبي حنيفة ومحمد فيما إذا جامع امرأتَه، فماتتْ من الجماع أو أفضاها، حيثُ لم يوجبا عليه الضمان؟

قلنا: لأن منافعَ البضع كانت مضمونةً بالمهر ابتداءً، فلو وجب الديةُ بموتها؛ لزم إيجابُ الضمانين لمضمونٍ واحدٍ.

### (فصلٌ) في حدِّ السرقة

وهو في اللُّغَة: أخذُ الشُّيء من الغير على وجه الخفية.

وفي الشَّريعة في حقّ القطع: أخذُ مكلُّفٍ خفيةً قدرَ عشرة دراهم مضروبةٍ محرزةٍ بمكانٍ 2 أو حافظٍ بلا شبهةٍ.

وفي قيد «مضروبة» إشارةٌ إلى أنَّه إذا سرق قدرَ عشرة دراهم، وقيمتُها أقلُ من عشرةِ مضروبةٍ؛ لا يكون سرقةً.

وإنَّما قيَّدنا بقولنا: «في حق القطع»؛ لأن سرقةَ ما دون النصاب سرقةٌ شرعًا يُعَدُّ فيه عيبًا، حتى يردّ العبدُ به على بائعه.

اعلم أنَّ الحفية شرطٌ في السَّرقة ابتداءً وانتهاءً إذا كانت بالنَّهار؛ لأنه وقتٌ يلحقُه الغوثُ فيه، أو ابتداءً لا غير إذا كانت باللَّيل، كما إذا نقب الجدار سرًا، وأخذ المالَ من المالك جهرًا؛ لأنه وقتٌ لا يلحقُه الغوثُ فيه، فلو لم يكتف بالخفية فيه؛ لامتنع القطعُ في أكثر السُّرًاق، والشرطُ أن يكون خفيةً على زعم السَّارق، حتى لو دخل دارَ إنسانٍ، فسرق وهو يزعم أنَّ المالكَ لا يعلم؛ قُطِعَ، ولو علم أنَّه يعلمُ أنَّ لا يقطعُ؛ لأنه جهرٌ. ولو دخل اللصُّ دارَ إنسانٍ ما بين العشاء والعتمة، والناسُ يذهبون ويجيئون؛ فهو بمنزلة النهار. كذا في «المحيط».

(إذا سرق عاقلٌ بالغٌ من محرَزٍ) أي: من مالٍ ممنوعٍ أن يصل إليه يدُ الغير، سواءٌ كان المانعُ بناءً أو حافظاً. (نصابًا) أو ما قيمتُه نصابٌ، (لا شبهةً له فيهما) أي: للسارق في ذلك النصاب والحرز. قيَّد به؛ لأنه لو كان له شبهةٌ في المسروق، كما إذا سرق من بيتٍ أذنَ للناس<sup>4</sup> للدخول فيه كالحمام والرباط؛ لا يقطعُ؛ لأن الحدَّ يندرئُ بالشبهة.

(ونقدِّرُه) أي: النصابَ الذي يقطع اليد بسرقتُه (بعشرة دراهمَ مضروبةِ، أو ما هي) أي: التي عشرةُ دراهم (قيمتُه) وفيه دلالةٌ على أنَّ الاعتبارَ في القيمة بالدراهم وإن كان المسروقُ ذهبًا. (لا بربع دينارٍ) أي: قال الشافعيُّ: هو مقدَّرٌ بربع دينارٍ؛ لِمَا روي أنَّ النبيً صلى الله عليه وسلم قطع سارقًا في ربع دينار<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: والتعزير .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: لمكان.

<sup>3</sup> د: ي**ع**لمه.

<sup>4</sup> د: الناس.

<sup>5</sup> صحيح مسلم، الحدود 1؛ سنن أبي داود، الحدود 12؛ سنن الترمذي، الحدود 16.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا قطع إلا في دينارٍ أو في عشرة دراهم» أ، والأخذُ بالأكثر أَوْلى احتيالًا لدرء الحدِّ، والمعتبرُ في هذه الدراهم أن يكون عشرةٌ منها وزن سبعة مثاقيل كما في الزكاة.

(وجودتُها) أي: جودةُ تلك العشرة (شرطٌ) عند أبي حنيفة، حتى لو سرق عشرةَ دراهم رديَّةً لا يُقطعُ؛ لأن نقصانَ الوصف مؤيَّرُ في نقصان الماليَّة، فصار نقصانُه كنقصان القدر، فلا يقطعُ لهذه الشُّبهة. (ويخالفُه) أي: أبو يوسف أبا حنيفة (في الزُّيوف الرَّائجة) وقال: يُقطعُ في سرقتها؛ لأنَّها لَمَّا كانت رائجةً؛ صارت كالجيدة.

(فشهد عليه) أي: إذا سرق، فشهد على أخذه رجلان (اثنان) قيَّد به؛ لأن شهادةَ النساء غيرُ مقبولةٍ في الحدود. (فيُسألا عن ماهيتها) أي: سألهما القاضي عن ماهية السَّرقة؛ لأنَّها يُطلقُ على تخفيف الصَّلاة، كما قال صلى الله عليه وسلم: «إنَّ أسوأ الناس سرقةً من يسرقُ عن صلاته»²، وعلى الاستماع خفيةً، كما قال تعالى: ﴿إِلَّا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ﴾ [الحجر، 18/15]. (وكيفيّتها) لأن السرقة تختلفُ باختلاف الأحوال، حتى من أدخل يدَه من الثُّقُب وأخذ شيئًا؛ لا يُقطعُ. (وزمانها) لاحتمال أن يكون في زمان الصِّبا.

وفي «المحيط»: السؤالُ عن زمانها فيما إذا ثبتتْ بالبيِّنة، وأمَّا إذا ثبتتْ بالإقرار؛ فلا يحتاج إلى السُّؤال عنه؛ لأن التقادُمَ غيرُ مانع عن صحَّة الإقرار.

(ومكانِها) لاحتمال أن تكون في دار الحرب، أو من بيتٍ أذن له في دخوله، ولا بُدَّ أن يسألهما عن المسروق منه أيضًا إذا لم يكن حاضراً يخاصمُ؛ لجواز أن يكون المسروقُ منه ذا رحم محرم منه، أو أحدَ الزوجين.

(أو أقرَّ مرَّةً) بسرقته. (ويعتبره) أي: أبو يوسف الإقرارَ (مرَّتين) لأن الموضعَ موضعُ الاحتياط.

ولهما: إنَّ السرقةَ ظهرتْ بالإقرار مرَّةً، فيكتفي به كما في القصاص والقذف، وأمَّا تكرارُه في الزنا؛ فعلى خلاف القياس.

(قطعتْ يمينُه) أي: يمينُ السارق، وهو جوابُ «إذا». (من الزّند) وهو مفصلُ طرف الذراع في الكف. كذا في «الصحاح». أمّا القطعُ؛ فلقوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا﴾ [المائدة، 38/5]، وأما اليمينُ؛ فلقراءة ابن مسعود: «فاقطعوا أيمانهما»، وأمّا كونه من الزند؛ فلأنه صلى الله عليه وسلم أمر قطع السارق منه.

(وحُسمتْ) أي: تكوى لينقطعَ دمُه، ولا يهلكَ.

(بعد خصومة المسروق منه) قيّد به؛ لأن سرقته إنَّما تظهرُ بخصومته، وكذا حضورُه شرطٌ للقطع؛ لاحتمال أن يهبه المسروق، فيسقط القطع.

وفي «الكافي»: هذا إذا اختار المالكُ القطعَ، وإن قال: أنا أضمِّنُه؛ لم يقطعْ عندنا.

(وقطعناه بدعوى المودَع والمستعير والمضارب) يعني: إذا سرق من هؤلاء، وادَّعوا عند الحاكم، وأثبتوا السرقة بالبينة؛ يقطغ (مع غيبة المالك) عندنا. وقال زفر: لا يقطعُ.

وكذا الخلافُ في المرتهن والمستبضع والقابض على سوم الشِّرَى؛ لأن شبهةَ التَّمليك من المالك ثابتٌ، فلا يقطعُ.

ولنا: إنَّ السرقةَ تثبتُ بحجَّةٍ عقيب خصومةٍ معتبرةٍ؛ لأن لهؤلاء حقَّ الخصومة؛ لإعادة حقِّهم في اليد، فيقطعُ، وما ذكره من الشُّبهة غيرُ معتبرةٍ؛ لأن المؤثِّرُ منها ما هي موجودةٌ في الحال، لا ما هي موهومةٌ في المآل، ولهذا يُقطعُ بالإقرار مع توهُم رجوعه في الاستقبال.

(فإن ثنّى) أي: إن سرق مرّةً ثانيةً (قطعتْ رجلُه اليسرى) من المفصل؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر بقطعها حين عاد<sup>4</sup>، وانعقد عليه الإجماعُ، وحُسمتْ لما مَرَّ.

(وإن ثلَّث) أي: إن سرق مرَّةً ثالثةً (خلِّدَ حبسُه حتى يتوبَ) ويظهرَ عليه سيماءُ التائبين.

<sup>4</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 369/2.

<sup>1</sup> لم نجده مرفوعًا بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 137/9، وأخرج من قول ابن مسعود، انظر: سنن الترمذي، الحدود 16، وهو منقطع الإسناد. وأخرج بلفظ: «لا قطع إلا في ربع دينار فصاعدًا»، انظر: شرح معاني الآثار للطحاوي، 166/3؛ صحيح ابن حبان، 315/10. وبلفظ: «لا قطع إلا في عشرة دراهم»: المعجم الأوسط للطبراني، 155/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن الدارمي، الصلاة 78؛ مسند أحمد بن حنبل، 56/3؛ 51/05؛ صحيح ابن خزيمة، 331/1.

<sup>3</sup> الهداية للمرغناني، 369/2.

(ولا نقطعُ يدَه اليسرى، ثُمَّ رجلَه اليمنى في الرابعة) يعني: قال الشافعيُّ: إذا سرق في المرة الظَّالثة يُقطعُ يده اليسرى، وفي المرة الرابعة يُقطعُ رجلُه اليمنى، وإن عاد يُحبسُ بعد ذلك، وفي قوله القديم: يُقتلُ. من «الوسيط». لقوله صلى الله عليه وسلم: «من سرق فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، أن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه، وإن عاد فاقطعوه عليه وللم المرابعة فلا عليه وإن عاد فاقطعوه وإن عاد فاقطعوه وإن عاد فاقطعوه وللم المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المر

ولنا: ما روي أنَّ عليًا رضي الله عنه قال فيمن سرق ثلاث مراتٍ: إني لأستحيي من الله تعالى أن لا أَدَعَ له يدًا يأكلُ بها ويستنجي، ورِجُلًا يمشي عليه، وما رواه فمطعونٌ عند ثقات² المحاجَّةُ بينه وبين الصحابة، فانقادوا إليه، وانعقد إجماعُهم عليه، وما رواه فمطعونٌ عند ثقات² الحديث. كذا ذكره الطحاويُّ.

(ولا يُقطعُ) يمينُ السارق (إذا كان 3 يدُه اليسرى أو رجلُه اليمنى شلّاء أو مقطوعةً) لأن يدَه اليمنى إن قُطعتْ حالَ كون يده اليسرى شلّاء أو مقطوعةً؛ فات عنه المشيء، فصار في اليسرى شلّاء أو مقطوعةً؛ فات عنه المشيء، فصار في حكم الهالك، والحدُّ شُرِعَ زاجراً لا متلفاً، وكذا 4 لا يقطعُ لو كانتْ إبهامه من اليد اليسرى أو الأصبعان منه شلاء أو مقطوعةً؛ لأن البطش يفوتُ عنه، وأمّا إذا كان شلاء أو مقطوعةً أصبعاً واحدةً سوى الإبهام؛ لا يمنع عن قطع يمناه؛ لأن ذلك لا يكون مخلاً في البطش.

(وقاطعُ اليسرى مأمورًا باليمنى غيرُ ضامنٍ، وضمَّناه في العمد) يعني: إذا أمر القاضي الجلادَ بقطع يمين السارق، فقطع يساره عمدًا؛ لا يضمن عند أبى حنيفة، وعندهما يضمنُ.

أقول: لو قال: وقاطعُ اليسري عمدًا مأمورًا باليمني غيرُ ضامن؛ لكان أخصرٌ، ولم يحتجُ إلى إرداف قولهما.

قيَّد بالأمر؛ لأن واحدًا لو قطعها قبل أن يأمرَ به الحاكمُ؛ يجب القصاصُ في العمد، والديةُ في الخطأ اتِّفاقاً، وأما كونُ قاطع اليسار هو المأمورَ؛ فليس بقيدٍ لوضع الخلاف؛ لأن أجنبيّاً غيرَ المأمور لو قطع اليسارَ بعد أمر الحاكم بالقطع؛ لا يضمن عنده في الصَّحيح. كذا ذكره فخرُ الإسلام في «الجامع الصغير».

هذا إذا صرّح الحاكم بيمين السارق، وأمَّا لو قال: اقطع يده؛ لا يضمن القاطعُ اتِّفاقاً؛ لأن اليدَ تُطلقُ عليهما، وكذا إذا أخرج السارقُ يساره، فقال: هذه يميني؛ لأنه قطعَه بأمره، فلا يضمنُ.

وقيَّد بالعمد؛ لأنه لو قطعه خطأً لا يضمنُ اتِّفاقاً، سواءٌ كان خطؤه في الاجتهاد في آية السرقة لكون اليد مذكورةً فيها مطلقًا، أو في معرفة اليمين واليسار. وقال زفر: يضمنُ في الخطأ أيضًا؛ لأن الخطأً في حقّ العبد غيرُ معفق.

قلنا: خطأُ المجتهد معفوٌ إجماعًا، وأما خطؤه في معرفة اليمين واليسار؛ فلا يجعل عفواً. وقيل: يجعلُ، حتى إذا قال: أخرجُ يساره، وقال: هذا يميني، فقطعتْ؛ لا يضمن إجماعًا.

لهما: إنَّه خالَفَ أمرَ الحاكم قطع يدًا معصومةً عمدًا، فكان ينبغي أن يجب القصاصُ، لكنَّه سقط للشبهة، فيغرم أرشَه.

وله: إنَّ يمينَ السارق كانت مستحقةً للإتلاف، فقطع اليسرى، فسَلمتْ له اليمنى؛ لأن مقطوعَ اليد لا يُقطعُ، فصار كأنَّه حصل له ما هو خيرٌ منها، فلم يكن متلفًا معنىً، كمن شهد على غيره ببيع ماله بمثل قيمته، ثُمَّ رجع.

اعلم أنَّ هذا الخلافَ في ضمان الأرش، وأمَّا في ضمان المسروق؛ فواجبٌ عليه اتِّفاقًا؛ لأن الضمانَ إنَّما يسقط عنه إذا وقع القطعُ حدًّا، وهنا لم يقعْ.

(والشهادةُ بسرقةِ بقرةٍ مع الاختلاف في لونها مقبولةٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا تُقبلُ؛ لانعدام اتِّفاق الشاهدين، كما لو اختلفا في الذكورة والأنوثة، أو في لون المغصوب.

وله: إنَّ السرقةَ تقعُ في الليل غالبًا، واللونُ فيه يشتبهُ، فيعفى التفاوتُ في شهادة لون المسروق؛ لاحتمال أن يكون كلٌّ من الشاهدين أحسَّ منها لونًا، بخلاف الذكورة والأنوثة؛ لأنَّهما لا يحسّان من بعيدٍ، وبخلاف الغصب؛ لأنه يقع في النهار غالباً، فيتمكَّنُ الشاهدُ من الاحتياط في تحمل الشهادة.

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في الهداية للمرغناني، 369/2؛ وقد روي معناه في سنن أبي داود، الحدود 21؛ سنن النسائي، قطع السارق 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: نقاد.

<sup>3</sup> د: کانت.

<sup>4</sup> د: ولذا.

(ولو أقرَّ عبدٌ محجورٌ بسرقةِ نصابٍ معيَّنٍ) من فلانٍ، (فكذَّبه مولاه) وقال: بل ذلك النصابُ مالي، (فالواجبُ) عند أبي حنيفة (القطعُ والردُّ) أي: ردُّ النصاب (إلى المسروق منه) لأن إقرارَه بالسَّرقة على نفسه في حقِّ القطع صحيحٌ، فيصحُ في حقِّ المال

(ويقطعه) أي: يأمر أبو يوسف بقطع يده، (ويجعل المالَ للمولى) ولا يردُّه إلى فلانٍ؛ لأن إقرارَه في حقِّ القطع إقرارٌ على نفسه، وهو غيرُ متَّهم فيه، فيصحُّ، وفي حقِّ المال إقرارٌ على المولى، فلا يصحُّ، فيؤاخذُ به بعد العتق.

(ووافق في الثاني) أي: قال محمدٌ: يكون المالُ للمولى، وفي تقييده بالثَّاني دلالةٌ على أنَّه خالَفَ أبا يوسف في الأوَّل، أي: في القطع، فالموافقةُ والمخالفةُ راجعان إلى أبي يوسف؛ لأنه أقربُ المذكورين؛ لأن المالَ أصلٌ، والقطع تابعٌ، ولهذا لا يُسمعُ الخصومةُ في القطع وحده، وتُسمعُ أفي المال وحده، فإذا بطل إقرارُهُ في الأصل؛ بطل إقرارُه في التابع.

قيَّد بالمحجور؛ لأنه لو كان مأذونًا يقطعُ اتِّفاقًا؛ لأن إقرارَهُ بما في يده صحيحٌ، فيصحُّ في حقّ القطع تبعًا.

وقيَّد بـ«معين»؛ لأنه لو أقرَّ بمالٍ استهلكه؛ يقطعُ اتِّفاقاً.

وقيَّد بتكذيب المولى؛ إذ لو صدَّقه يقطعُ، ويردُّ المالُ على المالك اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وإذا قطع) السارقُ، (والعينُ قائمةٌ) أي: حالَ كون المسروق موجودًا، (رُدَّتْ) إلى مالكها؛ لقيام ملكه فيها، (أو مستهلكةً) أي: إن كان السارقُ استهلكها (لم يضمنْ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا غرمَ على السارق بعدما قُطعتْ يمينُه»<sup>2</sup>. (والضمانُ به روايةٌ) يعني: في روايةٍ عن أبي حنيفة: إنه يضمنُ إذا استهلكها، ولا يضمنُ إذا هلكت.

(ولم يجمعوا بينهما) أي: بين القطع والضمان (ليساره وقت القطع) قال مالكُّ: إن كان السارقُ موسرًا من حين السرقة إلى وقت القطع؛ يضمنُ، وإلا فلا نظرًا للجانبين.

ولنا: إنَّ سببَ الضَّمان إن وُجِدَ؛ فالإعسارُ لا يمنعه؛ لأن أثره في التَّأخير لا في المنع، وإن لم يوجدُ؛ لا يضمنُ أصلًا.

(فنمنعه مطلقًا) أي: قال الشافعيُّ: يضمنُ السارقُ، سواءٌ هلك المسروقُ أو استهلكه؛ لأن محلَّ القطع اليدُ، ومستحقُّه هو اللهُ، وسببُه الحنايةُ على حقِّ الله، وهو تركُ الانتهاء عما نهى عنه، ومحلُ الضمان الذمّةُ، ومستحقُّه المسروقُ منه، وسببُه أخذُ مال الغير بغير إذنه، فلما اختلف الحقّان محلًا ومستحقًّا وسببًا؛ فوجوبُ أحدهما لا يمنعُ وجوبَ الآخر، كإيجاب القيمة مع الحدّ في شرب خمر الذمح.

ولنا: إنَّ القطعَ إذا وُجِدَ؛ كان عصمةُ المال منتقلةً إلى الله قبيل السرقة متَّصلًا بها، فلم يبق للعبد حقٌّ فيه، فصار حرامًا كالخمر والزنا، فيكون القطعُ خالصَ حقِّ الله، فلا يجب ضمانُه؛ لوقوع الجناية على حقِّ الشَّرْع.

فإن قلت: إذا لم يبقَ للمالك حقٌّ فيه؛ فلم اشتُرط خصومتُه؟

قلنا: لأن السرقة لا تظهرُ بدونها، ولهذا لو وجد الخصومةُ من غير المالك كالمودّع والوصيّ والمكاتب اكتفيّ به.

وإنَّما قلنا: انتقلتْ عصمتُه إلى الله بناءً على استيفاء القطع؛ لأنه لو بقي للعبد في المسروق حقٌّ؛ لكان مباحًا لذاته وحرامًا لأجله، فلزم منه وقوعُ الحدُّ. وهو القطع. مع وجود الشبهة الدارئة له.

ووجهُ الرواية الأخرى عن أبي حنيفة: إنَّ الاستهلاكَ فعلٌ آخرُ غير السَّرقة، فلم يكن الضرورةُ داعيةً إلى انتقال العصمة إلى الله في حقِّه، فيضمن فيه.

(ولو حضر أحد جماعة قطع له) يعني: لو سرق رجل سرقاتٍ من جماعةٍ، فحضر أحدهم قطع بخصومته اتِّفاقًا. (فهو غيرُ ضامنٍ) يعني: السارقُ المذكورُ لا يضمن عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: للحاضر منهم ولغيره. (وأوجباه في غير التي قطع لها) يعني: قالا: يضمنُ لغير السرقة التي قطع لها، أي: لغير الحاضر منهم.

قيَّد بالقطع له؛ لأنَّهم لو حضروا وقطع بخصومتهم لا يضمنُ اتِّفاقًا، ولو لم يقطعْ يضمنُ اتِّفاقًا.

\_\_\_\_

ا ح: ويسمع.

<sup>2</sup> سنن الدارقطني، 241/4. وقال: الزيلعي في نصب الراية 375/3: غريب بهذا اللفظ. وقد أخرجه النسائي بلفظ: «لا يغرم صاحب سرقة إذا أقيم عليه الحد»، انظر سنن النسائي، قطع السارق 18.

لهما: إنَّ مسقطَ الضمان هو القطعُ، وهو حصل بخصومة الحاضر قطع 1 له خاصَّةً، ولم يكن هو نائبًا عنهم، فبقيتُ أموالهم معصومةً على حالها، فيضمنها لهم.

وله: إنَّ مبنى الحدود على التَّداخل، وشرطُ ظهور السرقة . وهو الخصومة . وُجِدَ عند القاضي، وموجَبُها . وهو القطعُ . واحدٌ، فإذا استوفي كان واقعًا على الكلِّ؛ لعود منفعته إليهم، فارتفع الضمانُ، كما لو حضروا جميعًا.

وعلى هذا الخلاف إذا سرق من واحدٍ نُصبًا مرارًا، فخاصمه في بعضها، فقطع لنصابٍ واحدٍ.

(ولو اشترك جماعة) في سرقةٍ، (فحصل لكلٍ نصابٌ) أي: لكلِّ واحدٍ نصابُ سرقةٍ، (قطعوا) اتِّفاقاً؛ لكمال السرقة في حقّ كلِّ واحد منهم. (أو لكلِّهم نصابٌ) أي: إذا اشتركوا في سرقةِ نصابٍ واحدٍ (لم يقطعوهم) أي: علماؤنا لم يأمروا بقطعهم، وقال مالكُ: يؤمر بقطعهم؛ لأنَّهم صاروا سارقين.

ولنا: إنَّ كلَّ واحدٍ منهم لم يصر سارقًا؛ لعدم كمال النِّصاب في حقِّه.

(ولو حكم به) أي: بالقطع، (فملك) السارقُ (المسروقَ) بالهبة أو غيرها قبل القطع، (أو قطع) أي: السارق في سرقةِ عينٍ وهي قائمةٌ، فرُدَّتْ إلى مالكها، (فعاد، فسرقها وهي هي) أي: والحالُ أنَّ العين لم تكن متغيِّرةً (لم نقطعه) وقال الشافعيُّ في المسألتين: يقطعُ.

قيَّد في المسألة الأولى بالحكم؛ لأنه لو ملكه قبل الحكم لا يُقطعُ اتِّفاقاً.

وقيَّد في المسألة الثانية بقوله: «وهي هي»؛ لأن العينَ المسروقةَ لو تغيَّرتْ، بأن كانت غزلًا مثلًا، فقُطعَ، فنسجه المالكُ بعد الردِّ إليه، فسرقه ثانيًا؛ قطع اتِّفاقًا.

له في المسألة الأولى: إنَّ السرقةَ السابقةَ والحكمَ 2 بموجَبها لا يبطل بالملك الحادث بعده.

ولنا: إنَّ الإمضاءَ في باب الحدود من القضاء، فإذا ملكه بعد القضاء قبل الإمضاء سقط القطعُ، كما لو ملكه قبل القضاء.

وله في المسألة الثانية: إنَّه سرق نصاباً محرزًا، فيُقطعُ به، كما لو سرقه غيرُه.

ولنا: إنَّ عصمةَ هذا المال سقطتْ في حقِّه بالقطع فيه، فلا يُقطعُ بسرقته ثانيًا بعد العود إلى مالكه؛ لأن الملكَ والمحلَّ واحدٌ، بخلاف ما إذا سرقه غيرُه؛ لأن عصمةَ المال قائمةٌ في حقِّه.

(ولو ادَّعَى ملكيَّتها) أي: إذا ادَّعَى السارقُ أنَّ العينَ المسروقةَ ملكه (لم يقطعُ) لأن دعواه محتملةٌ للصِّدْق، فتكون شبهةً دارئةً للحدّ.

(ولو صبغه) أي: السارقُ المسروقَ (أحمر) ثُمَّ قطع يده (لم يؤخذْ منه) أي: الثوبُ من السارق، (ولم يضمّنْه، وأفتى) محمدٌ (بأخذه مع ضمان الزيادة له).

أقول: لو قال: ولو صبغة أحمرَ أفتى بأخذه مع ضمان الزيادة؛ لكان أخصرَ، ولم يحتجُ إلى بيان قولهما؛ لأنه في طرف النَّفْي من قوله.

يعني: يأخذ المالكُ منه الثوب، ويضمنُ قيمةَ ما زاد الصبغُ فيه؛ لأن الثوبَ قائمٌ اتِّصل به مالُ غيره، فيأخذه لكونه أصلًا، ويضمن قيمةَ الصبغ؛ لأنه تابعٌ كما في الغصب.

ولهما: إنَّ الثوبَ حقُّ المالك، والصبغَ حقُّ السارق، فلما تعارضا رجَّحنا جانبَ الصبغ؛ لأنه قائمٌ صورةً ومعنى، والثوب قائمٌ صورةً لا معنى أنه غيرُ مضمونٍ على السارق إذا هلك، فصار قائماً معنى فلما استويا من هذا الوجه رجِّح جانبُ المالك لأصالته.

(أو أسود) يعني: لو صبغه السارق أسود، ثُمَّ قطع يدُه؛ (فللمالك أخدُه مجَّانًا) عند أبي حنيفة؛ لأن السوادَ نقصانٌ عنده كما في الغصب. (ويمنعه) أي: أبو يوسف المالكَ من الأخذ؛ لأن الأسودَ زيادةٌ عنده، فيرجَّحُ جانبُ السارق لِمَا ذكرنا في الحمرة. (وجعله) أي: محمدٌ الأسودَ (كالأحمر) فيأخذه، ويضمن الزيادةَ لِمَا مرَّ.

(فصلٌ) فيما يقطع في سرقته، وفيما لا يقطع، وفي الحرز

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح - والحكم.

<sup>3</sup> ح – والثوب قائم صورة لا معنى.

(ولا نقطعُ في المباحة الأصل) إذا سرقها كالحطب والسمك والطير والزرنيخ ونحوها، (أو المعترضةِ بالفساد) أي: لا يُقطعُ فيما إذا سرق ما يتسارعُ إليه الفسادُ، كاللحم واللبن ونحوهما. وقال الشافعيُّ: يقطعُ؛ لأنه سرق مالًا محرزًا، وفسادُه في ثاني الحال لا يمنعُ كمالَ ماليَّته حال السرقة.

**ولنا**: إنَّ شركة العامة في مباح الأصل قبل الإحراز تورِثُ الشبهة ما دامت باقيةً على تلك الصفة، ويكون الإحرازُ فيه ناقصًا، ولهذا يلقَى بعضُها في الأبواب وفي الطرق، وقد قالت عائشةُ رضى الله عنها: كانت الأيدي لا يُقطعُ في الشَّيء التافه أي: الحقير، وإنَّ الماليةَ فيما يتسارعُ إليه الفساد قاصرةٌ؛ لأن الرغبةَ إنَّما تتمُّ أ فيما يصلحُ للادِّخار لوقت الحاجة، وقد روي أنَّه صلى الله عليه وسم قال: «لا قَطْعَ في الثمار إلا فيما آواه الجرينُ»²، وهو بالراء المهملة بعد الجيم: الموضعُ الذي يُجمعُ فيه الثمارُ إذا صُرِمَتْ، وإنَّما يجمع فيه عادةً ما يبس من الثمار.

وفي الخلِّ والعسل يقطعُ اتفاقًا؛ لأن الفسادَ لا يتسارعُ إليهما.

قالوا: هذا إذا سرق في أيام الخصب، وأمَّا في أيام القحط؛ فلا يُقطعُ في سرقة طعامٍ مطلقًا؛ لأن الضرورةَ تبيحُ التناولَ.

(ولا قطعَ فيما يتأوَّلُ<sup>3</sup> فيه الإنكارُ) كآلات اللهو من الدفّ وغيره، والأشربة المطربة، والنرد، والصليب من الذَّهَب؛ لاحتمال أن يقول السارقُ: سرقتها للكسر والإراقة، وأمَّا الدراهمُ التي عليها التمثالُ؛ فيُقطعُ فيها؛ لأنَّها معدَّةٌ للتموُّل لا للعبادة، فتأويلُ الكسر لا يثبتُ فيها، وأمَّا إذا سرق طبلَ الغزاة، فقيل: يقطعُ؛ لأن ضربَه للغزو مأذونٌ فيه. ومختارُ الصدر الشهيد: أنَّه لا يُقطعُ؛ لأنه كما يصلح للغزو يصلح للهو، فتمكن الشبهة.

(ولا في دفاتر غير الحساب) لأنه يتأوَّلُ بالقراءة، وأمَّا في دفاتر الحساب؛ فيقطعُ؛ لأنه لا ينفعُ لغير صاحبه، فيكون المقصودُ فيه الكاغدَ<sup>4</sup>.

(ويأمر به) أي: أبو يوسف بالقطع (في صبيّ) أي: في سرقة صبيّ (حرِّ عليه حليٌّ ومصحفٌ محلّىً) أي: وفي <sup>5</sup> سرقةِ مصحفٍ عليه حليةٌ تبلغ نصابًا. وقالا: لا يقطعُ.

اعلم أنَّ الخلافَ في الصبيّ الغير المميِّز؛ لأنه لو كان مميِّزًا لا يُقطعُ اتِّفاقًا؛ لأن له يدًا على نفسه وعلى ما في يده، فيكون خداعًا لا سرقةً. كذا في «التبيين».

له في المسألتين: إنَّ الحلية لو سرقتْ وحدهما يقطعُ  $^{6}$  بها، فكذا إذا سُرقتْ مع غيرها.

**ولهما**: إنَّه اجتمعَ فيه دليلُ القطع، وهو سرقةُ الحلية، ودليلُ عدمه، وهو سرقةُ الصبيّ والمصحف، فأورث ذلك شبهةً دارئةً للحدّ.

(وينهى عنه) أي: أبو يوسف عن القطع (في عبدٍ صغيرٍ) أي: في سرقته؛ لأن كونه مالًا يقتضي القطع، وكونَه آدميًا لا يقتضيه، والحدُّ إذا دار بين الوجوب وعدمه لا يجب.

هذا في صغير لا يتكلُّم، وإن كان ينطقُ ويعبّرُ عن نفسه؛ لا يقطعُ اتِّفاقًا.

وضع في العبد؛ لأنَّه في الحرِّ الصَّغير لا يُقطعُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(ككبير) أي: كما لا يُقطعُ في الكبير؛ لأن له يدًا على نفسه، وأخذُه إمّا بواسطة الخداع<sup>7</sup> أو بالغصب، فلا يكون سرقةً.

(ويقطع في السَّاج) وهو شجرٌ لا ينبتُ إلا ببلاد الهند، ويجلبُ منها كلُّ ساجةٍ منحوتة الجوانب الأربع، (والأبنوس) وهو شجرٌ معروفٌ، (والقنا) بالقصر جمع قناةٍ، وهي شجرةٌ يتَّخذُ منها الرمخُ، (والصندل) وهو شجرٌ طيِّبُ الرائحة، (والعود والياقوت والفصوص) والمسك والأدهان والورس والزعفران واللؤلؤ ونحوها، وإنَّما قُطِعَ في سرقة هذه الأشياء؛ لأنَّها عزيزةٌ محرزةٌ لا تؤخذ بصورتها

<sup>1</sup> ح: يتم. 2

<sup>3</sup> د: تناول.

<sup>4</sup> د: الكاغذ.

<sup>3</sup> ح: في.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: لقطع.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: الخدع.

مباحةً في دار الإسلام، فصارت كالفضَّة. وأما الزُّجاجُ المصنوعُ، فقيل: لا يُقطعُ فيه؛ لأن الفسادَ يتسارعُ إليه. وقيل: يقطعُ؛ لأنه مالِّ نفيسٌ، وإنَّما الفسادُ من التَّقصير في الاحتراز عنه.

(وما اتّخذ من الحَشَب) أي: إذا اتّخذ من الخشب من الأبواب والأوان قُطِعَ في سرقتها؛ لأن الصنعة فيها غلبتْ على الأصل، والتحقت بالصّنعة بالأموال النّفيسة، وخرجت من أن تكون تافهة ، بخلاف المتّخذ من الحشيش والقصب؛ لأن الصنعة لم تغلبْ فيه، ولم تتضاعَفْ قيمتُه، فلا يُقطعُ فيه، حتى لو غلبتْ فيه الصّنعة كالحصير البغداديّ والجرجانيّ يُقطعُ فيها، وأمّا في الأبواب؛ فإنّما يُقطعُ إذا كانت مجرّدة في الحرز، فكانت خفيفة لا يثقلُ حملُها على الواحد، حتى لو كانت متعلّقة بالجدار لا يُقطعُ فيها؛ لأنه يكون سارقًا للحرز دون المحرّز، فصار كسرقته الحارس، وكذا لو كانت ثقيلةً؛ لأنّها لا ترغبُ في سرقتها. كذا في «التبيين».

(لا في كلبٍ) أي: لا يقطعُ في سرقة كلبٍ، (وفهدٍ) لأن جنسَها مباحُ الأصل غيرُ مرغوبٍ فيه، ولو كان على الكلب طوقُ ذهبٍ؛ فعلى الخلاف كالصبيّ الذي عليه حليٌّ.

(وانتهابِ) أي: لا يقطعُ في انتهابٍ، وهو الأخذُ على وجه العلانية قهرًا من ظاهر بلدةٍ أو قريةٍ، (واختلاسٍ) وهو أن يأخذ من اليد بسرعةٍ جهرًا. (وخيانةٍ) وهو أن يخون المودَع على ما في يده؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا قطع على خائنٍ، ولا منتهبٍ، ولا مختلس»1.

(ومن بيت المال والمغنم) لأن ذلك المالَ للعامَّة، وهو منهم. (والمشترك) أي: ومن المشترك بين السَّارق والمسروق منه؛ لثبوت الشُّبهة باعتبار أنَّه أخذ مالَه من وجهٍ. (وأصوله وفروعه) أي: إذا سرق من بيوت أصوله أو فروعه من النسب مالَ غيرهم، أو سرق مالَهم من بيوت غيرهم؛ لا يُقطعُ؛ لجَرَيان الانبساط بينهم بالانتفاع في المال والدخول في الحرز. ولو سرق من أصوله من الرضاع أو فروعه²؛ قطع لانعدام هذا المعنى فيهم عادةً.

(ونطردُه في ذي رحمٍ محرم) أي: إذا سرق من بيت ذي رحمٍ محرمٍ منه سواءٌ كان المسروقُ مالَه أو مالَ غيره لا يُقطعُ عندنا. وقال الشافعي: يقطعُ.

وإنَّما قيدنا ببيت ذي رحم؛ لأنه لو سرق مالَ ذي رحم محرم من بيت غيره يقطعُ اتِّفاقاً.

له: إنَّ القرابةَ هي البعضيَّةُ، وقرابةُ غير الوِلاد غيرُ معتبرةٍ عنده كما بُيِّن في فصل النفقة، فصار كالصّديق يسرقُ من صديقه.

ولنا: إنَّه مأذونٌ شرعًا في دخول حرزه من غير استئذانٍ، وجرت العادةُ بالانبساط فيه.

(وأحدِ الزَّوجين من الآخر) أي: إذا سرق أحدُهما من بيت الآخر أو من ماله لا يقطعُ عندنا؛ لوجود الانبساط بينهما في الحرز والمال، وكذا لو سرق من معتدّته المبتوتة أو سرقتْ هي منه؛ لا تُقطعُ؛ لأن الخلطة بينهما قائمةٌ. وقال الشافعيُّ: يقطعُ.

اعلم أنَّ المفهومَ من بيت «المنظومة» في مقالة الشافعي، وهو:

ويُقطعُ السارقُ من نسوانه ، من منزلِ لم يكن من مكانه

أنَّ خلافَه فيما إذا لم يسكنا فيه؛ لأنه لا تأويلَ له بالدُّخول؛ إذ لو كان ساكنًا معها فيه لا يقطعُ اتِّفاقاً؛ لأنه له تأويلًا فيه، وأنَّت ترى فيما إذا سرق الزوجُ من مال زوجته؛ لأنَّها لو سرقتْ من مال زوجها لا تُقطعُ اتفاقًا. كذا في «شرحه المسمى بالكافي»، وأنت ترى المصبّف أطلقه.

(ولو كان محرزًا عنه) «لو» هذه للوصل، أي: وإن كان مالُ أحدهما محرزًا وممنوعًا من الآخر، وفي هذا الكلام إخراج لمذهب مالك؛ لأنه قال: مالُ أحدهما إن كان ممنوعًا عن الآخر؛ فسرقتُه يوجبُ القطعَ؛ إذ لم يبقَ له تأويل، وإلا فلا.

ولنا: ما بيّنا من ثبوت البسوطة بينهما.

ولو سرق من أجنبيةٍ، ثُمَّ تزوجها قبل القطع؛ لا يُقطعُ؛ لوجود الشبهة قبل الإمضاء.

(والسارقُ من بيت خَتَنه) وهو زوجُ كلِّ ذي رحمٍ محرمٍ منه، (أو صهره) وهو كلُّ ذي رحم محرمٍ من امرأته، (لا يقطعُ) عند أبي حنيفة. وقالا: يقطع؛ لانعدام الشبهة في المال والحرز.

وله: إنَّ الرجل يدخل دور ختنه وصهره بلا إذن عادةً، فيثبتُ فيه شبهةُ الإذن بالدخول أو حقيقته.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن أبي داود، الحدود  $^{14}$ ؛ سنن الترمذي، الحدود  $^{18}$ ؛ سنن النسائي، قطع السارق  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فرعه.

(والمؤجّرُ من البيت المستأجَر يقطعُ) أي: إذا سرق المؤجّرُ من بيته الذي في يد المستأجر يقطعُ عند أبي حنيفة. وقالا: لا يقطعُ.

قيَّد بالمؤجر؛ لأنه لو سرق المستأجرُ من المؤجّر في بيتٍ آخرَ؛ يُقطعُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ المؤجرَ يدخل البيتَ الذي آجره للمرمّة، فيثبتُ له الإذنُ، كما لو سرق من داره التي أعارها.

وله: إنَّه ممنوعٌ عن الدخول بغير إذن المستأجر؛ لأن البيتَ المُستَأجَرَ كالمملوك له في حقِّ المنفعة، وأمَّا الدخولُ للمرمّة؛ فمباحٌ بإذن المُستَأجر لا بغير إذنه.

(ولا قطع على السارق من غريمه مثل حقِّه) أي: من جنس الحقّ الذي كان له عليه؛ لأنه مستوفٍ حقَّه.

قيَّد به؛ لأنه لو سرق من خلاف جنسه، كما إذا كان حقَّه دراهمَ، فسرق عروضَ غريمه؛ يُقطعُ؛ لأنه ليس له ولايةُ الاستيفاء منها إلا ببيعها برضاء مالكها، وأمَّا لو سرق دنانيره، فقيل: يُقطعُ؛ لأنه خلافُ جنس الدَّراهم. وقيل: لا يُقطعُ؛ لأن جنسَ<sup>1</sup> التَّقد يشملهما.

(مطلقًا) أي: سواءٌ كان ذلك الحقُّ حالًا أو مؤجَّلًا؛ لأن الحقُّ ثابتٌ على كلِّ تقديرٍ، سواءٌ كان مثلَ قدر حقِّه أو أكثر منه؛ لأنه كان شريكًا بقدر حقِّه فيما سرق، ولا قطعَ في سرقة المال المشترك، وسواءٌ كان مثلَ حقِّه في الجودة أو أجودَ منه؛ لاتحاد الجنس. (ولا من سيّده) أي: لا قطعَ على العبد السارق من سيده، (أو امرأة سيده، أو زوج سيدته) لأنه مأذونٌ له في الدخول عادةً، فتمكنت الشبهةُ في الحرز.

(ولا من مكاتبه) أي: لا قطع إذا سرق المولى من مكاتبه؛ لأن له حقًّا في أكسابه، وكذا لو سرق المكاتب من مولاه لتنزَّله منذلة العبد.

(ومضيفه) أي: لا قطعَ إذا سرق الضيفُ من بيت مَنْ أضافه؛ لأنه مأذونٌ له في دخول بيته، فكان فعلُه خيانةً لا سرقةً.

(وبيتٍ) أي: لا قطع إذا سرق من بيتٍ (مأذونٍ في دخوله) كالخانات وحوانيت التجار. (وحمامٍ) هذا تخصيصٌ بعد التعميم؛ لأن البيت المأذونَ في دخوله يتناوله. (نهارًا) قيَّد به؛ لأنه لو سرق من الأمكنة المأذونة ليلًا يقطعُ؛ لأن الإذن مختصِّ بالنهار.

وفي «التبيين»: هذا إذا كانت من مفتوحة الباب، وإن كانت مغلقةً؛ يقطعُ وإن كان نهارًا في الأصحَّ، وما جرت العادةُ بدخوله في بعض الليل ملحقٌ بالنهار، وأمَّا المسجدُ؛ فمستثنىً من الحكم؛ لأنه لو سرق منه ليلًا لا يقطعُ.

(ويقطعُ فيما أحرز بالحافظ) كمن جلس في الصحراء، أو المسجد، أو الطريق، وعنده متاعُه، وهو محرزٌ به (بمجرَّد أخذه) لأن يدَ الحافظ يزولُ، فتتمُّ السرقةُ. (ولو من مسجد، مستيقظً كان) الحافظ (أو نائمًا) وقيل: لا يكون محرزًا في حال نومه إلا إذا كان متاعه تحت جنبه أو تحت رأسه. والصحيحُ هو الأوَّلُ؛ لأن الناسَ يعدُّون النائم عند متاعه حافظًا، وعلى هذا إذا حفظ المودعُ أو المستعيرُ المتاعُ بمثل هذا الحفظ لا يضمنُ.

(وفي المحرز بالمكان بإخراجه) لأن السرقة لا تتمُّ قبل الإخراج؛ لقيام اليد عليه.

اعلم أنَّ هذا الحرزَ أقوى من الحرز بالحافظ؛ لأنَّهما يشتركان في المنع عن وصول اليد إلى المال، لكنَّ الحرزَ بالمكان يزيدُ عليه من حيثُ إنَّ المالَ مختفٍ فيه عن الأعين، فلا يُعتبرُ الحرزُ بالحافظ مع وجوده، حتى لو كان المالُ محرزًا بالمكان، وأُذن بالدخول فيه، فسرق منه وصاحبُه عنده؛ لا يقطعُ؛ لأن الحرزَ بالحافظ لم يكن معتبراً مع الحرز بالمكان، وقد سقط بالإذن.

(والحفظُ في الحمَّام معتبرٌ) يعني: روي عن أبي حنيفة: أنَّ من سرق ثوبًا في الحمام نهارًا عند صاحبه يقطعُ، كما لو سرق من المسجد وصاحبُه عنده. (وظاهرُ المذهب إهدارُهُ) لأن الحَمَّام بني لإحراز الأمتعة، فكان<sup>3</sup> حرزًا مكانيًّا، فلم يُعتبرُ فيه الحافظُ، بخلاف المسجد؛ لأنه ليس بحرزٍ، وما بُنِيَ للإحراز أصلًا، فيعتبرُ 4 فيه الحافظُ كما في الطريق. (كما أفتى به) أي: محمدٌ بظاهر المذهب.

(ويفتي) أبو يوسف (بقطع النَّبَّاش) وهو من نبش قبراً، وأخذ الكفنَ منه، سواءٌ كان القبرُ في بيتٍ مقفولٍ أو في الصحراء، وهو الصحيخ. وقالا: لا يقطعُ.

<sup>1</sup> د – جنس.

<sup>2</sup> د: يتم.

<sup>3</sup> د: وكان.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فاعتبر.

**له**: قوله صلى الله عليه وسلم: «من نبش قطعناه» $^{1}$ .

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا قطع على المختفي»<sup>2</sup>، وهو النباشُ بلغة أهل المدينة، وما رواه غيرُ مرفوعٍ، بل من كلام زيادٍ؛ لأنه ذكر في آخره: من قتل عبده قتلناه، ولئن ثبت؛ فهو محمولٌ على السِّياسة، ولأنَّ الكفنَ ليس بمحرزٍ بالميت ولا بالغير؛ لأنه ليس بحرزٍ، ولهذا لو دُفِنَ فيه مالٌ آخرُ غيرُ الكفن لا يُقطعُ سارقُه، مع أنَّ الكفنَ ليس بمالٍ؛ لأن الطبائعَ السليمةَ لا تميلُ<sup>3</sup> إليه. ولو سُرق من البيت الذي فيه القبرُ مالٌ آخرُ غير الكفن؛ لا يُقطعُ أيضًا؛ لأنه يتناولُ بالدخول فيه لزيارة القبر.

(ولو نقب) السارقُ بيتًا، (ودخل، وناوَلَ المالَ) أي: أعطاه بإخراج يده من البيت (خارجًا) أي: من كان خارج البيت، (لم يُقْطَعا) لأن القطعَ يجب بهتك الحرز والإخراج، ولم يوجد ذلك منهما<sup>4</sup>؛ لأن الخارجَ لم يوجد منه الهتك، والداخلَ وإن وُجِدَ منه الإخراج بإخراج يده، لكنَّه بطل باعتراض يد الآخر عليه، فلم تتمَّ السرقةُ.

(فإن أدخل) الخارجُ (يده، فتناول منه) أي: أخذه من الداخل؛ (يأمر) أبو يوسف (بقطعهما) أما الدَّاخل؛ لأنَّ الهتكَ تمَّ منه، فصار المالُ مخرجًا بمعاونته، وأمَّا الخارجُ؛ فلأنه أخرج المالَ<sup>5</sup> من الحرز. (ويقطعه) أي: يأمرُ أبو يوسف (لو انفردَ، فنقبَ وأدخل يده) وأخذ المتاع منه. وقالا: لا يقطعُ.

له: إنَّه أخذ من الحرز، فيقطعُ فيه (كما لو أَخَذَ من الكمّ أو الصندوق) نصابًا يقطعُ اتفاقًا.

ولهما: الفرقُ بين المقيس والمقيس عليه: بأنَّ الدخولَ في الكمّ والصندوق غيرُ ممكنٍ، فحرزُه يهتكُ على الكمال بإدخال اليد فيه، وأمَّا البيثُ؛ فالدخولُ فيه ممكنٌ، وكمالُ هتك حرزه بالدُّخول فيه، فإذا لم يدخلْ كان الهتكُ ناقصًا، فلا يُقطعُ.

(ولو ألقاه) أي: إذا نقب اللصُّ بيتًا، ودخل، وأخذ المتاع، وألقاه خارج الدار، (ثم خرج، فأخذه؛ قطعناه) وقال زفر: لا يقطع؛ لأن نفسَ الإلقاء لا يوجبُ القطع، وكذا الآخذ من الخارج.

ولنا: إنَّ يدَه تثبتُ عليه بالأخذ، وبالرمي لم تزلْ يدُه عنه حكمًا، ألا يرى أنَّ من سقط منه مالٌ، فأخذه غيرُه ليردَّه على صاحبه، ثُمَّ ردَّه إلى موضعه؛ لم يضمن؛ لأنه في ذلك الموضع في يد صاحبه حُكمًا؟ فإذا بقى يدُه حكمًا، وتأكَّدَ ذلك بالأخذ ثانيًا؛ يُقطعُ.

(ولو حمله) أي: السارقُ المتاعَ في الدار (على دابَّةٍ، فساقها حتى خرجتْ؛ قُطِعَ) لأن سَيْرَها يُضافُ إليه لسوقه، ولهذا يضمنُ السارقُ ما أتلف الدابَّةُ.

قيَّد بالسَّوْق؛ لأنه لو لم يَسُقُها، فخرجتْ بنفسه؛ لا يُقطعُ. ولو ألقاه في نهرٍ في الدار، وأخرجه الماءُ بقوَّة جريه؛ لم يُقطعُ. وقيل: يقطعُ، وهو الأصحُّ. كذا في «النهاية».

(وقطعنا جماعةً تولّى بعضُهم الأخذَ) يعني: إذا دخل جماعةٌ الحرزَ، وأخذ بعضهم المالَ وحمله وأخرجه؛ قطع الجميعُ عندنا. (لا هذا وحده) أي: قال زفر: يقطعُ الحاملُ وحده.

إنَّما قيدنا بدخول جميعهم؛ لأنه لو دخل واحدٌ منهم، وأخرج المتاعَ بمعاونتهم؛ يقطع الحاملُ وحده.

له: إنَّ غيرَ الحامل لم يأخذوا، فلا يقطعون.

ولنا: إنَّهم اشتركوا في هتك الحرز والإخراج، وإن وُحِدَ من الحامل صورةً، لكنَّه وُحِدَ من الجميع معنيًّ؛ لعَوْنهم على ذلك.

(ولو شقَّ الثوبَ) الذي سرقه في الحرز، (ثم أخرجه؛ لم يقطعُه) أبو يوسف. وقالا: يقطعُ.

اعلم أنَّ الخلاف فيما إذا كان الشقُّ فاحشًا، واختار المالكُ أن يأخذ الثوبَ ويضمِّنه النقصانَ، وأمَّا إذا اختار أن يتركه على السارق، ويضمِّنه قيمةَ الثوب صحيحًا؛ لا يُقطعُ اتفاقًا؛ لانعدام سبب الملك، وإن كان الشقُّ يسيرًا؛ يُقطعُ اتفاقًا، ويضمنُ السارقُ قيمةَ النقصان.

هذا كلُّه إذا بلغ قيمته بعد الشقّ عشرةَ دراهم، وإن لم تبلغْ<sup>6</sup>؛ لا يُقطعُ اتفاقًا. كذا في «المصفي».

<sup>.</sup> التجريد للقدوري، 11/100؛ السنن الصغرى للبيهقي، 300/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 159/9. وقال: الزيلعي في نصب الراية 367/3 غريب. وقال: ابن حجر في الدراية (110/2): لم أجده هكذا. وقد روي من قول ابن عباس «ليس على النباش قطع»، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 487/14.

<sup>3</sup> ح: يميل.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: من كل منهما.

<sup>.</sup> د - المال

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يبلغ.

له: إنَّ الشقَّ سببُ الضمان، والقطعُ معه لا يجتمعان.

ولهما: إنَّ القطعَ بالسرقة، وضمانَ النقصان بالشقِّ، وهو ليس بسرقةٍ، فلا يؤدِّي إلى الجمع بينهما في جنايةٍ واحدةٍ.

### (فصلٌ) في قُطَّاع الطريق

ويسمّى قطعُ الطّريق إذا أُخِذَ فيه المالُ: السَّرقة الكبرى: أمَّا كونُه سرقةً؛ فلأنَّ القاطعَ يأخذُ المالَ خفيةً ممن إليه حفظُ الطريق، وهو السُّلطانُ. وأما كونُها كبرى؛ فلأنَّ ضررَها عامٌ، ولهذا غلِّظَ الحدُّ في حقِّهم، وشرط فيها ما شرط في السَّرقة الصُّغرى من: النصاب، وكونِ السَّارق من الأجانب، وشرط فيها أيضًا: أن لا يكون للقاطع شركةٌ، وأن يكون بعيدًا من العُمْران مسيرةَ سفرٍ، وأن يكون في دار الإسلام، وأن يظفرَ بهم الإمامُ قبل التوبة، وردِّ الأموال إلى أربابها.

(إذا خرج جماعة) أطلق اسمَ الجماعة؛ ليتناول المسلمَ والكافرَ، والحرَّ والعبدَ. (ممتنعون) أي: قادرون على أن يمنعوا عن أنفسهم تعرُّضَ الغير، (أو واحدٌ ممتنعٌ) أي: قادرٌ على المنع؛ لقوَّته وشجاعته. (لقطع الطَّريق، فأُخذوا) أي: أخذهم غيرُهم قبل أن يأخذوا مالًا ويقتلوا نفسًا، (حُبِسوا) وهو جوابُ «إذا»، أي: حبسهم الإمامُ (ليتوبوا) وله أنَّ يعزِّرَهم مع الحبس؛ لأنَّهم ارتكبوا المنكرَ، وهو الإخافةُ.

(فإن أَخَذُوا مالَ مسلمٍ أو ذميٍ) قيَّد به؛ لأنَّهم لو أخذوا مالَ المستأمن لا يجب القطعُ. (ونصيبُ 2 كلٍ نصابٌ) أي: إذا قسم المالُ أصابَ كلَّ واحدٍ منهم نصابُ سرقةٍ، وهو عشرةُ دراهم، (قُطعتْ أيديهم) أي: أيمانهم، (وأرجُلُهم من خِلافٍ) وردُّوا المالَ القائم، وسقط عنهم ضمانُ الهالك. ولو جرحوهم مع أخذ المال؛ يكتفى بالقطع، ويبطلُ حكمُ الجراحات؛ لأن حكمَ ما دون النَّفْس كحكم الأموال، فيسقط الطَّمانُ.

هذا إذا أُخِذوا قبل التوبة، ولو تابوا قبل أن يؤخذوا، ثُمَّ أخذوا؛ لم يحدُّوا، ويؤخذُ منهم المالُ القائمُ، ويضمن الهالكُ.

(وإن قتلوا) بعضَ المارّين، ولم يأخذوا مالًا (قُتِلوا) أي: قتلهم الإمامُ (حدًّا) أي: من جهة كونه حقَّ الله، (فلا يُلتفتُ إلى عفو الأولياء) لأن العفوَ إنَّما ينفذُ فيما هو حقُّ العافي، وهذا حقُّ الشَّرْع؛ لأن المسافرين في المفاوز متَّكلون على أمان الله وحفظه، والتعرُّضُ لهم يكون جنايةً على حقّ الله تعالى، ويكون الجزاءُ حقَّه.

(وإن جمعوا) أي: إن قتلوا وأخذوا المالَ من المارين؛ (فالإمامُ) بالخيار عند أبي حنيفة (إن شاء جَمَعَ بين القطع والقتل أو الصَّلْب) يعني: إن شاء قطعَ أيديَهم وأرجلَهم من خلافٍ لأخذهم المالَ، ثُمَّ قتلهم أو صلبهم للقتل، (وإن شاء اكتفى بالقتل أو الصَّلْب) أي العني: لا يقطعهم (كما قالا) لأن الحدود الخالصةَ يتداحُلُ، فيدخلُ حدُّ ما دون النَّفْس في حد النَّفْس، كما لو زنى محصنٌ وسرق فرجم؛ يدخل حدُّ السَّرقة في الرجم.

وله: إنَّ هذه الجناية وإن كانت متَّحدةً معنى من جهة إنَّها قطعُ الطريق، لكنَّها متعدِّدةٌ صورةً، وهو أخذُ المال وقتلُ النَّفس بغير حيِّ، ولكلِّ واحدٍ منهما موجَبٌ عند الانفراد، ولقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ اللَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا وَ يُسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَوْ يُنَفَّوُا مِنَ الْأَرْضِ ﴿ [المائدة، 33/5]، فاللهُ تعالى ذكر في هذه الآية أربعة أجزيةٍ توزيعًا على الجنايات الأربع من غير تعيينٍ، فينبغي أن تقابَلَ الجنايةُ الغليظةُ بالجزاء الغليظ، والخفيفةُ بالخفيف على مقتضى الحكمة الإلهية، فيكون النَّفيُ المذكورُ في الآية جزاءً لجناية خروجهم من غير أخذ المال، والمرادُ من النفي فيها: الحبسُ على ما فسَّره المفسِّرون؛ لأن المحبوسَ كالمنفيِّ عن جميع الأرض، والقطعُ جزاءٌ لجناية أخذهم المالَ فقط، والقتلُ جزاءٌ لجناية قتلهم من غير أخذ المال، والقلعُ والقتلُ كلاهما جزاءٌ لجناية قتلهم وأخذهم المالَ، فالإمامُ يكون مخيَّرًا: إن شاء مالَ إلى جهة الاتحاد، فيكتفي بالقتل، وإن شاء مال إلى جهة التحدُّد، فيجمع بين القطع والقتل. والجوابُ عما قالا: إنَّ التَّداخُلُ إنَّما يكون في الحدود، والقطعُ والقتلُ ههنا حدٌّ واحدٌ يغلَّظُ لغلظ سببهما 4.

(ويأمر بالصَّلْب) أي: قال أبو يوسف: لا يتركُ الصلبَ (مطلقًا) أي: سواءٌ قتل وأخذَ المالَ، أو قتل فقط (في روايةٍ) لأنه أدعى للشُّهرة والاعتبار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وإذا.

<sup>2</sup> د: ويصيب.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: خيانة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: سبهها.

(ويُصلبُ حيًا، ويبعجُ) أي: يشقُّ (بطنُه برمح إلى أن يموتَ) لأن الصلبَ على هذا الوجه أبلغُ في الرَّدْع.

(ولا يتركُ أكثر من ثلاثةِ أيام) لأن في تركهم إيذاءً للنَّاس من نتنه.

(ويقتلون بمباشرة أحدهم) أي: إذا باشر القتل واحدٌ منهم؛ أجري القتل على جماعتهم؛ لأن ذلك الواحدَ يقوى بهم، فيكون القتلُ واقعًا منهم معنىً.

(وإن كان فيهم) أي: في القُطَّاع (صغيرٌ، أو مجنونٌ، أو ذو رحم محرمٍ من المقطوع عليه، أو أُخِذَ بعد التَّوبة وقد قتل عمدًا؛ صار القتلُ إلى الأولياء) أي: إن شاؤوا استوفوه، وإن شاؤوا عفوا عنه.

قيل: هذا إذا كان القافلةُ مشتركين في المال؛ لأن الأخذَ من الأجنبيِّ ليس أخذًا من القريب إذا لم يشتركوا في المأخوذ، والأصحُّ: أنَّ الحكمَ عامٌّ؛ لأن مالَ جميع القافلة كشيءٍ واحدٍ، فإذا تمكَّن الشُّبهةُ في أخذه بسبب ذي رحمٍ محرمٍ؛ تمكَّن في الباقين. كذا في «الإيضاح».

قيَّد بقوله: «بعد التوبة»؛ لأنَّهم لو أُخِذوا قبلها وقد قتلوا؛ ليس لوليّ القتيل العفوُ، بل قتلهم الإمامُ حدًّا لِمَا مَرَّ.

وإنَّما سقطَ الحدُّ عنهم؛ لأن القافلة بمنزلة بيتٍ واحدٍ، فلو سرق من حرزٍ فيه ذو رحمٍ محرمٍ وأجنبيِّ؛ لم يقطع؛ لتمكُّنِ الشُّبهة في المأخوذ في الحرز، فكذا هذا. وأمَّا إذا كان فيهم مستأمن، فلو أخذ ماله؛ لا يقطع، ولو أخذ مالَ غيره؛ يُقطع؛ لأن الشُّبهة تمكَّنتْ في المأخوذ منه، لا في الحرز، وأمَّا سقوطُه إذا أُخِذَ بعد التوبة؛ فلأنَّ التَّائب مستثنىً عن هذا الحكم في آخر الآية.

اعلم أنَّ هذا فيما إذا أُخِذَ بعد التوبة وردِّ المال، وأمَّا إذا تاب ولم يرد المال، فقيل: لا يسقطُ كما لا يسقط سائرُ الحدود بالتوبة. وقيل: يسقطُ، وإليه أشار في الأصل؛ لأن اللهَ تعالى استثنى التائبَ في السَّرقة الكبرى، ولم يستثنِ في سائر الحدود. كذا في «المحيط». وكذا يسقطُ الحدُّ عنهم إذا أُخِذوا قبل التَّوبة وقد قَتَلوا وأخذوا من المال إذا قسم لا يصيبُ لكلٍّ منهم نصابٌ، فالأمرُ في القصاص إلى الأولياء.

وفي «الفوائد الظهيرية»: هذه مسألةٌ عجيبةٌ من حيثُ إنَّهم إذا صدر منهم القتلُ فقط؛ لم يُلتفتْ إلى عفو الأولياء، بل يقتُلُهم الإمامُ حدًّا، وإذا وُجِدَ معه أخذُ المال القليل؛ اعتُبر فيه عفوُ الوليّ، لعلَّ الوجة فيه: أنَّهم إذا أخذوا المالَ؛ عُرِفَ أنَّ مقصودَهم كان أخذَ المال، وأنَّ إقدامَهم على القتل كان للتمكُّن من أخذه، فلما كان مقصودُهم المالَ، ولم يُصِبْ لكلٍّ منهم نصابٌ؛ سقط الحدُّ، وصار أمرُ القصاص إلى الوليّ، وإذا قتلوا فقط؛ عُرفَ أنَّ مقصودَهم القتلُ، فيقتلهم الإمامُ حدًّا.

(ولو قطعَ الطَّريقَ بقرب العمران بمنعته، أو أخذ في المصر مالًا مغالبةً؛ لا نجعله قاطعاً، بل يُحبسُ، ويؤدَّبُ، ويُستردُّ ما أخذ، ويتخيَّرُ وليُّ القتيل) إن شاء اقتصَّ، وإن شاء عفا. وقال الشافعيُّ: يكون قاطعًا، وهو القياسُ.

قيَّد بقوله: «بمنعته»؛ لأنه لو لم يكن له منعةٌ؛ ففي قرب العمران لا يكون قاطعًا اتِّفاقاً؛ لوصول الغوث إليه بهربه إلى العامر، وأمَّا إذا كان له منعةٌ وشوكةٌ؛ كان قربُ العامر كالبُعْد عنه في عدم الغوث، فيكون قاطعًا.

ولنا: إنَّ قطعَ الطريق حقيقةً هو قطعُ المارين عنه، وذلك لا يتحقَّقُ بقُرْب القرى؛ لأن أهلَها يدفعون ذلك بإلحاق الغوث.

قال بعضٌ: هذا الحكمُ مبنيٌّ على عادتهم؛ لأنَّهم كانوا يحملون السِّلاحَ مع أنفسهم في الأمصار، ويقدرون على الدَّفْع، وأمَّا في زماننا؛ فهذه العادةُ متروكةٌ، فيتحقَّقُ قطعُ الطَّريق.

# (كتابُ الصَّيد والذَّبائح)

الصيدُ مصدرُ: صَادَ يَصِيدُ، ويطلقُ على المصطاد، والمراد هنا: الاصطيادُ.

(يجوز صيدُ الحيوان الممتنع مطلقًا) أي: سواءٌ كان 1 يؤكلُ لحمُه أو لا.

قيَّد بالممتنع؛ لأن رميَ غيره لا يكون صيدًا، فالبعيرُ الممتنعُ يكون صيدًا، والظبئ المربوطُ لا يكون صيدًا.

(بالسِّهام المحدَّدة) لأنَّها آلاتٌ جارحة، (والجوارح) جمع جارحة، وهي الكاسبةُ كالكلب والفهد وسائر السباع (المعلَّمة) لقوله تعالى: ﴿وَمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ﴾ [المائدة، 4/5]. (كالباز يعودُ إذا دُعييَ: البازي المعلَّمُ: هو الذي يعودُ إذا دعاه صاحبُه بعد الإرسال، (والكلبِ يتركُ الأكلُ) يعني: الكلبُ المعلَّمُ: هو الذي لا يأكلُ ما أخذه بعد الإرسال مدّةً؛ لأن تبدُّلَ طبيعته الغريزيَّة. وهي الأكلُ عند الظَّفر بالمأكول. يدلُ على علمه.

<sup>1</sup> د – کان.

(وتقديرُ المدَّة إلى المعلّم) عند أبي حنيفة؛ لأن المقاديرَ لا يُعرفُ بالاجتهاد، ولا نصَّ فيه، فيفوَّضُ إلى رأي من يعلِّمُه؛ لأنه أعرفُ به من غيره. (وقالا: ثلاث مرَّاتٍ) يعني: إذا ترك الأكلَ ثلاثَ مراتٍ؛ يكون معلَّماً عندهما، فيحلُ ما أخذه في المرَّة الرَّابعة، وروي عنهما أيضاً: إنَّه يحل الثَّالثُ كثيرٌ، كتجربة الخضر عنهما أيضاً: إنَّه يحل الثَّالثُ كثيرٌ، كتجربة الخضر موسى عليهما السلام.

(وإذا أرسل المسلمُ أو الذميُّ) الجارحَ المعلَّمَ، (أو رمى) الصيدَ بالسهم (مسمِّيًا) حالٌ يفيدُ اقتران التَّسمية بالإرسال أو الرمي؛ لأنَّهما بمنزلة إمرارِ الشَّفرة في الذبح، فيشترطُ التَّسميةُ عنده كما في الذَّبْح. (فجرح، فمات؛ حلَّ) قيَّد المرسلَ بأن يكون مسلمًا أو ذميًّا؛ لأنَّهما بمنزلة إضطراريٌّ، فأحدُهما كان مشروطًا في الاختياريّ، فكذا في الاضطراريّ.

وقيَّد بالجرح؛ لأن الذَّكاةَ الاختياريَّةَ إنَّما تَحصلُ به.

(وإن خَنقَه) أي: الكلبُ الصّيدَ (حَرُمَ) أكله؛ لانعدام الجرح. (وإن أَدْرَكه) أي: الصائدُ الصيدَ أَ (حيًّا؛ لا يحلُ إلا بالذَّكاة إذا تمكَّنَ أي: قَدَرَ أن يذبحه باختياره. قيَّد به؛ لأنه لو لم يتمكَّنْ يحلُّ بلا ذكاةٍ؛ لأن قيامَ الرَّمي مع الجرح مقامَ الدَّبْح كان للعجز عنه، فإذا قَدَرَ على الأصل بطل حكمُ البدل.

(ولو وقع) الصيدُ حيًّا (في يده، ولم يتمكَّن) الصائدُ من ذبحه، (وحياتُه) أي: والحالُ أنَّ حياةَ الصَّيْد (فوق حركة المذبوح) بأن يتوهَّمَ معها بقاؤه (حَرُمَ) أكلُه؛ لأنَّه قدر على الذَّكاة الاختياريَّة.

قيَّد بقوله: «فوق حركة المذبوح»؛ لأنه لو تحرَّكَ كاضطراب المذبوح، كما إذا وقع في يده بعد أن شقّ بطنُه، وأخرج ما فيه؛ حلَّ أكلُه؛ لعدم اعتبار تلك الحياة.

(والحلُّ روايةٌ) أي: روي عن أبي حنيفة في المسألة السابقة: أنَّ أكله حلالٌ؛ لأنه غيرُ قادرِ على الذَّبْح.

(ولو ذكّى المنخنقة، أو الموقوذة) أي: المضروبة بالخشب، (أو المتردّية) أي: السَّاقطة عن مكانٍ مرتفعٍ، (أو النَّطيحة) أي: المضروبة بالقرن، (أو التي بقر 2 المذنبُ) أي: شق (بطنها، وبها حياةٌ؛ حلَّتْ) في ظاهر الرُّواية. (وكونُها) أي: كونُ الحياة (بحيثُ تبقى 3 يومًا شرطٌ في روايةٍ) عن أبي حنيفة؛ لأنَّ المنخنقة وأخواتها إذا لم تكنْ بهذه الحالة لم يُدْرَ أنَّها ماتتْ بالذكاة أو بما أصابها من قتلٍ، فيُعتبرُ فيه زمانٌ مديدٌ، وهو يومٌ كاملٌ. (ويَعتبرُ أكثرَه) أي: أبو يوسف أكثرَ اليوم إقامةَ الأكثر مقامَ الكلّ. (لا فوق حياة المذبوح) أي: قال محمدٌ: إنَّ الباقي فيها من الحياة إن كان أكثرَ مما يكون في المذَّكي يؤكلُ، وإلا فلا؛ لأن قدرَ حياة المذبوح غيرُ معتبرٍ، فإذا زادتْ عليه يتيقَّنُ أنَّها زالتْ بالذَّبْح.

(وإذا وقع الصيدُ في الماء، أو على سطحٍ، أو جبلٍ، ثُمَّ تردَّى) أي: سقط (على الأرض؛ حَرُمَ) أكلُه؛ لاحتمال أن يكون هلاكُه من الماء أو من السُقوط من عالٍ، وكذا إذا وقع على شجرةٍ، (لا على الأرض<sup>4</sup>) أي: إن وقع على الأرض (ابتداءً) حَلَّ؛ لأن الاحترازَ عنه غيرُ ممكن.

(فلو غاب) الصيدُ المجروحُ عن بصره، (فلم يقعدْ عن طلبه) أي: لم يشتغل الصيادُ بشيءٍ آخر، بل اتَّبعه، (فوجده ميِّتًا؛ نُحلُّه) وقال الشافعيُّ: لا يحلُّ؛ لاحتمال أنَّه ماتَ بالتردِّي أو غيره.

ولنا: إنّ غيبوبة الصَّيد من البصر من ضرورات الاصطياد، ولو ثبت الحرمة به؛ يلزم انسدادُ بابه، واحتمالُ موته بأمرٍ آخرَ موهومٌ، فأسقطنا اعتبارهُ ما دام الصَّيَّادُ في طلبه للضَّرورة.

هذا إذا لم يوجد جراحة فيها سوى جراحة الكلب، أمَّا إذا وُجد؛ فلا تحلُ اتِّفاقًا؛ لأنه ظهر لموته سببان: أحدُهما يوجب الحرمة، والآخرُ يوجب الحارَّ، فيغلَّبُ المحرّمُ.

وههنا مسألةٌ يجب حفظُها، وهي أنَّه لو وضع في الصحراء منجلاً ليصيد به حمارَ الوحش، وسمَّى عليه، وذهب، ثُمَّ جاء في اليوم الثاني وجده مجروحاً ميتًا؛ لا يحلُّ أكلُه. من «منية الفقهاء».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: المصد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: نقر.

<sup>3</sup> ح: يبقى.

<sup>4</sup> د + ابتداء.

ولو وقع في حفرة حفرها المالكُ للماء؛ لم 1 يملكُه، ولو حفرها للاصطياد؛ مَلَكه إذا وقع فيها. من «الحقائق».

(ولو أكل البازي مما صاده يحلُ) لأن جثَّته لا تحتملُ الضربَ والتعليمَ على وجهٍ يمسكُ لصاحبه، وفي كونه معلَّمًا يكفي إجابتُه عند الدُّعاء.

(ولو أكل الكلبُ لا نُجِلُّه مطلقًا) أي: سواءٌ كان أَكْلُه نادرًا أو كثيرًا. وقال الشافعيُّ: يحلُّ؛ لأنَّ الكلبَ آلةٌ في العمل، فأكلُه لا يوجبُ الحرمةَ بعدما وقع عملُهُ للمالك كالبازي.

ولنا: حديثُ عديِّ بن حاتمٍ: أنَّه صلى الله عليه وسلم قال له: «كُلْ مما اصطاده كلبُكَ المعلَّمُ إن أمسك عليك، وإن أكل منه؛ فلا تأكلْ »2، والكلبُ يحتمل الضربَ والتعليمَ، فلا يكون كالبازي.

وفي «الحقائق»: محلُ الخلاف أن يأكلَه حالةَ الاصطياد؛ إذ لو أخذه منه صاحبه، ثُمَّ وثب الكلبُ وأخذ منه وأكلَ؛ يحلُ اتِّفاقًا؛ لأنه ما أكل من الصيد. ولو أكل دمه؛ يحلُّ اتِّفاقًا. والفهدُ كالكلب.

(وهو) أي: أكلُ الكلب المعلَّم عند أبي حنيفة (محرِّمٌ ما بقي من صيوده) المحرزة (من قبلُ) أي: من قبل أكله. وقالا: لا حرّم.

قيَّدنا بالإحراز؛ لأن ما ليس بمحرز بأن كان في المفازة بعدُ؛ حرامٌ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «من قبل»؛ لأن ما أخذه من بعده حرامٌ اتِّفاقًا، وما أكل منها؛ لا يظهرُ الحرمةُ فيه.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان العهدُ قريبًا بأخذه، أمَّا إذا كان بعيدًا بأن مضى شهرٌ أو نحوه، وقد قدّد صاحبُه تلك الصيودَ؛ لم حرم اتِّفاقًا.

قيَّد بقوله: «ما بقي»؛ لأن ما خرج عن ملكه من صيوده المتقدِّمة غيرُ حرام اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «من صيوده من قبام»؛ لأن الصيدَ الذي أكل منه حرامٌ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ الكلبَ كان أمسك علينا الصيودَ المتقدِّمة، فتحلُ لنا؛ لقوله تعالى: ﴿فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة، 4/5]. وله: إنَّ أكلَه يدلُّ على خطئنا في الحُكم بعلمه، فيحرمُ ما اصطاده من قبلُ؛ لكونه غيرَ معلَّم.

(ولو شاركه) أي: الكلبَ المعلَّمَ في الجرح (أهليٌّ) أي: كلبٌ غيرُ معلَّم، (أو غيرُ مسمّىً عليه) أي: لو شاركه كلبٌ تُرِكَ التسميةُ عليه وقت الإرسال (عمدًا، أو كلبُ مجوسيٍّ، أو أصابه المعراض) وهو السهمُ الذي لا ريشَ له (بعرضه، ولم يجرحُه، أو مات) الصيدُ (من بندقةٍ، أو حجر) إذا رماه الصائدُ بهما (حَرُمُ) أمَّا حرمتُه في صورة المشاركة؛ فلأنَّ جرحَ الكلب النَّاني محرِّمٌ، وجرحَ الأوَّل مبيحٌ، فلما اجتمعا؛ رُجِّحَ جانبُ الحرمة احتياطًا.

وإنَّما قيَّدنا المشاركة بأن يكون في الجرح؛ لأن الكلبَ الثَّانيَ لو شاركه في الأخذ بأن ردَّ الصيدَ على الكلب الأوَّل، ولم يشاركُه في الجرح؛ لا يحرمُ، ولكن يكرهُ؛ لأن فعلَهُ لا يناسِبُ فعلَ الكلب الأوَّل المجوسيُّ بنفسه؛ لا يُكرهُ؛ لأن فعلَهُ لا يناسِبُ فعلَ الكلب، ولا يتحقَّقُ المشاركةُ.

وأمًّا في صورة الإصابة؛ فلانعدام شرط الحلِّ، وهو الجرحُ.

وأمًّا في صورة الرمي ببندقةٍ ونحوها؛ فلأنَّ الميتَ منها صار في معنى الموقوذة.

(فإن جرحه الحجرُ، وكان خفيفًا، وبه حِدٌّ) بكسر الحاء، أي: حدَّةٌ (حَلَّ) لعلمنا أنَّ موتَه من الحدَّة، لا من القِّقَل، وإن شَكَّننا فيه لا يحارُ عملًا بالاحتياط.

(ولو أرسله على صيدٍ، فأخذ غيرَه) أي: غيرَ ما أُرسلَ عليه (من غير عدولٍ ولا مكثٍ؛ نُحِلُّه) وقال الشافعيُّ: لا يحلُّ.

قيَّد بهما؛ لأنه لو انصرفَ عن طريقه يمينًا وشمالًا أو مكث؛ لا يحلُ اتِّفاقًا؛ لانعدام حكم الإرسال الأوَّل.

له: إنَّ الإرسالَ شرطٌ، ولم يوجدْ؛ لأنَّه أخذ غيرَ ما أرسله صاحبُه.

ولنا: إنَّ الشرطَ بالنصِّ هو الإرسالُ المطلقُ، وشرطُ التَّعيين يكون زيادةً على النصِّ، فلا يجوز.

وكذا الخلافُ فيما لو قتل غيرَ ما أرسل عليه، ثُمُّ قتل صيدًا آخرَ من غير مكثٍ بينهما؛ حلَّ عندنا؛ لأن الإرسالَ الأوَّلَ لم ينقطعْ، كما لو رمى صيدًا، ونَقَدَ إلى آخرَ، فإنَّهما يحلَّان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ولم.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، الوضوء  $^{32}$ ؛ سنن الترمذي، الصيد  $^{6}$ ، بمعناه.

وفي «المحيط»: إذا كمن الكلبُ أو الفهدُ في إرساله، ثُمَّ وثب عليه، فقتله؛ يحلُّ؛ لأن هذا من عادة الجوارح ليتمكَّنُوا به من أخذ الصيد.

(ولو رماه، فأبان) أي: قَطَعَ من الصيد (عضوًا؛ نحرِّمُ المبانَ) أي: لا يؤكلُ العضوُ المقطوعُ عندنا. (لا إن كان بجرحٍ غير مدفِّفٍ) أي: قال الشافعيُّ: إن أبانَه بجرحٍ غير قاتلٍ في الحال؛ فالمبانُ حرامٌ؛ لأنه لم ينقطعُ بذكاة الاضطرار، وإن أبانَه بجرحٍ قاتلٍ في الحال؛ فالعضوُ حلالٌ؛ لأنه انقطع بذكاة الاضطرار، فصار كما لو انقطع الرأسُ بذكاة الاختيار.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «ما أبين من الحيِّ فهو ميِّتٌ» أ، والصيدُ المبانُ منه حيٌّ حقيقةً؛ لوجود الحياة فيه، وحُكمًا؛ لأنه يُتوهَّمُ بقاؤه.

(ولو قدَّه) أي: قطع الصيدَ (نصفين أو أثلاثًا، والأكثرُ مؤخَّرٌ) أي: والحالُ أنَّ عجزَ الصيد وآخرَه هو الأكثرُ، (أو نصف رأسه، أو أكثره) أي: أو قدَّ نصفَ رأسه أو أكثره (أُكِلا) أي: المبانُ والمبانُ منه؛ لأن المبانَ منه حيٍّ صورةً لا حكمًا؛ إذ لا يتوهَّمُ بقاءُ الحياة بعد هذا الجرح.

يُعرفُ مما 2 تقدَّمَ: أنَّه لو قطع ثلثَه أو كان الأقل مما يلي العجزَ أو قطع أقلَّ من نصف الرأس؛ يحرمُ المبانُ، ويحلُّ المبانُ منه. وفي «المحيط»: لو رماه رجلٌ، وأخذه آخرُ؛ فهو للرَّامي؛ لأنه بالرَّشي صار آخذًا.

(وإن أثخن صيدًا) أي: جعله ضعيفًا وعاجزًا عن الامتناع (برميه) ولكن يرجى حياتُهُ، (ثم رماه آخرُ، فقتله؛ حرُمَ) لأن ذكاتَه صارت اختياريَّةً بالإثخان، فلم يكن الرَّميُ الثاني ذكاةً له، (فيضمن للأوَّل قيمتَه إلا نقص جرحه) يعني: الأوَّل ملكُ الصيد بإثخانه، والثَّاني برميه أتلفَ ملكَه، فيضمن قيمتَه معيبًا بالجراحة.

قيَّدنا بقولنا: «ترجى<sup>3</sup> حياته»؛ لأنه لو لم ترج<sup>4</sup> حياتُه بأن قطع بالرمي الأوَّل رأسَه، أو بقر<sup>5</sup> بطنَه، أو نحوهما؛ يحلُّ أكلُه؛ لأن الموتَ مضافٌ إلى الأوَّل لا الثَّاني.

(وإن لم يُشْخِنْه الأوَّلُ) ورماه الثاني، فقتله؛ (حَلَّ) أكله؛ لأنه حين رمى الثاني كان صيدًا؛ لقدرته على الامتناع. (فكان) الصيدُ (للثَّاني) لأنه هو الذي أخذ، أو أخرجه عن الامتناع، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «الصيدُ لمن أخذه» 6.

(وإن كان رَمَيا معًا، فسبق أحدُهما) أي: أصاب سهمُ أحدهما قبل الآخر، (وأثخنه، ثُمَّ لَحِقَ الآخرُ) أي: أصاب السَّهمُ الآخرُ، (فقتله؛ كان للأوَّل) لأنه هو الذي أحرزه بإثخانه.

(وحكمنا بحلِّه) وقال زفر: لا يحلُّ أكلُه؛ لأنه لم يكن صيدًا حين أصابه السَّهمُ التَّاني، فلا يكون جرحُه ذبحًا اضطرارياً كما لو تعاقبا في الرَّمْي.

ولنا: إنّه كان صيدًا وقتَ رميهما، والمعتبرُ في الحلِّ حالُ الرَّثي؛ لأنه فعلٌ، كإمرار المذكّي في الذَّكاة الاختياريَّة، بخلاف ما إذا تعاقبا؛ لأن الإثخانَ حصل له بإصابة السَّهم الأوَّل، وإنَّما صادَفَه السهمُ الثاني حالَ كونه غيرَ صيدٍ، وأمَّا حال الإصابة؛ إنَّما يُعتبرُ في الملك؛ لأنه يحصلُ بالإحراز، والإحرازُ يحصلُ بالإصابة، لا بنفس الرَّشي.

(أو رمى ذئبًا) أي: رمى على قصدِ أنَّه ذئبٌ، أو أسدٌ، أو خنزيرٌ، (فسمَّى ٢، فأصاب ظبيًا؛ أجزنا أكلَه) وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأن هذه الحيواناتِ ليستْ بصيودٍ، ولهذا لا يجب بقتلهنَّ على المحرم جزاءٌ، فصار كما لو رمى إنسانًا أو كلباً، فأصاب صيدًا.

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في التجريد للقدوري، 6288/12 وقد روي بلفظ: «ما قطع من البهيمة وهي حية فهي ميتة»، انظر: سنن أبي داود، الضحايا 23-24 سنن الترمذي، الأطعمة 44 سنن ابن ماجه، الصيد 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ما.

<sup>3</sup> ح: يرجى.

<sup>4</sup> ح: يرجى.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: نقر.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 212/2، 219/9، وقال: الزيلعي في نصب الراية 318/4: غريب؛ وقال: ابن حجر في الدراية 256/2: لم أجد له

<sup>7</sup> د: وسمى.

ولنا: إنّ تعريفَ الصيد. وهو ما يتوحَّشُ ولا يؤخذُ إلا بحيلةٍ. صادقٌ على هذه الحيوانات، فصار راميًا إلى صيدٍ، فجاز أكلُهُ، كما لو رمى حمارَ وحشٍ، فأصاب صيدًا. وعدمُ وجوب الجزاء في الذِّئب؛ لأنه في معنى الفواسق الخمس، لا لأنه ليس بصيدٍ، وفي قتل الخنزير والأسد جزاءٌ إذا لم يوجد الصيالُ فيهما، بخلاف ما لو رمى إلى إنسانٍ؛ لأنه ليس بصيدٍ.

## (فصلٌ) في الذَّبائح

جمعُ ذبيحةٍ، وهي المذبوحةُ.

(يذكّي اختيارًا) أي: في حالة الاختيار (في الحلق واللَّبَة) وهي النحرُ، يعني: فيما بينهما؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الذكاةُ ما بين اللَّبّة واللحيين» أن أراد به: موضعَ الذّكاة، وهي قطعُ عروقٍ معلومةٍ سيأتي بيانُه.

وفي «الذخيرة»: إذا وقع الذبحُ أعلى من الحلقوم يحلُّ؛ لكونه ما بين اللَّبَّة واللحيين.

(واضطرارًا بالجرح أينَ اتَّفقَ) أي: في أيِّ موضع كان من البدن، فأقيم ذلك مقامَ الذبح؛ لثبوت العجز عنه، والشاةُ إذا ندَّث في المصر؛ لا يكون كالصيد؛ لإمكان أخذها، وكلُّ من البقر والبعير إذا نَدَّ فيه أو في الصحراء يكون صيدًا.

(ونشترطُ التَّسميةَ فيهما) أي: في الاختياريِّ والاضطراريِّ. وقال الشافعيُّ: هي مستحبَّةٌ؛ إذ لو كانت شرطًا؛ لَمَا سقطتْ نّسيان.

ولنا: قولُه تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ﴾ [الأنعام، 121/6]، والنهئ يقضى الحرمة.

اعلم أنَّ الشَّرطَ هو الذكرُ الخالصُ؛ لقول ابن مسعود رضي الله عنهما: جرِّدوا التَّسمية، حتى لو قال حالَ الذَّبح: اللهم اغفرْ لي الله عنهما: حرِّدوا التَّسمية، حلَّ. ولو عطس، وقال: الحمد لله؛ لا يحلُّ في الأصحِّ؛ لأنه يريد به: الشكرَ على النِّعمة.

(وإن تَرَكُها ناسيًا حلَّ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «تسميةُ المؤمن في قلبه»<sup>2</sup>.

(ويكره أن يذكر مع اسم الله غيره) كما إذا قال: بسم الله محمد رسول الله بالرَّفْع. إنَّما كُرِه؛ لوجود الوصل صورةً، ولم يحرمْ؛ لانتفاء الاشتراك بالعطف. (فإن وصَلَ وعطف حَرُمَ) لوجود الشَّرِكة بالعطف، كما إذا قال: بسم الله ومحمد رسول الله بالجرّ. قيل: ولو رفع يحلُ؛ لأنه مبتدأً، لكنَّ الأوجة: أن لا يعتبرَ الإعرابُ، بل يحرم مطلقًا بالعطف؛ لأن كلامَ الناس اليومَ لا يجري عليه.

قيَّد بقوله: «مع اسم الله»؛ لأنه لو ذكر غيرَ الله قبل التَّسمية أو بعد الدُّبْح؛ لا يكرهُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم بعد الدُّبْح: «اللهم تقبَّلُ هذا من أمَّة محمد».

قال بعضُ العلماء: من اعتقد إباحةَ متروكة التَّسمية عامدًا يكفرُ؛ لأن حرمتَه ثابتةٌ بدليلٍ مقطوعٍ به، وهو الكتابُ أو إجماعُ السَّلف ،.

قال مجدُ الأئمة السرخسيُّ: إلا أنَّا لا نكفِّرُهم؛ لأنَّهم يقولون بتأويلٍ، والكفرُ يُدرأُ بأقلَّ ما يُدرأُ به الحدودُ، فإنَّ السَّكران إذا زنى أو سرق يحدُّ، ولو ارتدَّ لا يكفرُ.

وقال علماؤنا: القاضي لو قضى بجواز بيعه لا ينفذُ قضاؤه. من «الحقائق».

وفي «الخلاصة»: لو سمَّى وحدَّد الشَّفرة، أو انقلبت الشاةُ، وقامت من مضجعها، ثُمَّ أعادها إلى مضجعها؛ انقطعت التَّسميةُ، ولا يؤكلُ<sup>4</sup>.

(ولا يحلُّ ذكاةُ غير المسلم والكتابيِّ) حِلُّ ذبيحة الكتابيِّ ذميًا كان أو حربيًا؛ لقوله تعالى: ﴿وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ حِلُّ لَكُمْ ﴾ [المائدة، 5/5]، والمرادُ منه: مُذكَّاهم؛ لأن الطعامَ الغير المذكَّى يحلُّ من أيّ كافرِ كان. وحَرُمَ ذبيحةُ المجوسيّ؛ لقوله صلى الله

<sup>1</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 221/11؛ والعلل الصغير للترمذي، 748/5؛ وعلل الدارقطني، 177/9. وقد وري من قول سعيد بن المسيب في الأصل للشيباني، 355/5. وقال: الزيلعي في نصب الراية 185/4؛ غريب بهذا اللفظ، وقال: ابن حجر في الدراية 207/2: لم أجده.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وقد روي عن ابن عباس قوله: «إن في المسلم اسم الله»، انظر: مصنف عبد الرزاق، 479/4. وفي رواية: «اسم الله عز وجل في قلب كل مسلم فليأكل»، في رواية أخرى قال: «إن المسلم ذكر الله في قلبه»، انظر: بدائع الصنائع للكاساني، 47/5.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، الأضاحي 19؛ سنن أبي داود، الضحايا  $^{-4}$ .

<sup>4</sup> د - وفي الخلاصة...

عليه وسلم: «سُنُّوا بهم سنَّةَ أهل الكتاب غيرَ ناكحي نسائهم، ولا آكلي ذبائحهم» أ. وكذا لا تحلُّ ذبيحةُ المرتدِّ لانعدام ملَّته؛ لأنه ترك الملَّةَ التي كان عليها، والتي انتقل إليها لا يقرُّ عليها، ولهذا لا يجوزُ نكاحُه.

(ولو تولَّدَ من مجوسيٍّ وكتابيٍّ) ولدٌ، فذبح (نجيزُ ذبحَه) وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأنه جزءُ المجوسيّ، وهو محرَّمٌ، فيرجَّحُ على المبيح.

ولنا: إنّه كتابيٌّ؛ لأن الولدَ يتبعُ خيرَ الأبوين دينًا.

(ويسنُ نحرُ الإبل) وهو قطعُ العروق في أسفل العُنُق عند الصَّدْر، (وذبحُ البقر والشاة، ويكرهُ العكسُ) أي: نحرُ البقر وذبحُ الإبل؛ لمخالفة السُّنَة (بغير ضرورةٍ. ولم يحرِّمُوها لذلك) أي: للعكس لغير ضرورةٍ. وقال مالكُّ: الذبيحةُ بالعكس حرامٌ؛ لوقوع المخالفة للسُّنَة المتواترة.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ما أنهر الدمَ وذُكِرَ اسمُ الله عليه؛ فكُلْ»<sup>2</sup>؛ لأن العجزَ عن الأصل إذا ثبت عُدِلَ إلى بدله، وهو الجرحُ، كما إذا وقع البقرُ<sup>3</sup> في البئر.

قيَّد بقوله: «بغير ضرورة»؛ لأن الذَّبيحةَ للعكس بضرورة حلالٌ اتِّفاقًا.

(ويذبح ما استأنس من الصيد) لأن الذَّكاةَ الاختياريَّةَ أصلٌ، فلا يُتركُ عند القدرة، (ويجرج ما استوحش من النَّعَم، ويقطع الحلقومَ) وهو مجرى النَّفَس، (والمريء) وهو مجرى الطَّعام والشراب، (والودجان) وهما عرقان يجري الدَّمُ فيهما. (ولم نكتفِ بأوَلين) يعني: إذا قطع الحلقومُ والمريءُ لا يكفي في الذَّبْح عندنا. وقال الشافعيُّ: يكفي؛ لأن الحياةَ يزولُ بذلك، وهو المقصودُ من الذَّبْح.

**ولنا**: قولُه صلى الله عليه وسلم: «افْرِ الأوداجَ بما شئتَ»<sup>4</sup>، إنَّما جمعَ الوَدَجَ تغليبًا على الحلقوم والمريء.

ولو ذبح شاةً، ولم يسل الدمُ منها، ولم يتحرَّك؛ لا يحلُّ أكلُه، وإن وُجِدَ أحدُهما حلَّ. هذا إذا لم يُعلمُ حياتُه وقت الذبح، وإن عُلِم؛ حلَّ وإن لم يتحرَّكُ ولم يسلُ منها دمٌ. من «النوازل».

(قطعُ أكثرها مطلقًا) أي: أيَّ ثلاثٍ كان (كافٍ) عند أبي حنيفة؛ لأنه يحصلُ بقطع الأكثر ما يحصلُ بقطع الكلِّ من إزهاق الروح وإنهار الدَّم. (ويشترطُ) أبو يوسف (قطعَ إحدى الوَدَجين معهما) أي: مع الحلقوم والمريء؛ لأن كلَّا منهما مخالفٌ للآخر، فلا بُدَّ من قطعهما، وأمَّا الودجان؛ فالمقصودُ من قطعهما: إنهارُ الدم، فينوبُ أحدُهما عن الآخر. (لا الأكثرُ من كلٍّ منها) يعني: المعتبرُ عند محمدٍ قطعُ أكثر كلٍّ من هذه الأربعة؛ لأن كلَّ واحدٍ منها منفصلٌ عن الآخر، والأمرُ ورد بقطعه، فقام الأكثرُ مقامَ الكلِّ.

وفي «خلاصة الفتاوي»: لا بأس بالذَّبْح في الحلق كلِّه، وأعلاه وأسفله وأوسطه 6.

(ويجوز) الذَّبِحُ (بما أنهر الدَّمَ) أي: أخرجه، (إلا الظُّفُر والسنّ القائمين) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لرافعٍ: «كلُّ ما أنهر الدَّمَ وذُكِرَ اسمُ الله عليه ما لم يكن سنَّا أو ظفرًا، فإنَّهما مُدْيُ الحبشة»<sup>7</sup>، فإنَّهم كانوا يذبحون بهما قائمين إظهاراً للجلادة.

(ونجيزه بهما) أي: بالسنّ والظفر (منزوعين، ويكره) وقال الشَّافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأنه فعلٌ غيرُ مشروعٍ، فلا يكون ذكاةً، كما لو ذبح بهما غير منزوعين.

ولنا: إنّ المنزوعَ آلةٌ جارحةٌ، فيجوز الذَّبحُ به، كما لو ذبح بحجرٍ محدَّدٍ. وإنَّما كُرِهَ؛ لانعدام إحسان الذَّبْح، وأما المذبوحُ بالقائمين؛ فإنَّما لم يجزْ؛ لاحتمال أن يحصلَ الموتُ فيه من القِّقَل، فيشبه المنخنقةَ.

<sup>1</sup> موطأ مالك، 395/2؛ مصنف ابن أبي شيبة، 71/7؛ مصنف عبد الرزاق، 68/6. وزيد في الهداية للمرغناني 188/1: «غير ناكحي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم». وهذا اللفظ روي عن النبي في مصنف ابن أبي شيبة 118/9 بلفظ: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كتب إلى مجوس أهل هجر يعرض عليهم الإسلام فمن أسلم قبل منه ومن لم يسلم ضرب عليه الجزية غير ناكحي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم».

<sup>.20</sup> صحيح البخاري، الذبائح 15، 18؛ صحيح مسلم، الأضاحي  $^2$ 

<sup>3</sup> د: البقرة.

<sup>4</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في الهداية للمرغناني، 348/4؛ وقد روي بلفظ: «أمرر الدم بما شئت واذكر اسم الله عليه»، انظر: سنن أبي داود، الضحايا، 14- 15؛ سنن ابن ماجه، الذبائح 5؛ بلفظ: «أهرق الدم بما شئت واذكر اسم الله تعالى»، انظر: سنن النسائي، الصيد 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فقطع.

 $<sup>^{6}</sup>$  د  $^{-}$  وفي خلاصة الفتاوى...

<sup>7</sup> صحيح البخاري، الشركة 3؛ الذبائح 15، 18؛ صحيح مسلم، الأضاحي 20.

(ويستحبُّ أن يحدَّ شفرته) وهي سكِّينٌ عظيمٌ. (ويكرهُ أن يبلغَ بها) أي: بالشفرة (النخاعُ) وهو عرقٌ أبيضٌ في عظم الرَّقبة؛ لنهيه صلى الله عليه وسلم عنه 1. (أو بقطع الرأس، أو يبتدئ) في القطع (من القفا وهي حيَّةٌ إلى قطع العروق).

قيَّد بقوله: «وهي حيّةٌ»؛ لأنَّها لو ماتتْ 2 قبل قطع العروق؛ لا يحلُّ؛ لأنَّها تكون ميتةً.

(والجنينُ الميِّتُ لا يؤكلُ) عند أبي حنيفة إذا ذُبحتْ أمُّه. (وقالا: إنّ تَمَّ خلقه أكل) لأنه جزءُ أمِّه يتغذَّى بغذائها، فيتذكّى بذكاتها.

وله: إنّه يحتملُ أن يكون ميتًا بذبح أمِّه، وأن يكون ميتًا قبلَه، فلا يحلُّ بالشكِّ.

أقول: لو قال: والجنينُ الميتُ التامُّ الخلق لا يؤكل؛ لم يحتج إلى إرداف قولهما.

(وإذا ذبح غيرَ مأكولٍ طَهُرَ لحمُه وجلدُه) لأن بالدَّكاة يزولُ الرطوباتُ المنجّسةُ، فيطهرُ كما في الدّباغة. (إلا المحترم ونجس العين) لم يعمل فيهما الذكاةُ؛ لكرامة الآدميّ وإهانة الخنزير، كما لم يعمل الدباغةُ في جلدهما.

#### (فصلٌ) فيما يحرم أكلُه

(ويحرم كلُّ ذي مخلبٍ) أي: ظفرٍ (من الطير) كالبازي والنسر وغيرهما، (وذي نابٍ من السِّباع) وهو بيانٌ لكلا<sup>3</sup> النَّوعين، السّبع: كلّ جارح ومنتهب عادةً.

(والحشرات كلّها) كالذَّباب والعقارب والفأرة ونحوها؛ لأنَّها من الخبائث، قال الله 4 تعالى: ﴿وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثُ﴾ [الأعراف، 157/7]. (والحمر الأهليّة والبغال متولِّدٌ منها، وكان البغل متولِّدًا من الرَّمَكَة يكون لحمُه كلحم الفرس على الخلاف.

(وكذا الخيل) يعني: يحرمُ أكلُ لحمه عند أبي حنيفة. وقالا: لا يحرمُ؛ لِمَا روي أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم أذن في لحم الخيل يوم خيبر<sup>6</sup>.

وله: قولُه تعالى: ﴿وَالْحَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا﴾ [النحل، 8/16]، امتنَّ اللهُ عباده بركوبها، ولو كانتْ مأكولةً لامتنَّ به؛ لأن الحكيمَ لا يمتنُّ بأدنى النِّعُم مع وجود أعلاها.

أقول: يفهمُ من المتن: أنَّ لحمَ الخيل حرامٌ عنده، لكن المذكورَ في «الهداية»: مكروة كراهةً تحريمٍ، وفرقٌ بين الحرام وكراهة التَّحريم؛ لأن فاعلَ الأوَّل معاقبٌ في الآخرة دون الثَّاني.

ذكر الإمامُ الإسبيجابيُّ: الصحيحُ: أنَّه مكروةٌ كراهةَ تنزيهٍ.

حُكي عن عبد الرحيم الكرمنيِّ أنَّه قال: كنت متردِّدًا في هذه المسألة، فرأيتُ أبا حنيفة في المنام يقول لي: كراهة التّحريم يا عبد الرحيم. من «الحقائق».

(ويكره الرّخمُ) بفتح الراء المهملة والخاء المعجمة، يقال له بالترك: قرتل، (والبغاثُ) وهو طائرٌ صغيرٌ يشبه العصفورَ، (والغرابُ) لأنَّها يأكل الجيفَ، فالتحقتُ بالخبائث.

(ويجوز غرابُ الزَّرْع والأرنب) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أَكَلَ الأرنب حين أهدي إليه مشويّاً 7. (والجراد) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «أُحِلَّتْ لنا ميتتان<sup>8</sup>: السمكُ والجرادُ» 9.

<sup>1</sup> المعجم الكبير للطبراني، 248/12 بمعناه، ولفظه: «نهى رسول الله عن الذبيحة أن تفرس». وفي المبسوط للسرخسي 226/11 «أنه صلى الله عليه وسلم نهى عن أن تنخع الشاة إذا ذبحت».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: کانت.

<sup>3</sup> ح: لكل.

<sup>4</sup> د – الله.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> صحيح البخاري، الذبائح 36؛ صحيح مسلم، الصيد 36.

<sup>6</sup> صحيح البخاري، الذبائح 28؛ صحيح مسلم، الصيد 23، 24.

<sup>7</sup> سنن أبي داود، الأطعمة 26؛ سنن الترمذي، الأطعمة 2.

<sup>8</sup> د: حلت لنا ميتان.

<sup>9</sup> سنن ابن ماجه، الصيد 9؛ مسند أحمد بن حنبل، 97/2؛ مسند الشافعي، 340/1. وفيه كلمة: «الحوت» مكان «السمك».

(ونحرِّمُ الضبَّ والضبعَ والثعلبَ) وقال الشافعيُّ: يحلُّ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أحلَّ هذه الحيوانات حين سئل عنها 1.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عائشةَ عن أكل الضبِّ حين سألته²، وعن أكل الضبع والثعلب من السِّباع³. وفي «الحقائق»: الخطّافُ والبومُ يؤكل، والخفاشُ قيل: يؤكل، وقيل: لا.

ولو أنَّ جديًا غذّي بلبن الخنزير؛ لا بأس بأكله، وكذا الدجاجةُ المخلاةُ، وما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «تحبسُ الدجاجةُ المخلاة ثلاثة أيامٍ، والإبلُ الجلالةُ  $^4$  شهرًا، والبقرُ عشرين يومًا، والشاةُ عشرة»  $^5$  محمولٌ على أنَّها لا يأكل  $^6$  إلا الجيفة، ووجد منها رائحةٌ منتنةٌ، ولا يشرب لبنها، ولا يؤكل لحمها، وتلك حالُها، ويكره بيعُها، وعرقها نجسٌ.

(ولا نحلُّ من حيوان الماء إلا السَّمكَ والمارماهيّ) يقال له بالتركيّ: ايلن بلق، (والجرّيث) بكسر الجيم وتشديد الراء، يقال بالتركي: سزن بلق. وقال الشافعيُّ: جميعُ حيوانات البحر حلالٌ؛ لقوله تعالى: ﴿أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾ [المائدة، 96/5].

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثَ﴾ [الأعراف، 157/7]، والطباعُ السليمةُ تستخبثُ <sup>7</sup> غيرَ السمك، وما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع السَّرطان <sup>8</sup>. والخلافُ في الأكل والبيع واحدُّ<sup>9</sup>، والمرادُ بالصيد في الآية: الاصطيادُ، ولا يلزم منه حلُّ الأكل. (ونكره الطَّافي منه) أي: الذي مات بغير آفةٍ معلومةٍ من السَّمك. وقال الشافعيُّ: لا يكره الطَّافي <sup>10</sup>؛ لإطلاق ما تمسَّكَ به من الآية.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ما لفظّه البحرُ . أي: رماه . فكُلْ، وما نضب عنه الماءُ . أي: ذهب وبَعُد . فكُلْ، وما طفا فلا تأكلُ» 11، والضابطُ فيه: أنَّ ما كان سببُ موته معلومًا من رمي البحر أو انكشافه يؤكلُ، وإلا فلا. وإن مات من شدَّة حَرِّ الماء أو برده قيل: يؤكلُ؛ لأن سببَه معلومٌ. وقيل: لا يؤكلُ؛ لأن الماءَ لا يقتلُ السمكَ حارًا كان أو باردًا. كذا في «التبيين».

وفي «الحقائق»: سمكةٌ بعضها في الماء وبعضها في الأرض ميّتة: إن كان الرأسُ خارج الماء أكل، وإن كان في الماء، وكان ما على الأرض قدر النِّصْف أو أقلّ؛ لم يؤكل، وإن كان ما على الأرض أكثرَ من النصف؛ أَكلَ. والله أعلم 12.

#### (كتابُ الأُضحيَّة)

وهي بتشديد الياء: اسمٌ لِمَا يذبحُ أيام النحر بنية القربة إلى الله 13 تعالى، وتجمع على: أضاحي.

(ونوجِبُها على كلِّ مسلمٍ حُرِّ موسرٍ مقيمٍ شاقً) عن نفسه، فلا تجب على من لم يتَّصفْ بالأوصاف المذكورة عندنا. وقال ا الشافعيُّ: هي سنَّةٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثٌ كتب عليَّ ولم يكتبْ عليكم: الوترُ والضحى والأضحى»<sup>14</sup>.

<sup>1</sup> انظر للضب: صحيح مسلم، الصيد 40، 42. وللضبع: سنن أبي داود، الأطعمة 31؛ سنن الترمذي، الأطعمة 4؛ وللثعلب قوله: «ومن يأكل الثعلب؟»، انظر: سنن ابن ماجه، الصيد 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  موطأ مالك برواية الشيباني،  $^{2}$   $^{607/2}$ ؛ شرح معاني الآثار للطحاوي،  $^{201/4}$ 

<sup>3</sup> سنن ابن ماجه، الصيد 14؛ المعجم الكبير للطبراني، 102/4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: الجلال.

<sup>5</sup> لم نجده. وقد روي عن ابن عمر أنه كان يحبس الدجاجة ثلاثة، انظر: مصنف عبد الرزاق، 522/4؛ مصنف ابن أبي شيبة، 432/12. وروي في الجوهرة النيرة للزييدي 186/2 أن النبي كان يحبس ثلاثًا. وهذا اللفظ قول ابن عابدين في رد المختار، 306/6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: يأكله.

<sup>7</sup> ح: يستخبث.

<sup>8</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 353/4. وقال: الزيلعي في نصب الراية 201/4: غريب جدًّا. ولم يجده ابن حجر، انظر: الدراية له، 202/2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: واحداً. <sup>10</sup> د – الطافي.

<sup>11</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في الهداية للمرغناني، 353/4؛ وقد روي بلفظ: «ما ألقى البحر أو جزر عنه فكلوه»، انظر: سنن أبي داود، الأطعمة 36، ومن قول ابن عمر، انظر: موطأ مالك برواية الشيباني، 609/2.

<sup>12</sup> د — والله أعلم.

ال ، ، 13

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في البناية لابن حجر، 475/2؛ وأخرج في مسند أحمد 231/1، والمستدرك للحاكم 299/1 بلفظ: «ثلاث هن علي فرائض، وهن لكم تطوع: الوتر، والنحر، وصلاة الضحى».

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «من ضحَّى قبل الصلاة فليُعِدْ» أ ، فلولا أنَّها واجبةٌ؛ لَمَا أمر بإعادتها، والأمرُ للوجوب.

(وفي وجوبها عن ولده الصَّغير روايتان) عن أبي حنيفة: في روايةٍ: تجبُ عنه؛ لأنَّها قربةٌ ماليةٌ متعلِّقةٌ بيوم العيد كصدقة الفطر، وظاهرُ الرواية عنه: أنَّها لا تجبُ؛ لأنَّها قربةٌ محضةٌ، والأصلُ فيها أن لا تجبَ على أحدٍ بسبب غيره، بخلاف صدقة الفطر؛ لأن سببَها رأسٌ تمونه ويلى عليه، ولهذا تجبُ على المولى عن عبده الصَّدقةُ دون الأُضحية.

قيَّد بالصغير؛ لأنَّها عن ولده الكبير غيرُ جائز اتِّفاقًا.

(وتجبُ في ماله) أي: الأُضحيَّةُ في مال الصغير اتّفاقًا يضحِّي عنه أبوه أو وصيُّه. وقيل: لا تجوز التَّضحيةُ من مال الصَّغير؛ لأن القربةَ يتأدَّى بالإراقة، والصَّدقةُ بعدها تطوُعٌ، والأبُ لا يملكها كما لا يملك إعتاقَ عبده. (في الأصحِّ) يعني: الأصحُّ: أنَّه يجوز. كذا قاله صاحبُ «الهداية». وذكر في «الأصل» و«الكافي»: الأصحُّ: أنَّها لا تجوز.

(وأجازوا البقرة أو البدنة عن سبعة يريدون القربة) قيَّد به؛ لأن أحدَ السَّبعة لو أراد بنصيبه اللحمَ لا القربة؛ لا يجزئُ واحدٌ منهم؛ لأن الدمَ لا يتجزَّأُ. (لا عن أهلِ بيتٍ مجتمعين مطلقًا) يعني: عند مالك: يجزئُ عن أهل بيتٍ بدنةٌ، سواءٌ كانوا سبعةً أو أكثرَ. وعندنا: لا يجوزُ أكثر من سبعةٍ.

له: إطلاقُ قوله صلى الله عليه وسلم: «على كلِّ أهل بيتٍ في كلِّ عامٍ أضحاةً»^2.

قيَّد بقوله: «مجتمعين»؛ لأنَّهم لو كانوا متفرِّقين لا يجزئُ عنهم عنده؛ لأن الأُضحيةَ واحدةٌ، فإنَّما تجزئُ عن أشخاصٍ متَّحدةٍ معنىً باتِّحاد موضعهم، ولا كذلك المتفرِّقون.

ولنا: قولُه صلى الله عليه وسلم: «البدنةُ عن سبعةٍ، والبقرةُ عن سبعةٍ»3.

(ولو اشتراها) أي: البدنة (للأُضحيَّة، ثُمَّ اشترك فيها ستَّةٌ؛ حكمنا بالإجزاء عنهم، ويقتسمونها وزنًا) وقال زفرُ. وهو القياسُ .: لا يجزئُ عنهم؛ لأنه أعدَّها للقربة، فلا يجوز بيعُها، وفي الشركة بيعُها.

ولنا: إنّ المضحّى وقت شراء البدنة قد لا يَجِدُ من يشاركُه فيها، فبعد شرائها يجدُ شركاء، فجوَّزناه للحاجة.

قيّد بقوله: «وزنًا»؛ لأنّهم لو يقتسمونها جزافًا لا يجوزُ، إلا إذا جعلوا مع اللَّحْم شيئًا من السّقط كالرأس والأكارع، فيجوزُ؛ لكون السقط بمقابلة الزَّائد.

(وتختص) الأُضحيَّةُ (بالإبل والبقر والغنم) لقول الصَّحابة رضي الله عنهم: الضحايا من الإبل والبقر والغنم4.

(ويجزئ فيها ما يجزئ في الهَدْي) وهو الثنيُ، وهو من الغنم: ما له سنةٌ، ومن البقر: ما له سنتان، ومن الإبل: ما له خمسُ سنين، ولا يجوز الجذعُ فيها إلا من الضأن.

وفي «المحيط»: لو اشترى مُعْسِرٌ شاةً، فولدتْ؛ يذبحُ الولدَ معها؛ لأن الأمَّ تعيَّنتْ محلًا لإقامة القربة، فسرى إلى الولد. وإن اشتراها موسرٌ؛ فله أن لا يذبحَ الولدَ؛ لأن الأمَّ بالشرى لم يتعيَّن للأُضحية.

(ويضحِي بالجمّاء) بتشديد الميم، وهي التي لا قَرْنَ لها، (والخصيّ) لأن لحمّه يكون أطيب، (والثولاء) بالثاء المثلثة: هي المجنونة، (والهثماء) وهي التي لا أسنانَ لها (التي تعتلفُ) لأن ذلك غيرُ مخلِّ بالمقصود، وهو اللحمُ. هذا قيدٌ للتَّولاء أيضًا؛ لأنَّها بالاعتلاف تكون سمينةً. (والجرباء) وهو التي لها جربٌ (السّمينة) قيَّد به؛ لأنَّها لو كانت مهزولةً لا يجوزُ؛ لأن لحمَها يكون ناقصًا بالجرب. ولو اشتراها سليمةً، فصارت معيبةً بعيبٍ مانعٍ، فإن كان غنيًا؛ فعليه غيرُها، وإن كان فقيرًا؛ يجزيه؛ لأن الوجوبَ على الفقير لم يشبتُ بالشَّرع، بل بشرائه، فتعيَّنتُ بنيَّته الأُضحية.

(ويأكلُ منها) أي: المضحِّي من الأُضحية، (ويطعم الغنيَّ والفقيرَ، ويدَّخرُ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «كنت نهيتكم عن أكل لحوم الأضاحي، فكلوا منها وادَّخروا»<sup>5</sup>، ومتى جاز أكلُه وهي غنيٌّ؛ جاز أن يطعمه غنيًّا آخرَ.

(ويستحبُّ أن لا ينقص الصدقةُ من الثُّلُث) لأن الجهاتِ ثلاثٌ: الإطعامُ، والأكلُ، والادخارُ، ويكون لكلِّ منهم النُّلثُ.

\_

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 141/4. وروي بلفظ: «من ضحى قبل الصلاة فإنما ذبح لنفسه»، صحيح مسلم، الأضاحي 4.

<sup>.2</sup> سنن أبي داود، الضحايا 1؛ سنن الترمذي، الأضاحي 19؛ سنن ابن ماجه، الأضاحي 2.

 $<sup>^{3}</sup>$  وليس بقوله، وقد روي من فعله: موطأ مالك،  $^{693/3}$ ؛ صحيح مسلم، الحج  $^{350}$ ؛ سنن أبي داود، الضحايا  $^{3}$ 

<sup>4</sup> أسند إلى الصحابة في الاختيار للموصلي، 18/5.

<sup>5</sup> صحيح مسلم، الأضاحي 37 معناه.

(ويتصدَّقُ بجلدها) لأنَّه جزءُ الأُضحية، (أو يستعملُ منه آلة) كالنَّطْع والدَّلْو ونحوها مما يُنتفعُ به، (أو يشتري به) أي: بالجلد (ما ينتفعُ به مع بقاء عينه) كالغربال ونحوه؛ لأنَّ للبدل حكمَ المبدل.

قيَّد ببقاء عينه؛ لأنه لو اشترى بجلدها ما لا ينتفعُ به إلا باستهلاك عينه كالطَّعام لا يجوزُ؛ لأن الأمرَ وَرَدَ بأن ينتفع به أو ببدله، فإن باعه بشيءٍ من النُّقود؛ تصدَّقَ به، والمعنى فيه: أن لا يتموَّل بثمنه.

قيَّد بالجلد؛ لأنه لو اشترى بلحمها ما ينتفعُ به مع بقاء عينه لا يجوزُ. كذا في «الأجناس».

وذكر شيخُ الإسلام: إنّ الجوابَ في اللحم كالجواب في الجلد.

(ويستحبُّ أن يذبحها بنفسه إن كان يحسنُ) الذُّبحَ؛ لأنها عبادةٌ، وإن لم يحسنْ ذلك؛ يفوِّضُه إلى غيره، ولكن يستحبُّ أن يحضرَ في ذبحه؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «يا فاطمةَ بنت محمدٍ، قومي فاشهدي أضحيتك، فإنَّه يغفرُ لك كلُّ ذنبٍ بأوَّل قطرة تقطرُ من دمها إلى الأرض»1.

(ويكره أن يذبحها كتابيٌّ) لأنه ليس من أهل القربة، لكن جاز ذبحُه، وحصل للآمر القربةُ بإنابته.

(ولو غَلِطَ كلِّ منهما، فذبح أُضحيَّةَ الآخر) في أيامها بغير أمره؛ (أجزأه عنهما) ويأخذ كلِّ منها أضحيَّته إن كانت باقيةً، وإن كانت مأكولةً؛ يحلِّلُ كلِّ منهما صاحبَه. (ولا<sup>2</sup> ضمانَ عليهما) وكان القياسُ أن يضمنَ كلِّ منهما.

وجهُ الاستحسان: إنَّه لَمَّا اشترى كلُّ منهما شاةً للأُضحية؛ تعيَّنتْ لها، ويكره تبديلُها بغيرها، فصار كلٌّ منهما مأذونًا بالذَّبْح دلالةً؛ لأنَّها تفوتُ 3 بمضيِّ وقتها، ويخافُ أن يعجزَ عن إقامتها بعارضٍ، فلا يضمن؛ لأنه وكيلُه معنىً، كما إذا ذبح شاةً شدّ القصابُ رجلها ليذبحها، فذبحها الآخرُ؛ لا يضمنُ. ولو ذبح الرَّاعي أو الأجنبيُّ شاةً لا يرجى حياتُها؛ لا يضمنُ، وقال الصدرُ الشهيدُ: يضمنُ.

(ولو غصب شاقً، وضحَّى، ثُمَّ أدَّى ضمانها؛ حكمنا بإجزائها) عن الأُضحية. وقال زفر: لا يجزئُ؛ لأنَّها لم تكن ملكه وقت نُضحية.

قيَّد بالغصب؛ لأنَّها لو كانت وديعةً لا تجزئُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «ثم أدَّى ضمانها»؛ لأن صاحبها لو لم يؤدِّ<sup>4</sup> ضمانَها لا تجوز عن الأُضحية اتِّفاقًا.

ولنا: إنَّ الملكَ لَمَّا استند إلى وقت الغصب؛ كان ملكُه ثابتًا ۚ فيها وقت التَّضحية حُكمًا، وهو كافٍ لجواز التَّضحية.

(وتختصُّ) الأُضحية (بيوم النحر ويومين بعده) فلا يصحُّ بعدها، وأفضَلُها يومُ النحر؛ لِمَا فيها من مسارعة الخير.

(ويدخلُ وقتُها بطلوع فجر النحر، إلا أنَّ أهلَ الأمصار لا يضحُون قبل الصلاة) النَّفيُ بمعنى النَّهي، وأمَّا سكانُ البوادي؛ فيجوز لهم إذا انشقَّ الفجرُ، والمعتبرُ في ذلك: مكانُ التَّضحية، حتى لو كان المضحِّي في المصر وتضحيتُه في البادية؛ يجوز قبل الصَّلاة، وبالعكس لا يجوزُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ذبح قبل الصلاة فليُعِدْ ذبيحته»6.

وفي «الخلاصة»: لو فاتت<sup>7</sup> الصلاةُ يوم النحر؛ تجوزُ التَّضحيةُ قبل صلاة الإمام في الغد وبعد الغد، وإن لم يصل في بلدةٍ صلاة العيد لفترة أو لعدم والٍ، فَضَحّوا بعد طلوع الفجر؛ جاز، وهو المختارُ<sup>8</sup>.

وفي «المحيط»: وإذا ترك الإمامُ الصلاةَ يوم النحر لعذرٍ أو غيره؛ لا تجوز التَّضحيةُ حتى تزولَ الشمسُ؛ لأن الصلاةَ مرجوَّةٌ. وتجوز التضحيةُ في الغد قبل الصلاة؛ لأنه فات وقتُ الصَّلاة بزوال الشَّمْس في اليوم الأوَّل، والصلاةُ في الغد قضاءٌ لا أداءٌ، فلا يظهرُ في حقّ التَّضحية.

#### (كتابُ الأيمان)

<sup>1</sup> مسند عبد بن حميد، 5/1؛ المعجم الكبير للطبراني، 239/18؛ السنن الكبرى للبيهقي، 283/9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فلا.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يفوت.

<sup>4</sup> د: يؤدي.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: نائباً.

<sup>6</sup> صحيح البخاري، العيدين 5، 23؛ الأضاحي 12؛ سنن ابن ماجه، الأضاحي 12. وانظر صحيح مسلم، الأضاحي 1، 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فات.

<sup>8</sup> د: الخيار.

جمعُ يمين، وهو في اللُّغَة: القوَّةُ، كما قال الله<sup>1</sup> تعالى: ﴿لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ﴾ [الحاقة، 45/69] أي: بالقوّة.

وفي الشرع نوعان: يمينٌ بالله أو صفته، وتعليقُ الجزاء بالشّرط، فإنَّه يمينٌ أيضًا، حتى لو حلف أن لا يحلفَ، وقال: إنّ دخلتُ الدارَ فعبدي حرٌّ؛ يحنثُ؛ لأن اليمينَ يُعقدُ للحمل على الفعل أو المنع² عنه، وذلك المعنى حاصلٌ في التَّعليق. وأما ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «ملعونٌ من حلف بالطّلاق»؛ فمحمولٌ على الحلف بالماضى؛ لِمَا روي أنَّ عبد الله بن عمر حلف بالطلاق عند النبيّ صلى الله عليه وسلم، فلم ينكرْ عليه<sup>3</sup>، والمعنى اللغويُّ مرعيٌّ فيهما؛ إذ الكلامُ يقوَى بهما.

(وينقسمُ إلى<sup>4</sup> غموس، وهو أن يحلفَ بالله) على إثبات شيءٍ أو نفيه في الماضي أو في الحال، (كاذبًا) أي: متعبِّدًا فيه الكذبَ. إنَّما أطلقه؛ ليتناول كليهما. (فيستغفرُ الله) ويتوب إليه.

(ولا نوجب كفارةً) وقال الشَّافعيُّ: يجبُ فيها كفارةٌ؛ لأنَّها لَمَّا وجبتْ باليمين المنعقدة؛ فبالغموس أَوْلي.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «خمسٌ من الكبائر لا كفارةَ فيها: الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالدين، وبهتُ المسلم، والفرارُ من الزحف، واليمينُ الغموس»<sup>5</sup>، والبرُّ متصوَّرٌ في المنعقدة دون الغموس، ولا يقاسُ عليه.

(والى لغو، نفسِّرُها) أي: اليمين اللغو (بالحلف به على أمر يظنُّه كما قالَ) في الماضي أو الحال، كمن ظنَّ أنَّه لم يدخل الدارَ، وحلف عليه<sup>6</sup>؛ لِمَا روي عن ابن عباس: أنّ اللغوَ هو الحلفُ على يمين كاذبةٍ <sup>7</sup>، وهو يرى أنَّها صادقةٌ. (وهو خلافه) أي: والحالُ أنَّ ذلك الأمرَ في الواقع خلاف ما ظنه. (لا الخالي عن القصد) يعني: فسترها الشافعيُّ: بالحلف على شيءٍ من غير قصدِ اليمين كما يجري بين الناس من قولهم: لا والله، بلي والله، سواءٌ كان في الماضي أو في الآن، بأن يقصد التَّسبيحَ، فجري على لسانه اليمينُ؛ لِمَا روي عن عائشة رضى الله عنها هكذا، وما صدر من غير قصدٍ يكون خطأً، والإثمُ مرفوعٌ عن المخطئ.

(فيرجى أن لا يؤاخَذ بها) أي: لا يعاقبَ بيمين اللغو. إنَّما قال: «يرجى» مع أنَّ عدمَ المؤاخذة بها ثابتٌ بالنصّ؛ لقوله تعالى: ﴿لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ ﴾ [البقرة، 225/2؛ المائدة، 89/5]؛ لأن تفسيرَ اللغو مختلفٌ فيه، فيجوز أن يكون ما فسرناه به، ولا يعرف كونه غيرَ آثم.

وفي قوله: «بالحلف به» فائدةٌ، وهو ما روي عن محمدٍ: إنّ اللغوَ لا يكون إلا في اليمين بالله؛ لأن اللغوَ واقعٌ في المحلوف عليه، وبقى قوله: والله، فلا يلزمُ به شيءٌ، وكذا اللغوُ في اليمين بغير الله، كما إذا قال: إن كنت رأيته فعبدي حُرّ على ظنَّ أنَّه لم يره؛ يقع في المحلوف عليه، ويبقى قولُه: عبدي حُر، فيلزمُه عتقُ عبده.

(وإلى منعقدةٍ، أن يحلفَ) أي: هي أن يحلفَ (على فعلِ أو تركٍ في المستقبل، فإن كان المحلوفُ عليه فرضاً) كقوله: والله لأصومنَّ رمضان؛ (وجب البرُّ) أي: حفظُه يمينه، (أو معصيةً؛ فالحنثُ) أي: وجب أن لا يحفظ يمينَهُ ويُكَفِّرَ. (أو غيره خيرًا) أي: إن كان غير المحلوف عليه خيرًا، كما إذا حلف أن لا يصلّي تطوعًا؛ (يرجّع الحنثُ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من حلف على يمين، ورأى غيرها خيرًا منها؛ فليأتِ الذي هو خيرٌ، وليُكَفِّر عن يمينه» 8. (أو تساويا) كما إذا قال: واللهِ لا أكلِّمُ زيدًا؛ (فالبرُّ) أي: يرجّح البرُّ؛ لقوله تعالى: ﴿وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾ [المائدة، 89/5].

(وتجبُ بالحنث الكفارةُ، إن شاء أعتقَ رقبةً، أو كسا عشرةَ مساكين، كلَّا منهم ثوبًا شاملًا لبدنه فما زاد) أي: فصاعدًا؛ لأن لابسَ ما يسترُ به أقل البدن يسمّى عاريًا عرفًا، فلا يكون مكتسيًا. وفي «الكافي»: هذا هو الأصحُّ. (أو ما يجزئ فيه الصَّلاةُ) وهو مرويٌّ عن محمد، يعنى: كساكلًّا منهم ثوبًا تجوز فيه الصلاةُ؛ لأنه يكون به مكتسيًا شرعًا. (أو أطعمهم) أي: الحانثُ عشرةَ مساكين، (كالفطرة) أي: كالإطعام في صدقة الفطرة، والأصلُ فيه: قوله تعالى: ﴿وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إطْعَامُ عَشَرَة مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَيَةٍ﴾ [المائدة، 89/5]، فالواجبُ واحدٌ من هذه الثَّلاثة، والعبدُ مخيَّرٌ فيه.

<sup>.</sup> الله - الله -

 $<sup>^{2}</sup>$  د: للمنع.

 $<sup>^{3}</sup>$  لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي، 107/3؛ وفيه عبد الله بن عمرو بن العاص مكان ابن عمر.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم نجده لهذا اللفظ إلا في الاختيار للموصلي، 47/4؛ وانظر بمعناه: صحيح البخاري، الأيمان 15؛ سنن النسائي، تحريم الدم 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – وإلى لغو نفسرها...

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لم نجده إلا في الاختيار للموصلي، 47/4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> صحيح مسلم، الأيمان 11، 13؛ سنن أبي داود، الأيمان 12؛ سنن ابن ماجه، الكفارات 7.

(ولا نوجبُ تمليكَهُ) يعني: الإباحةُ في إطعام اليمين جائزٌ عندنا. وقال الشافعيُّ: يجب تمليكُه؛ لأنه حقٌّ ماليٌّ، فلا يتأدَّى إلا بالتَّمليك كالزَّكاة.

ولنا: إنَّ الإطعامَ: جعلُ الغير طاعمًا، وهو حقيقةٌ في الإباحة عند الإطلاق.

(ونجيزُ إطعامَ واحدٍ عشرةَ أيامٍ) يعني: إذا أطعمَ مسكينًا واحدًا في عشرة أيامٍ؛ يجوز عندنا عن كلّ الأيام، وعند الشافعيّ: عن يومٍ واحدٍ؛ لأن العددَ المنصوصَ لم يوجدُ فيه.

ولنا: إنَّ المقصودَ دفعُ عشر حاجاتٍ، والحاجةُ تتجدَّدُ في كلّ يومٍ، فالدَّفعُ إليه في اليوم الثَّاني كالدَّفع إلى غيره.

قيّد بره عشرة أيام»؛ لأنه إذا أعطاه ما يطعمُ عشرةَ مساكين في يومٍ واحدٍ؛ لم يجزْ إلا عن ذلك اليوم اتِّفاقًا، وإن أعطاه بدفعاتٍ في عشر ساعاتٍ، قيل: يجزيه 1، وقيل: لا.

(واعتبرنا عتقه رقابًا عنهن من غير تعيين) يعني: من حنث من الأيمان ولزمَتْه الكفاراتُ، فأعتق رقابًا عنهن ولم يعيِّن لكلِّ واحدة واحدة واحدة عبوز عن الكلّ عندنا. وقال زفر: لا يجوزُ.

قيَّد بقوله: «عنهنّ» أي: عن الأيمان؛ لأنه لو أعتق رقابًا عن ظهارِ وقتل ويمين لا يجوز اتِّفاقًا.

له: إنّ الإعتاقَ إذا وقع عن الكلّ مجملًا؛ ينقسم كلُّ رقبةٍ على كلّ يمين أشقاصًا، فلا يجوزُ؛ لأن المشروعَ هو الرِّقابُ.

ولنا: إِنَّ نَيَّةَ التَّعيين مع اتِّحاد الجنس غيرُ مفيدةٍ، بخلاف اختلاف الجنس، فإنَّها مفيدةٌ فيه، ألا يرى أنَّ من عليه قضاءُ رمضان فنوى قضاءَ يومٍ صحّ من غير تعيين؟

(وإطعامُ كلِّ من عشرة) رجال (صاعًا عن كفارتين، فجعله عنهما وهما عن أحدهما) يعني: من كان عليه كفارتا يمينٍ، فأطعم عنهما عشرةً مساكين، كلُّ مسكينِ صاعًا من البرّ؛ أجزأه عنهما عند محمد، وقالا: يجزيه عن إحداهما<sup>2</sup>، وله أن يجعل عن أيّتهما شاء.

له: إنّه أكملَ عددَ كلٍّ من الواجبين، والمسكينُ الواحدُ يصلحُ أن يكون مصرفًا لهما، فجاز عنهما، كما لو أطعمَ عن ظهارٍ وإفطارِ ستين مسكينًا، كلَّ واحدٍ صاعًا من الحنطة، وكما لو أعتق عبدين عن كفارتين.

ولهما: إنَّ نَيَّةَ التَّعيين في مَتَّحد الجنس لغوِّ، فبقيتْ نيَّتُه للتَّكفير مطلقةً، فيجعلُ ما أدَّاه عن كفارةٍ واحدةٍ احتياطًا، كما لو كان اليمينُ واحدةً؛ لأن التَّقديرَ بنصف صاع إنَّما يمنعُ النُّقصانَ عنه لا الرِّيادة، بخلاف مختلف الجنس؛ لأن نيَّةَ التَّمييز مفيدةٌ فيه.

(ولو أمره بإعتاقه) أي: أمر الحالفُ رجلًا بإعتاق عبده (عنه على كذا) أي: عن الآمر على ألفٍ مثلًا، فأعتقه؛ (جعلناه عن الآمر) يعني: قلنا: يقعُ العتقُ عن الآمر، والولاءُ له، وللومه الألفُ. وقال زفر: يقعُ العتقُ عن المأمور، والولاءُ له، ولا يلزم الآمرَ شيءٌ. له: إنَّ إعتاقَ الرَّجُل عبدَه عن الآمر محالٌ؛ لعدم الملك، فعتق عن المأمور.

ولنا: إنَّ كلامَ العاقل لا يكون لغوًا، فوجب تصحيحُه بأن يُجعلَ هذا طلبَ تمليكِ عبده منه بالألف، وكأنَّه قال: بغ عبدك عتى بالألف، ثُمَّ كُن وكيلى، فأعتِقْه، والمأمورُ إذا أجابه في ذلك، فكأنَّه قال: بغتُك عبدي بكذا، فقبلتُ وكالتَك.

(وإن لم يذكر البدل) أي: إن قال: أعتق عبدكَ عنّي، ولم يقل: بكذا، فأعتقَ؛ (يجعله عنه) أي: أبو يوسف العتقَ عن الآمر، ويكون الولاءُ له. (وقالا: عن المأمور).

له: إنَّ الآمرَ ملكه بالهبة من غير قبضٍ؛ لأن القبولَ الذي كان ركنًا في البيع لَمّا سقط اقتضاءً لضرورة تصحيح الكلام؛ فالقبضُ الذي شرط في الهبة يسقطُ بالطَّريق الأَوْلي، كما لو قال: أطعمْ عيِّى عشرةَ مساكين للكَفَّارة.

ولهما: إنَّ الهبةَ الضمنيَّةَ لا يفيدُ الملكَ بدون القبض كالمحقّقة، فاستحال أن يقعَ العتقُ عن الآمر؛ لأنه لم يملِكُه، بخلاف البيع الضِّمنيِّ؛ لأنه يفيدُ الملكَ بدون القبض كالبيع المحقّق، بخلاف الإطعام؛ لأنَّ الفقيرَ يصيرُ قابضًا للآمر أوَّلا ثُمَّ لنفسه، وأمَّا العبدُ؛ فلا يصحُّ أن يصيرَ قابضًا نفسه للآمر قبل العتق.

<sup>1</sup> د: يجيز.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: أحدهما.

<sup>3</sup> د: فكأنه.

(فإن لم يجدُ أحدها) أي: إن لم يقدر المكفِّرُ إعتاقَ رقبةٍ، ولا إطعامَ عشرة مساكين، وكسوتَهم؛ (صام ثلاثةَ أيامٍ) لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴿ [المائدة، 89/5]. (نشترطُ تتابُعَها) يعني: لا بُدَّ عندنا أن يصومَ تلك الأيامَ متتابعةً. وقال الشافعيُّ: يجوز تفريقُها؛ لإطلاق النصّ السَّابق.

ولنا: قراءةُ ابن مسعود رضي الله عنه: «فصيامُ ثلاثة أيام متتابعاتٍ»، وهي كالخبر المشهور، فيجوز أن يُزادَ به على الكتاب.

(ونعتبرُ وجدانَه وعدمه وقت الأداء، لا الوجوب) يعني: إذا كان الحالفُ غنيًا وقت الحنث الذي يثبثُ به وجوبُ الكفارة، وفقيرًا وقت أدائها؛ يجوز له الصِّيامُ عندنا، ولا يجوز عند الشَّافعيِّ؛ لأن الأداءَ معتبرٌ بالوجوب، كالعبد إذا زنى، ثُمَّ أعتقَ؛ أقيمَ عليه حدُّ العد.

ولغا: إنَّ التَّكفيرَ بالمال أصلٌ، وبالصَّوم بدلٌ، كما أنَّ الوضوءَ أصلٌ والتيثُمَ بدلٌ، والمعتبرُ في الوضوء والتيثُم كان وقتَ الأداء، فكذا هذا، بخلاف ما ذكر؛ لأن حدَّ العبيد ليس ببدلٍ عن حدِّ الأحرار، فاعتبر وقتُ الوجوب درءاً للحدِّ بقدر الإمكان.

(ولا نجيرُ التَّكفيرَ بالمال قبل الحنث) وقال الشافعيُّ: يجوزُ؛ لأن اليمينَ سببٌ للكفارة، بدليل إضافتها إليها، فيجوز تقديمُها على الحنث بعد وجود سببها، كما جاز الزّكاة بعد ملك النِّصاب قبل الحول.

ولنا: إنَّ الكفارةَ شُرعتْ لرفع الذَّنْب، والدَّنْبُ إنَّما يكون بالحنث، فلا يجوز قبله كالتكفير بالصوم، ولو قدَّم لا يستردُّ من الفقير؛ لأنه وقع صدقةً.

(ولا نوجبُ بيمين الكافر كفارةً) يعني: إذا حلفَ الكافرُ بالله، فحنث حال كفره أو بعد إسلامه؛ لا كفارةَ عليه عندنا<sup>2</sup>. وقال الشافعيُّ: عليه الكفارةُ بالمال؛ لأن اليمينَ تعقدُ للبرِّ، والكافرُ أهلٌ لاعتقاده تعظيمَ اسم الله، ولهذا يستحلفُ بالله في الدَّعاوي.

ولنا: قولُه تعالى: ﴿فَقَاتِلُوا أَثِمَّةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَانَ لَهُمْ﴾ [التوبة، 12/9]، والكافرُ ليس أهلًا للبرِّ؛ لأنه إنَّما يكون ممن يعظِّمُ اسمَ الله تعالى، والكافرُ هاتكُ لحرمة اسم الله، فلا يكون معظّمًا، وأمَّا استحلافُه في الخصومات؛ فلأنَّه أهلٌ لمقصوده، وهو النكولُ أو الإقرارُ، ولأنَّ الكفارة عبادة في ذاتها، وكونُها عقوبةً بالنَّظر إلى سببها، والكافرُ ليس أهلًا للعبادة.

(ويستوي العامدُ والنَّاسي والمكرَهُ في اليمين) يعني: الحالفُ قاصدًا والحالفُ ناسيًا كما إذا حلف أن لا يحلفَ فنسي فحلف والمكرَهُ على الحلفِ سواءٌ في كون أيمانهم سببًا لوجوب الكفارة بالحنث؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثُ جدُّهنَّ جدُّ وهزلهنَّ جدُّ: النكاحُ والطلاقُ واليمينُ»<sup>3</sup>.

(وفي فعل المحلوف عليه) يعني: إذا فعل الحالفُ المحلوفَ عليه؛ فعليه الكفارةُ؛ لأن الشرطَ هو الفعلُ، وقد وجد، والفعلُ الحقيقيُّ لا يصيرُ معدومًا بالتِسيان أو الإكراه، وكذا إذا فعل وهو مغمىً عليه أو مجنونٌ؛ لتحقُّق الشَّرط حقيقةً.

فإن قلت: الكفارةُ شُرعتْ لدفع الإثم، ولا إثمَ على الناسي والمكره، فكيف وجبتْ عليهم؟

قلنا: أُديرَ الحكمُ هنا على دليل الإثم، وهو الحنثُ، لا على حقيقة الإثم.

(ولا يصحُّ يمينُ الصبيّ والمجنون والنائم) مرّ بيانُ تعليلها في أوَّل الفصل الأوَّل من الطلاق.

## (فصلٌ) فيما يكون يمينًا وفيما لا يكون

(ويحلفُ بالله تعالى وبأسمائه) كالرحمن والرحيم وغيرهما، قال بعضُ مشايخنا: الحلفُ بكلِّ اسمٍ لا يسمَّى به غيرُ الله؛ فهو يمينٌ كالرحمن وغيره، والحلفُ باسمٍ يسمَّى به غيرُ الله كالحكيم والعليم ونحوهما إنَّما يكون يمينًا إذا أراد به اليمينَ، والظَّاهرُ الصَّحيحُ من مذهبنا: أنَّ الحلفَ باسم الله يمينٌ، سواءٌ تعارَفَ الناسُ بالحلف به أو لم يتعارفوا 4، فالاسمُ هنا عبارةٌ عن لفظٍ دالٍ على الذَّات مع صفةٍ؛ لأن اليمينَ باسم الله ثبت بقوله صلى الله عليه وسلم: «فمن كان حالفاً؛ فليحلفْ بالله أو ليذر 5، والحلفُ بسائر أسمائه حلفٌ بالله تعالى، وما يثبت بالنصِّ أو دلالتِه لا يراعى فيه العرفُ.

(بحروف القسم: الواو، والتاء، والباء) واللَّام، كقوله: لله لأفعلنَّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ونشترط.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: عند.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الطلاق 12؛ سنن الترمضي، الطلاق  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: تعارفوا.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الشهادت 27؛ صحيح مسلم، الضحايا 3؛ سنن ابي داود، الأيمان 4.

(وقد تُضمرُ) حروفُ القسم، (وينصبُ الاسمُ) على إسقاط الخافض، (ويخفضُ 1) على حاله، فيكون دالًا على المراد.

(وبصفاتِ ذاته) وهي ما يوصفُ اللهُ تعالى بها، ولا يوصفُ بضدِّها، كالقدرة والعزّة والعلم والعظمة والحياة والسمع والبصر ونحوها؛ لأن الحلف بصفات الذَّات كالحلف بالذَّات. وأما صفاتُ فعله. وهي ما يجوز أن يوصفَ اللهُ بضدِّه، كالرضاء والرحمة والسخط والغضب ونحوها ؛ فالحلفُ بها لا يجوزُ؛ لأنه حلفٌ بغير الله. كذا قاله بعضُ مشايخنا. لكنَّه غيرُ مستقيمٍ على مذهب أهل الحقِّ؛ لأن صفاتِ الله كلَّها قديمةٌ لا هو ولا غيره، وكلُّ مؤمنٍ يعتقدُ تعظيمَ الله وجميعَ صفاته؛ فلا يفرِّقُ بين صفات ذاته وفعله، بل ينبغي أن يقال: الأيمانُ مبنيَّةٌ على العرف ممّا تعارف الناسُ الحلفَ به يكون يمينًا، وما لا فلا.

أقول: المصيِّفُ قائلٌ في «شرحه»: بأنَّ التخصيصَ بصفات الذَّات غيرُ مستقيم، مع أنَّه قيَّده في المتن.

(إلا العلم) يعنى: إنّه من صفات ذاته، لكنَّ الحلفَ به لا يكون يمينًا وإن نواه؛ لعدم التَّعارف.

(ولو حلف بغير ذلك) أي: بغير الله وأسمائه وصفاته، كما إذا حلف بالكعبة أو بالنبيّ أو بالقرآن، (لم يكن يمينًا) ولو قال: بكلام الله القديم أو القائم بذاته؛ يكون يمينًا.

(ولو قال: وحقّ الله) لأفعلنّ كذا؛ (يجعله) أبو يوسف (يمينًا) لأن الحقّ من صفات ذات الله، فنزّلَ منزلةَ قوله: واللهِ الحقّ، والحلفُ به متعارفٌ. وقالا: لا يكونُ يميناً؛ لأن حقّ الله قد يُذكرُ ويرادُ به طاعتُه، كما قيل للنبي صلى الله عليه وسلم: «ما حقّ الله على عباده؟» فيكون حلفًا بغير الله، فلا ينعقدُ مع الاحتمال. ولو قال: والحقّ معرّفًا؛ كان يمينًا اتِّفاقاً في لأنه اسمٌ من أسماء الله تعالى، ولو قال: وحقّ منكرًا لا ينعقد؛ لاحتمال أن يراد به تحقيقُ الوعد.

(واليمينُ بوجهِ الله ليس بيمينٍ) عند أبي حنيفة. (ويخالفه) أي: أبو يوسف؛ لأنه يرادُ به: ذاتُ الله، كما قال تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ﴾ [الرحمن، 27/55]، فيصيرُ يمينًا بالله.

ولأبى حنيفة: إنّه يرادُ به غيرُ الله أيضًا، كما يقال: فعل ذلك ابتغاءَ وجهِ الله أي: ثوابه، فلا يكون يمينًا.

(وجعلنا: أشهدُ، وأقسمُ، وأحلفُ أيمانًا) يعني: لو قال: أشهدُ لأفعلنَّ كذا، ولم يقل: باللهِ معه؛ يكون يمينًا عندنا، نوى أو لم ينوٍ، (كقوله: أشهدُ باللهِ) فإنَّه يمينُ اتِّفاقًا. وقال زفر: لا يكونُ يمينًا ما لم ينوٍ اليمينَ؛ لأن الحالفَ إذا لم يقل: باللهِ؛ يحتملُ أن يحلف بغير الله، فلا يكون يمينًا بالإطلاق.

ولنا: إنَّ الحلفَ بغير الله غيرُ مشروع، فلا يحملُ الكلامُ عليه عند الإطلاق.

(ويجوز بعهد الله) لأن العهدَ يمينٌ، قال تعالى: ﴿وَأَوْفُوا 4 بِعَهْدِ اللَّهِ ﴾ [النحل، 91/16]. (وميثاقه) لأنه عبارةٌ عن العهد.

(وعليَّ نذرٌ، أو نذرُ الله) أي: يجوز الحلفُ بكلِّ واحدٍ من هذين النَّوعين، حتى إذا قال: إن فعلتُ كذا فعليَّ نذرٌ أو نذرُ الله، فإن نوى به قربةً من القُرْب التي يصلح أن يصحَّ النذرُ بها؛ لَزِمه ما نوى، وإن لم ينوٍ؛ يكون يمينًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من نذر نذر نذر ولم يسمّ؛ فعليه كفارةُ اليمين» 5، وكذا لو قال: فعلي يمينٌ.

(أو إن فعل كذا فهو يهوديٌّ) يعني: إن قال: إن فعلتُ كذا فأنا يهوديٌّ (أو نصرانيٌّ، أو كافرٌ، أو بريءٌ من الله؛ نجعله يمينًا) وقال الشافعيُّ: لا يكون يمينًا؛ لأنه حلفٌ بغير الله، فلا ينعقدُ.

**ولنا**: قولُه صلى الله عليه وسلم: «من حلف باليهوديَّة والنصرانيَّة فهو يمينٌ»<sup>6</sup>.

ولو حلف هكذا على شيءٍ فعله في الماضي، قيل: يكفرُ؛ لأن التَّعليقَ بشيءٍ كائنِ تنجيزٌ، فيكون إقراراً بأنَّه يهوديٌّ.

وفي «الهداية»: الصحيح: أنَّه لا يكفرُ في الماضي كما لا يكفر في المستقبل إن كان يعلمُ أنَّه يمينٌ؛ لأنه قصد بهذا اليمين ترويجَ الكذب، لا تحقيقَ الكفر. وإن كان عالماً أنَّه يكفرُ به؛ يكفرُ فيهما؛ لأنه رضيً بالكفر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وتخفيض.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح البخاري، اللباس 99، والسائل هو النبي نفسه. وروي أن السائل هو عبادة بن الصامت، انظر: التجريد للقدوري، 6408/12.

<sup>3</sup> د – اتفاقاً.

<sup>4</sup> د: أوفوا.

 $<sup>^{5}</sup>$  سنن أبي داود، الأيمان  $^{23}$  سنن ابن ماجه، الكفارات  $^{17}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  لم نجده إلا في الاختيار للموصلي  $^{2}/4$  عن ابن عباس قوله.

وفي «المحيط»: لو قال: يعلمُ اللهُ أنَّه فعل كذا، فلم 1 يفعلُه؛ يكفرُ؛ لأنه وصفَ اللهَ بالعلم بوجودِ شيءٍ قبل وجوده، فصار كما لو وصفه بالجهل. والأصحُّ: أنَّه لا يكفرُ؛ لأنه قصد بهذا الكلام إثباتَ صدقه في خبره، لا وصفَ الله به.

(أو فعليه غضبُ الله) يعني: لو قال: إن فعلتُ كذا فعليَّ غضبُ الله، (أو هو زانٍ) أي: إن قال: إن فعلتُ كذا فأنا زانٍ، (أو شاربُ خمرٍ، أو سارقٌ، أو آكلُ رباً؛ فليس بحالفٍ) لأن الحلفَ بها غيرُ متعارفٍ، (أو حرَّم على نفسه شيئًا مما يملكه) من الطَّعام وغيره؛ (كان يمينًا) لأن حرمة الحلال مسبَّبٌ عن اليمين، وتصريحُه عليه جعل كتصريحه على السَّبَب مجازًا. ولو وهب ما جعله حرامًا أو تصدَّقَ به؛ لم يحنث؛ لأن المرادَ بالتَّحريم: حرمةُ الاستمتاع عرفاً، لا حرمةُ الصَّدقة والهبة.

اعلم أنَّ قولَه: «مما يملكه» وقع اتفاقًا؛ لأنه لا يُشترطُ في اليمين أن يكون مالكًا له، حتى لو قال: ملكُ فلانٍ أو ماله عليَّ حرامٌ؛ يكون يمينًا، إلا إذا أراد به: الإخبارَ عن الحرمة.

(أو قال: كلُّ حلالٍ عليَّ حرامٌ؛ انصرف إلى الطَّعام والشَّراب) وكان القياسُ أن يحنثَ كما فرغ من كلامه؛ لأنه باشَرَ فعلًا مباحًا كالتنفُّس، لكن أثمَّتنا قالوا استحسانًا: المقصودُ من اليمين البرُّ، ولا يمكن تحقيقُه إلا بإسقاط اعتبار العموم، وإذا سقط انصرفَ إلى ما يتناول عادةً، وهو المأكولُ والمشروبُ، ولا يتناولُ المرأةَ إلا بالنيَّة؛ لسقوط اعتبار العموم.

(إلا أن ينويَ غيرَ ذلك) يعني: إذا نوى به زوجتَه؛ يكون إيلاءً، ولا يخرج عن يمينه الطَّعامُ والشرابُ؛ إذ التَّصديقُ بنيَّته إنَّما يُعتبرُ فيما فيه تغليظٌ، وهو أن يصير موليًا، لا فيما فيه تخفيفٌ، وهو خروجُ الطَّعام والشَّراب، وهذا كلُّه ظاهرُ الرِّواية.

(وقيل: يفتى بوقوع الطَّلاق به) أي: بقوله: كلُّ حلالٍ عليَّ حرامٌ (من غير نيَّته 2) لغلبة الاستعمال في إرادة الطَّلاق، وعليه الفتوى. كذا في «شرح المصنف».

وذكر في «الكافي»: قال بعضُ مشايخنا: لم يتَّضحُ لي<sup>3</sup> عُرُف النَّاس في هذا، فإنَّ من لا امرأةً له يحلفُ به كما يحلف ذو الحليلة، ولو كان العرفُ مستفيضًا في ذلك؛ لَمَا استعمله إلا ذو الحليلة، فالصحيحُ: أن يقيَّدَ الجوابُ ويقال: إن أراد الطَّلاق؛ يكون طلاقًا، وإلا؛ فالاحتياطُ أن يتوقَّفَ المرءُ فيه، ولا يخالفَ المتقدِّمين.

وفي «النهاية» ناقلًا عن «النوازل»: ولو لم يكن امرأةٌ لمن قال: كلُّ حلالٍ عليَّ حرامٌ؛ يجب عليه الكفارةُ، ولو قال: هرجه بردست راست كيرم بروي حرام، الأظهرُ: أنَّه يجعلُ طلاقًا من غير نيَّته بالعرف، ولو قال: بردست جب كيرم لا يكون طلاقًا؛ لعدم العرف. (وإذا أوصل بيمينه: إن شاء الله؛ فلا حنثَ عليه) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من حلف على يمينٍ، وقال: إن شاء الله؛ فقد استثنى» 4 ومن استثنى؛ فلا حنث عليه.

قيَّد بالايصال؛ لأن الاستثناءَ بعد الانفصال رجوعٌ، ولا يصحُّ رجوعٌ في الأيمان، وعن ابن عباسٍ: أنَّه كان يجوِّزُ الاستثناءَ إلى ستَّةِ أشهرٍ.

(ومن نذر نذرًا وسمَّى؛ فعليه الوفاءُ بما سمَّاه؛ لقوله صلى الله عليَّ كذا؛ (لزمَ الوفاءُ به) أي: بما سمَّاه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من نذر نذرًا وسمَّى؛ فعليه الوفاءُ بما سمَّى» .

(والصَّحيحُ في المعلَّق) أي: في النَّذر المعلَّق (بشرط لا يُوادُ) هذه الجملةُ صفةُ «شرط»، كما إذا قال: إن كلّمتُ زيدًا فلله عليَّ كذا، (لزومُ الكفارة) إذا كلّم عند أبي حنيفة؛ لأن فيه معنى اليمين، وهو المنعُ عن المباح. (وفي المراد الإيفاءُ) يعني: إذا كان الشَّرطُ الذي علّق به النذرَ مرادًا، كما إذا قال: إن شفى اللهُ مريضي فلله عليَّ كذا؛ فالوفاءُ بما سمّاه لازمٌ عند أبي حنيفة؛ لخلةٍه عن معنى اليمين، وهذا تفصيلٌ حسنٌ.

قيَّد بقوله: «في الصحيح»؛ لأن عن أبي حنيفة روايةٌ أخرى، وهي أنَّ المنجَّزَ والمعلَّقَ سواءٌ في وجوب الوفاء؛ لإطلاق الحديث. وروي أنَّ الإمامَ رجع عن هذا في آخر حياته، وقال: إن فعلتُ كذا فعلي حجَّةٌ؛ أجزأه من ذلك كفارةُ يمينٍ، وهذا قولُ محمدٍ. كذا في «شرح المصنف».

<sup>2</sup> د: نية.

<sup>1</sup> د: ولم.

<sup>3</sup> ح: في.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الأيمان 9؛ سنن الترمذي، النذور 7.

<sup>5</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط، 136/8؛ وقد أخرج بلفظ: «النذر نذران فماكان من نذر في طاعة الله فذلك لله وفيه الوفاء وماكان من نذر في معصية الله فذلك للشيطان ولا وفاء فيه ويكفره ما يكفر اليمين»، انظر: سنن النسائي، الأيمان 41.

(ووافقه) محمدٌ.

أقول: الظَّاهرُ من المتن: أنَّه وافَقَ الإمامَ في قوله الصَّحيح، ومن الشرح: أنَّه وافقه في روايةٍ أخرى غير صحيحٍ، وكالاهما لا يطابقان<sup>1</sup>.

(وقوله: لله عليَّ المشيُ إلى الحرم أو المسجد الحرام² غيرُ ملزمٍ) شيئًا عند أبي حنيفة. (وألزماه حجَّةً أو عمرةً) كما إذا قال: عليّ المشيُ إلى بيت الله، أو إلى الكعبة، أو إلى مكة؛ يجب عليه حجَّةٌ أو عمرةٌ اتِّفاقًا.

وله: إنَّ في اللَّفظ ما يدلُّ على وجوب الحجَّة أو العمرة معدومٌ، فلا يلزمُ به شيءٌ، كما لو قال: عليّ الذهابُ إلى مكّة أو الخروج؛ لأن التزامَ الحجِّ بهذه الألفاظ غيرُ متعارفٍ، وكذا لو قال: لله عليَّ أن أمشي إلى الصفا والمروة لعدم العُرْف، وإنَّما وجب المشيُ إلى بيت الله بالنصّ، وهو ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر من نذر أن يمشيَ إلى بيت الله بأن يركب ويذبح شاةً<sup>3</sup>، ويحرم بحجّةٍ أو عمرة.

(أو: إن لم أحجً) أي: لو قال: إن لم أحجّ (العامَ فعبدي حُرِّ، فادَّعى) الحالف (الحجَّ، وبرهنَ العبدُ) أي: أقام بيّنةً (على أنَّه ضحَّى بالكوفة) يعنى: لم يحجّ العام؛ (أفتى) محمدٌ (بعتقه) وقالا: لا يعتقُ.

قيَّد بقوله: «على أنَّه ضحّى»؛ لأنه لو برهن على أنَّه لم يحجَّ لا تقبلُ اتِّفاقًا.

له: إنّهما شهدا على الإثبات لفظًا، وهو ضحّى، ومعنىً، وهو ثبوتُ العتق، فيقبلُ.

ولهما: إنّ التَّضحية مما لا يدخل تحت الحكم؛ إذ لا يطالَبُ 4 بها، فالشَّهادةُ عليها غيرُ مقبولةٍ، فالمقصودُ من الشَّهادة عليها نفيُ الحج، فلا يقبلُ. وأما إذا قال الشَّاهدان على رجلٍ: إنَّه قال: المسيخُ ابن الله، ولم يقل معه: قالت النَّصارى؛ فإنَّما يقبلُ وتبينُ امرأته؛ لأن الطلاق مما يدخلُ تحت الحكم.

(أو ما أملكه<sup>5</sup>) أي: لو قال: ما أملكه (غدًا حُرٌّ؛ يخصُّه بما يحدثُ فيه) أي: قال أبو يوسف: لا يعتقُ إلا ما سيحدث في ملكه غداً. (لا مطلقًا) أي: قال محمدٌ: يعتقُ ما يملكه للحال وما سيملكه 6 إذا بقى إلى الغد، وما سيحدث في ملكه في غدٍ.

لأبي يوسف: إنَّ قوله: «أملكه» كان يحتملُ الحالَ والاستقبالَ، فبذكر الغد لم يبقَ الحالُ مرادًا، كما في قوله: كلُّ مملوكٍ أشتريه غدًا؛ لا يدخل الشرى في الحال.

ولمحمدٍ: إنَّ اللفظَ صالحٌ لابتداء الملك وبقائه، وهو حقيقةٌ فيهما جميعًا، فمملوكه في الحال صادقٌ عليه أنَّه مملوكه في الغد، فيتناولهما جميعًا، بخلاف قوله: أشتريه؛ لأن مشتراه في الحال لا يصدقُ عليه أنَّه مشتراه في الغد.

(فيهدرُ  $^{7}$  النذرُ بذبح الولد) يعني: إذا نذر ذبحَ ولده؛ لم يلزمُ أبو يوسف به  $^{8}$  شيئًا.

وكذا الخلافُ لو نذر بنحر ولده أو تضحيته، ولو نذر بقتل ولده؛ لا يلزمهُ شيءٌ اتِّفاقًا.

وضع في الولد؛ إذ بنذر ذبح أحد أبويه لا يلزمه شيءٌ اتِّفاقًا.

ثُمَّ في عامَّة الرّوايات شرطُ صحَّة النَّذر بذبح الولد أن يقول في النَّذر: عند مقام إبراهيم أو بمكَّة. من «الحقائق».

له: إنّه نذرٌ بمعصيةٍ، فيلغو.

(وأوجباه ذبح شاقٍ) في الحرم أو في أيام النحر؛ لأن إيفاءَ النذر واجبٌ بقدر الإمكان، وهنا ممكنٌ بالفداء عنه بالشَّاة، فيجب كما خرج الخليلُ صلى الله عليه وسلم عن عهدة ذبح الولد بذبح الشَّاة، وتسميةُ الشَّرْع إيَّاها فداء دليلٌ على بقاءِ ذلك الأمر، فيكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: يتطابقان.

<sup>-</sup> - - 2

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الإحصار 38؛ صحيح مسلم، النذر 9-12؛ وفيهما أمر الركب فقط. وأخرج بلفظ: «فلتركب ولتهد بدنة»، سنن أبي داود، الأيمان 19؛ مسند أحمد بن حنبل، 239/1. وأخرج الحاكم في المستدرك 305/4 بلفظ: «من نذر أن يحج ماشيا فليهد هديا وليركب». وروي عن علي أنه قال فيمن نذر أن يحج ماشيا فليهد هديا وليركب». وروي عن علي أنه قال فيمن نذر أن يحج ماشيا فليهد هديا وليركب». وروي عن علي أنه قال فيمن نذر أن يحتج ماشيا فليهد هديا وليركب». وروي عن علي أنه قال فيمن نذر

 $<sup>^{4}</sup>$  د: تطالب.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ملكه.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يستملكه.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ويهدر.

<sup>8</sup> ح – به.

الولدُ ذبيحًا حُكمًا بذبح الشَّاة، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: «أنا ابنُ الذَّبيحين» أ يشيرُ إلى عبد الله وإسماعيل، ولم يكونا ذبيحين بعينهما، بل بواسطةِ ذبح الفداء عنهما.

(وألحق) محمدٌ (العبدَ بالولد فيه) أي: في النَّذْر بالذَّبْح، فيصحُّ نذرُ من ذبح عبده موجبًا ذبحَ شاةٍ. وقالا: لا يصحُّ نذرُه. له: إنّ للنَّاذر ولايةً على ولده وعبده، فيصحُّ نذرُ ذبح عبده كولده.

ولهما: إنّ فداءَ الشَّاة للولد ثبت بالنصِّ في قصَّة الخليل كرامةً للولد، فلا يقاسُ عليه، كما لم يقسْ نذرُ ذبح أخيه.

(ونذرُه ذبحَ نفسه باطلٌ) عند أبي حنيفة. (وألحقه بالولد) محمد؛ لأنه غيرُ راضِ بفوات حياته كولده.

ولأبى حنيفة: إنَّ النصَّ ورد في الولد، وهذا ليس في معناه.

## (فصلٌ) في اليمين في الدُّخول والسُّكني والخروج والرُّكوب وغير ذلك

(من حلف: لا يدخل بيتًا، فدخل الكعبة، أو المسجد، أو بيعةً) وهي معبد النصاري<sup>2</sup>، (أو كنيسةً) وهي معبد اليهود، (أو لا يدخل هذا البيتَ، (فدخلهما بعد الخراب؛ لم يحنثُ) أمَّا عدمُ الحنث في دخول الكعبة أو المسجد أو البيعة أو الكنيسة؛ فلأنَّ البيتَ: ما يبني <sup>3</sup> للبيتوتة، وهذه البقاعُ لم يُبْنَ لذلك. وأمَّا عدمُ الحنث في دخول دارٍ بعد خرابها؛ فالأنَّ الدارَ اسمٌ لعرصةٍ أديرَ عليها الحيطانُ، ولا يزولُ ذلك برفع البناء، فالعرصةُ أصلٌ في إطلاق هذا الاسم، والبناءُ كالصِّفة لها، والدارُ إذا ذُكرتْ نكرةً؛ يكون الصِّفةُ فيها معتبرةً؛ لأن الغائبَ يعرفُ بالوصف، وتعلَّقت اليمينُ بدارٍ موصوفةٍ بصفة البناء، فإذا خربتُ زالتُ تلك الصِّفةُ، فلا يحنثُ. وأمًّا عدمُ الحنث في دخول هذا البيت بعد خرابه؛ فالأنَّ اسمَ البيت زال عنه بعد انهدامه؛ لأنه لا يباتُ زلتُ تلك الصِّفةُ، فلا يحنثُ، وأمَّا عدمُ الحنث في دخول هذا البيت بعد خرابه؛ فلأنَّ اسمَ البيت زال عنه بعد انهدامه؛ لأنه لا يباتُ فيه، حتى لو بَقِي حيطانُه، فضرب عليها السقفَ، فدخله؛ يحنث، وإن بني بيتًا آخرَ فدخله؛ لم يحنثُ؛ لأن الثَّانيَ صار غيرَ الأوَّل بصنعةٍ جديلة.

(بخلاف: هذه الدّار) يعني: لو حلف أن لا يدخلَ هذه الدارَ، فدخلها بعدما خَربتْ؛ حَنَثَ؛ لأن الإشارةَ أبلغُ في التّعريف، فيلغو الوصفُ معها، فتعيَّنَ اليمينُ بذات<sup>5</sup> العرصة، وهي باقيةٌ بعد انتقاض الحيطان.

(أو لا يدخل) أي: لو حلف لا يدخل (هذه الدَّارَ، فوقف على سطحها، أو دخل دهليزها) وهو بالكسر: ما بين الباب والدار، (أو في طاق الباب بحيث إذا أُغلق كان) الحالفُ (داخلًا؛ حَنث) لأن البابَ يركَّبُ لإحراز الدَّار وما فيها، وكلُّ موضع إذا رُدَّ البابُ بقي خارجًا ليس من الدار، وإن بقي داخلًا؛ فهو من الدار. أمَّا حنثُه في الوقوف على سطحها؛ فلأنَّ سطحَ الدَّار من الدَّار، ألا يرى أنَّه إذا صعد سطحَ المسجد لا يبطلُ اعتكافُه؛ لأنه من المسجد؟ وقيل: لا يحنثُ؛ لأن الواقف عليه لا يعدُّ داخلًا في عرفنا، وهو اختيارُ أبى الليث.

ولو حلف لا يدخل بيتًا، فدخل صُفَّةً أو ظلَّةً؛ لا يحنثُ؛ لأن البيتَ: ما أعدَّ للبيتوتة، وهما ليساكذلك.

وفي «الجامع الصغير»: يحنث بدخول الصّفة؛ لأنَّها تبني للبيتوتة في الصيف.

وقال صاحبُ «النهاية»: هذا هو الأصحُّ عندي.

والظُّلَّةُ: هي التي أحدُ طرفي جذوعها على البيت وطرفُها الآخر على حائط الجار المقابل.

وفي «المحيط»: إذا أدخل إحدى رجليه الدارَ، إن كان جانباه مستويين، أو كان الخارجُ أسفلَ؛ لم يحنثْ، وإن كان الداخلُ أسفلَ؛ يحنثُ؛ لأن اعتمادَ جميع بدنه على رجله الدَّاخل، فيكون داخلًا.

(أو دار فلانٍ) أي: لو حلف لا يدخل دارَ فلانٍ، ولم يسمّ دارًا بعينها، ولم ينوها؛ (يشترط) أبو يوسف (لحنثه أن يضافَ إليه) أي: الدارُ إلى فلانٍ (وقت اليمين والحنث. وقالا: وقت الحنث) يعني: يحنثُ بدخول دارٍ يملكها بعد اليمين؛ لأن الدَّاعيَ إلى اليمين وحنثه وحشةٌ لحقته من جهةِ فلان، فيُعتبرُ ملكُه وقت الدخول.

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 141/8؛ والكشاف للزمخشري، 58/4. وقال الزيلعي في تخريجه 177/3: غريب. وقد روي أن أعرابيا خطب لنبي وقال: «يا بن الذبيحين» فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم، انظر: المستدرك للحاكم، 554/2.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: للنصاري.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: تبنی.

<sup>4</sup> ح: هذا.

<sup>5</sup> ح: بدار.

وله: إنّ أفهامَ النَّاس يقعُ على الدَّار الموجودة حال اليمين الباقية على ملكه إلى وقت دخولها.

وضع في سكنى الدار؛ إذ في غيرها من المملوكات، نحو: الطعام والعبد؛ ينعقدُ اليمينُ على الموجود وقت اليمين، وعلى الحادث بعد اليمين اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(ونسوِّي بين المستأجرة والمملوكة) يعني: إذا حلفَ لا يدخل دارَ فلانٍ؛ يحنثُ بدخوله فيها، سواءٌ كانت مملوكة أو مستأجرةً أو مستعارةً عندنا. وقال الشافعيُّ: لا يحنثُ بدخوله في غير المملوكة؛ لأنَّ مقتضى الإضافة الاختصاص، وهو في الملك حقيقة، فلا يكون غيرُه مرادًا.

ولذا: إنّ إضافة الدَّار إليه يرادُ به نسبةُ السُّكني عرفًا مجازًا؛ لأن الغيظَ للحالف لم يحصلُ من الدَّار، بل من ساكنها، فكأنَّه قال: لا يدخل سكني فلانِ، حتى لو دخل دارًا يملكها فلانٌ، ولم يكن ساكناً فيها؛ لا يحنثُ، فيشتمل السُّكني المملوكة والمستعارة.

(أو هذه الدَّار) يعني: لو حلف لا يدخلُ هذه الدارَ، (وهو بها) أي: والحالُ أنَّ الحالفَ في تلك الدَّار؛ (لم يحنثُ بالقعود) حتى يخرجَ منها، ثُمَّ يرجع، فيدخلها، وكان القياسُ أن يحنثَ تنزيلًا للبقاء منزلةَ الابتداء.

وجهُ الاستحسان: إنَّ الدُّخولَ هو الانفصالُ من الخارج إلى الدَّاخل، وهذا الفعلُ مما لا يمتدُّ، فلا يقال: دخل يومًا، وإذا لم يكن ممتدًّا؛ لا يكون بقاؤه كابتدائه.

(أو لا يدخل) يعني: لو حلف لا يدخل (بغداد، فاجتاز بدجلة) أي: مرَّ بها في السَّفينة؛ (لم يحنِّثْ) أي: لم يجعله أبو يوسف حانثًا ما لم يخرج إلى الشطِّ. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يحنثُ؛ لأن دجلةً من بغداد، ولهذا إذا مرَّ المسافرُ البغداديُّ بدجلة في السَّفينة، وكان قصدُه البصرة؛ يصيرُ مقيمًا بالمرور.

قال الصدرُ الشهيدُ: الفتوى على قول أبو يوسف؛ لأن دجلةً وإن كانت من بغداد، إلا أنَّها لم يعدَّ منها عرفًا، فإنَّ أيدي أهل بغداد لا تقعُ<sup>1</sup> عليها كما لا<sup>2</sup> يقع على أراضيها.

(أو لا يلبس) أي: لو حلف لا يلبس (هذا الثَّوب، وهو) أي: والحالُ أنَّ الحالفَ (لابِسُه، فنزعه، أو لا يركب) أي: لو حلف لا يركبُ (هذه الدابَّة، وهو) أي: والحالُ أنَّ الحالفَ (راكِبُها، فنزل، أو لا يسكن) أي: لو حلف لا يسكن (هذه الدَّارَ، وهو بها) أي: والحالُ أنَّ الحالفَ ساكنٌ فيها، (فأخذ في النُّقُلة) أي: شرع أن ينتقل منها في الحال؛ (لم يحنثُ) لأن هذه الأفعالَ مما يمتدُ ويُضربُ لها آجالٌ، ويقال: لبستُ يومًا، وركبتُ يومًا، وسكنتُ شهرًا، فأعطى لبقائها حكمُ ابتدائها.

(أو لا يسكن) أي: لو حلف لا يسكنُ (هذه الدَّارَ، فخرج، وخلَّف أهله ومتاعه) يعني: بقي فيها أهلُ الحالف ومتاعُه؛ (حنث) لأنه يعدُّ ساكنًا ببقاء أهله ومتاعه فيها عرفًا، والمحلَّةُ والسكَّةُ كالدَّار في هذا الحكم. ولو حلف لا يسكن هذا المصرَ، فخرج وترك أهله فيه؛ لم يحنثُ؛ لأنه لا يعدُّ ساكنًا فيه عرفًا. والقريةُ بمنزلة المصر في الصَّحيح.

قال أبو حنيفة: لا بُدَّ من نقل جميع الأمتعة، حتى لو بقي بعضُه يحنثُ. وهذا أصلُّ له، كما إذا بقي مسلمٌ واحدٌ في بلدٍ ارتدَّ أهلُه؛ يصير مانعًا عنده من أنَّ يصير دارَ حربٍ، إلا أنَّ مشايخنا قالوا: هذا إذا كان الباقي مما يقصدُ به السُّكنى، فأمَّا ببقاءِ مكنسةٍ أو وتدٍ أو قطعةِ حصيرٍ لا يبقى ساكنًا، فلا يحنثُ، وينبغي أن ينتقلَ إلى منزلِ آخرَ بلا تأخيرٍ، ولو انتقل إلى السَّكَة أو إلى المسجد يحنثُ؛ لأنه ما لم يتَّخذُ منزلًا آخرَ؛ فالأوَّلُ منزلٌ له، وإن كان في طلب مسكنٍ آخرَ، فترك أمتعته فيها؛ لا يحنثُ في الصَّحيح؛ لأن طلبَ المنزل من عمل النَّقُل، فصار مدَّة طلبه مستثنىً بحكم العرف إذا لم يفرّطْ في الطلب.

وقال أبو يوسف: نقلُ أكثره قائمٌ مقام الكلّ.

وقال محملة 3: المعتبرُ في ذلك نقلُ ما هو يقومُ به ضروراتُه؛ لأن ما وراء ذلك ليس من السُّكني. استحسن المشايخُ هذا القولَ، وعليه الفتوى.

(أو لا يخرج) أي: لو حلف لا يخرجُ (من المسجد، فأمر من أخرجه؛ حَنَثَ) لأن فعلَ المأمور ينتقلُ إلى الآمر، (ولو كان مكرهًا أو برضاه لم يحنثُ) يعني: إذا حمله إنسانٌ، فأخرجه من غير اختيارٍ منه، أو حمله وأخرجه وهو راضٍ به، ولكن لم يأمرُه؛ لم يحنثُ؛ لأنه لم يأمرُ بإخراجه، فلم يوجدُ منه فعلٌ، حتى إن هدَّده، فخرج بنفسه؛ يحنثُ؛ لوجود الفعل منه حقيقةً.

<sup>1</sup> ح: يقع.

<sup>2</sup> د - لا.

<sup>3</sup> د – محمد.

(أو لا تخرجُ امرأتُه إلا بإذنه) يعني: إن قال لامرأته: إن خرجتِ إلا بإذني فأنت طالقٌ. (اشترط الإذنُ على كلِّ خروجٍ) ليكون بارًّا، حتى لو خرجتْ بإذنه، ثُمَّ خرجتْ مرَّةً أخرى بلا إذنه؛ حَنَثَ؛ لأن الأصلَ في الاستثناء أن يكون المستثنى من جنس المستثنى من من جنس الخروج، والباءُ يقتضي مُلْصَقًا به، فيكون التَّقديرُ: إن خرجتِ إلا خروجًا ملصقًا بإذني، فيكون ما وراءَ الخروج المقرون بالإذن باقيًا تحت اليمين.

(أو إلا أن آذنَ) يعني: إن قال: إن خرجتِ إلا أن آذنَ لك فأنت طالقٌ، (اشترط مرّقٌ) يعني: إذا أذنَ لها مرّقٌ، فخرجتْ، ثُمَّ خرجتْ بعدها بلا إذنٍ؛ لم يحنث؛ لأن استثناءَ الإذن من الخروج باطلٌ، ولم يكن فيه باءٌ يقتضي إلصاقه بالخروج، فتعيَّنَ المجازُ، وهو أن يُجعلَ غايةً، فيصيرُ كقوله: حتى آذن لمناسبةٍ بينهما، وهي أنَّ كلَّ واحدٍ مما بعد الغاية والاستثناء يكون مخالفًا لِمَا قبله.

فإن قيل: يشكلُ هذا بقوله تعالى: ﴿لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ﴾ [الأحزاب، 53/33]، فإنَّ الإذنَ لا بُدَّ منه في كلّ مرَّة من الدُّخول.

قلنا: اشتراطُ الإذن ما ثبت بهذا النصِّ، بل بأصلٍ آخرَ، وهو أنَّ الدُّخولَ في ملك الغير بغير إذنه حرامٌ، فإن قال الحالفُ في المسألة الأولى: أردتُ بقولي: إلا أن آذن لك: إلا بإذني أَ عسدق ديانةً لا قضاءً؛ لأن فيه تخفيفًا، وإن قال في هذه المسألة: أردتُ بقولى: إلا أن آذن لك: إلا بإذني؛ صدّق قضاءً؛ لأن فيه تشديدًا عليه.

(ولو أذن) الرجلُ بخروج امرأته في المسألة السَّابقة، (ولم تسمعْ، فخرجتْ؛ لم يحنِثْه) أي: لم يجعل أبو يوسف الحالفَ حانثًا. وقالا: يكون حانثاً.

له: إنّ الإذنَ عبارةٌ عن الإطلاق، وقد وُجِدَ، فلا يُشترطُ علمُ غيره كالرضا.

ولهما: إنّ الإذنَ مشتقٌ من الأذان، وهو الإعلامُ، وذا لا يتحقَّقُ إلا بالسَّماع، كإذن العبد في التِّجارة حيثُ يُشترطُ العلمُ فيه.

(أو لا تخرج إلا بإذنه) يعني: إذا قال: إن خرجتِ إلا بإذني فأنت طالقٌ، (ثم أذن لها فيه متى شاءتٌ) يعني: قال لها: أذنتُ لكي أن تخرجي كلّما شئتِ، (ثم نهاها) أي: امرأته عن الخروج، (فخرجتُ؛ لم يحبِّنُه) أبو يوسف. (وخالفه) محمدٌ؛ لأن الإذنَ بطل بالنّهي، فكان خروجًا بغير إذنٍ. (كما لو خصَّ الإذنَ) يعنى: كما إذا أَذِنَ لها بالخروج مرّة، ثُمَّ نهاها، فخرجتُ؛ يحنثُ اتِّفاقًا.

ولأبي يوسف: إنه لَمَّا أَذِنَ لها بالخروج متى شاءت؛ اتَّصل الإذنُ بجميع الخروجات الممكنة، ففات شرطُ الحنث، وهو الخروجُ بغير إذنٍ، فبطل اليمينُ لفوات شرطها، فبالنَّهْي لا يعودُ، بخلاف ما ذُكِرَ من المثال؛ لأن ثمَّةَ اليمينُ باقيةٌ؛ لبقاء الشَّرْط في الجملة، فتطلقُ.

(ولو أرادت الخروجَ، فقال: إن خرجتِ فأنت طالقٌ، فجلستْ، ثُمَّ خرجتْ؛ لم يحنثْ) لأن مرادَ الحالف: الرَّجرُ عن تلك الخرجة عرفًا، وتسمّى هذه: يمينَ الفور، تفرَّدَ أبو حنيفة بها، وكانوا من قبل يقولون: اليمينُ نوعان: مطلقةٌ ومؤقّتةٌ، فحرَّج قسمًا ثالثًا، وهو المؤقّةُ معنىً والمطلقةُ لفظًا، والمطلقُ يتقيَّدُ بدلالة حال المتكلّم.

(أو ليأتينَّ البصرةَ، فلم يأتِ؛ حنثَ في آخرِ جزءٍ من حياته) لأن تركه إنَّما يتحقَّقُ به؛ إذ البرُّ قبله موهومٌ.

(أو ليأتينَّه إن استطاع؛ حُمِلَ على استطاعة الصِّحَّة) وهي أن يرتفع الموانعُ من المرض وغيره؛ لأنه هو المتعارفُ، وعليه قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا﴾ [آل عمران، 97/3]. (لا القدرةِ) أي: لا يحملُ على الاستطاعة الحقيقيَّة التي يحدثها اللهُ للعبد حالةَ الفعل مقارنةً للفعل، فإن نوى بها القدرة؛ صدّق ديانةً، وفي روايةٍ: يصدّقُ قضاءً أيضًا؛ لأنه نوى حقيقة كلامه.

وفي «المنتقى»: حلف: لا يأتي فلانًا، فأتى منزله أو حانوتَه؛ حَنَثَ؛ لأن الإتيانَ هو الوصولُ إلى مكانه، لَقِيَه أو لم يلقّه، ولو أتى مسجدَه؛ لم يحنثْ.

(أو لا يركب) أي: لو حلف لا يركبُ (دابّةً زيدٍ، فركب دابّةً عبده المأذون؛ فهو غيرُ حانثٍ) عند أبي حنيفة (في المستغرِق بالدين) أي: في المأذون الذي استغرق دينُه برقبته (مطلقًا) أي: نواه أو لم ينوٍ، (وحانتٌ في غيره) أي: غير المستغرق بالدَّيْن (إن نواه، ووحكمُ بالحيث بالنيّة) يعنى: قال أبو يوسف: يكون حانثًا إن نوى أن لا يركب دابّةً عبده، سواءً كان عليه دينٌ أو لم يكن، مستغرقًا ووحكمُ بالحيث بالنيّة)

<sup>1</sup> د: إلا بإذني إلا أن آذن لك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بدابة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: مستغرق.

أو لم يكن. (لا مطلقًا) يعني: عند محمدٍ: يحنثُ، نواه أو لم ينو، وعليه دينٌ أو لا؛ لأن المأذونَ ملكُ المولى، فلا يحتاجُ إلى النيَّة، ودينُ العبد لا يمنعُ ملكَ المولى في كسبه عندهما.

ولأبي يوسف: إنّ دابة المأذون مضافّ إليه عرفًا، وإن كان مِلكًا لمولاه، فلا بُدَّ من النيَّة.

ولأبي حنيفة: إنّ النيَّة شرطٌ كما قاله أبو يوسف، لكن دينُ العبد إذا كان مستغرقًا يمنعُ ملكَ المولى، فيُشترطُ فراغُه عن الكَيْن. (وكذا الخلافُ والتَّفصيلُ في دخول عبيدِ مأذونه في قوله: أعتقتُ عبيدي) يعني: إذا قال: أعتقتُ عبيدي، ولعبده المأذون عبيدٌ، فعند أبي حنيفة: لا يعتقون في المستغرق مطلقًا، ويعتقون إذا نواهم في غير المستغرق، وقال أبو يوسف: إذا نواهم يعتقون وإن كان مستغرقًا، وقال محمدٌ: يعتقون في الوجوه كلِّها.

(أو لا ينامُ على هذا الفراش، فنام عليه وفوقَه قرامٌ) وهي الشقّةُ من الكرباس؛ (حنث) لأن القرامَ تبعٌ للفراش. (ولو جعل فوقَه آخرَ) أي: الحالف فوق الفراش فراشًا آخرَ؛ (يحنّتُه) أي<sup>2</sup>: أبو يوسف؛ لأنه نام عليهما جميعًا حقيقةً وعرفًا؛ لأنه يقال: نام على فراشين. (وخالفه) أي: قال محمد: لا يحنثُ؛ لأنه إنَّما نام على الأعلى دون الأدنى، ولا يمكن جعلُه تبعًا للمحلوف عليه؛ لأنه مثله.

(أو لا يجلسُ على الأرض، فجلس على حصيرٍ؛ لم يحنثْ) لأنه لا يعدُّ جالسًا على الأرض عرفًا؛ بخلاف ما لو جلس على الأرض بثيابه؛ لأنَّها تبعٌ له، فلا يعتبرُ حائلةً. (أو على هذا السَّرير) أي: لو حلف لا يجلسُ على هذا السَّرير، (فجلس عليه وفوقه حصيرٌ؛ حنث) لأنه يعدُّ جالسًا عليه عرفًا، (لا بسريرٍ آخرَ) أي: لا يحنثُ لو جعل فوقه سريراً آخر، فجلس على الثَّاني؛ لأن الشَّيءَ لا يستبعُ مثله.

# (فصلٌ) في اليمين في الأكل والشُّرْب

الأكلُ: إيصالُ ما يتأتَّى فيه المضغُ إلى الجوف، ممضوعًا كان أو غيره، فلا يكون اللبنُ والسويقُ مأكولًا. والشربُ: إيصالُ الشيء إلى جوفه بفيه مما لا يتأتَّى فيه المضغُ والهشمُ في حال إيصاله. والذوقُ: معرفةُ الشيء بفيه من غير إدخالِ عليه.

> وقيل: الأكلُ والشربُ عبارةٌ عن عمل الشِّفاه والحلق، فعلى هذا يكون اللبنُ مأكولًا. والابتلاعُ عبارةٌ عن عمل الحلق دون الشفاه، والمصُّ عبارةٌ عن عمل اللهاة خاصَّةً.

(ومن حلف: لا يأكل من هذه النَّخلة؛ كان) الحلفُ واقعًا (على ثمرها) لأن عينَها غيرُ مأكولةٍ، حتى لو أكل نبيذَ نخلةٍ أو دبسَها لا يحنثُ؛ لأنه مضافٌ إلى فعلٍ حادثٍ، لا إلى النخلة. ولو حلف: لا يأكل من هذه الشَّاة؛ إنَّما يحنثُ بلحمها دون لبنها؛ لأنَّها مأكولةٌ، فينعقدُ اليمينُ عليها، ولو لم يكن للشَّجرة ثمرةٌ؛ ينصرفُ اليمينُ إلى ثمنها.

(أ**و من هذه البُسْر، فترطّب)** أي: صار رطبًا، (فأكله؛ لم يحنثْ) لأن صفةَ البسورة زالتْ عنه، وهي تصلحُ أن تكون داعيةً إلى اليمين، فيتقيّدُ بها.

(أو لحم هذا الحمل) أي: لو حلف لا يأكلُ من لحم هذا الحمل، (فصار كبشًا؛ حنث بأكله) لأن صفةَ الصِّعَر لا يكون داعيةً إلى اليمين، وكذا لو حلف لا يكلِّمُ هذا الصبيَّ أو هذا الشابَّ، فكلَّمه بعدما شاحَ؛ يحنثُ؛ لأن الشرعَ أمرنا بتحمُّلِ أخلاق الفتيان ومدارة الصبيان، فلم يصحَّ اعتبارُ ذلك الدَّاعي شرعًا.

(أو بُسْرًا) أي: لو حلف لا يأكل بُسْرًا، (فأكل رطبًا؛ لم يحنثُ) لأن المأكولَ غيرُ المحلوف عليه. (أو بُسْرًا، فأكل رطبًا مذنبًا) بكسر النون، وهو الرطبُ الذي في ذنبه قليلُ بُسْر، (أو بالعكس) أي: لو حلف: لا يأكل رطبًا، فأكل بُسْرًا في ذنبه قليلُ رطبٍ؛ (لم يحنِثْه) أي<sup>3</sup>: أبو يوسف. وقالا: يحنثُ.

قيَّد بقوله: «رطبا مذنبًا»؛ لأنه لو أكل بُسْرًا مذنباً 4. وهو الذي في ذنبه شيءٌ من الرطب. في المسألة الأولى، أو أكل رطبًا مذنبًا. وهو الذي في ذنبه شيءٌ من البُسْر. في المسألة الثانية يحنثُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: من.

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  د - أي.

<sup>-</sup> د - أي.

<sup>4</sup> ح - مذنباً.

له: إنّ البُسْرَ المذنّبَ لا يسمى رطبًا، ولا الرطبُ المذنّبُ بُسْرًا؛ لأن المغلوبَ في حكم المستهلك بالغالب، ولهذا لو حلف لا يشتري رطبًا، فاشترى بُسْرًا مذنبًا؛ لا يحنثُ.

ولهما: إنّه أكلَ المحلوفَ عليه وزيادةً، فيحنثُ، فصار كما لو ميّزَ ما حلف عليه، فأكله، بخلاف الشِّراء؛ لأنه يصادفُ الجميعَ، فيستتبعُ الكثيرُ القليلَ، ولهذا لو حلف لا يأكل شعيرًا، فأكل حنطةً فيها حباثُ شعير؛ يحنثُ.

فإن قيل: لو حلفَ لا يشرب اللبنَ، فأكل لبنًا مصبوبًا فيه الماءُ؛ لا يحنثُ اتِّفاقًا، فلِمَ لم يقولا هنا: شربَ المحلوف وزيادةً، حنثُ؟

قلنا: لأن الاستهلاك ههنا أكملُ؛ لعدم تميُّز مكانه من مكان الماء وقت التَّناول.

(أو لحمًا) أي: لو حلف لا يأكل لحماً، (فأكل سمكًا؛ يحبِّثُه) أي1: أبو يوسف. وقالا: لا يحنثُ.

له: قوله تعالى: ﴿ تَأْكُلُونَ منه لَحْمًا طَرِيًّا ﴾ [النحل، 14/16]، والمرادُ: لحمُ السمك إجماعاً.

ولهما: إنّ اللحمَ ينشأُ من الدم، ولحمُ السمك ليس كذلك؛ لأن الدمويَّ لا يسكن الماءَ، ولهذا يحلُّ بلا ذكاةٍ، ومطلقُ الاسم يتناولُ الكامل دون القاصر.

ولو أكل لحمَ خنزيرٍ أو إنسانٍ؛ يحنث؛ لأنه لحمٌ حقيقةً وإن كان حرامًا. وقال العتابيُّ: لا يحنث؛ لأنه لا يُستعملُ استعمالَ اللحوم، وعليه الفتوى.

(أو شحمًا) أي: لو حلف لا يأكل شحمًا؛ (فهو على شحم البطن) عند أبي حنيفة، فلا يحنثُ إلا بأكله. (وقالا): يحنثُ (بأكل شحم الظهر أيضًا) لأنه يذابُ كشحم البطن، ولكونه شحمًا استثني من الشُّحوم في قوله تعالى: ﴿وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ الْبَعْلِ وَالْعَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ﴿ [الأنعام، 146/6]، والأصلُ في الاستثناء أن يكون المستثنى من جنس المستثنى منه، فصارت الشحومُ أربعةً: شحمُ الظهر، وشحمٌ مختلطٌ بالعظم، وشحمٌ على ظاهر الأمعاء، وشحمُ البطن.

وله: إنّ هذا لحمّ حقيقةً ينشأ من الدَّم، وله قوَّةُ اللَّحْم، ويُستعملُ في القلايا استعمالَ اللحوم لا الشحوم.

وضع في الأكل؛ لأنه لو كان يمينُه على الشِّراء؛ لا يحنثُ بهذا اتِّفاقًا. من «الحقائق».

هذا كلُّه فيما إذا حلف على الشّحم بلفظٍ عربيٍّ، وأما إذا قال بالفارسيَّة: بيه؛ لا يحنثُ بأكل اللَّحْم السَّمين الذي على الظهر اتِّفاقًا، ويحنثُ بأكل الشَّحْم<sup>2</sup> المتَّصل بالظَّهْر اتِّفاقًا.

(أو من هذه الحنطة) يعني: لو حلف: لا يأكل من هذه الحنطة؛ (فالحنثُ بقضمها) يعني: لا يحنثُ عند أبي حنيفة حتى يأكُلَها عينها. (وقالا: بأكل خبزها أيضًا) يعني: كما يحنثُ بأكل عينها يحنثُ بأكل خبزها؛ لأن أكلَ الحنطة مجازٌ عرفًا عن أكل ما يتّخذُ منها، فيصرفُ إليه، إلا أنَّه إذا أكلها قضمًا يحنثُ أيضًا؛ لأنه مستعملٌ معناها قصمًا يحنثُ الله عند على الله عنها أو راكبًا؛ يحنثُ.

وله: إنّ الكلامَ إذا كان له حقيقةٌ مستعملةٌ؛ فالعملُ بها أَوْلى من المجاز المتعارف، فصار كما لو $^4$  حلف أن لا يأكل من هذه الشَّاة فأكل لَبَنَها؛ لا يحنثُ.

وفي «الحقائق»: هذا إذا لم ينوِ شيئًا، وإن نوى أن لا يأكل حبًّا حبًّا؛ يحنثُ بأكلها حبًّا، ولا يحنث بأكل خبزها اتِّفاقًا. (وحنَّته) أي: جعله محمدٌ حانثًا (بأكل سَوِيقها) وقالا: لا يحنثُ، أمَّا أبو حنيفة؛ فقد مرَّ على أصله من أنَّ اليمينَ يصرفُ إلى عين الحنطة، ومحمدٌ على أصله من أنَّها محمولةٌ إلى ما يتَّخذ منها، لكنَّ أبا يوسف قال: المتعارفُ هو الخبرُ لا السويقُ.

(أو من هذا الدَّقيق) يعني: لو حلف: لا يأكل من هذا الدَّقيق، (فأكل خبزَه؛ حنث) لأن عينَه غيرُ مأكولٍ، فانصرف اليمينُ إلى ما يُتَّخذُ منه، ولو أكل عينَه؛ لا يحنثُ لتعيُّن المجاز مرادًا، وهو الصحيحُ. وإن عنى عينَ الدقيق؛ لم يحنثُ إن أكل خبزَه؛ لأنه نوى حقيقتَه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – أي.

<sup>2</sup> د: اللحم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: معناه.

<sup>4</sup> د: إذا.

(أو خبزًا) أي: لو حلف: لا يأكل خبرًا (اعتبر المعتادُ في المصر) وهو خبرُ الحنطة أو الشَّعير؛ لأن مبنى اليمين العرف، وهو الغالبُ في البلدان. (فلا يحنثُ بخبر الأرزّ والقطائف بالعراق) لأن أهلَه غيرُ معتادين بأكله، حتى لو كان بطبرستان أو في مصرٍ يعتاد أهلُه أكلَ خبر الأرزّ؛ يحنثُ بأكله.

(أو شواءً) يعني: لو حلف: لا يأكل شواءً؛ (كان على اللَّحْم) المشويّ، فلا يتناول الشّلجمَ المشويُّ ونحوه إلا إذا نواه.

(أو طبيحًا؛ فعلى ما يُطبخُ منه) أي: من اللَّحْم بالماء؛ لأنه هو المتعارفُ، والقليةُ اليابسةُ لا يسمّى مطبوخاً إلا أن ينوي غيرَه، وإن أكل من مرقة اللحم؛ يحنث أيضًا؛ لِمَا فيها من أجزاء اللحم.

(أو رأسًا؛ اعتبر التعارفُ) وهو ما يكبسُ في التّنانير، ويباع في المصر، وإن نوى الرأسَ كلَّها؛ فهو على ما نوى.

(أو فاكهة، فأكل عنبًا، أو رِمانًا، أو رِطبًا؛ فهو غيرُ حانثٍ) عند أبي حنيفة. وقالا: يحنثُ؛ لأن الفاكهة ما يتفكَّهُ بها، أي: يتنعَّمُ قبل الطعام وبعده، وهذه الأشياءُ يتفكَّهُ بها في العادة.

وله: إنّ هذه الأشياءَ كما يؤكلُ تفكُهًا؛ يؤكلُ تغذيًا كالعنب والرطب والرمان، فيكون فاكهةً من وجهٍ، فلا تدخلُ تحت الإطلاق إلا بالنيّة، كما أنّ المكاتب لا يدخلُ في قوله: كلُّ مملوكٍ لي حرٌّ؛ لأنه مملوكٌ من وجهٍ. ولو أكل من ثمار الأشجار كالتفاح والإجّاص والخوخ ونحوها؛ يحنثُ اتِّفاقًا.

وفي «المحيط»: اليابسُ من ثمار الشَّجر فاكهة إلا البطيخ، وذكر شمسُ الأثمَّة السرخسيُّ في «شرحه»: البطيخُ ليس من الفاكهة؛ لأن ما لا يكون يابسُه فاكهةً في عامَّة البلدان؛ فرطبُه لا يكون فاكهةً.

(أو إدامًا) أي: لو حلف لا يأكل إدامًا، ولا نيَّة له؛ (فهو على ما يُصطبعُ به) أي: محمولٌ على شيءٍ يختلطُ به الخبرُ، بأن يكون مائعًا عند أبي حنيفة، كالخلِّ والزيت والمرق والعسل ونحوها. (وحنَّقه) محمدٌ (بأكل اللَّحم، أو الجبن، أو البيض) لأن الإدامَ مأخوذٌ من المداومة، وهي الموافقةُ، وهذه الأشياءُ تؤكلُ مع الخبر موافقةً له.

وله: إنّ الإدامَ ما يؤكلُ تبعًا للخبز، وحقيقةُ التَّبعيّة الموافقةُ<sup>1</sup> في الاختلاط؛ لأنه إذا لم يختلطْ وصار مجاورًا؛ لا يعرفُ أنّ اللحمَ إدامٌ للخبز أو عكسُه.

(ويوافقهما) أي: أبو يوسف صاحبيه (في روايتين).

(أو إن أكلتُ) أي: لو قال: إن أكلتُ (اليومَ إلا رغيفًا فعبدي حُرّ، فأكله) أي: الرغيف (بأحد هذه) أي: بلحمٍ، أو جبنٍ، أو بيض؛ (لم يحبِّثُه) أبو يوسف؛ لأنه استثنى الرغيفَ، وهذه الأشياءُ تبعٌ له، فلم يُعتبرُ أكلُه.

اعلم أنَّه ترك أصلَه؛ لأن هذه الأشياءَ ليستْ بإدامٍ عنده، وكان ينبغي أن يحنثَ، إلا أنَّه قال: يؤكلُ تَبعًا ويؤكلُ مقصودًا، فلا يحنث بالشكِّ.

(وخالفه) أي: قال محمدٌ: يحنثُ.

اعلم أنَّه ترك أيضًا أصلَه؛ لأن هذه الأشياءَ عنده إدامٌ، فكان ينبغي أن لا يحنث، إلا أنَّه قال: قد يؤكلُ مقصودًا، فلا يصير تبعًا بالشلبِّ، فيحنثُ.

(أو لا يتغدّى) أي: لو حلف أن لا يتغدّى؛ (يحنث بالأكل من الفجر إلى الظهر) لأن الغداءَ في اللغة اسمّ لطعام الغداة، وهي إلى الظهر، ولهذا سمّى صلاةُ الظهر صلاة العشاء.

(أو لا يتعشّى) أي: لو حلف أن لا يتعشّى؛ (فمنه إلى نصف الليل) أي: يحنث بالأكل من الظهر إلى نصف الليل؛ لأن العشاءَ في اللغة: طعامٌ يؤكلُ بينهما، فيُطلقُ على الوقت توسُّعًا.

(أو لا يتسحَّر) أي: لو حلف أن لا يتسحَّر؛ (فمنه إلى الفجر) أي: يحنثُ بالأكل من نصف اللَّيْل إلى الفجر؛ لأن السحورَ مأخوذٌ من السّحر، وهو آخرُ الليل قبل طلوع الفجر، وما بعد نصف الليل قريبٌ منه، فيتناوله.

ثُمَّ مقدارُ الغداء والعشاء: أن يأكل أكثرَ من نصف الشِّبَع، حتى لو أكل لقمةً أو لقمتين لا يحنثُ؛ لأنه لا يسمّى غداءً عادةً، وشرط أن يكون المأكولُ من جنس ما يأكله أهلُ بلده عادةً، حتى لو شرب اللبنَ، وشبع في الغداء: إن كان حضريًا؛ لا يحنثُ، وإن كان بدويًا؛ يحنثُ.

 $<sup>^{-}</sup>$ د: والموافقة.

(أو إن أكلتُ) أي: لو قال: إن أكلتُ (أو شربتُ، أو لبستُ) فعبدي حرِّ، ولم يذكرْ مفعولَه، (وخصَّص) أي: قال: عنيتُ في قولي: إن أكلتُ طعامًا دون طعامٍ، وكذا في أخواته. (لم يُسمعُ مطلقًا) أي: لا ديانةً ولا قضاءً؛ لأن مفعولَ كلِّ فعلٍ منها غيرُ ملفوظٍ، والنيَّةُ إنَّما يعملُ في الملفوظ؛ لتعيين المحتمل، والطعامُ ونحوه غيرُ مذكورٍ، وإنَّما ثبت بطريق الاقتضاء، والمقتضَى لا عمومَ له، فلا يجوز تخصيصُه.

فإن قلت: ثبت أنَّ المقتضَى أمرٌ شرعيٌّ، وافتقارُ الأكل إلى الطَّعام ليس كذلك؛ لأنه يعرفُه من لم يعرف الشرعَ.

قلنا: لعلَّ المصنِّفَ اختار ما اختاره بعضُ المحققين من أنَّ المقتضَى هو الذي لا يدلُ اللفظُ، ولا يكون ملفوظًا، ولكن يكون من ضرورة اللفظ، أعمُّ من أنَّ يكون شرعيًا أو عقليًا.

فإن قلت: يشكلُ على هذا بما إذا قال: إن ساكنتُ فلانًا، ونوى المساكنةَ في بيتٍ واحدٍ؛ يصدَّقُ ديانة، مع أنَّ المسكنَ غيرُ مذكور.

قلت: المساكنةُ متنوِّعةٌ يكون في دارٍ وفي بيتٍ، وأتمُّها أن تكون في بيتٍ، ونيَّةُ النوع في الفعل صحيحٌ.

(أو طعامًا أو شرابًا، فخصَّص) أي: لو قال: إن أكلتُ طعامًا، أو شربتُ شرابًا، أو لبستُ ثوبًا فعبدي حرِّ، وقال: عَنَيْتُ به طعامًا دون طعام؛ (قُبِلَ ديانةً) لأن المفعولَ ملفوظٌ منكّراً، ذكر في محل الشَّرْط، فيكون عامًا، ويجوز تخصيصُه، إلا أنَّه لَمَّا كان خلافَ الظاهر؛ لم يصدَّقُ في القضاء.

(أو لا يشرب) أي: إن حلف: لا يشرب (من دجلة؛ فهو على الكرع) يعني: إنّما يحنثُ عند أبي حنيفة إذا تناول الماءَ بفمه من ذلك النّهر. (وحنّثاه بالشُّرْب من مائها) باغترافٍ أو بإناءٍ؛ لأنه هو المتعارفُ.

وله: إنَّ حقيقةَ الشرب من دجلة أن يكون فمه متَّصلاً بها، فيكون أَوْلي من المجاز المتعارف، وإن نوى به الاغتراف؛ صحَّتْ نيَّتُه عنده ديانةً لا قضاءً؛ لأنه مجازِّ. ولو نوى به الكرع؛ صحَّتْ نيَّتُه عندهما قضاءً وديانةً؛ لأنه حقيقةُ كلامه. من «الحقائق».

ولو شرب من نهر أُخذَ من دجلةً؛ لا يحنث إجماعًا؛ لحدوث النِّسبة إلى غيره.

ولو قال في يمينه: لا يشرب من ماء دجلة، فشرب من نهرٍ أُخذ منها؛ يحنثُ؛ لأن ماءه من دجلةً.

قيَّد بقوله: «من دجلة»؛ لأنه لو قال: لا يشرب من هذه البئر؛ ينصرفُ يمينه إلى الاغتراف اتِّفاقًا؛ لتعذُّرِ الكرع فيها، ولو تكلَّفَ وشربَ بالكرع؛ لا يحنثُ؛ لأن الحقيقةَ والمجازُ لا يجتمعان.

(أو من ماء دجلة) يعني: لو ذكر لفظَ الماء معها؛ (حَنَثَ بالغرف) اتِّفاقًا كما بالكرع؛ لأن نسبةَ الماء إليها لا ينقطعُ به.

(ولا يجعلُ) أبو يوسف (تصوُّرَ البرِّ شرطاً لانعقاد اليمين المطلقة) عن الوقت، كما إذا قال: واللهِ لأشربنَّ الماءَ الذي في هذا الكوز، ولا ماءَ فيه؛ ينعقدُ اليمينُ، ويحنثُ في الحال عند أبي يوسف. وقالا: لا يحنثُ. وإن كان في الكوز ماءٌ، فأريقَ بعد اليمين؛ يحنثُ اتّفاقًا.

(وبقاء المؤقتة) أي: لم يجعل أبو يوسف تصوُّر البرَّ شرطًا لبقاء اليمين المقيَّدة بوقتٍ إلى آخرِ جزءٍ من أجزاء ذلك الوقت، (فيحكم) أبو يوسف (بحنثه في يمينه: ليشربنَّ ماءَ هذا الكوز اليوم، فصبّ قبل مضيّه) أي: مضيّ اليوم، فعنده يبقى يمينُه، ويحنثُ في آخر اليوم، وعندهما: لا يبقى يمينُه، فلا ألا يحنثُ أبدًا.

(أو ليأكلنّ) يعني: يحكم أبو يوسف بحنثه في يمينه: ليأكلنّ (اليومَ الرغيفَ، فأكل قبله) أي: أكله غيرُه قبل مضيّ اليوم. (أو ليقضينَّ حقَّه) أي: حقّ فلانٍ اليوم، (فسقط) حقَّه قبل مضيّ اليوم (بالإبراء، أو ليقتلنّه) أي: حلف ليقتلنَّ فلانًا اليوم، (فمات) فلانٌ فيه، (أو كان جاهلًا بموته) حين حلف ليقتلنَّه. (أو إن رأيتُ عَمرًا فلم أُعْلِمْك فعبدي حُرِّ، ثُمَّ رآه معه) أي: عَمرًا مع المخاطب، ولم<sup>2</sup> يقل شيئًا، ففي هذه المسائل يحنثُ عنده، ولا يحنث عندهما.

وفي «الكفاية»: الخلافُ في الحنث بعد مضيّ الوقت؛ لأنه لا يحنثُ قبله اتِّفاقًا في ظاهر الرِّواية؛ لأن هذا اليمينَ مؤقّتةٌ، فلا يحنثُ قبل مضيّ الوقت، ولو كان اليمينُ مطلقةً؛ يحنثُ في الحال حين هلكَ المحلوفُ عليه اتِّفاقًا.

ومبنى الخلاف: أنَّ تصوُّر البرّ ليس بشرط لانعقاد اليمين عنده، وشرطٌ عندهما.

2 د: فلم.

<sup>1</sup> د: ولا.

وحاصلُه: إنَّ محلَّ اليمين عنده خبرٌ في المستقبل، سواءٌ كان الحالفُ قادرًا عليه أو لا، ألا يرى أنَّ اليمينَ على مسِّ السَّماء منعقدةٌ؟ ففي المطلقةِ يحنثُ بعد الفراغ من اليمين؛ لعجزه عن البرِّ، وفي المؤقَّنة يحنثُ في آخر جزءٍ؛ لأن الوقتَ في هذه ليس معيارًا للأفعال المحلوف عليها، وكلُّ جزءٍ منه يحتملُ أن يكون محلًّا للبرّ، والجزءُ الأخيرُ تعيَّنَ لوجوب البرِّ، فلما فات تعيَّنَ الحنثُ فيه، وعندهما: محلُّها خبرٌ فيه رجاءُ الصِّدْق؛ لأن محلَّ الشَّيء ما يكون قابلًا لحكُمْه، وحكمُ اليمين البرُّ، وذا لا يتحقَّقُ فيما ليس فيه رجاءُ الصِّدْق، فلم المطلقة إذا لم يكن في الكوز الماءُ؛ لم ينعقدُ لانعدام رجاء الصِّدْق.

فإن قلت: كان ينبغي أن ينعقدَ؛ ليظهرَ أثرُها في حقِّ الخلف، وهو الكفارةُ.

قلنا: شرطُ انعقاد السَّبَب في حقِّ الخلف: احتمالُ الانعقاد في حقِّ الأصل، ولا احتمالَ هنا؛ لعدم تصوُّر البرّ.

وإذا كان فيه ماءٌ، فأريق؛ انعقد اليمينُ من الابتداء، فإذا عجزَ عن البرّ بالإراقة؛ تحقَّقَ الحنثُ.

وفي المؤقّة انعقد اليمينُ، لكنَّها لم يبقَ إذا أريق الماءُ أو أُكلَ الرغيفُ قبل الجزء الأخير؛ لانعدام رجاء الصِّدْق، فلا يحنثُ.

قيَّد بقوله: «أو كان جاهلًا به»؛ لأنه لو كان عالماً بموته؛ ينعقد اليمينُ على معنى: لأفتلنَّه إن خلق اللهُ فيه الحياةَ، ويحنثُ في الحال لعجزه اتّفاقًا.

فإن قلت: لِمَ لم يتَّفقوا على انعقاد اليمين في مسألة الكوز إذا علم عدمَ الماء على تقدير أن خلق اللهُ فيه الماءَ كما قدّر في مسألة القتل؟

قلنا: قولُه: لأشربنَّ الماءَ الذي في هذا الكوز يقتضي وجودَ الماء؛ لأن الإشارةَ إلى المعدوم لا يصحُّ، وإذ كان هذا عبارةً عن الموجود يُعتبرُ بما لو نصَّ عليه، ولو نص عليه وقال: لأشربنَّ الماءَ الموجود في هذا الكوز إن خلق الله فيه الماءَ؛ لا يستقيمُ، ويكون وصفًا منه للشَّىء بالوجود والعدم، فلا يثبت اقتضاءً.

وأما في مسألة القتل؛ فلو قدِّر: لأقتلنَّ فلانًا إن خلق اللهُ فيه الحياةَ؛ كان مستقيمًا؛ لأن الحياةَ لو عادتْ إليه؛ كان فلانًا بعينه، فأمكن إثباتُه اقتضاءً.

وفي مسألة الكوز: لو خلق اللهُ فيه الماء؛ لم يكن محلوفًا عليه، والمحلوفُ عليه هو الماءُ الذي فيه وقت اليمين، فلا فرقَ في مسألة الكوز بين أن يكون عالماً بعدم الماء أو لم يكن وقتَ اليمين. كذا في «الكفاية».

وبهذا التَّقرير سقط اعتراضُ المصنِّف في «شرحه»: بأنَّه لا فرق بين مسألتي القتل والكوز في تفصيل العلم فيهما وعدمه.

(وحكمنا بانعقادها على المستحيل عادةً) كما إذا حلف: ليصعدنَّ السماء، (وبالحنث في الحال) عقيب اليمين.

هذا إذا حلف مطلقًا، وأمَّا إذا وقَّت اليمينَ؛ لا يحنث ما لم يمض ذلك الوقتُ.

وقال زفر: لا ينعقدُ؛ لأن المستحيل عادةً كالمستحيل حقيقةً.

ولنا: إنّ البرَّ متصوَّرٌ هنا حقيقةً<sup>2</sup>؛ لأن بعضَ الأنبياء صعدوا السماءَ، فينعقدُ اليمينُ، ثُمَّ يحنثُ بالعجز عن تحقيق البرِّ ظاهرًا، كما إذا مات الحالفُ قبل أن يفعل المحلوفَ عليه يحنث؛ لعجزه ظاهرًا مع احتمال إعادة الحياة وفعله.

# (فصلٌ) في اليمين في الكلام واللبس والتحلِّي

(ومن حلف: لا يكلِّمُ زيدًا، وكلَّمه وهو نائمٌ بحيث يسمعُ) لو لم يكن نائمًا؛ (حنث) لأنَّ الكلامَ حصل ووصل<sup>3</sup> سمعَه، لكنَّه لم يفهمُه لنومه.

(وإيقاظُه به) أي: إيقاظ النائم بكلامه (شرطٌ) عند أبي حنيفة (في روايةٍ) لأنه إذا لم ينتبه بكلامه صار كما لو ناداه من بعيدٍ. وفي «النهاية»: من حلف أن لا يكلِّم زيدًا؛ إنَّما يحنث إذا كلَّمه بكلامٍ منقطعٍ عن اليمين، فإن كان موصولًا بها، نحو أن يقول: إن كلّمتك فعبدي حُرِّ فأذهب؛ لا يحنث؛ لأنه من تمام الكلام الأوَّل، إلا أن يريد به كلامًا مستأنفًا. (أو إلا بإذنه) يعني: من حلف لا يكلمُ زيدًا إلا بإذنه (فأذن، ولم يعلم) الحالفُ بإذنه، (فكلَّمه؛ لم يحنِيْهُ) أبو يوسف. وقالا: يحنثُ. مرَّ مثلُ هذه المسألة في الفصل السابق، وهو: ولو أذن، ولم يسمعُ، فخرجتْ؛ لم يحبِّنْهُ أبو يوسف. واللَّليلُ من الطرفين مذكورٌ فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – ولو نص عليه.

 $<sup>^{2}</sup>$  ح  $^{-}$  ولنا إن البر هنا متصور حقيقة.

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  د + إلى.

(أو شهرًا) أي: إن حلف: لا يكلّمُ زيدًا شهرًا (ابتدأ) الحالفُ (من حين حلف) لأنه لو لم يقيِّدُه به؛ لتأبّدتْ يمينُه، فصار الشهرُ مخرجًا ما وراءه، فبقى متَّصلًا بالإيجاب.

(أو لا يتكلَّم، فقرأ في الصلاة؛ لم يحنثْ) لأن القراءةَ في الصلاة لا يعدُّ كلامًا عرفًا ولا شرعاً؛ لأن الكلامَ في الصلاة حرامٌ، وهي مباحةٌ فيها. وأما إذا قرأ خارجَ الصلاة أو سبَّح؛ يحنثُ؛ لأنه كلامٌ حقيقةً. وقيل: لا يحنثُ؛ لأنه في عرفنا لا يسمّى متكلِّماً، بل قارئًا ومسبحًا.

(أو لا يقرأُ كتابَ فلان، ففهمه) أي: فهم ما فيه بالنظر إليه، (أو لا يكلِّمُه) أي: من حلف لا يكلّم فلانًا (حتى يكلّمه) أي: كلم فلانًا الحالف، (فاستبقا) أي: تكلّما معًا متخاطبين؛ (لم يحبِّنْه فيهما) أي: أبو يوسف الحالف في المسألتين. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يحنثُ فيهما.

لأبي يوسف في المسألة الأولى: إنّ القراءةَ فعل اللسان، والفهمُ ليس كذلك، ولهذا لا يتأدَّى فرضُ القراءة بالنَّظر إلى المصحف وفهم ما فيه.

ولمحمدٍ: إنّ المتعارفَ من قراءة الكتاب فهمُ ما فيه وإن لم يحدث اللفظُ، والأيمانُ مبنيَّةٌ على العرف، وإنَّما لم يتأدَّ فرضُ القراءة بالفهم؛ لأن الأمرَ تناولَ حقيقةَ القراءة.

ولأبي يوسف في المسألة النَّانية: إنَّ معنى كلامه: لا أسبقُ فلانًا بالكلام، ولم يسبقُهُ فيه، فلا يحنثُ.

ولمحمدٍ: إنّ معنى كلامه: أن لا يكلِّمَ فلانًا إلى أن يكلِّمَه، فلما كلَّم فلانًا قبل أن يكلَّمَه؛ وُجِدَ كلامُه قبل الغاية، فيحنثُ.

(أو لا يكلم عبدَ فلانٍ، أو امرأته، أو صديقه، أو لا يدخل داره، ففعل بعد البيع، أو الإبانة، أو العداوة) يعني: كلّم عبدَه بعد بيعه، أو امرأتَه بعد طلاقه بائناً أ، أو صديقًه 2 بعدما صار عدوًا له؛ (لم يحنثُ) لأن داعيَ اليمين يحتملُ أن يكون غيظاً لَجِقّه من المضاف أو المضاف إليه، فيكون كلُّ منهما مقصودًا من وجهٍ، فوجب اعتبارُهما، فلا يحنثُ بالشائِ.

(وحنَّته) محمدٌ (في إضافة النِّسبة) وهي إضافةُ المرأة أو الصديق إلى فلانٍ (في روايةٍ) وهي روايةُ «الزيادات»، والمذكورُ أوَّلًا روايةُ «الجامع الصغير».

وجهُ قوله: إنَّ هذه الإضافة للتَّعريف؛ لأن المرأة والصديق قد يُهْجَران لذاتهما مقصودًا، لا لأجل المضاف إليه 3، وما كان للتَّعريف لا يُشترطُ دوامه للاستغناء بعد التَّعريف، فيتعلَّقُ الحكم بعينِ كلِّ واحدةٍ منهما كما في الإشارة، بأن قال: لا أكلِّمُ صديقَ فلانٍ هذا، أو زوجة فلانٍ هذه.

(وإن زاد الإشارة) أي: قال: واللهِ لا أكلِّمُ عبدَ فلانٍ هذا، أو امرأته هذه، أو لا أدخل دارَ فلانٍ هذه، فدخلها بعد البيع، وكلَّمهم بعد انفصال الإضافة؛ (حنث في الممرأة والصَّديق) ولم يحنث في العبد والدار عند أبي حنيفة وأبي يوسف. (وحنَّته) محمدٌ (في العبد والدار أيضًا) كحنته في المرأة والصَّديق؛ لأن الإضافة للتعريف، والإشارةُ أبلغُ في التَّعريف منها؛ لكونها كوضع اليد عليه، فلغت الإضافة وتعلَّقت اليمين، وصار كالصديق والمرأة.

ولهما: إنّ اليمينَ عقدتْ على عينٍ مضافٍ إلى فلانٍ إضافةَ ملكٍ، فلا يبقى اليمينُ بعد زوال الملك، كما إذا لم يُشِرْ، وهذا؛ لأن هذه الأعيانَ لا يُقصدُ هجرانُها لذواتها، بل لغيظٍ لَحِقه من ملّاكها، ولو احتمل أن يقصدُ لم يقترنْ به العرفُ، والإضافةُ إنَّما يلغو إذا لم يُفِدْ فائدةً أخرى غيرَ التَّعريف، وهنا أفادتْ، وهي بيانُ هجران صاحبها لغيظٍ لَحِقه منه؛ لأن الدارَ لم تُهجَرُ لذاتها، وكذا العبدُ؛ لأنه لخسَّته أُلْحِقَ بالجمادات، فيُعتبرُ المضافُ والمضافُ إليه كلاهما، بخلاف ما إذا كان الإضافةُ إضافةَ نسبةٍ، كالصديق والمرأة؛ لأنَّهما قد يُهْجران لذاتهما، فيرادُ من الإضافة التَّعريفُ، فلما اتَّحد المقصودُ؛ رجَّحْنا جانبَ الإشارة لكونها أبلغَ.

(أو صاحب هذا الطّيلسان) أي: لو قال: لا أكلِّمُ صاحبه، (أو هذا الشابُّ) أي: قال: لا أكلِّم هذا الشابُّ، (وكلَّمه بعدما باعه) أي: الطيلسان، (أو شاخ) أي: صار الشابُ شيحًا؛ (حنث) لأن الطيلسانَ في المسألة الأولى لا يهجرُ لذاته، فيكون الإضافةُ فيه للتّعريف، والحكمُ في المسألة الثّانية تعلَّق بالمشار إليه، فيلغو الصّفةُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح – بائناً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وصديقه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: وإليه.

<sup>4</sup> د: يقصده.

(أو حينًا) يعني: من حلف أن لا يكلّم فلانًا حينًا، (أو زمانًا، أو عرّفهما) أي: قال: الحين، أو الزمان، ولا نيَّة له؛ (وقع على ستَّةِ أشهرٍ) لأن الحينَ يُطلقُ على الزَّمان القليل، كما قال تعالى: ﴿فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ﴾ [الروم، 17/3]، ويطلقُ على أربعين سنةً، كما قال تعالى: ﴿فَلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ﴾ [الإنسان، 17/6]، قال أهلُ التّفسير: المرادُ به: أربعون سنةً، ويُطلقُ على ستَّةِ أشهرٍ، قال الله تعالى: ﴿تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ ﴾ [إبراهيم، 25/14]، قال ابنُ عباس: هي ستةُ أشهرٍ، وهذا هو الوسط، فيصرفُ أليه اليمينُ؛ لأنَّا نعلمُ أنَّه لم يردُ به السَّاعة؛ لأن الغضبانَ لا يعزمُ على ترك الكلام ساعةً، ولا يحلفُ على ذلك، والمديد لا يُقصَد غالبًا؛ لأنه بمنزلة الأبد، وكذا الزمانُ يستعمالُ استعمالُ الحين.

(أو دهرًا) أي: حلفَ لا يكلِّمه دهرًا؛ (فهو موقوفٌ) عند أبي حنيفة حتى قال حين سُئِلَ عنه: لا أدري ما مقدارُه، والتوقُّفُ عند عدم المرجِّح من الكمال، سئل ابنُ عمر عن شيءٍ، فقال: لا أدري، ثُمَّ قال بعد ذلك: طوبي لابن عمر، سئل عن شيءٍ لا يدري، فقال: لا أدري.

وفي «جامع المحبوبي»: توقَّفَ أبو حنيفة في أربع مسائل: إحداها هذه، والثانيةُ: الخنثى المشكل، والثالثةُ: وقتُ الختان، والرَّابعةُ: محلُ أطفال المشركين في الآخرة.

قلت: هذا تنبية لكلِّ مفتي أن يستنكفَ من التَّوقُف فيما لا وقوفَ له عليه؛ إذ المجازفةُ افتراءٌ على الله بتحريم الحلال أو ضدِّه. (وجعلاه كالحين) قيل: الخلافُ في المنكّر، وأمَّا المعرَّفُ؛ فمنصرفٌ إلى العمر اتِّفاقًا. وقيل: الخلافُ فيهما جميعًا. والأوَّلُ هو الأصحُّ<sup>2</sup>.

لهما: إنّ دهرًا يستعملُ استعمالُ حين، يقال: ما رأيتك مذ دهرِ ومذ حين، فيكون بمعناه.

وله: إنّ دهرًا لم يُنقلُ عن أحدٍ من أرباب اللُّغة تقديرُه، فوجب التَّوقُّفُ فيه، ودهر ليس كحين في الاستعمال؛ لأن المعرَّفَ من حين كمنكّره، والمعرَّفُ من الدهر يقعُ على الأبد، واللغاتُ لا تدركُ بالقياس.

(أو أيامًا، أو شهورًا، أو سنين؛ وقع على ثلاثةٍ) من كلِّ صنفِ لتيقُّنها. (وإن عرَّفها) أي: قال: لا أكلّم الأيامَ، أو الشهورَ، أو السنينَ، ولا نيَّة له؛ (فهي عشرةٌ) أي: عشرة أيامٍ وعشرةُ أشهرٍ وعشرةُ سنين عند أبي حنيفة. (وقالا: أسبوعٌ) أي: سبعةُ أيامٍ في الأيام، (وستة) في الشهور، (والعمر) في السنين؛ لأن اللام في التعريف للعهد في الأصل، فإذا وجد معهودٌ كان أحقَّ، والأسبوعُ معهودٌ في عدد الأيام، والسنةُ في عدد الشهور، وليس في عدد السنين معهودٌ، فيصرفُ إلى عمر الحالف.

له: إنّ اللامَ للعهد، إلا أنَّ العشرةَ معهودةٌ في الجمع المعرَّف؛ لأنَّها أقصى ما يُذكرْ بلفظ الجمع، فإنَّه يقال: ثلاثةُ أيام إلى عشرة، ثُمَّ يقال: أحد عشر يومًا، أو شهرًا، أو سنة، فكان تعريفًا لهذا المعهود.

فإن قلت: الأيامُ إنَّما ينتهي إلى عشرةٍ إذا قُرنتْ بالعدد لا مطلقةً، قال الله تعالى: ﴿وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا﴾ [آل عمران، 140/3] لا يرادُ بها العشرةُ، والأيامُ هنا ذُكرتْ مطلقةً عن العدد.

قلنا: اسمُ الجمع للعشرة وما دونها إلى الثلاثة حقيقةً في حالتي الإطلاق والتَّعيين، ويقع على ما وراء العشرة في حالة الإبهام دون التَّعيين، فكان الصَّرفُ إلى ما جُمِعَ في الحالتين أَوْلى، وأما في الآية؛ فلم يقتصرْ على العشرة؛ لأن «تلك» إشارةٌ إلى أيام الدنيا.

(ومن حلف على نفي فعل؛ تَرَكه أبدًا) يعني: يجب عليه أن لا يفعلَه مدَّةَ عمره، حتى لو فعله لا تنحلُ يمينه. (أو على فعله) أي: على أن يفعله؛ فعلى (فعله مرّةً) يعني: برَّ عن يمينه بفعله مرّةً؛ لأنَّه في موضع الإثبات لا يقتضي العموم، وإنَّما يحنثُ بوقوع اليأس عن الفعل بهلاك الفاعل أو محل الفعل.

وفي «المحيط»: الحلفُ في الإثبات لا بُدَّ أن يكون مقروناً بكلمة التَّأكيد، وهو اللامُ والنونُ، حتى لو قال: واللهِ أفعل كذا، فلم يفعله؛ لا يلزمه الكفارةُ. هذا هو المستعملُ في كلام العرب.

(ومن استحلفه الوالي: ليعلمنّه بكلِّ داعرٍ) وهو الفاسقُ؛ (اختصَّ) إعلامه (بحال ولايته) لأنَّ مقصودَ الوالي دفعُ شرِّه بواسطة زجره، فإذا زال عنه ولايتُه؛ يفوت عن تأديبه قدرتُه، وإذا لم يُعلمُ حتى مات المستحلفُ أو عزل؛ يحنثُ، ولا ينفعُه إعلامُ الوالي الذي بعده؛ لأنَّ يمينَه انعقدتْ على إعلام الأوَّل.

<sup>2</sup> د: الصحيح.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فتصرف.

<sup>3</sup> ح: سبع.

(ولو قال لامرأته: ما أكتسيه) أي: الذي ألبسه (من غزلك؛ فهو هدي) أي: صدقةٌ لمن يكون بمكّة، (فاشترى قطنًا، فغزلته، فاكتسى منه؛ فهو حانثٌ) عند أبي حنيفة، يعني: يلزمه أن يهديه. (وشرطا ملكه يوم النذر) يعني: قالا: ليس عليه أن يهديَ حتى تَغْزِله من قطنٍ ملكه يوم حلفَ؛ لأنَّ النذرَ لا يصحُّ إلا في ملكٍ أو مضافٍ إلى سببِ ملكٍ، وغزلُ المرأة ليس من أسباب الملك؛ لأنَّها قد تغزلُ من قطنها.

وله: إنّ المرأة تغزلُ من قطن زوجها عادةً، فيكون غزلُها سببًا لملكه، والقطنُ لم يذكرْ حتى يضافَ إليه الندرُ، حتى لو ذكره وقال: إن لبستُ من غزلك من قطني فهو هديّ؛ يكون هديًا اتِّفاقًا، ولو قال: من قطنك؛ لا يكون هديًا اتِّفاقًا، فلما أطلق الغزلَ، ولم يقيّده؛ صرفناه إلى المعتاد.

(وشرطُ الحنث بالتحلِّي: لبسُ اللآلئ مرصّعةً) يعني: إذا حلفتْ أن لا تلبس<sup>1</sup> حليًا، ولبستْ عقدَ لؤلؤٍ وحده، ولم يكن مرصّعًا بالذهب؛ لا تحنثُ عند أبي حنيفة. (وقالا: وحدها) يعني: تحنثُ بمجرَّد لبس اللآلئ؛ لقوله تعالى: ﴿وَتَسْتَحْرِجُونَ منه حِلْيَةً تُلْبَسُونَهَا﴾ [فاطر، 22/35]، والمستخرجُ غيرُ المرصّع.

وله: إنّ اللؤلؤ لوكان حليًا؛ لَمَا جاز للرَّجُل أن يتَّخذ فصًّا منه، وإطلاقُ الحلية على اللؤلؤ في الآية مجازٌ. وكذا الخلاف في الزّبرجد.

(وقيل: الخلاف عرفيُّ) يعني: في عرف زمانه لا يتحلّى باللآلئ إلا مرصّعةً، وفي عرف زمانهما يتحلّى بها<sup>2</sup> وحدها.

(ويفتى بقولهما) لأن التحلِّي باللآلئ وحدها معتادٌ في زماننا.

## (فصلٌ) في البيع والشرى $^{3}$ والتَّزويج وتقاضي الدرهم

(ومن حلف لا يبيعُ، أو لا يشتري، أو لا يؤاجرُ، فوكّل به) أي: الحالفُ بأحد هذه الأفعال؛ (لم يحنث؛ لأنه غيرُ عاقدٍ حقيقةً ولا حُكمًا؛ لرجوع حقوق العقود إليه، لا إلى الموكّل، حتى لو كان الحالفُ هو العاقد بالوكالة يحنثُ. ولو نوى في حلفه أن لا يأمرَ غيره به؛ يحنثُ بالتَّوكيل، أو كان الحالفُ من لا يباشِرُ بنفسه هذه العقودَ لكونه ذا سلطانٍ؛ يحنث بالتَّوكيل؛ لأن يمينَه باعتبار عادته ينصرفُ إلى التَّوكيل، وإن كان الحالف يباشرُ تارةً ويفوّضُ أخرى؛ يعتبرُ الغالبُ.

(أو لا يتزوّج، أو لا يطلّق، أو لا يعتق، فوكَّلَ به) أي: بأحد هذه المذكورات؛ (حنث) لأنَّ الوكيلَ فيه لَ سفيرٌ، ولهذا لا يضيفُ العقدَ إلى نفسه، وإنَّما يضيفُه إلى موكِّله، وحقوقُ العقد راجعةٌ إلى الآمر لا إليه، وكذا الصُّلخُ عن دم العمد والهبةُ والصدقةُ والقرضُ والإستقراضُ والإيداعُ والاستيداعُ والإستعارة والاستعارة وقضاءُ الدين وقبضُه.

ولو حلف: لا يضرب عبده، فأمر به غيرَه، فضرب؛ يحنث. ولو حلف: لا يضرب ولده، فأمر به غيرَه؛ لا يحنثُ، والفرقُ: أنَّ فائدةَ ضرب العبد راجعةٌ إلى المولى، فصار كضربه بنفسه، ومنفعةُ ضرب الولد عائدةٌ إلى الولد، وهو كونُه مؤدّبًا، لا إلى الأب، فلا يكون كفعله.

ولو حلف: لا يضرب رجلًا حُوًّا، فأمر به غيرَه، فضربه؛ لا يحنثُ؛ لأنه لا يملك ضربَ الحُرِّ بنفسه، فلا يملك الأمرَ، إلا أن يكون الآمر<sup>5</sup> ذا سلطان أو قاضيًا، فحينئذٍ يحنثُ؛ لأنَّهما يملكان ضربَ الأحرار حدًّا وتعزيرًا، فيملكان الأمرَ به.

(أو لا يتزوّجها) أي: لو حلف لا يتزوّج امرأةً بالكوفة، (أو لا يشتريه) أي: حلف لا يشتري شيئًا (بالكوفة، فقبِل بها إيجاب فضوليٍّ) يعني: زوّجها فضوليٍّ منه بالكوفة، فقبِل إيجابه، (وأجيزَ بالبصرة) يعني: أجازت النكاحَ وهي بالبصرة، أو باع منه فضوليٌّ بالكوفة، فقبِل فيها، ثُمَّ أجيز البيعُ بالبصرة؛ (لم يحتَنْه) أبو يوسف؛ لأن العقدَ إنَّما تمَّ بالإجازة، وهي حصلتْ بالبصرة، فلم يوجد التَّرُقُجُ أو الشراءُ بالكوفة، فلا يحنثُ. (وخالفه) أي: قال محمدٌ: يحنثُ؛ لأن العقدَ وُجدَ بالكوفة وإن كان غيرَ نافذٍ، ولهذا يشترط<sup>6</sup> الشهودُ

<sup>1</sup> د: حلف أن لا يلبس.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – بها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: والشراء.

<sup>4</sup> د: به.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح – الآمر.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: شرط.

في وقته، لا في وقت الإجازة، ومتى ثبت الإجازة؛ صارت مستندةً إلى وقت العقد، وكان تزويجاً بالكوفة، فيحنث. (وهو ظاهرُ المذهب) كذا ذكره في «الجامع الصغير».

(أو لا يهب عبده لفلانٍ، فوهبه، ولم يقبلُه) فلانٌ إيجابَ هبته، (أو قَبِل ولم يقبضُه؛ حَكَمْنا بحنثه) وقال زفر: لا يحنث؛ لأن تمامَ الهبة بالقبول والقبض، فلا يحنثُ بدونهما كالبيع.

ولنا: إنَّ الهبةَ تبرُّعٌ، فيتمُّ بالمتبرّع وحده كالإقرار والوصية، بخلاف البيع؛ لأنَّه معاوضةٌ، فلا يتمُّ إلا بالقبول.

وههنا دقيقةٌ، وهي أنَّ حضرةَ الموهوب له شرطٌ للحنث، حتى لو وهب الحالفُ منه وهو غائبٌ؛ لا يحنثُ اتِّفاقًا.

وإنَّما وضع في الهبة؛ إذ في المعاوضات بدون القبول لا يحنثُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(أو ليقضينَّ دينه إلى قريبٍ؛ انصرف إلى ما دون الشَّهْر) لأنه يعدُّ قريبًا عرفًا. (أو إلى بعيدٍ) يعني: لو حلفَ: ليقضينَّ دينَه إلى بعيدٍ؛ (فإلى أكثرَ منه) أي: فانصرف اليمينُ إلى أكثر مما دون الشهر، ولذلك يقال عند بعد العهد: ما لقيتك منذ شهر.

(أو ليقضينَّ دينه اليوم، فقضاه، ثُمَّ وجد المستحقُّ) أي: ربّ الدين (بعضَها زيوفًا) وهو ما يردُّه بيث المال، (أو نبهرجةً) وهو ما يردُّه التجارُ، (أو مستحقّةً) بفتح الحاء؛ (لم يحنثُ) لأن هذه الأوصافَ لا يسلبُ اسمَ الدراهم عنها، ولهذا لو تجوّز بالزيوف والنبهرجة في رأس مال السلم وبدل الصرف يجوزُ، ولو لم يكن دراهم لكان استبدالًا، وهو غيرُ جائزٍ، غايتُه: أن يكون معيوبةً، والعيبُ لا يعدمُ الجنسَ، وقبضُ ربّ الدين الدراهمَ المستحقَّة قبضٌ صحيحٌ، فوقع البرُّ به، ثُمَّ بعد ذلك إن انتقضَ القبضُ بالردِّ لا ينتقضُ البرُّ المستحقَّة؛ لأن اليمينَ قد انحلَّتْ به.

(أو رصاصًا) أي: أو وجد المستحقُّ بعضَها رصاصًا، (أو ستوقةً) وهي ما يكون داخلها نحاسًا وخارجها فضّةً، وهو معرب: سه تق. (حنث) لأنَّهما ليسا من جنس حقِّه، ولهذا لا يجوز التَّجوُّزُ بهما في الصرف والسلم.

(أو لا يقبض دينه درهمًا دون درهم) يعني: لا يقبضُ دينه متفرقًا، (فقبض بعضه) دون باقيه، فغابت الشمسُ؛ (لم يحنثْ حتى يقبضَ جميعه²) لأنه أضاف القبضَ إلى دين معروفٍ، فينصرفُ إلى قبض كلِّه بصفة التَّفريق، فلا يحنثُ بقبض بعضه³.

(وإن قبضه في وزنين، ولم يفصلهما بغير عمل<sup>4</sup> الوزن) يعني في المسألة السابقة: لو قبض دينَه في وزنينِ، ولم يتشاغَل بينهما الا بعمل الوزن؛ (لم يحنثْ) لأنَّ ذلك ليس بتفريقٍ؛ لتعلُّرِ قبض الكلِّ دفعةً عادةً، فيصير هذا القدرُ مستثنئ عنه.

#### (كتابُ أدب القاضي)

(لا يصحُّ ولايةُ القاضي حتى يكون أهلًا للشَّهادة) لأنَّ القضاءَ والشَّهادةَ كليهما من باب الولاية، وهي تنفيذُ القول على الغير شاء الغيرُ أو أبي.

(ويفضَّلُ توليةُ العدل المجتهد) يعني: جعلُه والياً حاكماً، والمجتهدُ: من يحوي علمَ الكتاب ووجوهَ معانيه وعلمَ السُّنَة بطُرُقها ومتونها ووجوه معانيها، ويكون مصيبًا في القياس، عالمًا بعُرْف الناس. كذا في «الكفاية».

(ونجيزُ توليةَ الجاهل) وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأنه مأمورٌ بالقضاء بالحقِّ، وهو لا يتيسَّرُ إلا بالعلم، ولا يمكن جَعْلُه عالماً بعلم غيره.

ولنا: إنَّ الغرضَ من تولية القضاء دفعُ شرِّ المظلوم، وإيصالُ الحقِّ إلى أهله، وهذا يحصلُ بالحكم بفتوى العلماء.

(وينبغي أن لا يولَّى هو) أي: لا يصير الجاهلُ واليًا. (ولا الفاسق. وقيل: لا يصحُّ قضاؤُه) أي: قضاءُ الفاسق. (وينعزلُ بالفسق) يعني: إذا قُلِدَ القضاءَ وهو عدلٌ، ففسق بأخذ الرِّشوة؛ انعزل، وعليه الفتوى؛ لأن من قلَّده اعتمد عدالَتَه، فولَّاه بتلك الصِّفَة، فإذا فسق لم يكن راضيًا بتقليده، فلم يبق قاضيًا. (وقيل: إن وُلِّي فاسقًا) أي: إن جُعِلَ والياً حالَ كونه فاسقًا (صحَّ) قضاؤه؛ لأنه قلَّده بفسقه، وصار راضيًا به، فلا ينعزلُ ما لم يعزلْ. (وإن طَرَأً) أي: عرض عليه الفسقُ (انعزل. وقيل: يستحقُّه بطروِّه) أي: عروض الفسق (في ظاهر المذهب) لكن يجبُ على من قلَّده أن يعزله، وعليه مشايخنا.

(ولا يستفتى الفاسقُ) أي: لا يُطلبُ منه الإفتاءُ؛ لأن الفتوى من أمور الدين، والفاسقُ لا يُقبلُ قولُه في الدِّيانات.

<sup>1</sup> د: الدرهم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – حتى يقبض جميعه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د + حتى يقبض جميعه.

 $<sup>^{4}</sup>$  ح – عمل.

(وينبغي أن لا يسألَ القضاءَ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من سأل القضاءَ وُكِلَ إلى نفسه، ومن لم يسأله ينزل عليه ملكٌ يسدِّدُه» أ.

(فيرخّصُ اللّهُ خُولُ فيه) أي: في القضاء (لمن يَبْقُ بأداء فرضه) أي: فرض القضاء؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «عدلُ ساعةٍ أفضلُ من عبادة سنةٍ» وفي روايةٍ: «من عبادة سنتين»، إلا أنَّ تركه عزيمةٌ؛ لأن القضاء أمرٌ مَحُوفٌ لا يَسلمُ في بحره كلُّ سامح، ولا ينجو منه كلُّ طامح، إلا من عصمه الله، ولهذا دُعِيَ أبو حنيفة إلى القضاء ثلاثَ مراتٍ، فأبي، حتى ضُرِبَ في كلِّ مرَّةٍ ثلاثين سوطًا، وفي المرة النَّالثة قال: أستشيرُ أصحابي، فاستشار أله أبا يوسف، فقال أبو يوسف: لو تقلَّدتَ لنفعت الناسَ، فنظر إليه أبو حنيفة نظرَ الغضب، وقال: أرأيتَ لو أُمرتُ أن أعبرَ البحر سباحةً لكنت أقدرُ عليه، وكانِّي بك قاضيًا. وكذا دُعي محمدٌ إلى القضاء، فأبي حتى قُيِّد وحُبِسَ واضطرَّ، فتقلَّد. كذا في «الكفاية».

(ويكرهُ) دخولُه (لمن يخاف العجزَ عنه) أي: عن القضاء، (والحيفَ فيه) باختياره؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من مُجعِلَ قاضيًا؛ فكأنَّما ذُبِحَ بغير سكِّينٍ وهِ الخنقُ . يؤثِّرُ في الظَّاهر والباطن جميعًا، والذبحُ بغير سكِّينٍ . وهو الخنقُ . يؤثِّرُ في الطَاهر والباطن دون الظَّاهر، فكذا القضاءُ لا يؤثِّرُ في الظاهر؛ لأنه جاهٌ، وفي باطنه هلاكُ وتباهٍ.

(ويفرضُ) الدخولُ في القضاء (على المتعيّن له) أي: للقضاء إن اجتمع فيه شرائطُه؛ لأنه لو تأخَّرَ مع تعينُه؛ تقدَّمَ من لا يصلحُ له، وفيه فسادٌ عظيمٌ، ودفعُه فرضٌ صيانةً لحقوق العباد.

(ويجوز التّقليدُ من الجائر) أي: الأمير الظَّالم؛ لأن الصّحابة تقلَّدوا القضاءَ من معاوية، والإمامُ الحقُّ كان عليًا.

هذا إذا كان يمكنه أن يقضيَ بالحقِّ، وأما إذا كان الأميرُ الظالمُ منعه عن إقامة الحقِّ؛ لا يجوز التَّقلُّدُ منه<sup>5</sup>؛ لفوات المقصود بن القضاء.

(ويجوز قضاءُ المرأة) كما جاز شهادتها، (إلا في الحدود والقصاص) فإنَّ قضاءَها فيها لا يُقبلُ، كما لم تُقبلُ شهادتها فيها. (وإذا وُلِيَي) أي: جعل واليًا (سُلِّمَ إليه ديوانُ من تقدَّمه) في القضاء، وهو الخرائطُ التي فيها نسخُ السِّجِلَّات والصكوك، وأنصباءُ الأوصياء في أموال اليتامي، والمقيمين في أموال الأوقاف، وتقديرُ النفقات، فيبعث أمينان، فيسألان عن المعزول شيئًا فشيئاً، فيجعلان كلَّ نوع في خريطةٍ.

(وينظر) القاضي (الثّاني في حال أهل السِّجْن، فمن اعترف بحقّ ألزمَهُ) ما اعترف به؛ لكون الإقرار حجَّةً ملزمةً، (ومن أنكر؛ لم يقبل قولَ المعزول عليه) أي: القاضي المعزول على ما أنكر، بأن قال: ثبت عندي الحقُّ عليه؛ لأن القاضي بالعزل التحقّ بسائر الرعية، وشهادةُ الواحد ليستْ بحجَّةٍ، (إلا ببيّنةٍ) يعني: يأتي المُدَّعِي ببيّنةٍ على منكرِ حقِّه.

(ويستظهرُ قبل تخليته) أي: إذا لم يقم بينةً يتفحَّصُ عن حاله، ويرسل مناديًا إلى المجلس يقول: من يطلبُ فلانَ بن فلانٍ المحبوس بحقٍّ فليحضرْ، ولا يبادرُ إلى تخلية سبيله؛ لأن فعلَ القاضي الأوَّل حقٌّ ظاهرًا، وفي تخليته إبطالُ حقِّه 6، فإن لم يحضرْ خصمٌ؛ أَحْذَ منه كفيلًا بنفسه، وأطلقه.

(ويفعل في الودائع والوقوف) جمع الوقف (بما يقوم به الحجَّةُ) أطلقها ليشتمل البينة والاعتراف، فإن اعترف الذي في يده الوديعةُ أنَّ المعزولَ سلَّمها إليه؛ قُبِلَ قوله فيها؛ لأنه ثبت بإقراره أنَّ اليدَ كانت للمعزول، ويدُه مستفادةٌ من جهته، فيُقبلُ قولُ المعزول في مستحقِّها إذا قال: هذه الوديعةُ لفلانٍ 7 كانت الوديعةُ في يده، وإن اعترف أنَّها لفلانٍ، ثُمَّ أقرَّ بتسليم المعزول إليه، فقال المعزولُ: هي لفلانٍ آخرَ؛ يسلَّمُ الوديعةُ إلى المقرِّ له الأوَّل لسَبْق<sup>8</sup> يده على يد القاضي، فيضمن المعزولُ قيمةَ ذلك العين أو مثلَه إلى المقرِّ له الثَّاني. (ويجلسُ في المسجد الجامع) ليكون موضعُ حكمه ظاهرًا لأهل بلده.

 $<sup>^{1}</sup>$  سنن ابن ماجه، الأحكام  $^{1}$ ؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{1}$ 118؛ وفيه لفظ: «ومن أجبر عليه» مكان «ومن لم يسأله».

<sup>3</sup> ح: فاستبشار.

 $<sup>^{4}</sup>$  سنن أبي داود، الأقضية  $^{1}$ ؛ سنن ابن ماجه، الأحكام  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: التقليد عنه.

<sup>41 + 56</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د + کما.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: بسبق.

(ولا يقبل) القاضي (هديّةً إلا من قريبٍ) ذي رَحِمٍ محرمٍ منه، الهديةُ: ما يأخذه القاضي بلا شرطِ إعانته، والرشوةُ: ما يأخذه بشرط إعانته. (لا حكومةً له) أي: لا خصومةً لذلك القريب مع أحدٍ.

قيَّد به؛ لأنه لو كان له خصومةٌ لا يَقبلُ منه أ هديَّتَه ما دامت له خصومةٌ، فإن قَبلَها منه بعد انقطاع خصومته جاز.

(أو معتادة) أي: يقبل القاضي من المعتاد على الإهداء قبل القضاء (لا يزيدُ على عادة²) لأنَّه لو زاد يكون زيادتُه لكونه قاضيًا، فلا يقبلُ.

(ولا يحضرُ دعوةً خاصَّةً) وهي التي إذا علم المضيفُ عدمَ إجابة القاضي يَتْرُكُها.

قيَّد بالخاصَّة؛ لأنَّها لو كانت عامَّةً؛ يحضرها لانتفاء التُّهمة منه.

وفي «الكفاية»: لو كان المضيفُ خصمًا لا يجب دعوتَه وإن كانت عامّةً.

(واستثنى قريبه) أي: أجاز محمدٌ حضورَ القاضي دعوةً خاصَّةً لقريبه قياسًا على جواز أخذِ هديته. وقالا: لا يحضرُ لمكان التُهمة.

(ويشهدُ الجنازةَ، ويعود المريضَ) إذا لم يكن من المتخاصمين؛ لأن ذلك من حقوق المسلمين.

(ولا يضيفُ أحدَ الخصمين) لأن في ضيافته تهمةً، وفيه إشارةٌ إلى أنَّه لو أضافهما جميعاً؛ فلا بأس به. (ولا يشيرُ إليه، ولا يُسَارُه) أي: لا يتكلَّمُ أحدهما سرًا، (ولا يلقِّنُه حُجّةً) لأن في كلِّ منها ميلًا إلى أحدهما وحَيْفًا بالآخر، فإن المُدَّعِيَ إذا رأى ميل القاضى ربَّما ترك دعواه، فيضيع حقُّه. (ويسوّي بينهما في المجلس) والنظر والإشارة.

(وإذا ثبت الحقُّ بالبينة، فطلب ذو الحقِّ حبسَ غريمه؛ حَبَسَه) القاضي لظهور مَطْلِه بإنكاره عند القاضي، (أو بالإقرار) أي: إذا ثبت الحقُّ المُدَّعَى بإقرار المُدَّعَى عليه وطلب حَبسه (تنبَّتُ) أي: توقَّفَ القاضي في حبسه، ولم يعجل به؛ لأن مَطْلَه لم ينبتْ بأوّل الحال، والحبسُ جزاءُ المطل. (وأمره) أي: القاضي المديونَ (بالأداء، فإن امتنع) عن الأداء (حَبَسَه في كلِّ دينٍ هو 3 بدلُ مالٍ) كالثمن وبدل القرض؛ لأن غناه ثابتٌ بحصول المال في يده، (أو ملتزمُ بعقدٍ، كالمهر والكفالة) أراد به: المهرَ المعجَّل دون المؤجَّل، كذا في «الهداية»؛ لأن التزامَه المال باختياره دليلٌ على يساره ظاهرًا؛ إذ العاقلُ لا يلتزمُ بما لا يقدرُ على أدائه، فيحبسُ.

(لا فيما سوى ذلك) يعني: لا يحبس القاضي فيما سوى الدَّين المذكور، كضمان المتلفات وأرش الجنايات، ونفقة الأقارب والزوجات. (إذا ادَّعي) الغريمُ (الفقرَ حتى يقيم المُدَّعِي البيِّنةَ بيساره) أي: بيسار 4 الغريم، وإن لم يُقِمْها؛ فالقولُ للمديون.

(وقيل: القولُ لمن عليه) الدينُ (مطلقًا) أي: سواءٌ كان بدلَ مالٍ أو لا؛ لأن الفقرَ أصليٌّ، والغنى عارضيٌّ، فاحتيج إلى إثباته، كما إذا أعتق أحدُ الشريكين العبدَ المشترك، وادَّعى أنَّه معسرٌ؛ فالقولُ للمعتِقِ، وكذا القولُ للزوج بأنَّه معسرٌ إذا ادَّعت زوجتُه بأنَّه موسرٌ.

ويجاب عنه على ظاهر الرواية: بأنَّ ضمانَ الإعتاق ليس بدينٍ مطلقٍ، فإنَّ المريضَ إذا أعتق في مرضه العبدَ المشتركَ لا يجب عليه الضَّمانُ عند أبي حنيفة، وكذا النَّفقةُ، فإنَّها ليستْ<sup>5</sup> بدينٍ مطلقٍ، بل هي صلةٌ، ولهذا تسقطُ بالموت، ولو كان دينًا مطلقًا لم يَسقطْ إلا بالإبراء أو الأداء.

(ويحبسُه) أي: القاضي المديونَ فيما إذا كان القولُ للمُدَّعِي أنَّ له مالًا، أو ثَبَتَ ذلك بالبيِّنة لظهور ظُلْمه في الحال (مدَّة يرها القاضي) مصلحةً ليظهر ماله إن كان يخفيه (في الصَّحيح) احترز به عن تقدير تلك المدَّة بشهرٍ، أو شهرين، أو ثلاثةٍ، أو أربعةٍ إلى ستة أشهرٍ. إنَّما صار المذكورُ في المتن صحيحاً؛ لأنَّ بعضَ الناس يكون حريصاً بحيث يرى حبسَه في زمانٍ طويلٍ أهونَ عليه من إخراج مالٍ قليل.

(فإن لم يظهر له) أي: للغريم (مالٌ؛ أطلقه، ولا يحول بينه) أي: بين المُدَّعي (وبين غريمه) وهو المديون.

<sup>1</sup> ح – منه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: عادته.

<sup>3</sup> د: وهو.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: يسار.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: ليس.

(ويحبسُ) الزوجُ (في نفقة المرأة) بأنَّه بامتناعه عن الإنفاق كان ظالماً، فيحبسُ. (لا والدٌ) أي: لا يحبسُ والدٌ (في دين ولده) لأن الحبسَ عقوبةٌ لا يستحقُّها الوالدُ إكرامًا له، (إلا إذا امتنع أن ينفقَ عليه) أي: على ولده، فإنَّه يُحبسُ فيه إحياءً للولد<sup>1</sup>.

(ولا يَستخلفُ) أي: لا يجعل القاضي غيرَه خليفةً على القضاء (إلا بتفويضٍ) أي: إلا أن يفوِّضَ إليه ذلك من تقلَّدَ القضاء عنه، كما أنَّ الوكيلَ ليس له أن يوكِّلَ غيرَه إلا بإذن الموكِّل، بخلاف المأمور بإقامة الجمعة حيثُ يجوز له أن يستخلفَ غيرَه بلا تفويضٍ؛ لأن الجمعة على شرف الفوات، فالأمرُ بإقامتها إذنَّ بالاستخلاف فيها دلالةً، فإذا استخلف القاضي غيرَه بتفويضِ ذلك إليه؛ ليس له أن يعزله؛ لأنه يكون نائبًا عن الخليفة، إلا أن يقول له الخليفةُ: استبدل من شئتَ، فحينئذٍ يملك عزلَه.

(وإذا رُفعَ إليه) أي: إلى القاضي (حكمُ حاكمٍ أمضاه) لأن اجتهادَ الأوَّل تأكَّدَ بالقضاء، فترجَّح<sup>3</sup> على اجتهاد القاضي الثَّاني، (إلا أن يخالف الكتابَ أو السنَّة) المرادُ بها: السنَّةُ المشهورةُ، (أو الإجماع، أو يعرى عن دليل).

(فإن قضى) في مسألةٍ وهو يعلم أنَّها يجتهدُ فيها (مخالفًا لمذهبه ناسيًا؛ فهو نافذٌ) عند أبي حنيفة. (وفي العمد روايتان) وجه النفاذ: إنَّ حكمه ليس بخطأٍ بيقينٍ، ووجه عدم النَّفاذ: إنَّه زعم فسادَ قضائه، فيعامَلُ في حقِّه بزعمه. (وقالا: لا ينفذُ مطلقًا) أي: عامدًا كان أو ناسيًا؛ لأنه قضى بما هو خطأً عنده. (ويفتى به) أي: بقولهما، وفي «الصغرى»: الفتوى على قوله.

وفي «المحيط»: إذا لم يعلم بكونها مجتهداً فيها ينفذُ قضاؤه عند بعض المشايخ، ولا ينفدُ عند عامَّتهم، وإذا علم به ينفذُ. هذا هو ظاهرُ المذهب.

(ولا نحكمُ على غائبٍ) عن البلد، أو عن مجلس الحكم حاضرًا في البلد، وهو الصحيحُ. من «الحقائق» 4. وقال الشافعيُ: يحكمُ القاضي؛ لأن الحقَّ ظهر عنده بالبيّنة.

ولنا: إنَّ البينةَ لقطع المنازعة، وهي إنَّما يثبتُ بالإنكار، والغائبُ يحتملُ أن لا ينكرَ، فلا يُعملُ بالبيِّنة، وكذا لو أنكر ثُمَّ غاب؛ لأن الإنكارَ وقت القضاء شرطٌ.

(إلا بنائب) يعني: يجوز الحكمُ عليه إذا حضر نائبُه، أعمُّ من أنَّ يكون الغائبُ أنابَه منابه أو الشرعُ، كالوصيِّ من جهة القاضي. (وهو) أي: القضاءُ (بشهادة الزور نافذٌ) عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: ظاهرًا فيما بيننا، وباطنًا في ثبوت الحلِّ فيما بينه وبين الله، (في العقود) كالنكاح والطلاق والبيع والشراء والنسب، وفي الهبة والصدقة روايتان.

ومن صورها: ادَّعت على رجلٍ أنَّه تزوَّجَها، فأقامت عليه شاهدي زورٍ؛ حلَّ له وَطُثُها عند أبي حنيفة خلافًا لهما. وكذا إذا ادَّعى عليها نكاحًا وهي تجحدُ، أو ادَّعى على آخرَ أتَّك بعثَ مني هذه الجارية، أو اشتريتها مني، والآخرُ ينكرُ، فقضى القاضي بشاهدي زور؛ حلَّ للمشترى وطئُها عنده خلافًا لهما.

(والفسوخ) كالإقالة والطلاق والردِّ بالعيب، كما إذا ادَّعى أحدُ المتعاقدين فسخَ العقد في الجارية، أو ردَّها بالعيب، وأقام البينة الزورَ، فقضى القاضى بالفسخ؛ حلَّ للبائع وطنها.

(وقالا: ظاهرًا) يعنى: قالا: ينفذ ظاهرًا لا باطنًا، فلا يحلُّ له وطئها.

قيَّد بالعقود والفسوخ؛ لأنه لو ادَّعي ملكَ جاريةٍ مطلقًا، ولم يعيِّنْ سببَ الملك؛ لا ينفذ باطنًا اتِّفاقًا؛ لتعذُّر إثباته بدون النسب. وفي الهبة والصدقة عن أبي حنيفة روايتان. قال الفقيهُ أبو الليث: يفتى بقولهما. من «جامع المحبوبي».

لهما: إنَّ القضاءَ إظهارُ ماكان ثابتًا، لا إثباتُ أمرٍ لم يكن، والعقدُ لم يكن ثابتًا، فلا يثبتُ بالقضاء، فلا ينفذُ باطنًا، كما لو ظهر الشهودُ عبيدًا أو كفارًا.

وله: إنَّ القضاءَ واجبٌ على القاضي إذا أقيمتْ عنده البينةُ، حتى لو لم يَرَ الوجوبَ على نفسه يكفرُ، ولو أحَّره يفسقُ، ولَمَّا كان القضاءُ إظهارَ ما هو ثابتٌ؛ يجب إثباتُ العقد اقتضاءً، كما أثبت البيعَ في قوله: أَعْتِقْ عبدك عني بألفٍ؛ لئلا يكون تكليفَ ما ليس في وسعه، والرقُّ والكفرُ يمكن الوقوفُ عليهما في الجملة، فلا ينفذُ باطنًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: لولده.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بأن.

<sup>3</sup> ح: يترجح.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  عن البلد أو عن مجلس الحكم...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: العنة.

(والقاضي والشاهدُ والرَّاوي لا يعملون بالخطِّ) في صحيفةٍ عند أبي حنيفة، كما إذا وجد القاضي بخطِّه قضاءه، أو الشاهدُ شهادتَه، أو الراوي روايته، (مع نسيان الحادثة) أي: مع أنَّ القاضيَ والشاهدَ والراويَ لا يتذكَّرون الحادثة. (وأجازاه) أي: العملَ بالخطّ (إذا علموا أنَّه خطُّهم) وفي «العيون»: يفتى بقولهما.

لهما: إنَّ العمل بغالب الظنِّ واجبٌ، والخطُّ يفيدُ غالب الظنِّ، فوجب العملُ به.

وله: إنَّ الخطَّ يشبه الخطَّ، فلا يُعملُ به احتياطًا، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «إذا رأيتَ مثل الشمس فاشهد، وإلا فدَعْ»<sup>1</sup>. (وهو) أي: القاضى عند أبى حنيفة (ممنوعٌ عن الحكم بما عَلِمه قبل الولاية) أي: قبل أن يتقلَّد القضاءَ. وقالا: له ذلك.

قيَّد بقوله: «قبل الولاية<sup>2</sup>»؛ لأن الحكمّ بما عَلِمه بعدها يجوز اتِّفاقًا إذا كان في حقوق العباد، كالقصاص وحدِّ القذف، ولا يقضى في الحدود الخالصة حقاً لله تعالى كحد الزنا والسرقة.

هذا إذا علم في مصرِ هو قاضيه، وإن علم في غيرِ مصرِ هو قاضيه؛ فعلى الخلاف أيضًا. من «الحقائق».

لهما: إنَّ مستندَ الحكم هو العلمُ، وقد وُجِدَ، فمعلومُه واحدُّ قبل القضاء وبعده، فيجوز القضاءُ به.

وله: إنَّ علمَهُ قبل القضاء علمُ شهادة واحدٍ، فلا يكون موجبًا لعلم القضاء، وأما علمُه حال القضاء يكون باحتياطٍ ومبالغةٍ فيه ليقضي إذا رُفِعَ إليه، وقبله ليس كذلك.

(وإذا تراضى اثنان بمحكم بصفة القاضي) أي: برجلٍ يحكم بينهما، ويكون أهلًا للحكم كالقاضي، (جاز) لأن لهما ولايةً على أنفسهما، فيصحُ تحكيمهما وحكمهُ عليهما.

احترز به عن أن يكون المحكِّمُ كافرًا، أو عبدًا، أو صبيًا، أو محدودًا في قذفٍ 3، فإنَّه لا يجوزُ؛ لأنَّه ليس بصفةِ القاضي.

(في غير الحدود والقصاص) لأن حكمَ المحكّم بمنزلة الصُّلْح، فلم يجز استيفاؤهما بالصُّلْح، فلا يجوز التَّحكيمُ فيهما؛ لأنه ليس لهما ولايةٌ على دمهما، ولهذا لا يملكان إباحته.

وفي «الكفاية»: تخصيصُ الحدود والقصاص يدلُّ على جواز التَّحكيم في سائر المجتهدات، نحو: الكنايات، فإنَّها رواجع وغيرها، وهو صحيحٌ، إلا أنَّه لا يُفتى به دفعاً لتجاسر العوامّ.

(وإذا حَكَمَ لم يجزْ رجوعُهما، ويمضيه القاضي) أي: يُنفذُ حكمَه إن رُفِعَ إليه (إذا وافَقَ مذهبَه). ثُمَّ فائدةُ هذا الإمضاء: أن لا يكون لقاض آخرَ يرى خلافه نقضُه إذا رُفِعَ إليه؛ لأنَّ إمضاءه بمنزلة قضائه.

(وإن حَكَمَ في دم خطأٍ بالدِّية على العاقلة لم ينفذُ) لأنه غيرُ محكّمٍ من جهتهم، فلا ولايةَ له عليهم، ولو حكم على القاتل بالدية في ماله؛ ردَّه القاضي، ويقضي بالدية على العاقلة؛ لأنه حكمٌ مخالفٌ للنصِّ، إلا إذا ثبت القتلُ بإقراره، فإنَّ العاقلةَ لا يعقله.

(ويسمع) المحكِّمُ (الحجَّةَ، ويقضي بالنكول والإقرار) لأنه موافقٌ للشَّرَع، وإذا قال لأحد الخصمين الَّذين حكَّماه: أقررتَ له عندي بكذا، وحكمتُ به عليك، وأنكر المقضيُّ عليه بإقراره؛ يقبل قولُه، ولا يُلتفتُ إلى إنكاره؛ لقيام ولايته عليهما كالقاضي.

(ولا يحكم) المحكّمُ (لأصوله وفروعه وزوجته) لتمكن التُّهمة (كالقاضي) أي: كما 4 لا يحكم القاضي.

وفي قوله: لأصوله تنبيةٌ على أنَّه لو قضى عليهم جاز لانتفاء التهمة.

(ويقبل بالبينة كتابَ القاضي إلى مثله) أي: إلى قاضٍ آخرَ. يعني<sup>5</sup>: إنَّما يقبلُ كتابَ القاضي إذا أقام<sup>6</sup> البينة عند المكتوب إليه أنَّه كتابُ فلانٍ القاضي؛ لأن الكتابَ يشبه الكتابَ، (في كلِّ حقٍّ لا يسقطُ بشبهةٍ) احترز به عن الحدود والقصاص؛ لأنَّهما يسقطان بشبهةٍ، فلا يجوز إثباتُه بالكتاب الحكميّ الذي هو نقلُ الشهادة في الحقيقة؛ لأن فيه شبهة البدلية، كما لم يجزْ بالشهادة على الشهادة.

(فيكتبُ بالحكم) كما إذا غاب المُدَّعَى عليه بعد الحكم، فجحد، ولم يسلّم إليه حقَّهُ، فطلب المُدَّعِي من القاضي أن يرسلَ إلى قاضى بلدةٍ فيها خصمُه كتاباً، وذكر فيه حكمه لينفَذَه، ويأمر بتسليم حقِّه. كذا في «التبيين» و «الكفاية».

<sup>1</sup> لم نجده بهذا اللفظ إلا في المبسوط للسرخسي، 185/17. وقد روي بلفظ: «سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الشهادة فقال: هل ترى الشمس قال: نعم قال: على مثلها فاشهد أو دع»، انظر: شعب الإيمان للبيهقي، 455/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د – الولاية.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: القذف.

<sup>4</sup> ح – كما.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – يعني.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: قام.

(أو بنقل الشهادة ليحكم المكتوبُ إليه).

(ويُقبلُ) كتابُ القاضي (في العقار) لأنَّ التَّعريفَ فيه يقع بالتحديد، (والمنقولِ على المختار) قيَّد به؛ لأنَّ الكتابَ الحكميَّ عند أبي حنيفة وأبي يوسف غيرُ مقبولٍ في المنقول؛ لأنه محتاجٌ إلى الإشارة وكيفية الحكم.

والكتابُ الحكميُّ فيه يكون هكذا، مثلًا: إذا ادَّعى رجلٌ في البصرة أنَّه كان له عبدٌ، فأبق، وبيَّن اسمَه وحليته وسنَّه وقيمتَه، وهو اليوم في يد فلان بن فلان في الكوفة، وأقام عليه البيِّنة، فأرسل حاكمُ البصرة إلى حاكم الكوفة كتابًا بنقل شهادتهما، فلما وصل إليه الكتابُ أحضر خصمَه، ونظر، فإن وافقَ حليته ما في الكتاب دفع العبدَ إلى المُدَّعِي من غير أن يقضي له بالملك، وأخذ منه كفيلًا، وأمره أن يذهب به إلى حاكم البصرة ليشهدَ الشاهدان على أنَّ هذا العبدَ بعينه ملكُ المُدَّعِي، فإذا شَهِدا هكذا لا يحكمُ به؛ لأن خصمَه غائبٌ، بل بعث إلى حاكم الكوفة كتابًا حكميًا حتى يحكمَ على خصمه في الكوفة، ويُبْرِئَ كفيله.

والمختارُ . وهو مذهبُ محمدٍ .: أنَّه يقبل في المنقول أيضًا، وعليه الفتوى.

(ويقرؤه) أي: القاضي الكاتب الكتاب (على الشُّهود ليعلموا ما فيه، ويختمُ بحضرتهم، ويسلِّمُ إليهم) أي: الكتاب إلى الشهود دفعًا لتهمة التغيير.

(ويوجب) أبو يوسف (الإشهاد) على أنَّ هذا الكتابَ كتابُ القاضي والختمَ ختمُه (لا غير) يعني: القراءةُ عليهم والتسليمُ إليهم ليستُ بشرطٍ، بل يسلِّمُه إلى المُدَّعِي، والقضاةُ عملوا اليوم بقوله. (واختاره) أي: قولَ أبي يوسف الإمامُ (السرخسيُّ).

(ولا يقبله) أي: الكتاب (القاضي المكتوب) إليه (حتى يحضرَ الخصمُ) لأنه بمنزلة أداء الشَّهادة، فيُشترطُ حضوره، (وينظر) القاضي (ختمَه، فإذا شهدوا أنَّه كتابُه؛ سلَّمه إليهم، وقرأ عليهم، وختمه) يعني: إذا قال شهودُ الكتاب: هذا كتابُ فلانٍ القاضي سلَّمه إلينا وقرأه علينا، (فضَّه) هذا جوابُ (إذا)، يعني: فتح مهرَه، (وقرأه) أي: المكتوب إليه الكتابَ (على الخصم، وألزمه ما فيه. ويأمره بذلك) أي: أبو يوسف بإلزام ما في الكتاب (إذا شهدوا أنَّه كتابُه).

وفي «الذخيرة»: إذا مات القاضي الكاتب أو عُزِلَ قبل أن يصل الكتابُ إلى المكتوب إليه؛ لا يعمل به عندنا، وقال أبو يوسف: يعمل، وكذا إذا مات بعد وصوله قبل القراءة؛ لأن القضاءَ إنَّما يجب على المكتوب إليه عند القراءة، فقبْلَها لا يكون النقلُ تامًا، فيبطل بالموت. ولو مات بعد وصول الكتاب والقراءة؛ فالمكتوبُ إليه يعملُ به، وكذا لو مات المكتوبُ إليه يبطل العملُ به إلا أن يقول بعده: وإلى كلِّ من يصل إليه من قضاة المسلمين، فغيرُه يكون تبعًا له. ولو قال ابتداءً: إلى كلِّ من يصل إليه من قضاة المسلمين لا يُعملُ به عند أبي حنيفة ومحمدٍ؛ لأن المكتوبَ إليه غيرُه معلومٍ، وجوَّز العملَ به أبو يوسف توسعةً.

#### (كتابُ الدَّعوى)

الادعاءُ: افتعالٌ من دعا، والدعوى اسمٌ منه، ألفه للتّأنيث، وجمعه: دعاوى بفتح الواو.

(ويفسَّرُ المُدَّعِي بمن لا يُجبرُ على الخصومة إذا تركها، والمُدَّعَى عليه بمن يُجبرُ) على الخصومة. وقال محمدٌ: المُدَّعَى عليه: من يكفيه مجرُّدُ الإنكار.

(ويُشترطُ لقبولها) أي: لقبول الدعوى (معرفةُ المُدّعى به) لأنه لو كان مجهولًا لا يمكن الشَّهادةُ والقضاءُ.

وفي «الكافي»: الحقُّ هو المدَّعَي، والمدعى به خطأً.

(في جنسه وقدره) لأن الغرض من الدعوى هو إلزامُ المُدَّعَى عليه عند البُرْهان، وإلزامُ المجهول لا يصحُّ.

وفي «الذخيرة»: مثلًا: إذا كان المُدَّعَى مكيلًا لا بُدَّ له من بيان جنسه بأنَّه حنطةٌ أو شعيرٌ، ونوعِه بأنَّها مسقيةٌ أو بريةٌ، وصفتِها بأنَّها جيدةٌ أو وسطٌ أو رديةٌ، وقدرِها بأن يقول: كذا قفيزًا، وسببٍ وجوبها؛ لأن أحكام العين يختلفُ باختلاف أسبابها، فإنَّه إذا كان بسبب السَّلَم يحتاجُ فيه إلى بيان مكانِ الإيفاء؛ ليقع التحرُّرُ عن الاختلاف وعن الاستبدال به قبل القبض. وإن ادَّعى الدقيقَ بالقفيز؛ لا يصحُ لانكباسه بالكَبْس، فلا بُدَّ من ذكر الوزن، ومن أنَّه دقيقُ برّ يابس أو مغسول، ومن أنَّه منخولٌ أو غير منخولٍ.

وفي «الكفاية»: يُشترطُ لصحَّة الدَّعوى مجلسُ القضاء، حتى لو كانت في غيره لا يستحقُّ على المُدَّعَى عليه جوابُها.

(وإحضارُه) أي: يشترطُ إحضارُ المدَّعَى 1 (إن كان عينًا حاضرةً) في يد المُدَّعَى عليه كلّف إحضارها ليشير إليها بالدَّعوى كما في الشهادة والاستحلاف، حتى قالوا: لو لم يمكن 2 إحضارُه كالرحى ونحوه؛ حضر الحاكم، أو بعث أمينَهُ.

...  $\frac{2}{100}$  د – يد المدعى عليه...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د + عليه.

(وإلا؛ فبيانُ قيمتها) أي: إن لم تكن حاضرةً في يده؛ فيُشترطُ بيانُ قيمتها؛ ليصير المُدَّعَى معلوماً به. قال الفقيهُ أبو الليث: يُشترطُ مع ذلك في الحيوان ذكرُ الذكورة والأنوثة.

وفي «الذخيرة» و «الكافي»: لو لم يبيِّنْ قيمَتُها، ذكر في عامَّة الكتب: أنَّه يُسمعُ دعواه؛ لأنَّ الإنسانَ ربَّما لا يعرفُ قيمةَ ماله، فلو كُلِّفَ ببيانها؛ لتضرَّر به، فإذا سقط بيانُ القيمة عن المُدَّعِي؛ سقط عن الشُّهود أيضًا، بل أَوْلى.

(ولو كان) المدَّعَى (عقارًا، فتحديدُهُ في الدَّعوى والشَّهادة شرطٌ) عند أبي حنيفة. (واكتفيا بالشُّهرة في المشهور) لأنَّ الغرضَ من التَّحديد التَّعريفُ، وذا حاصلٌ بالشُّهرة.

قيّد به؛ لأن الخلاف فيما إذا كان العقارُ مشهورًا، ولم يذكرُ حدودها لشهرتها، حتى لو لم يذكرُ حدودها لخفائها؛ لا يُقبلُ شهادتهم اتِّفاقًا.

وله: إنَّ العقارَ المشهورَ قد يُزادُ فيه وينقصُ، فيبقى مجهولاً، فلا بُدَّ من ذكر حدوده ليعرفَ.

(واكتفينا بذكر ثلاثةٍ) يعنى: إذا ذكروا ثلاثةَ حدودٍ في العقار، وسكتوا عن الرابع؛ يُقبلُ عندنا. وقال زفر: لا يقبلُ.

له: إنَّ تعريفَ العقار إنَّما يحصلُ يذكر الحدود الأربعة، ولهذا لو غلط في الرَّابع لا يقبلُ.

ولنا: إنَّ للأكثر حكمَ الكلِّ، بخلاف ما إذا غَلِطَ؛ لأنه يختلف به المُدَّعَى.

(ثم يذكر يدَ المُدَّعَى عليه) يعني: يُشترطُ أن يذكر المُدَّعِي أنَّ ما ادَّعاه في يد المُدَّعَى عليه؛ لأنه إنَّما يكون خصمًا بكونه في يده.

قالوا: هذا في المنقول؛ لأن اليدَ فيه معايَنٌ، وأمَّا في العقار؛ فلا بُدَّ من علم القاضي، أو إقامة البيِّنة على أنَّه في يد المُدَّعَى عليه؛ لأن اليدَ فيه غيرُ مشاهدٍ، ولعلَّه كان في يد غيرهما، وتواضَعًا عليه ليكون وسيلةً إلى أخذه بحكم الحاكم.

(ومطالبتُه) يعني: يُشترطُ طلبُه؛ لاحتمال أن يكون مرهوناً في يده، وإنَّما يزول الاحتمالُ بطلبه، حتى قيل: يجب أن يقول: إنَّه في يده بغير حقّ.

(وإن كان دينًا؛ فمطالبتُه) يعنى: يُشترطُ أن يذكر المُدَّعِي أنَّه يطالبُه بالدين، وتعريفُه بالوصف.

(فإذا صحَّت) الدعوى (سأل) الحاكم (المُدَّعَى عليه) عن دعواها لينكشف له وجهُ القضاء؛ لأن الحكمَ بالبيِّنة يخالِفُ الحكمَ بالإقرار؛ لأن الإقرارَ حجَّةٌ ملزمةٌ بنفسه، ولا يحتاجُ فيه إلى القضاء، بخلاف البيِّنة؛ لأنَّها إنّما تصيرُ حجَّةٌ باتِّصال القضاء بها. (فإن اعترف قُضِيَ عليه) أي: يحكم القاضي باعترافه، (وإن أنكر سأل المُدَّعِي) أي: طلب الحاكمُ منه (البيِّنة) على دعواه، (فإن أحضرها حكمَ بها، وإن عجز وطلب يمينَه) أي: يمين المُدَّعَى عليه (استحلف) الحاكمُ، إنَّما شرط طلبّه؛ لأن اليمينَ حقُّ المُدَّعِي.

وفي «المحيط»: إن كان المُدَّعَى عليه صبيًا محجورًا، ولم يكن للمُدَّعِي بيِّنةٌ؛ لا يكون له حقُّ إحضاره إلى باب القاضي؛ لأنه لا يتوجَّهُ عليه اليمينُ؛ لأنه لو نَكُلَ لا يُقْضَى بنكوله. وإن كان له بيِّنةٌ وهو يدَّعِي الاستهلاك؛ كان له حقّ إحضاره؛ لأن الصبيَّ يؤاخذُ بأفعاله، والشهودُ يحتاجون إلى الإشارة إليه، لكن يحضرُ معه وليُّهُ، فيؤمر بالأداء عنه.

(فإن نكل؛ لزمه المُدَّعَى به، وإن أخَّره) أي: الحاكم الحكم (حتى يعرض اليمينَ ثلاثًا) بأن يقول الحاكمُ ثلاثَ مراتٍ: إن لم تحلف ألزمتك ما ادَّعاه، (كان أَوْلى) وهذا إنَّما يُستحبُّ في موضع الخفاء احتياطًا، ولو قضى بالنكول مرّةً جاز، وهو المذهبُ. ولو قال المُدَّعَى عليه بعد النكول عن اليمين ثلاثَ مراتٍ: أنا أحلفُ؛ يحلِّفُه القاضي قبل القضاء بالنكول، وبعده لا يحلِّفُه، ولا بُدَّ أن يكون النكولُ في مجلس القاضي 2.

(ولا نجيزُ ردَّها) أي: ردَّ اليمين (على المُدَّعِي) قال الشافعيُّ: إذا لم يكن للمُدَّعِي بيِّنةٌ، ولم يحلف المُدَّعَى عليه؛ ردَّ الحاكمُ اليمينَ على المُدَّعِي، فإن حلف قَضَى له، وإلا لا؛ لأن الظاهرَ صار شاهدًا للمُدَّعِي عند نكول خصمه، فيُعتبرُ يمينُه كالمُدَّعَى عليه.

**ولنا**: قوله صلى الله عليه وسلم: «البينةُ للمُدَّعِي، واليمينُ على من أنكر»<sup>3</sup>، قسم صلى الله عليه وسلم بينهما، والقسمةُ ينافي الشركةَ.

و القضاء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: ألزمه.

<sup>3</sup> مسند الربيع، 234/1؛ سنن الدارقطني، 114/4؛ السنن الكبرى للبيهقي، 252/10. وفي الصحيحين بلفظ: «اليمين على المدعى عليه»، انظر: صحيح البخاري، الشهادات 20؛ صحيح مسلم، الأقضية 1.

وفي «النهاية»: لو اصطلحا على أنَّ المُدَّعِي لو حَلَفَ والمُدَّعَى عليه ضامنٌ للمال؛ فالصلحُ باطلٌ، ولا شيءَ على المُدَّعَى عليه.

(ولو قال) المُدَّعَى عليه: (لا أقرُّ ولا أنكرُ؛ فالقاضي لا يستحلفه) عند أبي حنيفة، بل يُحبسُ حتى يقرَّ أو ينكرَ. وقالا: يستحلفُ؛ لأن قوله: لا أقرُ إنكارٌ معنىً، وقولَه: ولا أنكرُ إقرارٌ معنىً، فتعارضا، فتساقطا، وكان في حكم السّاكت، والسُّكوتُ نكولٌ حكميٌّ، فينزَّلُ منزلة النُّكول الحقيقيّ.

وله: قوله صلى الله عليه وسلم: «اليمينُ على من أنكرَ»، ولا يُستحلفُ مع قوله: لا أنكرُ صريحًا.

(ولا نحكمُ بالشَّاهد واليمين) قال الشافعيُّ: إذا أقام المُدَّعِي شاهدًا واحدًا، ولم يكن له شاهدٌ آخرُ، وحلف على ما ادَّعاه؛ قضى له الحاكم؛ لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قضى بشاهدٍ ويمين 1.

وفي «الوسيط»: كلُّ واقعةٍ يقضى فيها بشهادةِ رجلٍ وامرأتين يقضى فيها بشاهدٍ ويمينٍ، وذلك في الأموال. من «الحقائق». ·

وفي «المحيط»: لو قضى القاضي بشاهدٍ ويمين لا ينفذُ؛ لأنَّه خلافُ التَّنزيل.

ولغا: قوله صلى الله عليه وسلم: «البينةُ للمُدَّعِي، واليمينُ على من أنكرَ»2، وهو حديثٌ مشهورٌ، وما رواه يخالفه، فيكون مردودًا.

وفي لفظ الشَّاهد إشارةٌ إلى أنَّه لو حلف مع امرأتين؛ لم يجز اتفاقًا. من «الحقائق».

(ولو قال: بيِّنتي حاضرةٌ في المصر، وطلب يمينَه) أي: طلب من القاضي أن يستحلف خصمَه، (فهو ممنوعٌ منه) أي: القاضى لا يستحلف عند أبى حنيفة. وقالا: يستحلفه.

قيَّد بقوله: «في المصر»؛ لأنَّها لو كانت في مجلس القضاء لم يستحلف اتِّفاقًا، وإن كانت غائبةً عن المصر استحلف اتِّفاقًا. لهما: إنَّ الاعتبارَ بما إذا كانت البينةُ غائبةً عن المصر.

وله: إنَّ الاعتبارَ بما إذا كانت حاضرةً في مجلس القضاء.

وفي «المحيط»: إذا قال المُدَّعِي: ليس لي بيِّنةٌ على هذا، ثُمَّ أقام البينةَ عليه؛ لا يُقبلُ عند أبي حنيفة؛ لأنه كذَّب بينتَهُ، ويُقبلُ عند محمدٍ؛ لأنه يحتمل أنَّه كان له بيِّنةً، ونسيها.

(ويأخذ) المُدَّعِي في هذه المسألة (كفيلًا بنفسه) أي: نفس المُدَّعَى عليه (ثلاثةَ أيامٍ) لئلا يضيعَ حقُّ المُدَّعِي إذا أحضرها، وإذا كان المُدَّعَى عليه معروفاً، والظاهرُ من حاله أنَّه لا يخفي نفسته بذلك القدر من المال؛ لا يُجبرُ على إعطاء الكفيل. كذا في «التبيين».

ولا يأخذ كفيلًا إذا قال: بيّنتي غائبةٌ؛ لأن الغائب كالهالك من وجهٍ، فلا فائدة في التَّكفيل.

(فإن امتنع) المُدَّعَى عليه إعطاءَه 3 الكفيل بنفسه (لازمه) أي: ذارَ معه حيثُ سارَ حفظاً لحقِّه، ولا يُجبرُ القاضي على التَّكفيل التَّفاقًا. (إلا أن يكون غريبًا) أي: يكون المُدَّعَى عليه مسافرًا في الطَّريق، (فيلازمه مقدارَ مجلس القاضي) أي: إلى أن يقوم عن مجلسه؛ لأن في الملازمة أكثرَ من ذلك إضرارًا على خصمه من حيثُ منعُه من السَّقَر.

(ولا يُستحلفُ في حدٍ) اتِّفاقًا، كما إذا ادَّعى عليه القذفَ، فأنكره، وكذا في اللِّعان، كما إذا ادَّعتْ على زوجها أنَّه قذفها موجبًا للعان، فأنكه.

قال الصدرُ الشهيدُ: لا يُستحلفُ في الحدود اتِّفاقًا إلا إذا تضمَّنَ معنىً آخرَ، بأن عَلَقَ عتقه بزناه، فادَّعى العبدُ أنَّه زنى، ولا بيِّنةً له؛ يُستحلفُ المولى، حتى إذا نكل تَبَتَ العتقُ دون الزنا.

(وكذا في مجرَّد نكاح) أي: لا يُستحلفُ عند أبي حنيفة إذا ادَّعى رجلٌ على امرأةٍ أو هي عليه نكاحًا. وقالا: يُستحلفُ.

قيَّد بالمجرَّد؛ لأن المقصود من دعوى النِّكاح لو كان هو المالَ، كما إذا ادَّعت على رجلٍ أنَّه تزوَّجها بألفٍ وطلَّقها قبل الدخول، ولها عليه نصفُ المهر؛ فإنَّه يُستحلفُ اتِّفاقًا، ويلزمه المالُ بنكوله، ولا يثبثُ النكاحُ. وكذا لو ادَّعت به الإرثَ والنفقةَ وامتناعَ الرجوع في الهبة والنسب يثبثُ هذه الحقوقُ. من «الحقائق».

3 د: إعطاء.

<sup>1</sup> صحيح مسلم، الأقضية 3؛ سنن أبي داود، الأقضية 21؛ مسند أحمد بن حنبل، 248/1.

\_

(ورجعة) عطف على «مجرد»، كما إذا ادَّعتْ عليه أو هو عليها بعد العدّة أنَّه راجَعَها، وأنكر الآخرُ. (وفيعٍ) كما إذا ادَّعى المولى عليها أو هي عليه بعد مدَّةِ الإيلاء أنَّه فاءَ فيها، وأنكر الآخرُ. (وولادٍ) أي: نسبٍ، كما إذا ادَّعى أنَّ المُدَّعَى عليه والدَه أو ولدُه. وعلى هذا الخلاف الاستيلادُ، بأن ادَّعتْ أمةٌ على سيِّدها أنَّها ولدتْ منه، وأنكره، ولا يتأتَّى هذا من الجانب الآخر؛ إذ لو ادَّعى المولى يثبتُ الاستيلادُ بإقراره، ولا يُعتبرُ بإنكارها، وهذا ملحق بالأشياء الستَّة؛ لأن الدعوى فيه دعوى النسب أو الرقِّ. (وولاعٍ) بأن ادَّعى على رجلٍ أنَّه معتقه أو ادَّعى هو أو كان ذلك في ولاء المولاة، والآخرُ ينكرُ. (ورقٍّ) كادِّعاءِ رجلٍ على مجهولِ النسب أنَّه عبدُه أو هو يدَّعي عليه، والآخرُ ينكرُ. وقالا: يُستحلفُ في هذه الأشياء.

(وقيل يُفتى بقولهما) قائله قاضيخان في «شرح الجامع الصغير». وقيل: ينظر القاضي في حال المُدَّعَى عليه، فإن رآه متعنِّتاً يأخذُ بقولهما، وإن رآه مظلوماً يأخذ بقوله.

لهما: إنَّ النكولَ في معنى الإقرار دون بذل الحقِّ على المُدَّعِي، بدليل أنَّه يعتبرُ من المأذون والمكاتب، وهما لا يملكان البذلَ، فإذا كان إقرارًا؛ فالإقرارُ يجري في هذه الأشياء، فيجري الاستحلافُ كما في الأموال، وإنَّما لم يُجعلُ إقرارًا في الحدود؛ لأنَّها لا تَثبتُ بما فيه شبهةٌ كالشهادة على الشهادة، والنكولُ في معنى الإقرار، لكنَّ فيه شبهةَ البذل، فلذا لم يثبت الحدودُ به، ولم يجرِ الاستحلافُ فيها؛ لخلوّه عن فائدةٍ، وهي القضاءُ بالنكول.

وله: إنَّ النكولَ في معنى البذل؛ لأنه لو جُعِلَ إقرارًا؛ لصار كاذبًا في إنكاره، ولو جُعِلَ بذلًا؛ لا يكون كاذبًا؛ لأنه يُحملُ على النقل يعطيه لقطع الخصومة، فحَمْلُه على البذل يكون أَوْلى صيانةً للمسلم عن أن يُظنَّ به الكذبُ، فإذا كان بذلًا؛ فالبذلُ لا يجري في هذه الحقوق؛ لأنه إنَّما يجري فيما يُستباحُ بالإباحة كالأموال، وهذه الأشياءُ لا يجري فيها الاستباحة، فلا يجري الاستحلاف، وإنَّما اعتبرَ النكولُ من المأذون والمكاتب؛ لأنه بذلٌ لضرورة دفع الخصومة، فيدخل تحت الإذن في التجارة كما يدخل الضيافةُ اليسيرةُ.

فإن قيل: لو كان النكولُ بذلًا لَمَا صحَّ في الدين؛ لأنَّ البذلَ إنَّما يكون في الأعيان، والدينُ وصفٌ في الذمَّة.

قلنا: معنى البذل هنا: تركُ المنع، وهو جائزٌ في المال؛ لأن أمرَه هيِّنٌ، ولا كذلك الأشياءُ الستَّةُ.

فإن قيل: هذا تعليلٌ مخالفٌ للحديث المشهور، وهو قولُه صلى الله عليه وسلم: «اليمينُ على من أنكر» $^{1}$ .

قلنا: حُصَّ منه الحدودُ، فجاز تخصيصُه بالقياس.

(ويحلفُ في دعوى القصاص) يعني: من ادَّعى على آخر قصاصًا (في النفس والطرف) أي: الأعضاء، وعجز عن إقامة البينة، استحلف المُدَّعَى عليه، فإن حلف انقطع الخصومةُ اتِّفاقًا.

(فإن نكل؛ فالقصاصُ في الطرف) يعني: القصاصُ لازمٌ فيما دون النفس عند أبي حنيفة (والحبسُ حتى يقرَّ أو يحلفَ في النفس) يعني: إن نَكَلَ في دعوى القصاص في النفس الحبسُ لازمٌ عنده حتى يقرَّ بالجناية أو يحلفَ. (وقالا: المالُ فيهما) يعني: يلزمُه الأرشُ في الطرف، والديةُ في النفس؛ لأن النكولَ إقرارٌ عندهما، لكنَّ فيه شبهةَ البذل، فيمتنعُ في الطَّرف لما عندُ شبهةُ القصاص كما في النفس، فيجب المالُ فيهما لتعذُّر القصاص.

وله: إنَّ النكولَ بذلٌ عنده، فلا يمكن إيجابُ الدية مع بذل النفس، فيجب الحبسُ حتى يقرَّ أو يحلفَ؛ لأن اليمينَ حقٌ مستحقٌ، فالحبسُ مشروعٌ لأجله، كما في القسامة إذا امتنع واحدٌ من المحلَّة أو كلُّهم عن اليمين، وأمَّا الأطرافُ؛ فملحقةٌ بالأموال من جهةِ أنَّها مخلوقةٌ لوقاية النفس كالمال، والبذلُ كان يجري فيها، فكذا فيما أُلحقَ بها، ولهذا لو قال: اقطعْ يدي فقطعها لا يضمنُ.

(وإن ظَفِرَ) يعني: الدائن من مال مديونه (بجنسِ حقِّه أخذه) اتِّفاقًا، (وبخلافه) أي: إن ظفر بخلاف جنس حقّه (نمنعه) وقال الشافعيُّ: يأخذه ويتملَّكُه مقدارَ حقّه أو يبيعه بجنس حقّه؛ لأنَّ ما أخذه مثلُ حقّه في المالية، فله أن يأخذهُ، كما إذا ظفر بجنس حقّه.

ولنا: إنَّه لو سلم إلى الدائن خلافَ جنس حقِّه لا يُجبرُ على قبوله كما يُجبرُ في تسليم جنس حقِّه، فإذا كان ما أخذه غيرُ حقِّه يكون فيه نوع بيع، فلا يجوز إلا برضاء المديون.

#### (فصلٌ) في كيفية اليمين والاستحلاف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مسند الربيع، 234/1؛ سنن الدارقطني، 114/4؛ السنن الكبرى للبيهقي، 252/10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بما.

(ويحلفُ بالله، ويؤكِّدُ بأوصافه) بأن قال: واللهِ الذي يعلم السرَّ وأخفى ونحوها، قيل: التَّوكيدُ يكون في الحالف الفاسق. وقيل: في المال الخطير دون الحقير. ولو حلف وامتنع عن توكيده بالأوصاف لا يُقْضَى عليه؛ لأن المقصودَ. وهو الحلفُ بالله. قد حَصَلَ.

(لا بالطّلاق والعتاق) أي: لا يحلف بهما؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من كان منكم حالفاً فليحلف بالله أو ليذر» أ. وقيل: في زماننا ساغ للقاضي أن يحلّف بها إذا ألحَّ الخصمُ لقلَّة المبالاة باليمين بالله، لكن إذا نَكَلَ عنه لا يقضى عليه؛ لأنه امتنع عما هو منهيِّ عنه، ولو قُضِيَ لا ينفذُ. ولو طلب المُدَّعَى عليه تحليفَ الشاهد لا يجيبه القاضي؛ لأنا أُمِرْنا بإكرام الشهود. كذا في «التبيين».

(ولا يغلّط بزمانٍ) كالتحليف في يوم الجمعة، (ولا مكانٍ) كالتحليف في المسجد؛ لأن ذلك زيادةٌ على نصّ.

(واليهوديُّ) أي: يحلف اليهوديُّ ويقول: (باللهِ الذي أنزل التوراةَ على موسى، والنصرانيُّ: باللهِ الذي أنزل الإنجيلَ على عيسى، والمجوسيُّ: باللهِ الذي خلق 1 النارَ) فتغلّطُ 3 اليمينُ على كلِّ طائفةٍ بحسب ما يعتقدون تعظيمَه، ويحلفُ الوثنيُّ بالله فقط؛ لأنه يقرُّ بالله وإن كان يُشركُ معه غيرَه، كما قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [الزخرف، 87/43]. (ولا يحلَّفون في متعبداتهم) أي: بيوت عبادتهم؛ لأن القاضى ممنوعٌ عن حضورها.

(وإذا جحد أنَّه باعه هذا العبدَ بألفٍ) يعني: من ادَّعى أنَّه اشترى من رجلٍ عبدَه بألفٍ، فأنكره 4، (استحلف: ما بينكما بيعٌ قائمٌ فيه) يعني: يقال له: احلفْ على أن لا يكون بينكما بيعٌ قائمٌ في الحال، ويقول عند الحلف: باللهِ ما بيننا بيعٌ قائمٌ.

«ما» في «ما<sup>5</sup> بينكما» نافيةً، والضميرُ في «فيه» راجعٌ إلى الظرف المتقدِّم.

(وفي الغصب: ما يستحقُّ عليك ردّه) يعني: إذا ادَّعى غصبَ شيءٍ، فأنكره خصمه، يقال له: احلفْ على أنَّه لا يستحقُّ عليك ردَّ ما ادَّعاه، ويقول في حلفه: باللهِ ما يجب عليَّ ردُّ ما ادَّعاه.

وفي «المحيط»: هذا إذا كان الثوبُ قائماً، وإن كان هالكًا؛ يستحلفُ على القيمة لا غير. وقيل: يحلفُ على التَّوب والقيمة جميعًا عند أبي حنيفة، وعندهما: يحلفُ على القيمة، بناءً على أنَّ عندهما الحقُّ في القيمة لا في العين، وعنده الحقُّ في العين لا في القيمة، ما لم يقض القاضى بالقيمة أو يتراضيا عليها، حتى لو اصطلحا على أكثر من قيمته جاز عنده خلافًا لهما.

(وفي النِّكاح) يعني: في دعوى النِّكاح يقال له: احلفْ على أنَّ ما (بينكما نكاحٌ قائمٌ في الحال) وفي حلفه يقول: ما بيننا، وهذا على قولهما؛ إذ الاستحلافُ في النِّكاح غيرُ جائزِ على قوله.

(وفي الطّلاق) يقال للزَّوج إذا أنكر الطلاق: احلفْ على أنَّ (ما هي بائنٌ منك السّاعة بما قالت، لا بنفيها) يعني: لا يُستحلفُ بنفي الأسباب، ولا يقول في البيع<sup>6</sup>: باللهِ ما بعتُ؛ لاحتمال أنَّه باع، ثُمَّ أقالَ، ولا يقول في الغصب: باللهِ ما غصبتُ؛ لاحتمال أنَّه باع، ثُمَّ ملك المغصوبَ بالهبة أو البيع، ولا يقول في النِّكاح: باللهِ ما نكحتُ؛ لاحتمال أنَّه نكحها، ثُمَّ أبانها، ولا<sup>7</sup> يقول في الطَّلاق: باللهِ ما طلَّقتها؛ لاحتمال أنَّه طلقها، ثُمَّ راجعها، أو نكحها.

الحاصل؛ إنَّ الدَّعوى إذا وقعت في سببٍ؛ فاليمينُ يكون على الحاصل عند أبي حنيفة ومحمد؛ لأن المقصود من الأسباب أحكامُها، فيحلف على نفيها، لا على نفي السَّبب، ويكون على السَّبب عند أبي يوسف؛ لأن اليمينَ حقُّ المُدَّعِي، فيحلف على وفق دعواه. كذا ذكر في «الهداية» و«الكافي».

اعلم أنَّ الخلافَ مقيَّدٌ بقيدين:

أحدُهما: أن لا يكون في التَّحليف على الحاصل ضررٌ بالمُلَّعِي، وإن كان يحلفُ على السَّبب اتِّفاقًا، كما إذا ادَّعى شفعةً بالجوار، والمُدَّعَى عليه شافعيٌّ لا يراها؛ يحلفُ على السَّبَب؛ لأن المُدَّعَى عليه يحلفُ على الحاصل، وهو عدمُ حقِّ الشُّفعة بناءً على اعتقاده، فيبطل حقُّ المُدَّعِي.

<sup>1</sup> صحيح البخاري، الشهادات 26، الأيمان 3؛ صحيح مسلم، الأيمان 3. وفيه: «أو ليصمت» مكان «أو ليذر».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بالله خالق.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: فيغلظ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فأنكر.

<sup>5</sup> ح - ما.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: بالبيع.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ح: فلا.

وثانيهما: أن يكون السببُ مما يرتفعُ كالبيع وأخواته، وإن كان مما لا يرتفعُ؛ يحلف على السَّبب اتِّفاقًا، كالعبد المسلم إذا ادَّعي العتقَ على مولاه، فأنكر؛ يحلف باللهِ ما أعتقه.

قيَّدنا بالعبد المسلم؛ لأن العبدَ الكافرَ لو ادَّعى العتقَ على مولاه يحلفُ على الحاصل، ويقول: باللهِ ما هو حُرِّ في الحال؛ لأن الرقَّ يمكن أن يتكرَّرَ عليه، بأن ينقضَ العهدَ، ويلحقَ بدار الحرب، ويُشبَى ثانيًا، ولا يتكرَّرُ على المسلم؛ لأنه إذا ارتدَّ والتحقَ؛ لا يُقبلُ منه إلا الإسلامُ أو السيفُ.

أقول: قوله: «استحلف» إن ذُكِرَ على بناء المعلوم ليدلَّ على قول محمدٍ، وجُعِلَ قوله: «لا بنفيها» إردافًا لقول أبي يوسف؛ لا يطابقُ المتنُ بشرحه؛ لأنه بيَّن في شرح هذا الموضع: أنَّ اليمينَ على السَّبب قولُ أبي يوسف، واليمينَ على الحاصل قولُهما، وإن ذُكِرَ على بناء المجهول تكون المسألةُ وفاقيَّةً، وهي خلافيَّةً.

(ونحلِفُ الوارثَ على العلم) كما لو ورث رجلٌ عبدًا، فادَّعى آخرُ أنَّه له، وأراد استحلافَ الوارث؛ يحلف باللهِ ما يعلم أنَّه عبده. (والمشتري على البتات) كما إذا اشترى من رجلٍ عبدًا، أو وهبه له، فادَّعى آخرُ أنَّه له؛ يحلف المُدَّعَى عليه على البتات، ويقول: باللهِ ما هو عبدُه، والأصلُ فيه: أنَّ التَّحليفَ على فعل نفسه يكون على البتات، وعلى فعل غيره على العلم.

فإن قيل: إذا ادَّعى المشتري أنَّ العبدَ آبقٌ، فأنكرَ البائعُ؛ يحلف على البتات مع أنَّه فعلُ الغير، فكيف يستقيمُ هذا الأصلُ؟ قلنا: المُدَّعِي يدَّعِي عليه تسليمَ المعيب، وهو ينكر، فيكون اليمينُ على فعل نفسه.

وفي «التبيين»: هذا إذا قال المنكرُ: لا عِلْمَ لي في فعله، وأمَّا إذا ادَّعي العلمَ؛ يحلف على البتات، كالمودّعِ إذا ادَّعي أنَّ ربَّ ديعة قبضها.

وفي «الخلاصة»: من قال: إن لم يدخل فلانٌ الدارَ اليومَ فامرأتي طالقٌ، ثُمَّ قالت<sup>1</sup>: إنَّه دَحَلَ؛ يحلف على البتات. (فصلٌ) في الت**ّحالف** 

(وإذا ادَّعى البائعُ ثمنًا أكثر) مما يدَّعيه المشتري، (أو المشتري) أي: إذا ادَّعى المشتري (مبيعًا أكثر) مما يدَّعيه البائغ، (قُفِمَ البينةُ) لأنَّها أقوى لا يُعارِضُها مجرَّدُ الدعوى. (فإن برهنا) أي: أقام كلِّ منهما بينةً؛ (قُفِمَ أثبتهما) يعني: المثبتةُ (للوِّيادة) أَوْلى؛ لأن البينات شُرعتْ للإثبات. وإن كان الاختلافُ في الثمن والمبيع جميعًا؛ يُعتبرُ بيّنةُ البائع في الثمن، وبينةُ المشتري في المبيع نظرًا إلى إثبات الزيادة.

(وإلا؛ دُعِيا إلى التراضي) أي: إن لم يكن لكلِّ بينةٌ قيل للمشتري: ارْضَ بالثمن الذي يدَّعيه البائغ، وإلا؛ فسخنا البيغ، وقيل للبائع: سلِّمْ ما ادَّعاه المشتري من المبيع، وإلا فسخنا البيغ؛ لأن الغرضَ قطعُ الخصومة، وهو يكون بالتراضي، فيجب أن لا يعجل القاضى بالفسخ.

(فإن امتنعا) عن التراضي (استُحلفا) على بناء المجهول، أي2: استحلف القاضي كلًّا منهما؛ لأنه منكرٌ ما يدَّعيه، (وفسخ البيع) سواءٌ كان قبل قبض المبيع أو بعده؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا اختلف المتبايعان والسلعةُ قائمةٌ؛ تحالفا وترادًا» ق، وفيه دلالة على أنَّ القاضيَ يفسخه؛ لأن البيعَ بثمنٍ مجهولٍ فاسدٌ، فلا بُدَّ من النسخ فيه بطلب أحدهما. وقيل: ينفسخُ بنفس التَّحالف، لكنَّ الصَّحيحَ هو الأوَّل، بدليل ما ذكر في «المبسوط»: إنَّ وطءَ الجارية المبيعة يحلُّ بعد التَّحالف.

(وبُدِئ بالمشتري) أي: بدأ القاضي بتحليف المشتري (في الصَّحيح) أي: في النَّقل الصَّحيح عن أبي حنيفة؛ لأن اليمين شُرعتْ لفائدة النُّكول، فإذا نكل المشتري يتعجَّلُ فائدتُه، وهو الإقرارُ أو البذلُ، ولو بُدئ بيمين البائع؛ يتأخَّرُ المطالبةُ بتسليم المبيع إلى زمانِ استيفاء الثمن، فيقدَّمُ ما يتعجَّلُ فائدتُه بالنكول. هذا إذا باع سلعةً بثمنٍ، وإن باع ثمنًا بثمنٍ أو سلعةً بسلعةٍ؛ بدأ القاضي بأتِهما شاء؛ لاستوائهما في فائدة النكول. وقيل: يُقرعُ بينهما في البداية.

(وإن اختلفا في الأجل) أي: إذا 4 ادَّعى أحدُهما أجلًا، فأنكره الآخرُ، (أو شرطِ الخيار، أو استيفاءِ بعض الشَّمن) أي: قبضه، (كان القولُ للمنكر) لأنَّهما اتَّفقا على المبيع والثمن، واختلفا في أمرٍ زائدٍ، فلا يتحالفان، كما لو اختلفا في الحطِّ والإبراء، بخلاف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قال.

<sup>-</sup> اي.

<sup>3</sup> شرح مشكل الآثار للطحاوي، 161/6؛ المعجم الكبير للطبراني، 174/10؛ سنن الدارقطني، 413/3.

 $<sup>^{4}</sup>$  د  $^{-}$  إذا.

الاختلاف في وصف الثمن وجنسه حيثُ يتحالفان فيهما كما في القدر؛ لأن الاختلافَ في الوصف<sup>1</sup> فيما هو دينٌ اختلافٌ في الثَّمن، فيجري التَّحالفُ بينهما.

فإن قيل: الأجلُ يوجبُ نقصانًا في الثَّمَن، فكان ينبغي أن يكون الاختلافُ فيه اختلافًا في وصف الثَّمَن.

قلنا: أصلُ الثَّمن حقُّ البائع، والأجلُ حقُّ المشتري، ولو كان وصفًا للثمن؛ كان حقًّا للبائع.

(أو في الثمن) أي: لو اختلفا في قدر الثمن (بعد هلاك المبيع؛ أَمَرَ) محمدٌ (بالتحالف والفسخ على قيمته) أي: قيمة الهالك. (وجعلا القولَ للمشتري) هذا إذا كان الثّمنُ دينًا، وإن كان عينًا يتحالفان اتّفاقًا؛ لأنَّ المبيعَ في أحد الجانبين قائمٌ، ألا يُرى أنَّهما لو تقايّلًا بعد هلاك أحد العِوَضين؛ يجوز إذا كانا عينين، ثُمَّ يردِّ مثلُ الهالك إن كان له مثلٌ، وقيمتُه إن لم يكن؟ وهذا إذا هلك بعد القبض، وإن هلك قبله وكان الثمنُ مقبوضاً؛ يتحالفان اتّفاقًا. كذا في «الكفاية».

وعلى هذا<sup>2</sup> الخلاف إذا خرج المبيعُ عن ملكه أو تغيَّرَ.

اعلم أنَّ مسألةَ التغيُّر مذكورٌ في «المنظومة»، وقد أهملها المصنِّفُ.

ثُمَّ تغيُّرُه إلى زيادةٍ إن كان من حيثُ الذَّات بعد القبض متَّصلةً كانت أو منفصلةً، متولِّدةً من عينها كالولد وبدل العين كالأرش والعقر؛ يتحالفان عند محمدٍ خلافًا لهما، وإذا تحالفا يترادَّان القيمةَ عنده، إلا إن شاء 3 المشتري أن يردَّ العينَ مع الزيادة. وقيل: يترادَّان رَضِيَ المشتري أو سخط.

قَيَّدنا الزِّيادةَ بقولنا: «من حيثُ الذَّات»؛ لأنَّها لو كانت من حيثُ السّعر يتحالفان، سواءٌ كان قبل القبض أو بعده.

وقيَّدنا بقولنا: «متولدة من عينها»؛ لأنَّها لو لم تكن كذلك يتحالفان اتِّفاقًا، ويكون الكسبُ للمشتري عندهم جميعاً.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا اختلف المتبايعان تحالفا وترادًا»<sup>4</sup>، وهو مطلقٌ غيرُ مقيَّدٍ بقيام السلعة، فيُعملُ به، ولفظُ الترادِّ فيه لا يدلُّ على قيام السِّلعة؛ لأن رَدَّ قيمة المبيع كردِّه.

ولهما: قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا اختلف المتبايعان والسلعةُ قائمةٌ تحالفا وترادًا» 5، وهذا الحديثُ مقيَّدٌ بقيام السلعة، وما رواه محمولٌ على هذا المقيَّد؛ لأن راويَهما ابنُ مسعودٍ، وإذا كان راوي المطلق والمقيَّد واحداً؛ يُحملُ المطلقُ على المقيد اتِّفاقًا، ويُحالُ تركُ القيد 6 إلى غفلة الراوي.

(أو بعد هلاك بعضه) أي: إذا اختلف المتبايعان في الثمن بعد هلاك بعض المبيع، كعبدين مات أحدُهما قبل نقد الثَّمَن عند المشتري؛ (فالتحالفُ ممتنعٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن التحالفَ بعد القبض مشروطٌ بقيام البيّلعة، وهي اسمٌ لجميع المبيع، فإذا هلك بعضه فُقِدَ الشرطُ، (إلا أن يرضى البائعُ بترك حصَّة الهالك) من الثَّمَن؛ لأن الهالكَ قد خرج من أنَّ يكون مبيعًا بترك حصَّته، فصار كأنَّ المبيع هو الحيُّ وحده، فلم يبق الاختلافُ بينهما إلا في ثمن الحيِّ، فيتحالفان، فأيُّهما نكل؛ لزمه دعوى آخر. وفي روايةٍ عن أبي حنيفة: يأخذ من ثمن الهالك ما أقرَّ به المشتري دون الرِّيادة، وتحالفا، وترادًا في الحيِّ. من «الاختيار». (والقولُ للمشتري) مع يمينه عنده؛ لأنه ننكُ النَّائدَ.

(ويأمر) أبو يوسف (بالتحالف في القائم والفسخ فيه) أي: في القائم.

قيل: معناه: يتحالفان على القائم لا الهالك؛ لأن الفسخّ ورد فيه لا في الثاني، وهذا ليس بصحيحٍ؛ لأن المشتري لو حلف: باللهِ ما اشتريتُ القائمَ بحصَّته من الثمن الذي يدَّعيه البائعُ يكون صادقًا فيه؛ لأنَّ من اشترى شيئين بألفٍ إذا حَلَفَ أنَّه ما اشترى أحدَهما كان صادقًا، وكذا البائعُ لو حلف: باللهِ ما بعثُ القائمَ بحصَّته من الثّمن الذي يدَّعيه المشتري يكون صادقًا فيه، فلا يفيدُ التَّحالفُ.

بل الوجهُ: أن يحلفا على القائم والهالك، ويقول المشتري: باللهِ ما اشتريتهما بما يدَّعيه البائع، ويقول البائع: باللهِ ما بِعْتُهما بالثمن الذي يدَّعيه المشتري، فأيُّهما نكل عن هذا الحلف؛ لَزِمه دعوى الآخر، وإن حلفا يُفسخُ العقدُ في القائم لا الهالك، وسقط حصَّةُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الصفة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: وهذا.

<sup>3</sup> د: أن يشاء.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المبسوط للسرخسي، 29/13.

<sup>5</sup> شرح مشكل الآثار للطحاوي، 161/6؛ المعجم الكبير للطبراني، 174/10؛ سنن الدارقطني، 413/3؛ المبسوط للسرخسي، 29/13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: المقيد.

القائم من الثمن، ويلزم المشتري حصَّةُ الهالك من الثَّمَن الذي أقرَّ به المشتري، ولا يلزمه قيمةُ الهالك؛ لأنَّها إنَّما تجبُ عند الانفساخ، والعقدُ لم ينفسخْ في الهالك عنده، فيقسم الثمنُ الذي أقرَّ به المشتري على القائم والهالك على قدر قيمتهما يوم القبض.

(ويجعل) أبو يوسف (القولُ للمشتري) مع يمينه (في قيمة الهالك) إذا اختلفا فيها.

له: اعتبارُ البعض بالكلِّ، وكلُّ المبيع لو كان قائمًا يتحالفان، ولو كان هالكًا لا يتحالفان، فإذا هلك البعضُ وبقي البعضُ؛ يعطِي كلَّ بعض حكمَ كلِّه.

وإن اختلفا في قيمة الهالك يوم القبض؛ فالقولُ للبائع مع يمينه، وأيُّهما أقامَ البينةَ يقبلُ بينتُه، وإن أقاما البينةَ؛ فبينةُ البائع أَوْلي. فإن قيل: المشتري يدَّعِي زيادةً في قيمة القائم، فوجب أن يقبل بيّنتُه.

قلنا: ما وقع فيه الاختلافُ قصداً قيمةُ الهالك، والاختلافُ في قيمة القائم ضمناً، فيرجّح.

(وأمر به فيهما) أي: أمر محمدٌ بالتَّحالف في القائم والهالك؛ لأن الهالكَ لا يمنع التَّحالفَ، فصار كأنَّهما حيّان.

وفي «الحقائق»: محلُّ الخلاف: الهالكُ بعد القبض؛ إذ لو هلك أحدُهما قبل القبض يتحالفان اتِّفاقًا.

(ولو اشترى عبدًا، فباع نصفَهُ، ثُمَّ اختلفا) أي: البائعُ الأوَّلُ مع المشتري الأوَّل في الثمن؛ (فالقولُ للمشتري) عند أبي حنيفة مع يمينه، ولا يتحالفان. (ويأمر) أبو يوسف (بالتّحالف) في النِّصْف الباقي على ملكه، (والفسخ في النِّصْف إن رَضِيَ البائعُ) بقبول النصف بعد التحالف؛ لأنه تعيَّب بعيب الشركة، وإن لم يرض؛ لم يتحالفا، فيكون القولُ للمشتري. (وأمر به) أي: محمدٌ بالتَّحالف (في النِّصفين، فيردُّ القائمَ وقيمةَ المبيع إن رَضِيَ) البائعُ بقبول النصف القائم، (وإلا؛ فقيمتهما) أي: إن لم يرض البائعُ؛ فيردُّ المشتري قيمةَ النصفين بعد التَّحالف، وفسخ البيعُ في العبد كلِّه.

وكلُّ من الأئمة في هذه المسألة مرَّ على أصله في المسألة السابقة، فلا يحتاج إلى بيان الدليل.

(أو في الإجارة) أي: إذا اختلفا في مقدار الأجرة في عقد الإجارة (قبل استيفاء المعقود عليه؛ تحالفا وترادًا) أي: فسخا العقدَ؛ لأن الإجارةَ قبل قبض المنفعة نظيرُ البيع قبل قبض المبيع، والأحكامُ السَّابقةُ فيه من بداية الاستحلاف وترجيح البينة وغيرهما جاريةٌ في الإجارة.

فإن قيل: قيامُ المعقود عليه شرطُ جواز الفسخ، وهو هنا معدومٌ؛ لأنه منفعةٌ.

قلنا: العينُ أقيمتْ مقامَ المنفعة في إيراد العقد عليها، ففي الفسخ يكون كذلك.

(أو بعده) أي: لو اختلفا بعد الاستيفاء (كان القولُ للمستأجر) ولم يتحالفا.

فإن قيل: هذا على أصلهما ظاهرٌ، وأمَّا على أصل محمدٍ؛ فهلاكُ المبيع لم يكن مانعًا عن الفسخ، فكيف صار مانعًا هنا؟ قلنا: كان الفسخُ في المبيع الهالك على قيمته، والمنفعةُ المستوفاةُ لا يمكن الفسخُ فيها ولا في قيمتها؛ لأنَّها غيرُ متقوِّمةٍ في

(أو المولى والمكاتبُ في البدل) أي: إذا اختلفا في مقدار بدل الكتابة؛ (فالتحالفُ منتفِ) عند أبي حنيفة، والقولُ للعبد مع يمينه. (وقالا: يتحالفان وتفسخُ<sup>1</sup>) الكتابةُ؛ لأنَّهما اختلفا في بدلِ عقدٍ يقبلُ الفسخَ، فصار كالبيع.

وله: إنَّ التحالفَ جاز فيما إذا نكل أحدُهما لزمه دعوى الآخر، والمكاتبُ إذا نَكَلَ لا يلزمه شيءٌ؛ لتمكُّنه من الفسخ بالتَّعجيز، ولا كذلك البيعُ؛ لأنه لازمٌ من الجانبين.

(أو الزُّوجان) أي: إذا اختلف الزُّوجان، سواءٌ كان النكاحُ قائمًا بينهما أو لم يكن، (في متاع البيت، فما يصلح للرِّجال) كالقلنسوة والقباء والسلاح ونحوها (كان له) أي: للزوج المُدَّعِي مع يمينه؛ لأن الظاهرَ شاهدٌ له، فكان في يده حُكمًا، والقولُ في الدَّعوى لصاحب اليد، (أو للنساء؛ فلها) أي: ما يصلح للنساء كالمقنعة والخلخال ونحوها يكون للزُّوجة المُدَّعِية، (أو لهما؛ فله) يعني: إذا صَلُحَ للزَّوجين كآنية البيت؛ فهو للزوج عند أبي حنيفة؛ لأن المرأةَ وما في يدها في يد الزوج، فالقولُ لصاحب اليد. (أ**و ورثةُ** أحدهما) أي: إذا مات أحدُ الزَّوجين، واختلف وارثُه (مع الآخر؛ فالصَّالحُ لهما للباقي منهما) أي: يكون للحيّ عند أبي حنيفة؛ لأن اليدَ ثابتٌ للحيّ لا للميت.

(ويأمر لها بجهازِ مثلها) يعني: يجعل أبو يوسف ما يجهرُ به مثلُها في حالة الموت والحياة لها  $^1$ ، (والباقي  $^2$  له) أي: للزوج مع يمينه؛ لأنَّها تأتي بالجهاز عادةً، وكان الظاهرُ شاهدًا لها، وهو أَوْلى من ظاهر يد الزوج، ولا معارِضَ في الباقي من جهازها، فيدفع للزوج.

(وأمر بصرفه إليه) أي: أمر محمدٌ في الحالتين بدفع ما يصلح لهما إلى الزوج، (أو إلى ورثته) لأنَّ الورثة خلفاءُ الميت، فلا يتغيَّرُ الحكمُ فيما يصلح لهما بالموت، كما لا يتغيَّرُ فيما يصلح لأحدهما، والطلاقُ والموتُ سواءٌ في هذا.

فالحاصلُ: إنَّهم اتَّفقوا أنَّ ما يصلح لأحدهما؛ فهو لمن يصلحُ له في الحياة والموت حتى يقوم ورثتُه مقامَه، واختلفوا فيما يصلح لهما، فأبو حنيفة جعله للزَّوج في حياتهما، وللباقي منهما بعد موت أحدهما، وأبو يوسف جعل لها ما يجهزُ به مثلُها في الحالتين، ومحمدٌ جعله للزَّوْج في الحالتين.

(ونفينا الحكمَ بقسمته بينهما) يعني: قال زفر: ما يصلحُ لهما يُقسمُ بينهما نصفين؛ لاستوائهما في الدَّعوى وفي اليد، وقال في غيره مثلَ ما قال أبو حنيفة.

(ولو كان أحدهما) حيًا كان أو ميتًا (مأذونًا؛ فهو) أي: المتاعُ الصَّالحُ لهما (للحرِّ) عند أبي حنيفة؛ لأن يدَه أقوى، ويدُ المملوك ليس بيدِ ملكِ.

اعلم أنَّ المذكورَ في «الهداية» و«الجامع الصغير» للصَّدر الشهيد وفخر الإسلام وصدر الإسلام وقاضي خان: أنَّ كونَ المتاع للحرِّ في هذه المسألة إذا كان في حياتهما، وأمَّا إذا كان بعد موت أحدهما؛ فالمتاعُ للحيِّ؛ لأن الميتَ لا يَدَ له، فخلتْ يدُ الحيِّ عن المعارض. وأما شمسُ الأئمة السرخسيّ؛ فقد ذكر في «شرح الجامع الصغير»: وكذلك إن مات أحدُهما؛ فهو للحرِّ منهما. وهذا على إطلاقه قولُ أبي حنيفة، والمتنُ موافقٌ لِمَا قاله الإمامُ السرخسيُّ.

(وقالا: حكمهما كالحرين) يعني: حكمُ الزَّوجين اللذين أحدُهما مأذونٌ أو مكاتبٌ إذا اختصما في متاعٍ يكون كاختصام الزوجين الحرَّين؛ لأنَّ للمأذون والمكاتب يدًا معتبرةً في الخصومات، حتى لو اختصم المولى والمكاتبُ في شيءٍ هو في أيديهما؛ يُقْضَى بينهما لاستوائهما.

### (فصلٌ) فيمن لا يكون خصمًا

(إذا ادَّعى الخصمُ) يعني: إذا ادَّعى رجلٌ على آخرَ دعوى ملكِ عينٍ في يده، فقال المُدَّعَى عليه: (إنّ الغائبَ أودعني هذا الشيءَ، أو رهنه، أو غصبته منه، أو استأجرته، وأقام بينةً؛ فليس بخصمٍ) أي: لا يكون ذو اليد خصمًا للمُدَّعِي؛ لأنه أثبتَ 3 ببينته أنَّه وصل إليه من جهة فلانٍ، وأنَّ يدّه ليست يدّ خصومةٍ.

قيَّدنا بدعوى ملك؛ لأنه لو ادَّعى عليه الفعلَ، بأن قال: غصبتَه منِّي أو سرقتَه؛ لا تندفعُ 4 الخصومةُ وإن أقام ذو اليد البينةَ على الوديعة.

فإن قيل: ذو اليد خصمٌ ظاهرًا، ودفعُ الخصومة عن نفسه تابعٌ لثبوت الملك للغائب، وهذه البينةُ لم يثبِتْهُ، فكيف يُثبتُ التابعُ بلا ثبوت الأصل؟

قلنا: هذه البينةُ تقتضي أمرين: أحدهما: الملكُ للغائب، وهو ليس بخصمٍ فيه؛ إذ لا ولايةَ له في إدخال شيءٍ في ملك غيره بلا رضاه، وثانيهما: دفعُ الخصومة عنه، وهو خصمٌ فيه، فكانت مقبولةً، كمن وكَّل وكيلاً ينقل أَمَته، فأقامت البينةَ أنَّه أعتقها؛ يُقبلُ في قصر 5 يلا الوكيل عنها، ولا يُقبلُ في وقوع العتاق ما لم يحضر الغائبُ.

(وإن قال شهودُه: لا نعرف من أَوْدَعه؛ لم تندفع<sup>6</sup>) الخصومةُ عن ذي اليد؛ لاحتمال أن يكون المودعُ هو المُدَّعِي. قيَّد بقوله: «من أودعه» ليدخل فيه المؤجرُ والراهنُ والمعيرُ؛ لأن اليد في الكلّ يدُ وديعةٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – لها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وبالباقي.

<sup>3</sup> د: أثبتت.

<sup>4</sup> ح: يندفع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يقبل وقصر.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يندفع.

(أو نعرفه بوجهه) يعني: لو قال شهودُ ذي اليد: نعرفُ المودعَ بوجهه لو رأيناه، (دون نسبه؛ فهي) أي: الخصومةُ (مندفعةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن القضاءَ لا يقعُ على الغائب ليُشترطَ العلمُ باسمه ونسبه، وإنَّما يقضي على المُدَّعِي بالدَّفْع عن ذي اليد، وهما معلومان، وهو أثبتَ بيّنته أنَّه ليس بخصم لهذا المُدَّعِي. (ويخالفه) أي: قال أبو يوسف: لا يندفع الخصومةُ (إن كان معروفًا بالحيلة) لأنه قد يأخذ مالَ إنسانٍ غصباً، ثُمَّ يدفع في السرِّ إلى من يريد السفرَ حتى يودعَه عند الشَّاهدين، فإذا طلب المالكُ يقيمُ ذو اليد البيِّنةَ على أنَّ فلانًا أودعه، فتندفعُ<sup>1</sup> الخصومةُ، فيبطلُ حقُّه، وأما إذا كان صالحاً غيرَ معروفٍ بالحيل؛ تندفع الخصومةُ. (لا مطلقًا) أي: قال محمدٌ: لا يندفع الخصومةُ معروفاً كان بالحيلة أو لا، وإنَّما يندفعُ إذا عرف الشَّهودُ ذلك الرجل باسمه ونسبه؛ لأن الخصومة توجُّهتْ على ذي اليد بظاهر يده، فلا تندفعُ<sup>3</sup> إلا بالحوالة على رجل يمكن اتِّباعُه، والمعرفةُ بالوجه لا يكون معرفةً، حتى من حلف لا يعرفُ وهو يعرفُه بوجهه دون اسمه ونسبه لا يحنثُ، فصار هذا بمنزلة قول الشهود: لا نعرفُه أصلًا.

فهذه المسألةُ مخمّسةٌ؛ لأن لخمسةٍ من العلماء فيه أقوالًا: ثلاثةٌ منها مذكورةٌ في الكتاب، والرابعةُ: إنَّ عندَ ابن أبي ليلي تندفعُ<sup>4</sup> الخصومة وإن لم يُقِم البينة على الوديعة؛ لأنه ثبت ما أقرَّ به بمجرَّد إقراره أنَّ يدَه يدُ حفظٍ. والخامسةُ: إنَّ عند ابن شُبْرمة: أنَّها لا يندفعُ وإن أقام البينةَ؛ لأنَّها إنَّما يندفعُ عنه بعد إثبات الملك لغيره، وهو لا يقدرُ عليه؛ لأنه لا ولاية لأحدِ على غيره في إدخال شيءٍ في ملكه بغير رضاه.

(وإن قال: ابتعته منه) أي: من الغائب (كان خصمًا) لأنه اعترف بأنَّ يدَه يدُ ملكِ.

(أو ابتعته من فلانِ) أي: إذا قال المُدَّعِي: هذا الشيءُ اشتريته من فلانِ، (وقال ذو اليد: أودعنيه) فلانٌ؛ (اندفعت) الخصومةُ (بغير بيّنةٍ) لأنَّهما اتَّفقا على أنَّ أصلَ الملك في المُدَّعَى لغيرهما، فلا يكون ذو اليد خصمًا، إلا أن يقيم المُدَّعِي البينة أنَّ فلانًا وكُّله بقبضه؛ لأنه أثبت بالبينة أنَّه أحقُّ بالإمساك منه.

هذا إذا قال: أودعنيه فلانٌ، وأمَّا لو قال: أودعنيه وكيلُ فلان؛ فلا يندفعُ إلا ببينةٍ؛ لأن المُدَّعي ينكرُ وصولَ شيءٍ 5 إليه من جهة وكيله، وذو اليد ينكرُ وصولَه إليه من جهةِ من اشترى هو منه.

(أو سُرِقَ منِّي) أي: إذا قال المُدَّعي: سُرقَ هذا الشيءُ مني6، (وقال ذو اليد: أودعينه فلانٌ، وأقام بينةً؛ كان خصمًا، وحَكَمَ بسقوطها) أي: حكم محمدٌ بسقوط الخصومة عن ذي اليد، وهو القياسُ. وقالا: لا يسقطُ.

**له**: إنَّه لم يدَّع عليه السرقةَ، بل ادَّعاها على المجهول، فلا يُعتبرُ، فيبقى<sup>7</sup> دعوى الملك، وهو ليس بخصم فيه.

ولهما: إنَّ هذا بمنزلة دعوى السَّرقة على ذي اليد؛ لأن الفعلَ يستدعي فاعلًا، والظاهرُ أنَّه ذو اليد، لكن لم يعيّنه دفعًا للحدّ عنه، ولهذا لو قال: غصب منّى تندفعُ<sup>8</sup> الخصومةُ<sup>9</sup>؛ لأنه لا حَدَّ فيه.

(**أو أنَّ العينَ التي في يده)** يعني: إذا ادَّعي على آخرَ أنَّ هذا الشيءَ الذي في يدك (كانت في يدي أمس، وبرهنَ؛ يأمر) أبو يوسف (بتسليمها إليه) وقالا: لا يؤمر به.

له: إنَّ اليدَ مقصودٌ كالملك، فيقبلُ البينةُ عليه، كما لو أقرَّ ذو اليد أنَّها كانت في يده أمس.

ولهما: إنَّ الشهادةَ قامتْ على المجهول؛ لأن اليدَ متنوّعةٌ إلى يد ملكِ وعاريةِ وغصب، وأحكامُها مختلفةٌ، والشهادةُ على المجهول لا يصحُّ، بخلاف إقرار المُدَّعَى عليه باليد؛ لأن الإقرارَ بالمجهول صحيحٌ.

(فصلٌ) فيما يدَّعيه الرجلان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيندفع.

<sup>2</sup> ح: يندفع.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يندفع.

<sup>4</sup> ح: يندفع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: الشيء.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فبقي.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ح: يندفع.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ح - الخصومة.

(وإذا تنازعا عينًا في يدِ ثالثٍ) مثلًا: إذا ادَّعى كلُّ منهما أنَّ الدارَ التي في يد فلانٍ كلّها ملكُه، وأنكر ذو اليد، (وبرهنا؛ قُضِيَ بها بينهما) أي: بالعين بين المُدَّعِيين أنصفين، (ولا نُقرعُ) أي: قال الشافعيُّ: يقرعُ القاضي بينهما؛ لأن القرعةَ لتعيين المستحقِّ أصلٌ في الشرع كما في القسمة.

ولنا: إنَّ العينَ قابلةٌ للاشتراك، ولم يَجُزْ ترجيحُ إحدى البينتين، فيقضى بينهما نصفين، والقرعةُ لتعيين الاستحقاق يكون قمارًا، وهو حرامٌ، وإنَّما يقرعُ في القسمة لنفي التهمة لا للاستحقاق، ولهذا جاز للقاضي التعيينُ بغير قرعةٍ.

(**ولم يرجِّحوا بالعدالة**) يعني: قال مالكُّ: يرجَّحُ أعدلُ البينتين، فيقضى بها؛ لأن الشهادةَ تصير<sup>2</sup> حجَّةً بالعدالة، فيكون الأعدلُ أقوى.

ولنا: إنَّ المقصودَ. وهو الامتناعُ عن الكذب. حصل بكلّ 3 منهما، فلا يرجّعُ بالأعدليَّة إحداهما.

(ولا ترجيحَ بكثرة الحجج) يعني: إذا أقام أحدُ المتنازعين شاهدين، والآخرُ أربعةَ شهودٍ؛ فهما سواءٌ؛ لأن التَّرجيحَ إنَّما يكون بقوَّة في الدَّليل، لا بكثرته كما عرف في الأصول.

(ونقدِّمُ بيّنةَ الخارج على ذي اليد في الملك المطلق) يعني: إذا تنازعا في ملكٍ مطلقٍ، وأقام الخارجُ وذو اليد بينةً على الملك المطلق؛ فبينةُ الخارج أَوْلي عندنا، وبينةُ ذي اليد عند الشافعيّ.

قيَّد بالملك المطلق؛ إذ لو كان دعواهما النتاجَ يُقْضَى لذي اليد اتِّفاقًا. من «الحقائق».

له: إنَّ بينةَ ذي اليد تتقوَّى 4 باليد، وكان أُولى بالقبول كما في النتاج.

ولنا: إنَّ بينةَ الخارج يثبتُ الملكَ من كلِّ وجهٍ، وبينةُ ذي اليد يثبت من وجهٍ؛ لأن الملكَ ثابتٌ له من وجهٍ باليد، والبيناتُ ترجَّحُ بكثرة الإثبات، بخلاف النتاج؛ لأن اليدَ لا يدلُّ عليه، فأمكن الترجيحُ بها.

(ولو ادَّعى أحدُ ثلاثةٍ في يدهم دارٌ كلّها) مفعولُ «ادَّعى». (والآخرُ ثلثيها، والآخرُ نصفَها، وبرهنوا) أي: أقام كلُّ منهم برهاناً على ما ادَّعاه، فليُفرضُ أسمُ مدَّعِي الكلّ: كاملًا، ومدَّعِي الثلثين: ليئًا، ومدَّعِي النصف: نصرًا، (فهي مقسومةٌ) عند أبي حنيفة (بالمنازعة أربعةً وعشرين) مفعولُ ثانٍ لـ«مقسومة». (للأوَّل) أي: للكامل (خمسةَ عشر) وهي خمسةُ أثمان الدار.

بيانُهُ: إِنَّا نجعلُ الدارَ ستَّةً؛ لاحتياجنا إلى النصف والثلثين، وأقلُ مخرجه ستةً، في يد كلٍّ منهم سهمان، ومعلومٌ أنَّ بينة كلٍ منهم على ما في يد النصر، على ما في يد النصر، ومن يله على ما في يد الكاملُ والليثُ على ما في يد الكاملُ والليثُ على ما في يد الكاملُ والليثُ نصفَهُ في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ ونصفُه في يد الكاملُ والنصفُ الآخرُ وهو سهم المنهن المنهن المنهن المنهن مخرجُ النصف وهو اثنان الليم ستّة، فصار اثني عشر، ثُمَّ الكاملُ والنصرُ اجتمعا على ما في يد الليث، وهي أربعة، فالكاملُ يدَّعِي كلَّه والنصرُ رُبُعَه؛ لأنه يقول: حقّي النصف ستّةٌ، وقد أخذت الثلثُ أربعةً، وبقي لي سدس من الدار، وهو سهمان: سهم في يد الليث، وسهم في يد الكامل، وثلاثةً منهم ثمانية، ثمَّ اجتمع الكاملُ والليثُ على الثمانية التي في يد النصر، فأربعةٌ سكمتُ للكاملُ والليث نصفان؛ لا ستوائهما في المنازعة، فحصل للكامل والليث نصفان؛ لا ستوتهما في يده المنصر، وأربعةٌ والنصرُ والنصرُ فيما في يد الليث، فالنصرُ يدّعي ربع ما في يده، وهو سهمان، فسلمتُ ستةٌ للكامل، واستوتُ مناؤعي مناؤعي نصفَ ما في يده أربعةً، والنصرُ على ما في يد الليث، فالنصرُ يدّعي ربع ما في يده، وهو سهمان، فسلمتُ ستةٌ للكامل، واستوتُ مناؤعي نصفَ ما في يده أربعةً، والنصرُ على على ها في يده الليثُ والنصرُ على ما في يد الكامل سهمان، في يده الكامل مما في يد النصر ستةٌ، ومما في يد الليث سبعةٌ، فيأخذ الليثُ أربعةً، والنصرُ سهمين، فبقي في يد الكامل سهمان، فحصل للكامل مما في يد النصر ستةٌ، ومما في يد الليث سبعةٌ، ومما في يده سهمان، فحصة خمسة عشر.

<sup>1</sup> د: المدعين.

<sup>2</sup> ح: يصير.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لكل.

<sup>4</sup> ح: يتقوى.

ح. يىھوى. <sup>5</sup> د: فلنفرض.

 $<sup>^{6}</sup>$  د - في يد الليث وسهم.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فثلاثة.

(وللثاني ستةٌ) وهي ربعُ الدار، يعني: حصل لليث مما في يد النصر سهمان، ومما في يد الكامل أربعةٌ، وذا ستةٌ. (وللثالث ثلاثةٌ) وهي ثمنُ الدار، يعني: حصل للنصر مما في يد الليث سهمٌ، ومما في يد الكامل سهمان، وذا ثلاثةٌ.

وبالاختصار: يكون من ثمانيةٍ: خمسةُ أثمانها للكامل، وربعُه سهمان لليث، وثمنُه سهمٌ للنصر؛ لأنَّ بين الأنصباء موافقةً بالثلث، فيأخذ كلُّ واحدٍ ثلثَ ما حصل له.

(وقالا بالعول مائةً وثمانين) بالنصب مفعولٌ ثانٍ لـ«مقسومة». بيائه: إنَّ الدارَ بينهم أثلاث، فالكاملُ والليثُ اجتمعا على ما في يد النصر، فالكاملُ يدَّعي كلَّه، والليثُ بنصفه، وأخذ أقلَّ عددٍ له نصف، وذا اثنان، فيضرب الكاملُ بكلِّه سهمين، والليثُ بنصفه، فعالتْ ما في يد الليث، فالكاملُ يدَّعي كلَّه، والنصرُ يدَّعي ربعَه، ومخرجُ الربع أربعة، فيضربُ هذا بربعه وذا بكلِّه أربعة، فعالتْ ما في يد الليث إلى خمسة، ثُمَّ الليثُ والنصرُ اجتمعا على ما في يد الكمل، فالليث يدَّعي نصفَ ما يده، والنصرُ يدَّعي ربعَه، والنصفُ والربعُ يخرجان من أربعة، فيجعل ما في يده أربعة، وفي المال سعة، فنصفه سهمان لليث، وربعُه سهم للنصر، وبقي الربعُ للكامل، فحصل هنا ثلاثةٌ وخمسةٌ وأربعة، وانكسر حسابُ الدَّار على هذا، فوجدناها متباينةً، فضربنا الثلاثة في الأربعة، وصار اثني عشر، ثُمَّ ضربنا اثني عشر، ثُمَّ ضربناها في أصل المسألة، وهي ثلاثة، وصار مائةً وثمانين، في يد كلِّ واحدٍ منهم ستون، (فللأولُ أ) أي: للكامل (مائةٌ وثلاثةً وأربعون، فصار المجموعُ مائةً وثلاثةً. (وللثاني له، وأخذ من النصر ثلثي ما في يده، وهو أربعون، ومن الليث أربعة أخماسه، وهي ثمانيةٌ وأربعون، فصار المجموعُ مائةً وثلاثةً. (وللثاني خمسون) لأنَّ الليث أخذ نصفَ ما في يد الكامل، وهو ثلاثون، وثلث ما في يد النصر، وهو عشرون. (وللثالث سبعةٌ وعشرون) لأنَّ الليث أخذ خمسَ ما في يد الليث، وهو اثنا عشر، وربعَ ما في يد الكامل، وهو خمسة عشر.

لهما: إنَّ الصحابةَ أجمعوا على القسمةَ بطريق العول في الميراث وقضاءِ ديونٍ على الميت إذا لم تَفِ تركتُه، ومسألتُنا شبيهةٌ بذلك في كون الحقوق متعلِّقةٌ بالمال المتضايق عنها.

وله: إنَّ القسمةَ بطريق المنازعة هي الأصلُ، فلا يُعدلُ عنها إلا فيما انعقد الإجماعُ عليه، ومسألتُنا ليستْ بشبيهةٍ بحقوق الغرماء؛ لأنَّها ثابتةٌ في الذَّمَة، ولا تضايُقَ فيها، وحقوقُ أصحاب الفروض لَمَّا كانت ثابتةٌ على الشُّيوع، ولم يوجدُ دعوى واحدٍ منهم على شيءٍ معيَّنٍ؛ صارتْ في معنى التَّابت في الذَّمَة، وفي مسألتنا يدَّعِي أحدُهم كلَّ الدار، وهو شيءٌ معيَّنٌ، فمع ثبوت حقِّه فيها مستحيلٌ أن يثبتَ حقُّ الآخر، فيقسمُ بالمنازعة.

(ولو كانت) الدارُ (في يد غيرهم) أي: غير المتنازعين فيها، فقال أحدُهم: اشتريتُ كلّها بألفِ درهم، وقال آخرُ: اشتريت نلقها بستمائة، وأقاموا البينة على ذلك، فيُقضى بها لهم، (فهي مقسومةٌ على اثني عشر) عند أبي حنيفة. بيائه: إنّا نحتاج إلى حسابٍ له ثلثان ونصفٌ، وأقلّه ستةٌ، فاللّيثُ يدَّعِي أربعةً، والنصرُ ثلاثةً، ولا منازعة لهما في سهمين، فهما للكامل، فخلا سهمٌ عن دعوى النّصَر، وتنازع الكاملُ والليثُ فيه، فضربنا مخرجَ النّصْف في ستةٍ، فصار اثني عشر، (للأوّل سبعةٌ) لأن الليث لا يدَّعِي أكثرَ من ثمانيةٍ، والنصرَ لا يدَّعِي أكثرَ من ستّةٍ، فسيَلِم للكامل أربعةٌ، وتنازع الكاملُ والليثُ في سهمين، لكلّ منهم سهمان، فإذا أصاب للكامل سبعةٌ مرّةً أربعةً ومرّةً سهمان ومرّة سهم، وهي من اثني سهم، وبقيت ستّةٌ استوتْ منازعتهم فيها، فلكلّ منهم سهمان، فإذا أصاب للكامل سبعةٌ مرّةً أربعةً وثمانون وثلثُ درهم. (وللثاني ثلاثةٌ من اثني عشر؛ لأنه أصابَ له مرّةً سهمان، وذلك سدسٌ ونصفُ سدسٍ، فعليه من الألف مائتان وخمسون؛ لأنه لما ادَّعي شرى الثلثين بستمائة؛ فقد ادَّعي بإزاء الجميع تسعمائةٍ، وقد حصل له ربعٌ . (وللثالث سهمان) وهو سدسٌ من اثني عشر، فعليه من الألف مائةً وستّة وستون وثلثان.

(وقالا: ثلاثة عشر) يعني: الدارُ مقسومة عندهما بطريق العول على ثلاثة عشر؛ لأن مدّعَى الكامل كلُّ الدار، وهي ستة، ومدَّعَى الليث الثلثان، وهي أربعة، ومدَّعَى النصر النصف، وهو ثلاثة، فإذا اجتمعت يكون ثلاثة عشر، (ستة وأربعة وثلاثة) يعني: للكامل ستَّة، ولليث أربعة، وللنصر ثلاثة، فيكون على كلٍّ واحدٍ من الثمن بقدره. وبيانه: أن تقسم الألف على ثلاثة عشر، فيخرج من القسمة ستة وسبعون واثنا عشر جزءاً من درهم، فيكون على الكامل من الألف أربعمائة وأحد وستون وسبعة أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءاً من درهم،

 $\dots$ د – لأنه لما ادعى شرى  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: للأول.

وعلى النصر نصفُه، وذلك أمائتان وثلاثون وعشرة أجزاء من ثلاثة عشرَ جزءاً من درهم، وأمّا بيانُ ما على الليث؛ فيُقسمُ تسعمائةٌ على ثلاثة عشر؛ لأنّه لما ادَّعى شرى الثلثين بستمائةٍ؛ فقد ادَّعى بإزاء الجميع تسعمائة، فخرج من القسمة تسعةٌ وستون وثلاثةُ أجزاءٍ من ثلاثة عشر جزءاً من درهم، فعلى ذلك يكون على الليث مائتان وستّةٌ وتسعون واثنا عشر جزءاً من ثلاثة عشر جزءاً من درهم،

(أو أحدُ اثنين) يعني: إذا ادَّعى خارجان، فأقام أحدُهما البينةَ (على شراء كلّها، والآخرُ على نصفها؛ فله) أي: للكامل (ثلاثةُ الأرباع، وللآخر الآخرُ) أي: للنصر الربعُ من الدار عند أبي حنيفة بطريق المنازعة؛ لأن النصرَ لا ينازِعُ الكاملُ في نصفها، فسَلِمَ له، فاستوتْ منازعتهما في النصف الآخر، فيتنصّفُ بينهما، فحصل للكامل ثلاثةُ أرباعها، وللنصر ربعُها، والمجموعُ أربعةً. (وقالا: أثلاثًا) يعني: قالا: يُقسمُ الدارُ بينهما أثلاثاً بطريق العول؛ لأنَّ الدارَ جُعلتْ سهمين؛ لادِّعاء النصر نصفَها، والكاملُ يدَّعِي كلَّها، فله سهمان، وله سهم، فيعولُ إلى ثلاثةٍ.

(ولو كانت) أي: الدارُ في المسألة السابقة (في يدهما؛ سُلِّمَ للأُوَّل نصفُها بقضاءٍ) لأن الكاملَ خارجٌ في النصف الذي في يد النصر، فيقبلُ بينتُهُ، (ونصفُها بغيره) أي: بغير قضاءٍ؛ لأن النصرَ لا يدَّعيه.

(أو كلِّ منهما) أي: إن ادَّعى كلِّ من الخارجين (أن زيدًا باع ملكه من صاحبه) أي: من المُدَّعِي الآخر، (والثمنُ مختلفٌ) مثلًا: إذا كان دارٌ في يد زيدٍ، فادَّعى عمرٌو أنَّها ملكُه باعها زيدٌ من بكرٍ بمائة دينارٍ، وادَّعى بكرٌ أنَّها ملكُه باعها من عمرو بألف درهمٍ، (وبرهنا؛ يقضي بها) أي: أبو يوسف بالدار (بينهما ملكًا) بغير بيعٍ ولا شيءٍ من الثَّمَن؛ لأن البيِّنتين على البيع تعارضتا، فسقطتا، فبقي دعوى الملك المطلق، فقْبِلتا فيه. (وحكم به) أي: محمدٌ بملك الدار، (وببيع كلٍّ منهما) أي: من المُدَّعِين (نصفَها بنصفه) أي: نصفَ الدار بنصف الثَّمَن؛ لأن العمل بالبينات واجبٌ مع الإمكان، وهنا ممكنٌ بهذا الوجه، فلا يتهاتران.

(أو اثنان) أي: إذا ادَّعى اثنان (نكاحَ امرأةٍ) وأقام كلِّ منهما بيِّنةً على أنَّها تزوّجته 3، (لم يُقْضَ بواحدةٍ من البينتين) لأن النكاحَ لا يقبل الاشتراكَ، (ويُرجعُ إلى تصديقها) يعني: يكون هي زوجةً لمن صدَّفتْه منهما؛ لأن النكاحَ مما يحكمُ بتصادق الزَّوجين، وكذا إذا أقرَّتْ بأنَّ نكاحَ أحدهما أسبقُ، إلا إذا كانتْ في بيت أحدهما، أو دخل بها أحدُهما، فيكون هو أَوْلى، ولا يُعتبرُ قولُها؛ لأنه دليلٌ على سبق عقده، إلا أن يقيمَ الآخرُ البينةَ أنَّه تزوَّجها قبله، فيكون هو أَوْلى؛ لأن التَّصريحَ يفوقُ الدِّلالةَ.

(أو كلِّ منهما) أي: إذا ادَّعَى كلِّ من الخارجين (أنَّه اشترى هذا العبدَ من آخرَ) أي: من ذي اليد بلا تاريخ، (وبرهنا؛ يخيّر كلُّ منهما) لأن عقدَه كان على كلِّه، فتغيَّر إلى النصف، فيتخيَّر، (فإن شاء أخذ نصفَه) أي: نصفَ العبد (بنصف الثَّمَن، وإلا تَرَكُ، فإن قُضِي به بينهما) أي: حكم القاضي بالعبد بين المُدَّعِيين، (فقال أحدُهما: لا أختار) الشِّراءَ، بل أختار الفسخَ، (لم يأخذ الآخرُ جميعه) لأنَّ البيعَ انفسخ في نصفه بييّنة صاحبه، فلا يكون له أخذُه بعد الانفساخ، وأمَّا قبل القضاء؛ فله أن يأخذ جميعَه؛ لأنَّه أثبت بينته أنَّه اشترى الكلَّ، ولم يقع المزاحمة بالقضاء، كما أنَّ أحدَ الشَّفيعين إذا سلَّم قبلَ القضاء؛ فللآخر أن يأخذ كلَّ المبيع، وإن سلَّم بينته أنَّه اش يأخذ إلا النصفَ؛ لأن الانقسامَ إنَّما يصيرُ للمزاحمة بضرورة القضاء بينهما.

(فإن وقّت أحدُهما) أي: إن ذكر أحدُ المدَّعيين وقتًا وتاريخًا (قرّم) صاحبُ التاريخ، (أو وقّتا) أي: ذكر كلُّ وقتًا (قدِّم الأسبقُ) تاريحًا؛ لأنه أثبتَ الملكَ لنفسه في زمانِ خالِ عن المنازعة، ثُمَّ لا يُقْضَى بعده لغيره، إلا إذا تلقّي الملك منه.

(أو أهملا) أي: إن لم يذكرا تاريخًا (ومع أحدهما قبضٌ) أي: والحالُ أنَّ العينَ في يد أحدهما (قُدِم) لأن تمكُّنَه من قبضه دليلٌ على سبق شرائه، لا على الغصب حملًا على الصَّلاح.

(أو أحدهما) أي: إن ادَّعي أحدُهما (شراءً، والآخرُ هبةً، وقبضا) كلاهما من شخصٍ معينٍ، وأقاما البينة، ولا تاريخ معهما، (قُدِّمَ الشراءُ) لكونه أقوى؛ لأنَّه معاوضةٌ من الجانبين، ومثبتٌ للملك بنفسه.

(أو أحدُهما شراءً) أي: إذا ادَّعى أحدهما شراءَ عينٍ من رجلٍ، (وامرأةٌ أنَّه مهرُها) أي: ادَّعت امرأةٌ ذلك الرجلَ أنَّه تزوَّجَها على ذلك العين، (وبرهنا؛ يَحكمُ به بينهما) أي: قال أبو يوسف: يقضى به بينهما؛ لأن سبب كلِّ منهما عقدُ معاوضةٍ، ومثبتٌ للملك بنفسه، فيتنصّفُ بينهما؛ لاستوائهما في السبب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيخرج.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: زوجته.

<sup>4</sup> د: نصف.

فإن قلت: الشراءُ أقوى؛ لأنَّ فيه مبادلة مال بمال.

قلنا: النكاحُ أقوى بوجهٍ آخرَ، وهو أنَّه لا يبطلُ بالهلاك قبل التَّسليم، بخلاف الشِّراء، وأنَّ تصرُّفَها في المهر جائزٌ قبل القبض، بخلاف المشترى.

(ولها بنصف القيمة) أي: يحكم أبو يوسف للمرأة بنصف قيمة العين على الزَّوج تتميماً للمهر؛ لأنَّ المستحقّ ظَهَر في نصفه، ويرجع المشتري عليه بنصف الثَّمَن إن كان نَقَده.

(وقدَّم) أي: محمدٌ (الشراء) وجعل العينَ للمشتري، (وحكم لها بكمالها) أي: محمدٌ للمرأة بكمال قيمة العين؛ لأنَّهما لو اشتركا في المُدَّعَى يبطلُ نصفُ حقِّ كلٍّ منهما، وإذا قُرِّمَ الشراءُ يكون الكلُّ للمشتري، ثُمَّ يصيرُ الرجلُ متزوِّجًا للمرأة على عين الغير، فيصحُّ التسميةُ، فتجب قيمتُه، وهذا أولى؛ لأن فيه عملاً بالحجَّتين.

(أو رهنًا وقبضًا) يعني: إذا ادَّعى أحدُهما رهنَ عينٍ وقبضَه من ذي اليد، (والآخر) أي: ادَّعى الآخرُ منه (هبةً وقبضاً، وبرهنا) ولم يكن مع أحدهماتاريخٌ؛ (قُدِّم الرهنُ) استحسانًا، وكان القياسُ أن يكون الهبةُ أَوْلى؛ لأنَّها يُثبتُ الملكَ، والرهنَ لا يُثبِّته، والبينةُ المثبتةُ للزيادة أَوْلى.

وجهُ الاستحسان: إنَّ الرهنَ مضمونٌ، والهبةَ أمانةٌ عند ذي اليد، فالمضمونُ أقوى، فيكون أَوْلى.

هذا إذا لم تكن الهبةُ مشروطةً بعوضٍ، وإن كانتْ؛ فالهبةُ أُولي؛ لأنَّها في معنى البيع انتهاءً.

(وإن برهن الخارجان على الملك) أي: على الملك<sup>1</sup> المطلق، (والتّاريخ قُدِّم أسبقُهما) أي: أسبقُ التاريخين.

(وإن ادَّعيا الشراءَ من واحدٍ) يعني: لا من اثنين. قال صاحبُ «الهداية»: معنى قول القدوريِّ: من واحدٍ: من غير صاحب اليد. وفيه تأمُّلٌ، ولا حاجةً إليه؛ إذ الحكمُ كذلك لو كان الواحدُ صاحبَ اليد.

(وأقاما البينةَ على تاريخين؛ قُدِّم أسبقُهما) لأنَّه أثبته في وقتٍ لا منازعَ له فيه.

(أو كلِّ منهما على الشراء من آخر) يعني: لو أقام كلٌ منهما بينةً على الشراء من رجلٍ غير الذي يدَّعِي صاحبُه الشراءَ منه، (وذكرا تاريخًا) سواءٌ كان تاريخُ أحدهما أقدمَ أو لم يكن (كانا سواءً) لأنَّ كلَّ واحدٍ منهما يُشِتُ الملكَ المطلقَ لبائعه، فصار كما إذا حضر البائعان، وادَّعيا الملكَ من غير تاريخٍ، وكذا لو ذكر أحدُهما دون الآخر؛ لأنَّه لا يترجَّحُ أحدُهما بالتقدُّم، فكيف يترجَّحُ أحدُهما بالاحتمال؟

قيَّد بقوله: «من آخر»؛ لأنَّ المملِّكَ لهما لو كان واحدًا؛ فالتاريخُ الأقدمُ أُولى.

وفي «الذخيرة»: لو قال المُدَّعِي: هذا الحمارُ غاب عبِّي مذ شهرٍ، وأقام المُدَّعَى عليه بينةً على أنَّ هذا الحمارَ ملكي، وفي يدي منذ سنةٍ؛ يقضى للمُدَّعِي، ولا يُلتفتُ إلى بيِّنة المُدَّعَى عليه؛ لأن تاريخَ المُدَّعِي تاريخُ غيبة الحمار عن يده، لا تاريخُ ملكه، فكان دعوى منظق الملك خاليةً عن التَّاريخ، وتاريخُ ذي اليد غيرُ معتبرٍ حالة الانفراد، فكان دعوى صاحب اليد دعوى مطلق الملك كدعوى الخارج، فيقضى ببيِّنة الخارج.

(أو الخارج) أي: لو أقام الخارجُ البينةَ (على ملكٍ مؤرّخٍ) أي: مذكور فيه تاريخٌ، (وذو اليد) أي: لو أقام صاحبُ اليد بينةً (على ملكٍ أقدمَ) من تاريخ الخارج؛ (كان أَوْلَى) لأنه أسبقُ.

قيَّد بالتاريخ وبقوله «أقدم»؛ لأنَّهما لو لم يؤرِّخا، أو ورِّخ أحدهما، أو استوى تاريخهما؛ كان الخارجُ أَوْلى؛ لأن بيّنتَه يثبتُ غيرَ الظاهر، والبيناتُ للإثبات.

(أو كلِّ منهما) أي: لو أقام كلِّ من الخارج وذي اليد بينةً (على النتاج؛ قُدِّم ذو اليد) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قضى لذي اليد دون الخارج بعد إقامتهما البينةَ على النتاج<sup>3</sup>.

هذا إذا لم يدّع الخارجُ الفعلَ على ذي اليدكالغصب والإجارة والعارية، وإن ادَّعى يكون بينةُ الخارج أَوْلي وإن ادَّعي ذو اليد النتاج؛ لأن بينةَ الخارج في هذه الصور أكثرُ إثباتاً؛ لأنَّها تثبتُ الفعلَ على ذي اليد.

 $^{2}$  ح: وكان.

3 سنن الدارقطني، 3/375؛ السنن الصغرى للبيهقي، 9/238؛ تبيين الحقائق للزيلعي، 320/4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: ملك.

(أو أحدهما) أي: لو أقامَ أحدُ المدعيين بينةً (على الملك، والآخرُ) أي: لو أقام الآخرُ بينةً (على النتاج؛ قُدِّم هذا) أي: صاحبُ النتاج، سواءٌ كان خارجًا أو ذا اليد؛ لأنه يُثبتُ أوليَّةَ الملك، وبعده لا يملكُه غيرُه إلا بالتلقي من جهته، ولو قضي بالنتاج لذي اليد، ثُمَّ أقام ثالثٌ البينةَ على النتاج؛ يقضى له، إلا أن يعيدها ذو اليد؛ لأنَّ الثالثَ لم يَصِرْ مقضيًا عليه بالقضاء للأوَّل، فساغتْ له الدَّعوى.

(أو على نسجٍ لا يُعادُ) يعني: إذا أقام أحدُهما بينةً على الملك، وقال الآخرُ: نسج هذا الثوب في ملكي، وكان المنسوجُ من غزل الكتان أو القطن، (أو سببٍ في الملك لا يتكرَّرُ) كما إذا قال: حلب هذا اللبن في ملكي (قُرِّم) بيّنته؛ لأنه يكون في حكم النتاج. هذا إذا قيّد بقوله: «في ملكي»؛ إذ لو لم يقيّده، وقال: نسج عندي؛ كان الخارجُ أُولي؛ لأنَّ الإنسانَ قد يَنسجُ غزلَ غيره.

قيَّد النسجَ بقوله: «لا يعاد<sup>2</sup>»، والسببَ بقوله: «لا يتكرّرُ»؛ لأنه لو ادَّعى نسجًا يعادُ كالخزّ، فإنَّه إذا بُلَّ ينقضُ ويغزلُ مرّةً أخرى، ثُمَّ ينسخ، أو ادَّعى سببًا يتكرّرُ كالبناء والغرس؛ تُقدّمُ بينةُ الخارج؛ لأنَّه لا يكون كالنتاج؛ لاحتمال أن ينسج أحدُهما، ثُمَّ غصبه الآخرُ، ونقضه، ثُمَّ نسجه، فيكون بمنزلة دعوى الملك المطلق، ففيها بينةُ الخارج أُولى. وكذا الحكمُ في البناء والغرس. وإن أشكل عليهم ذلك؛ قُضِيَ به للخارج؛ لأنه هو الأصلُ.

وفي «الكافي»: لو أقام أحدٌ بينةً أنَّ هذه أرضُه ونخيلُه، وغرس هذا النخل فيها، وأقام ذو اليدكذلك؛ قضي بها للخارج؛ لأن أصلَ المنازعة في ملك الأرض، فالنخلُ تابعٌ لها حتى يدخل في بيع الأرض بلا ذكرٍ.

(أو كلِّ منهما على النتاج عنده) كما إذا قال كلِّ منهما: نتجتْ هذه الدابةُ في ملكي، وأقام به بينةً، (ووقّتا، وسنُ الدابة يوافقُ أحدَ الوقتين؛ حُكِمَ به) أي: بملك من وافقَ سنُّها تاريخه بشهادة الحال. (فإن أشكل) أي: لم يظهر سنُّ الدابة (كانت بينهما) الاستوائهما، (أو خالفهما) أي: إن لم يوافق سنَّهما الوقتين (بطلتا) أي: بطلت البينتان، ويُتركُ في يد ذي اليد. كذا في «الإيضاح».

وذكر في «المبسوط»: من مشايخنا من أجاب بهذا، والأصحُّ ما قاله محمدٌ، وهو أن يكون الدابةُ بينهما؛ لأنه لَمَّا سقط اعتبارُ ذكر الوقت يُنظرُ إلى مقصودهما، وهو إثباتُ الملك في الدابَّة، وقد استويا في ذلك، فوجب القضاءُ بها بينهما نصفين. كذا في «الكفاية».

(أو الخارج) أي: لو أقام الخارجُ بينةً (على الملك المطلق، وذو اليد على الشِّراء منه) أي: من الخارج، (قُدِّمَ الشراءُ) لأنَّ بيّنتَهُ يثبت أنَّ الملكَ انتقل إليه من الخارج، فلا ينافي بينهما.

(أو كلِّ منهما على الشِّراء من صاحبه) أي: إذا أقام الخارجُ بيّنةً أنَّه اشترى من ذي اليد الدارَ التي في يده، وأقام ذو اليد بينةً أنَّه اشتراها من الخارج، (ولم يوقِّقا؛ تهاترتا) أي: بطلت البينتان، سواءٌ شهدوا بالقبض أو لم يشهدوا، وتُرك الدارُ في يد ذي اليد؛ لأنَّ جعل كلِّ منهما مشتريًا وبائعًا في ساعةٍ واحدةٍ محالٌ، ولا دلالة على السَّبق، ولا رجحانُ لأحدهما، فتهاترتا. (ورجّع) محمدٌ (ذا اليد إن برهنا على القبض) لأن العمل بالبينة واجبٌ مهما أمكن، وهنا يمكن بأن باعها ذو اليد، وسلَّمها إلى الخارج، ثُمُّ باعها، وسلَّمها إليه. (وإلا؛ فالخارج) أي: إن لم يقيما البينة على القبض؛ يرجِّحُ محمدٌ الخارج؛ لأنَّ يدَ ذي اليد دليلٌ على سبقه، فيجعلُ ذو اليد مشتريًا لها من الخارج أوّلاً، ثُمَّ باعها من الخارج، فيؤمر بتسليمها إليه، ولا ينعكسُ؛ لأن شرى الخارج لو جُعِلَ أوَّلًا لم يصحَّ بيعُه؛ لأن البيعَ قبل القبض لا يصحُّ وإن كان في العقار عنده.

(وإن ادَّعيا عينًا في يدِ آخرَ ميراتًا) أي: ادَّعي كلُّ منهما أنَّه وَرِثه من أبيه، (أو ملكًا مطلقًا) وهو قيدٌ للملك، (وأرَّحا؛ فهو لأسبقهما) عند أبي حنيفة.

وقيَّد بقوله: «وأرخا»؛ لأنَّهما لو لم يؤرِّخا، أو أرُّخا تاريخًا واحدًا؛ فهو بينهما نصفان اتِّفاقًا.

(وتاريخُ أحدهما ملغيً) يعني: لو أرَّخ أحدُهما دون الآخر؛ فلا عبرةَ به عند أبي حنيفة، بل يقضَى بينهما نصفين؛ لاحتمال أن يكون تاريخُ الآخر مقدَّمًا أو مؤحَّرًا منه لو أرَّخ، فجعل مقارنًا له رعايةً للاحتمالين.

(ويحكم له به) أي: يحكم أبو يوسف لمن أرَّحَ بالملك، سواءٌ كان في أيديهما أو في يد أحدهما أو في يد غيرهما؛ لأن المؤرِّحَ يُشِتُ الملكَ في ذلك الوقت مشكوكٌ، فلا يعارضُه. (في قوله الآخر) قبَّد به؛

2 د: ي**ع**ود.

<sup>1</sup> د – لو.

لأن أبا يوسف كان يقول: لا عبرةَ للتَّاريخ، سواءٌ أرَّخا أو أرَّخ أحدهما، ثُمَّ رجع عنه، ووافَقَ الإمامَ فيما إذا أرَّخا، وخالفه أَ أحدهما.

(وألغى) محمدٌ (التاريخَ في الإرث مطلقًا) أي: سواءٌ أرّخا أو أرّخ أحدهما، وجعلها بينهما نصفين وإن سَبَقَ تاريخُ أحدهما؛ لأنّهما لم يدَّعيا الملكَ لأنفسهما ابتداءً، بل لمورثَيْهما، ولا تاريخَ لملك المورثين قضاءً. (وحكم) محمدٌ (لأسبقهما في الملك) أي: في دعوى الملك المطلق إن أرّخا، (وللسَّاكت عنه) إن أرخَّ أحدهما، فإن كانت العينُ المدَّعَى بها في يد ثالثٍ؛ حكم محمدٌ لمن سكت عن التَّاريخ؛ لأنَّ المؤرّخَ يقتصرُ على وقت التَّاريخ، والمطلق . وهو الساكث . يثبتُ الملكَ من الأصل، ولهذا يستحقُّ الزَّوائد، فيكون الساكث أوْلى؛ لكونه أسبقَ تاريخًا، فيقضى له.

(وإن كانت<sup>2</sup>) العينُ (في يدهما أو يد أحدهما؛ ألغاه) أي: محمدٌ التاريخَ (مطلقًا) أي: سواءٌ ادَّعيا ملكاً أو ميراثاً، أرَّخا أو أَرِّخا أو أَرِّخا أو أَرِّخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أو أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَرْخا أَر

(ووافق الإمامَ في روايةٍ) هي روايةُ أبي حفصٍ عن محمد أنَّه قال مثلَ قول أبي حنيفة في الميراث والملك المطلق جميعًا. له: إنَّ البينتين لَمَّا قامتا على الملك المطلق، ولم يتعرَّضا بجهة الملك؛ استوى فيه التقدُّمُ والتأخُّرُ، فيقضى للخارج.

و**لهما**: إنَّ البينةَ مع التَّاريخ يدفعُ ملكَ غيره في وقت التَّاريخ، وبينةُ ذي اليد على الدَّفع مقبولةٌ، فلا يثبت الملكُ لغيره إلا بالتلقِّي من جهته، وهو لم يدَّع ذلك.

الحاصلُ: إنَّ المسألةَ على قسمين: إمَّا أن يدَّعيا إرثًا أو ملكًا مطلقًا، وكلُّ واحدٍ على ثلاثةِ أقسامٍ: إمَّا أن تكون العينُ في يد الخارج، أو في أيديهما، أو في يد أحدهما، فذلك ستَّةُ أقسامٍ، ثُمَّ كلُّ واحدٍ على أربعة أقسامٍ؛ لأنَّه ُ إن لم يؤرّخا، أو أرَّخا على السَّواء، أو أرَّخا تاريخين، أو أرَّخ أحدُهما وسكت الآخر، فذلك أربعةٌ وعشرون، لكنَّ المصنفَ لم يذكرُ ما إذا أرَّخا على السَّواء وما إذا سكتا عن التاريخ؛ لعدم الاختلاف فيها، فبقى الاختلاف في اثنى عشر وجهاً.

(ولو تنازعا دابةً أو قميصًا أحدُهما راكبها أو لابسه) ولا بينةً لهما؛ (كان أَوْلى ممن تعلَّق بلجامها أو كوبه) لأن تصرُّفهما أشبه بتصرُّف الملَّك، ولو كان أحدُهما راكباً والآخرُ رديفَه؛ فالراكبُ أَوْلى، ولو تساويا في الرَّكوب؛ يكون بينهما، ولو كان أحدُهما متعلِقًا بلجامها والآخرُ بنَدَنهها؛ فمتمسك اللجام أَوْلى. ولو تنازعا في بساطٍ أحدُهما قاعدٌ عليه والآخر متعلِّقٌ به؛ فهو بينهما نصفان؛ لأن الجلوس ليس بيدٍ له عليه، ولهذا لا يصيرُ غاصبًا بالقعود على البساط، وبالركوب واللبس يصير غاصبًا.

(أو حائطًا، أو خُصًا) بضم الخاء المعجمة: جدارٌ يتّخذُ من القصب، (والوجهُ أو القِمطُ) بكسر القاف، وهو حبلٌ يشدُ به الخصُ، المرادُ به: عقدةُ القمط، يعني: إذا تنازعا في حائطٍ ووجهُه (إلى أحدهما) أي<sup>4</sup>: تنازعا في حُصّ وعُقدةُ القمط إليه، (فهو بينهما) أي: الحائط والخصّ يكون بينهما نصفان عند أبي حنيفة. (وقالا: لمن إليه الوجهُ أو القمطُ) يعني: يقضى لمن إليه وجهُ الحائط أو عقدةُ القمط؛ لأنَّ الظاهرَ يشهدُ له.

أراد بالوجه: الوجة الذي فيه النُّقوشُ، وأمَّا التَّجصيصُ والتطيينُ إذا كان إلى أحدهما؛ لا يقضى له بالاتفاق؛ لأنَّ هذا يُفعلُ مع البناء. من «الحقائق».

وله: إنَّهما متساويان في اليد والدَّعوى، فيتساويان في القضاء، والقمطُ قد يتعذَّرُ في جانب المالك، ويجعل في جانب الجار، فلا يكون مرجِّحًا، وكذا وجهُ الحائط قد يُجعلُ في مرأى الناس، ويحسنُ لذلك، فلا يكون مرجِّحًا.

(وكلٌّ من صاحبِ علوٍ وسفلٍ ممنوعٌ من التصرُّف فيه 5 إلا بإذن الآخر) يعني: إذا كان علوٌ لرجلٍ وسفلٌ لآخر؛ ليس لصاحب السفل أن يتصرَّفَ في ملكه بأن يتد فيه وتدًا أو يفتح كوّةً أو نحوهما مما فيه احتمالُ الضَّرر إلا بإذن صاحب العلو عند أبي حنيفة،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فخالفه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: کان.

 $<sup>^{3}</sup>$  د + إما.

<sup>4</sup> د: أو.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: منه.

وكذا بالعكس؛ لأن حقَّ كلٍّ منهما متعلِّقٌ بملك الآخر، فلا يجوز تصرُّفُ أحدهما بدون إذن الآخر كما في الشريكين، واحتمالُ الضَّرر. كافٍ في المنع. (وأجازه إن لم يضرَّ به) ضررًا ظاهرًا؛ لأنَّه تصرَّفَ في ملكه، ولا ضَرَرَ فيه على غيره ظاهرًا، ولا يُمنعُ عنه باحتمال الضَّرر. (فصلٌ)

(وإذا كانتْ تركة في يد زيد، فجاء أحدُ الزَّوجين) وطلب نصيبه من التَّركة، (فصدَّقه زيدٌ) أي: اعترف بزوجيَّته، (يأمره) أي: أبو يوسف زيدًا (بإعطاء أقلِّ النَّصيبين) يعني: إذا كان المُدَّعِي هو الزَّوجُ يعطيه الرُّبعَ، وإن كان هو الزُّوجةَ يعطيها الثمنَ. (لا لأكثرهما) أي: قال محمدٌ: لكلّ منهما أكثرُ النَّصيبين.

قيَّد بتصديقه؛ لأن المُدَّعِي لو أثبتَ الزُّوجيَّةَ بالشَّاهدين، وقالا: لا نعلمُ له وارثًا آخرَ؛ فله أكثرُ النَّصيبين اتِّفاقًا.

وضع في الزوج والزوجة؛ لأن الوارثَ المُدَّعِي إذا كان ممن لا يُحجبُ بغيره كالأب والابن؛ يدفعُ القاضي المالَ إليه، وإن كان ممن يُحجبُ بغيره، لكن يختلفُ نصيبُه كالزوج والزوجة؛ ففيه الخلافُ. من «الحقائق».

لأبي يوسف: إنَّ الأقلَّ متيقِّنٌ، والزيادةَ عليه مشكوكٌ لاحتمال الولد، فيعطى المتيقَّنُ، ويوقَفُ المشكوكُ.

ولمحمد: إنَّ سبب الاستحقاق ثابتٌ بتصادقهما، والمزاحمُ منتفِ ظاهرًا، فلا ينقصُ نصيبُه لأمر موهومٍ.

(ولا يشترطُ جرُّ الميراث) يعني: إذا شهد شاهدان أنَّ هذه الدارَ كانت لأبي فلانٍ مات وهذا ابنه؛ قضي له بالميراث عند أبي يوسف. وقالا: لا يُقضى حتى تجرّ الميراث، فيقولا: مات وتركها ميراثًا له، أو يقولا: كانت لأبيه أو في يده يوم الموت.

له: إنَّ المُدَّعِي لَمّا أثبتَ أنَّ الدارَ كانت لمورِّثه؛ يبقى باستصحاب الحال إلى يوم موته، فينتقل إليه ضرورةً.

ولهما: إنَّه يدَّعِي الملكَ لنفسه، وهما شهدا بالملك لغيره، فلا بُدَّ من إثباتهما الملكَ له بالجرِّ حتى يوافقَ الشَّهادةُ الدعوى، واستصحابُ الحال يصلحُ للدَّفع لا للاستحقاق.

(والمُدَّعِي أنَّه ابنُ هذا الميّت إذا لم يقلْ شهودُه: لا نعلمُ له وارثًا غيرَه) بعدما شهدوا أنَّه ابنُ هذا الميت، (لا يؤخذُ منه كفيلٌ) عند أبي حنيفة، بل يدفعُ القاضي إليه المالَ. وقالا: يؤخذُ منه كفيلٌ احتياطًا؛ لاحتمال أن يظهرَ وارثٌ آخرُ أو غريمٌ، فيتضرَّر، كما يأخذ كفيلًا في دفع إعطاء النَّفقة من مال الغائب امرأته.

وله: إنَّ حقَّ الحاضر ثابتٌ قطعًا، فلا يؤخَّرُ لأمرٍ موهومٍ، فكيف يُؤخذُ منه كفيلٌ والمكفولُ له مجهولٌ؟ بخلاف نفقة زوجة الغائب؛ لأنه معلومٌ.

(ولو بَرْهَنَ أَنَّ هذه الدَّارَ) التي في يد غيره (ميراثٌ له ولأخيه الغائب لا وارثَ له غيرُهما؛ فالقاضي يحكم له بحصَّته، ويتركُ حصَّةَ الغائب مع ذي اليد ما ادَّعاه (وُضعت الحصَّةُ في يد حصَّةَ الغائب مع ذي اليد ما ادَّعاه (وُضعت الحصَّةُ في يد عدلِ) لأنَّه بإنكاره صار خائنًا، فلا يتركُ في يده نصيبُ الغائب نظرًا له.

وله: إنَّ ذا اليد أمينُ الميت، فلا يُنزعُ من يده نصيبُ الغائب؛ لاحتمال أن يكون راضيًا به، وجحودُ الوديعة بغيبة المالك نوعُ صيانةٍ، فلا يكون خيانةً.

وضع في الدَّار؛ لأن المنقول ينزعُ من يده اتِّفاقًا. وقيل: الخلافُ فيهما سواءٌ.

ثُمَّ الغائبُ إذا حضر، الأصحُّ: أنَّه لا يكلَّفُ إقامةَ البينة لينزعَ النصفَ من يده. من «الحقائق».

# (فصلٌ) في دعوى النَّسَب

(ولو ادَّعى ولدَ جاريةٍ باعها، وأتتْ به لأقلَّ من ستة أشهرٍ من حين البيع؛ ثَبَتَ منه) نسبُ الولد من البائع؛ لحصول اليقين أنَّ العلوقَ في ملكه، والظاهرُ عدمُ الزنا، فيُقبلُ دعوتُه مستندًا إلى العلوق؛ لأنَّ أمرَ النَّسَب خفيٌّ، قد يظنُّ المرءُ أنَّ العلوقَ ليس منه، ثُمَّ يظهر له أنَّه منه.

(وكانت أمَّ ولده، وفُسخ البيعُ) لأنَّ بيعَها غيرُ جائزٍ، (فرُدُّ الثمنُ. ويقدَّمُ على دعوى المشتري) يعني: إذا ادَّعاه المشتري مع دعوة البائع أو بعدها؛ فدعوة البائع أولى؛ لأنَّها أسبقُ؛ لاستنادها إلى وقت العلوق. ولو ادَّعى المشتري قبل دعوة البائع؛ ثبت النسبُ من المشترى، ويُحمل على أنَّه نكحها واستولدها، ثُمَّ اشتراها.

(وإن أَتَتْ به) أي: الجاريةُ المبيعةُ بالولد (لأكثرَ من سنتين من حين باع؛ لم يصعَّ دعواه) أي: دعوى البائع؛ لعدم اتِّصال العلوق بملكه يقينًا، وكذا لو ادَّعاه لأكثرَ من ستَةِ أشهر وأقلَّ من سنتين.

(فإن صدَّقه المشتري) أي: في دعواه (ثبت منه) نسبُه، وحُملَ أنَّ البائعَ استولد الجاريةَ بالنِّكاح حملًا لأمره على الصَّلاح. (ولا يُفسخُ) البيعُ؛ لأن وقوعَ العلوق في ملكه غيرُ معلوم، ويبقى الولدُ عبدًا للمشتري.

(وإن ادَّعاه) أي: البائعُ ولدَ المبيعة (بعد موته) أي: موت الولد، (وقد أتتْ به لأقلَّ من ستّةِ أشهرٍ؛ لم يثبت الاستيلادُ) أي: لا تصير الجاريةُ أمَّ ولدٍ للبائع؛ لأنَّ الولدَ بعد موته لم يثبتْ نسبُه؛ لعدم احتياجه إليه، فلم تستفذ أمُّه أ حريَّةً.

(أو بعد موتها) أي: إذا ادَّعى البائغ الولدَ بعد موت الجارية، (أو عتقها) وقد أتتْ به لأقلَّ من ستّةِ أشهرٍ، (ثبت نسبُه منه وأخذه) أي: البائغ الولدَ اتفاقًا.

قيَّد بعتقها؛ لأنَّ المشتري لو أعتقَ الولدَ دون الأمِّ لا يصحّ دعوتُه؛ لأنَّ الولدَ هو الأصلُ.

(وعليه) أي: واجبٌ على البائع (ردُّ كلِّ الثمن) إلى المشتري عند أبي حنيفة؛ لأنه باع أمَّ ولده، ولم يُفسخ البيعُ فيها لمانعٍ، وهو الموتُ أو العتقُ، وهي غيرُ متقوِّمةٍ عنده، فلا يسلّمُ له بإزائها شيءٌ من الثمن، فيردُّ جميعه. (وقالا: ردّ حصّته) يعني: عندهما يردّ حصّة الولد، ولا يردُّ حصَّة الأمّ؛ لأنَّها متقوِّمةٌ عندهما، فيقسم الثمنُ على قيمتها يوم القبض، وقيمة الولد يوم الولادة، فما أصاب أمّه سقط² عن البائع، ويسلّم له ما³ بإزائها من الثمن في عتقها، فيردّ حصّة الولد.

اعلم أنَّ الخلافَ المذكورَ في صورة عتقها هو الذي مال إليه صاحبُ «الهداية» وصحّحه، وهو مخالفٌ لِمَا ذكر في «المبسوط» من أنَّه لا يردُّ حصّتها بالاتفاق، وفرّق بين الموت والعتق: بأنَّ البائعَ لم يصر مكذّبًا شرعًا فيما زعم أنَّها أمُّ ولده، فيردّ جميعَ الثمن عنده، وفي الإعتاق صار مكذّبًا؛ لأنَّ القاضي كذّبه، وجعلها معتقةَ المشتري، ولم يفسخ البيعَ، فإذا لم يبطل البيعُ في الجارية؛ فكيف يستردّ جميعَ الثمن؟ كذا في «التبيين» و «الكافي».

(ولو باعها المشتري، فاستولدها الثّاني) أي: المشتري الثاني، (فاستُحقَّتْ، فضمن قيمةَ الولد، ورجع بها وبالثمن) أي: رجع المشتري الثاني بثمنها على بائعه، وهو المشتري الأوّل، (فبائعه لا يرجعُ على الأوَّل) أي: لا يرجع المشتري الأول على البائع الأوّل؛ لا يرجع على البائع الأوَّل؛ لا يرجع المشتري الثّاني كان (إلا بالثّمن) عند أبي حنيفة. (وقالا: يرجعُ به وبقيمته) أي: يرجع بالثمن وبقيمة الولد على البائع الأوَّل؛ لأنَّ رجوعَ المشتري الثَّاني كان لأجل الغرور، وهذا المعنى قائمٌ في المشتري الأوَّل أيضًا، فيرجعُ على البائع الأوَّل كما يرجع بثمنها والردِّ بعيبها.

وله: إنَّ البائعَ الأُوَّلَ ضمن سلامةَ الولد للمشتري الأُوَّل، ولم يضمنْ سلامتَه للمشتري الثَّاني؛ لأنَّ البيعَ الثَّاني إنَّما يضافُ إلى البائع الثَّاني لمباشرته باختياره، فينقطعُ نسبتُه إلى الأوَّل، بخلاف الثمن والردِّ بالعيب؛ لأنَّه ضَمِنَ سلامةَ المبيع، ولم يوجدْ.

(ولو اشترى امرأته المدخول بها، ثُمَّ أعتقها، ثُمَّ أتت بولدٍ لأكثر من ستّةِ أشهرٍ منذ شرائها) أي: من وقت شرائها (لا يُثبته) أي: أبو يوسف النسب (إلا بدعوةٍ) أي: بأن يدَّعيه الزوجُ؛ لأن النكاحَ ارتفع بملك اليمين، وبقي فراشُ الأمة، وهو ضعيف محتاجٌ إلى الدعوة. (وأثبته) أي: محمدٌ النسب (إلى سنتين بدونها) أي: بدون الدعوة؛ لأنَّ العدّة وجبتْ عليها بارتفاع النكاح، لكنَّ حكمها لم يظهر بسبب ملك اليمين، ولم يُمنعُ عن الوطء؛ لأنَّها معتدّةٌ غيرُ مقرَّةٍ بانقضاء عدّتها، فيثبت النسبُ من زوجها إلى سنتين.

(ولو باعها) أي: امرأته التي اشتراها من آخرَ، (ثم اشتراها، فأتتْ به كذلك) أي: ولدتْ ولداً لأكثرَ من ستّةِ أشهر (منذ باعها؛ لا يُثبته) أي: أبو يوسف النسبَ من البائع (إلا بتصديق المشتري) لأن العلوقَ لو قُدّرَ أنَّه حصل في ملك اليمين؛ ثبت النسبُ، وبطل الشراءَ، لكن لا يملكُ إبطالَه؛ لتعلُّقِ حقِّ المشتري، فإذا صدّق رضي به. (وشرط دعواه) أي: قال محمدٌ: إنَّ ادَّعى البائعُ النسبَ يثبتُ بتصديق المشتري، وإلا فلا؛ لأنَّ حملَ العلوق في ملك البِّكاح كان ممكنًا في المسألة السَّابقة؛ لظهور العدّة في حقِّه بالإعتاق، ولا إعتاقَ هنا، فوجب الحملُ على العلوق في ملك اليمين، فلا يثبتُ النسبُ بدون الدّعوة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: أمها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أمها يسقط.

<sup>3</sup> ح - ما.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: أنها.

(ولو ادَّعى ولدَ مبيعته) يعني: إذا باع أَمَتَه، وقبضها المشتري، فأتتْ بولدٍ، فادَّعاه البائعُ، (وبرهن على بيعها منذ شهرٍ، فبرهن ألمشتري على أكثر من ستّةِ أشهرٍ، فأقام عليه البيّنةَ، (يحكمُ له به) المشتري على أكثر من ستّةِ أشهرٍ، فأقام عليه البيّنةَ، (يحكمُ له به) أي: يحكم أبو يوسف للمشتري بالولد، ورجّح بيّنتَه؛ لأنَّها تُثبتُ زيادةَ المدة. (لا للبائع) أي: قال محمدٌ: الولدُ للبائع، ورجّحَ بينتَه؛ لأنَّها تُثبتُ نقضَ البيع.

قيَّد بقول: فبرهن المشتري؛ لأنه لو لم يبرهنْ على ما ادَّعاه؛ كان القولُ قولَه اتِّفاقًا.

(والمنعيُّ إليها زوجُها) يعني: المرأةُ التي أُخبرتْ بموت زوجها (إذا اعتدّتْ وتزوّجتْ وأتتْ بولدٍ، فجاء الأوّلُ اي: الزوجُ الأوّلُ حيًا؛ (فهو له) أي: الولدُ للأول عند أبي حنيفة (مطلقًا) أي: سواءٌ أتتْ به لأقلَّ من ستّةِ أشهرٍ أو لا؛ لأنَّ النكاحَ الأوّل صحيحٌ، والثاني فاسدٌ، فاعتبارُ الصَّحيح أَوْلى. (وللثاني في روايةٍ، وعليها الفتوى) لأنَّه هو المستفرشُ حقيقةً، فالولدُ للفراش الحقيقيّ وإن كان فاسدًا. (ويجعله) أي: أبو يوسف الولدَ (للأوَّل إن أتتْ به لأقلّ من ستّةِ أشهرٍ من حين العقد) أي: عقد النّكاح الثَّاني؛ لتيقّننا أنَّ العلوقَ من الأوَّل، وأمَّا إذا كان لأكثر من ستّةِ أشهرٍ؛ فالولدُ للثاني. (وحكم به له) أي: محمدٌ بالولد للأوَّل (إن كان من حين ابتداء الثَّاني بالوطء إلى الولادة أقلُّ من سنتين) وإن كان أكثرَ منهما؛ فهو للثاني؛ لأنَّا تيقّنا أنَّه ليس من الأوّل؛ لأن النكاحَ الصَّحيحَ مع احتمال العلوق منه أَوْلى بالاعتبار.

وإنَّما وُضِعَ في الولد؛ إذ المرأةُ تردّ إلى الأوّل إجماعًا.

وعلى هذا الخلاف لو سُبِيَت امرأةٌ، فتزوّجها رجلٌ من أهل الحرب، فولدتْ أولادًا، وكذا لو ادَّعت الطلاقَ، واعتدّتْ، وتزوّجتْ بآخرَ، والزوجُ الأوّلُ جاحدٌ. من «المحيط».

(ولو ولدتْ مكاتبةٌ من أحد الشَّريكين) يعني: إذا اشترك اثنان في أمةٍ، وكاتباها<sup>3</sup>، فأتتْ بولدٍ من أحدهما، فادَّعاه، (فنصيبهُ أمّ ولد، ولها الخيارُ، فإن عجّزت نفسَها؛ فكلُّها أمّ ولده، ويضمن) المستولدُ (لشريكه نصفَ عقرها ونصفَ قيمتها، وإلا) أي: إن لم تعجّز نفسَها (أخذت العقر) ومضتْ على الكتابة، (فإذا أدّتْ عتقتَ، فالولاءُ لهما) عند أبي حنيفة؛ لأنَّ الاستيلادَ عنده يتجرَّأ، فيقتصر أموميّةُ الولد على نصيبه؛ لأنَّ الكتابةَ لا يقبلُ النَّقلَ من ملكٍ إلى ملكٍ كالتَّدبير، ولو كانت مدبَّرةً، فجاءت بولدٍ، فادّعاه أحدهما؛ يصيرُ نصيبُه أمّ ولدٍ، ويقى نصيبُ الآخر مدبَّراً على حاله بالاتفاق، فكذا هذا.

(وقالا: كلُّها أمُّ ولدٍ ومكاتبةٌ) للمستولد، (ويغرمُ نصفَ قيمتها) لشريكه ونصفَ عقرها أيضًا؛ لأنَّ الاستيلادَ لا يتجرَّأ عندهما، فيجب تكميلُه ما أمكن، وقد أمكن هنا بفسخ الكتابة؛ لأنَّها قابلةٌ للفسخ، فتنفسخُ، وقبل العجز صارتْ أمَّ ولدٍ للأوَّل، وانتقل نصيبُ الثانى إليه بفسخ الكتابة.

(والأمةُ المشتركةُ) بين جماعةٍ (إذا أتت بولدٍ، فادّعوه؛ ثبت منهم) نسبُه عند أبي حنيفة؛ لتساويهم في العلّة. (ومن اثنين) يعني: ثبت نسبُه من اثنين منهم عند أبي يوسف؛ لأنَّ الولدَ إنَّما يكون من ماءٍ واحدٍ حقيقةً، وإنَّما أثبتناه من اثنين؛ لحديث عمر: هو ابنُهما ويرثانه، ولا نصَّ في الزَّائدَ منهما. (لا ثلاثة) يعني: عند محمدٍ: يثبتُ من ثلاثةٍ؛ لأنَّها قريبةٌ من اثنين.

(أو مسلمٌ وذميٌّ) عطفٌ على ضمير «فادعوه»، يعني: الأمةُ المشتركةُ إذا أتتْ بولدٍ، فادَّعاه مسلمٌ وذميٌّ، (أو أبّ وابنٌ) يعني: إذا ادَّعى أبٌ وابنٌ ولدَ جاريةٍ مشتركةٍ بينهما، (جعلناه للمسلم) لكون مصلحة الولد في ثبوت النَّسَب منه، حتى لو كان أحدُهما عبدًا مسلمًا والآخرُ حُرًّا كافرًا؛ فالولدُ للكافر. (والأب) لأن له تملُّكًا في مال ابنه من وجهٍ، ولهذا لو ادَّعى ولدَ جاريةِ ابنه ثبت نسبُه منه، ولا كذلك الابنُ. (لا لهما) يعنى: قال زفر: يثبت النسبُ منهما؛ لاستوائهما في الاستحقاق.

(ولو برهن كلِّ من اثنين أنَّ هذا العبد) الذي في يد ثالثٍ (له وُلِدَ في ملكه من عبده وأمته؛ كان لهما) أي: العبد للمُدَّعِيين اتفاقًا لاستوائهما. (ونسبُه ثابتٌ من الأبوين) أي: من العبدين والأمتين عند أبي حنيفة. (وقالا: من العبدين) ولا يثبثُ من الأمتين؛ لأنَّ ولا يقبدُ من المراتين محالٌ، بخلاف الرَّجلين؛ لأنَّ اختلاطَ مائهما في رحم واحدٍ ممكنٌ.

وله: إنَّ النسبَ لَمَّا ثبت من العبدين بالشَّهادة ثبت من الأمتين أيضًا؛ لاستوائهما في العلَّة، والاستحالةُ في ثبوت أحكام نسبِ ولدٍ من امرأتين وإن استحال ولادتُه منهما.

<sup>1</sup> د: وبرهن.

<sup>2</sup> د: أكثر.

<sup>3</sup> د: فكاتباها.

(ولو ادَّعى مولى أمةٍ أتتْ بثلاثةِ) أولاد (في أبطنٍ) بأن كان بين ولدين ستّةُ أشهرٍ، ولا زوجَ لها، (أكبرَهم) مفعولُ «ادَّعى»، أي: نسب أكبر الأولاد سنًّا (أثبتاه) يعنى: ثبت عندنا نسبُ الأوَّل وحده. (لا الكلّ) يعنى: قال زفر: ثبت نسبُ الكلّ منه.

قيَّدنا بقولنا: «لا زوجَ لها»؛ لأنَّ الأمة لوكانت ذاتَ زوج لا يثبت النسبُ من المولى، بل من الزوج.

له: إنَّها صارتْ أمَّ ولدٍ له من زمان العلوق بدعوته، فلا حاجةَ في الآخرين إلى الدّعوة؛ لأنَّهما ولدُ أمُّ ولده.

**ولنا**: إنَّ استنادَ<sup>2</sup> الدعوة إنَّما يثبتُ في حقّ الأكبر دون حقِّهما؛ لأنَّهما منفصلان عن الأمّ وقت الدعوة.

(أو قال أحدُهم: ولدي) يعني: إذا ولدتْ جاريةٌ ثلاثةَ أولادٍ في بطونٍ مختلفةٍ، فقال مولاها: أحدُ هؤلاء ولدي، (ومات مجهِّلًا) أي: مات المولى قبل البيان؛ عتقت الأمُّ بغير سعايةٍ اتِّفاقًا، وأما الأولادُ؛ (فثلثُ كلٍّ حرِّ) يعني: ثلثُ كلِّ واحدٍ من الأولاد حُرِّ عند أبي حنيفة؛ لأنَّ ثبوتَ النسب متعنِّرٌ، فيُجعلُ كلامُه مجازًا عن التحرير، (وعليه السعايةُ في باقيه) يعنى: يسعى كلَّ منهم في ثلثي قيمته.

(وأفتى بغُلُث الأول) يعني: قال محمدٌ: يعتقُ ثلثُ الولد الأوّل، (ونصفُ الثاني) فيسعى كلِّ منهما في باقيه، (وكلُّ الثالث) لأنَّ العتق عليهم منزَّلٌ بناءً على العلوق باعتبار الأحوال، فإن أراد بأحدهم الأوّل عتقوا جميعًا؛ لأنَّ الثانيَ والثالثَ صارا ولد أمّ ولده، وإن أراد به الثالثَ عَتَقَ هو وحده، فالأوّلُ يعتقُ في حالٍ ولا يعتق في حالين، فيعتق ثلثُه، والثاني يعتقُ في حالين ولا يعتقُ في حال، فيعتق نصفُه؛ لأن إصابةَ العتق حالةٌ واحدةٌ، والشيءُ إذا ثبت بسببٍ لا يكون ثابتًا بسببٍ آخر، والحرمانُ حالةٌ أخرى، والثالثُ يعتقُ في كلّ حال، فيعتق كله.

(ويوافِقُ) أي: أبو يوسف محمداً (في الآخرين) أي: في الثاني والثالث، (ويعتقُ نصفُ الأوَّل في روايةٍ) عن أبي يوسف؛ لأنَّه جَعَل حالَ الحرمان حالةً واحدةً.

(ولو ولدت المبانةُ المعتدّةُ ولدين في بطنٍ أحدَهما) بالنصب بدلٌ عن ولدين، أي: ولدتْ أحدَهما (لأقلَّ من سنتين من وقت الإبانة، والآخرَ) أي: ولدت الولدَ الآخرَ (لأكثرَ منهما) أي: من سنتين، (فنفاهما؛ أثبتَ نفيَهما) أي: قال محمدٌ: لا يثبث نسبهما، ويحدُّ؛ لأنَّه قذف محصنةً.

قيَّد بقوله: «أحدهما»؛ لأنَّها لو ولدتهما لأقلَّ من سنتين ثبت نسبُهما اتفاقاً، فإن نفى أحدهما أو نفاهما حدَّ؛ لأنَّه قذف محصنةً.

وقيَّد بقوله: «لأقل»؛ لأنهَّ لو ولدتهما لأكثرَ من سنتين لا يثبتُ نسبُهما ما لم يدَّعِ الزوجُ، فإن نفاهما أو نفي أحدهما؛ لا يحدُّ؛ لأن نسبَه غيرُ ثابتِ.

له: إنَّ الولدَ الثاني لم يكن من وطءٍ قبل الإبانة لتجاوزه أكثرَ مدّةِ الحمل، فإذا لم يثبت الثاني لم يثبت الأوّل تبعًا له. وإنَّما لم ينعكس؛ لأنَّ عدمَ النسب الثاني عُلِمَ بالنص، وهو قولُ عائشة: لا يبقى الولدُ في بطن أمّه أكثرَ من سنتين، ولو ثبت نسبُ الأوّل لثبتَ بالاجتهاد؛ لأنَّهما توأمان، والنصُّ أقوى منه.

ولهما: إنَّ نسبَ الأوَّل ثبت عند ولادته لعدم المانع، وثبت نسبُ الثاني تبعًا له، كمن باع جاريةً، فولدتْ عند المشتري ولدين: أحدهما لأقلَّ من ستّةِ أشهرِ من وقت البيع، والآخر لأكثرَ منها، ثُمَّ ادَّعي البائغُ الأوّلُ ثبت نسبُهما من غير تصديق المشتري.

(ولو ادَّعى عبدٌ زوجتُه أمةٌ) الجملةُ الاسميّةُ صفةُ «عبد». (لقيطًا) بأنَّه ولده من زوجته، (وصدّقه المولى؛ ثبت منه) نسبُه، (ويَحكم برقّه) أي: أبو يوسف بأنَّ الولدَ عبدٌ لمولاها تبعًا لها. (وحَكم بحرِّيته) محمدٌ؛ لأن اللقيطَ حُرِّ بالأصالة، ولا يبطلُ حرّيته بتصادق العبد ومولاها. والله أعلم<sup>3</sup>.

### (كتابُ الشَّهادات)

الشُّهادةُ في الشَّريعة: إخبارٌ عن عيانٍ بلفظ الشُّهادة في مجلس القاضي.

(يُفترضُ أداؤها لطلب المُدَّعِي) قيَّد به؛ لأن أداءها حقٌّ له، فيتوقَّفُ على طلبه. إنَّما افتُرضَ؛ لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكُتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ﴾ [البقرة، 283/2].

وفى «التبيين»: إنَّما يأثمُ إذا عَلِمَ أنَّ القاضي يقبلُ شهادته.

<sup>1</sup> د: لأم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: إسناد.

<sup>3</sup> د – والله أعلم.

هذا إذا كان قريبًا من القاضي، وإن كان بعيدًا أكثر من نصف يوم؛ لا يأثمُ؛ لأنَّه لحقه الضَّررُ، وإن كان الشاهدُ يقدر على المشي، فأركبه المُدَّعِي من عنده؛ لا يقبلُ شهادتُه، وإن كان لا يقدرُ فأركبه؛ لا بأسَ به.

(ويخيّر) الشاهدُ بين الأداء والستر (في الحدود) لأنَّ في كلّ منهما حُسنًا من وجهٍ، (ويفضَّلُ السترُ) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ستر على مسلم عيباً أستر الله عليه في الدنيا والآخرة» 2. (فيقول في السَّرقة) أي: الشاهدُ في شهادة السرقة: (أَخَذَ) ليحيي حقَّ المسروق منه، (لا: سَرَقَ) أي: لا يقول: سرق؛ لئلا يُقطعَ يدُه رعايةً للستر.

(ولا يثبتُ الزنا إلا بأربعةٍ) من الرجال؛ لقوله تعالى: ﴿اللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ﴾ [النساء، 15/4].

(ولا الحدودُ والقصاصُ إلا برجلين) أي: لا يُسمعُ فيها شهادةُ النساء؛ لأنَّ في شهادتهنَّ شبهةَ البدليَّة عن شهادة الرجال، فلا يُسمعُ فيما يندرئُ بالشبهات.

وإنَّما قلنا: «شبهة البدلية»؛ لأنَّ الثابتَ لو كان حقيقةَ البدلية؛ لَمَا جاز شهادةُ رجل وامرأتين مع وجود رجلين.

فإن قلت: يدلُّ قوله تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ﴾ [البقرة، 282/2] على حقيقة البدلية.

قلت: معناه: إن لم يشهدا حال كونهما رجلين؛ فليشهد رجلٌ وامرأتان، ولولا هذا التأويل لما اعتُبر شهادتهنَّ مع وجود الرجال، وشهادتهنَّ معتبرةٌ معهم.

(ويُسمعُ فيما عداهما) أي: عدا الزنا والحدود (شهادةُ رجل وامرأتين، ولا نقيّدُه بالمال) أي: قبول شهادتهنّ مقصورٌ في الحقوق الماليَّة، بل تقبل<sup>3</sup> في النكاح والطلاق ونحوهما. وقال الشافعيُّ: مقصورٌ عليها؛ لأنَّ الأصلَ أن لا يقبل شهادتهنَّ، وإنَّما قبلت في الأموال وتوابعها كالأجل وشرط الخيار على وجه الضَّرورة لكثرة وقوعها.

ولنا: ما روي: أنَّ عمر رضى الله عنه أجاز شهادةَ النساء مع الرجال في النكاح والفرقة.

(ولا نشترطُ أربعًا فيما لا وقوفَ) أي: لا اطِّلاع (للرجال عليه)كالبكارة والولادة. وقال الشافعيُّ: يُشترطُ أربعُ منهنَّ؛ لأنَّ كلَّ امرأتين يقومان مقام رجل.

ولنا: ما روي عن حذيفةً: أن النبي صلى الله عليه وسلم أجاز شهادةً قابلةٍ على الولادة 4.

**(ولا عيَّنوا اثنين)** أي: قال مالكٌ: يُشترطُ أن تشهد فيه اثنتان؛ لأنَّ المعتبرَ في الشهادة شيئان: الذكورةُ والعددُ، إذا تعذّر اعتبارُ الذكورة بقى الآخر، وهو العددُ.

ولنا: ما روي عن حذيفة.

(فتكفى الواحدةُ) عندنا، (وشهادتهنَّ على الاستهلال) وهو ما يُعرفُ به حياةُ الولد من صوتِ ونحوه (مردودةٌ) عند أبي حنيفة (في حقّ الإرث) وقالا: مقبولةً.

قيَّد بقوله: «في حق الإرث»؛ لأنَّها في حقّ الصلاة عليه مقبولةٌ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّها لَمَّا قُبلتْ في حقّ الصلاة، وهي من أحكام الأحياء؛ تُقبلُ فيما يبتني عليها، وهو الإرثُ.

وله: إنَّ الإرثَ من باب الإلزام، وهو لا يَثبتُ إلا بحجَّةٍ تامَّةٍ، وشهادتهنَّ ناقصةٌ، فلا يَثبتُ بها كما لم يثبت الرضاعُ بها، بخلاف الصلاة؛ لعدم الإلزام.

(وشرط) محمدٌ (في ترجمة لغة الشاهد) وهي بفتح الجيم: تفسيرُ الكلام بلسانِ آخرَ إذا لم يعرفها القاضي أو المُدَّعِي أو المُدَّعَى عليه، (وتزكيةِ السرّ) أي: في <sup>5</sup> تزكية الشاهد سرًا (عددُ البيّنة. واكتفيا بثقةٍ) أي: بعدلٍ واحدٍ، رجلًا كان أو امرأةً.

قيَّد بتزكية السرّ؛ لأن العددَ في تزكية العلانية شرطٌ اتِّفاقًا، أمَّا شهودُ الزنا؛ فيُشترطُ في تزكيتهم أربعةٌ عند محمدٍ.

<sup>1</sup> د – عساً.

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، الذكر 88؛ سنن أبي داود، الأدب 60. وأخرجه البخاري وليس فيه ذكر الدنيا: صحيح البخاري، المظالم  $^{4}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: يقبل.

<sup>4</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 189/1؛ سنن الدارقطني، 416/5. وقال ابن عبد الهادي في التنقيح 79/5: حديث باطل لا أصل له.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د – في.

وفي «المحيط»: يُقبلُ تزكيةُ السرِّ من الأعمى والعبد والصبيّ عندهما؛ لأنه إخبارٌ، وخبرُ هؤلاء مقبولٌ، وعند محمد: هي شهادةٌ، فلا يُقبلُ، وأما تزكيةُ العلانية؛ فشهادةٌ اتِّفاقًا.

له: إنَّ الترجمةَ والتزكيةَ في معنى الشَّهادة، فيُشترطُ فيها ما يُشترطُ في الشهادة.

ولهما: إنَّ العددَ في الشَّهادة ثابتٌ بخلاف القياس، فلا يتعدَّاها، ولكن لهما شبة بالشهادة من وجهٍ، ولهذا شرطنا العدالة والإسلامَ بالحرية والبلوغ في المترجم والمزكي، وليستا<sup>1</sup> شهادةً حقيقةً، ولهذا لا يُشترطُ فيهما لفظُ الشهادة ومجلسُ القضاء.

(ويجيز) أبو يوسف للقاضي (تلقينَ الشهود) أي: كيفيَّة أداء الشَّهادة بأن يقول: كما يسمع منه أتشهّد بكذا، ولا يقول: اشهد بكذا لِمَا لم يسمعْ منه. من «الحقائق»<sup>2</sup>؛ لأن مهابةَ مجلس القاضي قد يمنع الشاهدَ من إظهار لفظ الشهادة، فتلقينُه بذكره إحياءٌ للحقِّ. (في غير الحدود) لأنَّها تندرئ بالشبهة. وقالا: لا يجوز؛ لأن في التلقين إعانةً لأحد الخصمين، فيجب اجتنابُه نفياً للتهمة. قيَّد بالشهود؛ لأن تلقينَ المُدَّعِي غيرُ جائز اتِّفاقًا.

(ويشترطُ العدالةُ) في الشاهد؛ لأنَّها ترجِّحُ جانبَ صدقه، (ولفظُ الشهادة) لأنَّها من ألفاظ اليمين، وهي أشدُّ دلالةً على امتناعه من الكذب، فلو قال الشاهدُ مكان: أشهدُ: أعلمُ أو أتيقَّنُ؛ لا يُسمعُ.

(والقاضي يعملُ بظاهر العدالة) ويسمعُ شهادتَه؛ لأنَّ عقلَه ودينَه يمنعانه من مباشرة القبيح، فاكتفى بظاهر إسلامه.

(ولا يسألُ) عن الشاهد (إلا فيما يندرئ بالشبهة) فإنَّه يسأل عنه في السرِّ والعلانية وإن لم يطعن الخصمُ رجاءَ أن يسقطَ، (أو لطعن الخصمِ فيه) لأن الظاهرَ أنَّه لا يطعنه كاذبًا، فيقابلُ<sup>3</sup> الظاهرانَ، فوجب الترجيحُ بالاستقصاء. (وقالا: يسأل سرًا وعلانيةً) لأنَّ القضاءَ مبتن على شهادتهم، فلا بُدَّ من معرفة حالهم، والظاهرُ لا يصلحُ حجَّةً للاستحقاق.

قيل: هذا اختلافُ زمانٍ، فإنَّ أبا حنيفةَ كان في القرن الثالث المشهود له بالخير كما قال صلى الله عليه وسلم: «خيرُ القرون القرنُ الذي أنا فيهم، ثُمَّ الذين يلونهم، ثُمَّ الذين يلونهم» 4، وهما كان في القرن الرابع بعدما تغيَّرَ أحوالُ الناس وفشا الكذب، فأفتى كلُّ واحدٍ بما شاهَدَ في زمانه.

(ويفتى بقولهما) لأنَّ الفسادَ والزورَ في زماننا فشا، وأكثرُ أهله يشهد<sup>5</sup> لمن يشاء.

(وإن اكتفى بالسرِ) أي: القاضي بالتزكية سرًّا بأن يكتب في رقعة اسمَ الشاهد ونسبَه وحليتَه، ويبعثها إلى السوق إن كان سوقيًا، وإلى أهل محلّته، فمن عرفه بالفسق يكتب: الله أعلم تحرُّزًا عن الهتك، إلا إذا عدّله غيرُه، ويخاف أن يحكم القاضي بشهادته، فيصرّحُ بفسقه (جاز) لأن الشوكة في هذا الزمان لأهل الشرّ والطغيان، والمزكّي يخاف عن الإعلان في البيان.

(ويقول المزكّي: هو عدلٌ جائرُ الشهادة) وإنَّما أضاف إلى قوله: هو عدلٌ كونَه جائزَ الشهادة؛ لأنَّ العبدَ والمحدودَ في قذفٍ إذا تاب يكون عدلاً، ولا يجوز شهادتهما.

(ويجوز أن يشهدَ بكلِّ ما سمعه) إلا أن يكون من وراء الحجاب، فلا يجوز أن يشهدَ عليه؛ لأنَّ الصوتَ يُشبهُ الصوتَ، فلو عَلِمَ أن ليس وراءَه إلا واحدٌ معيَّنٌ؛ جاز له أن يشهدَ على ما سمع منه. (أو أبصره من الحقوق) كالغصب والقتل ونحوهما، (والعقود) كالهبة والبيع ونحوهما (من غير إشهادٍ، ويقول: أشهدُ، لا أشهدني) أي: لا يقول الشاهدُ: أشهدني؛ لأنه يكون كاذبًا، (إلا الشهادة على الشهادة، فلا يجوزُ حتى يُشهده) يعني: إذا سمع شاهدًا يشهدُ لم يجرْ له أن يشهدَ على شهادته ما لم يُشهدُه؛ لأنَّ الشهادة لا يثبت الحكمَ بنفسها، وإنَّما يثبت بالنَّقُل إلى مجلس القضاء، فيُشترطُ التَّحميلُ.

(ولا يشهدُ بما لم يعاينه إلا النسبَ والموتَ والدخولَ) أي: دخول الزوج زوجته، (والنكاحَ وولايةَ القاضي إذا أخبره من يَثِقُ به) ويُشترطُ في إخبار من يثقُ به أن يكون رجلين أو رجلًا وامرأتين، ولفظةُ الشهادة، أقيمَ هذه الشهادةُ مقامَ الخبر عن جماعةٍ لا يتوهّمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: وليسا.

 $<sup>^{2}</sup>$  د - بأن يقول: كما يسمع...

<sup>3</sup> د: فتقابل.

 $<sup>^4</sup>$  صحيح البخاري، الشهادات  $^9$ ؛ فضائل أصحاب النبي  $^1$ ؛ صحيح مسلم، فضائل الصحابة  $^2$ 10–213، بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: شهد.

<sup>6</sup> د: ولفظ.

تواطؤهم على الكذب في إثبات الشُّهرة حكماً واعتباراً، ولا يُشترطُ في الموت؛ لأنه قد يتَّفقُ في موضعٍ لا يحضرُه إلا الواحدُ، فلو لم يثبت الشهرةُ بالواحد؛ لضاعت الحقوقُ المتعلِّقةُ بالموت، ولو لم يعاين الموتَ إلا واحدٌ يخبر عدلاً، فيشهدان به عند الحاكم.

وإنَّما كفي التسامعُ في هذه الأشياء؛ لأن أسبابَها لا يطّلعها إلا الخواصّ، فلو لم يُقبلْ فيها الشهادةُ بالتسامع لأدَّى إلى حرجٍ كثير، بخلاف البيع والهبة ونحوهما؛ لأنَّ الخاصَّ والعامَّ يحضرها.

ثُمَّ إِنَّه ينبغي أن لا يفسّر أنَّه يشهدُ بالتسامع أو بالمعاينة، حتى لو فسّره لا يُسمعُ شهادتُه، والاقتصارُ بهذه الأشياء بنفي جواز غيرها، لكن المختارَ في أصل الوقف قولُ محمد في أنَّه يجوز بالتسامع، لكن لا بُدَّ فيه من بيان جهته بأنَّه وقف على هذا المسجد أو نحوه، حتى لو لم يبيِّنها لا تُسمعُ. كذا في «التبيين».

وذكر في «المحيط»: لا يُقبلُ الشهادةُ على الولاء بالسماع عندهما، وعند أبي يوسف آخرًا: يُقبلُ؛ لأنَّ الولاءَ بمنزلة النسب. (وإذا رأى في يده) أي: الشاهد في يد غيره (شيئًا غيرَ عبدٍ وأمةٍ كبيرين لا تُعرفُ رقهما) أي: كونهما مملوكين (يشهدُ اله به) أي: بالملك لمن في يده؛ إذ لا دليلَ للشاهد على الملك سوى اليد بلا منازعٍ، ولو مُنع الشهادةُ باليد لانسدَّ بابها؛ لأن الوقوف على حقيقة الملك متعذِّرٌ (من غير تفسير) بأنَّه يشهد بالرؤية، ولو فسره لا يُسمعُ.

اعلم أنَّ الشهادةَ في غير العبد والأمة إنَّما يصحُّ إذا عرف الملك بحدوده، ورآه في يد رجلٍ يعرفه باسمه ونسبه، أو سمع أنَّه في يد فلان بن فلان، ولكن لا يعرف ذلك الفلانَ بوجهه، ثُمَّ رآه في يد غيره؛ جاز له الشهادةُ بالملك للأوَّل إذا ادَّعاه، وليس هذا إثباتَ الملك بالتسامع، وإنَّما هو إثباتُ النسبة بالتسامع، وفي ضمنه إثباتُ الملك به، ولا يجوز الشهادةُ في غير هاتين الصورتين. كذا في «التسر».

إنَّما استثنى العبدَ والأمة الكبيرين؛ لأنَّ الشهادة بهما برؤيتهما في اليد لا يجوز؛ لأنَّ لهما يداً على أنفسهما، حتى إذا ادَّعى العبدُ أنَّه حُرُّ الأصل؛ كان القولُ قولَه، فلا يثبتُ لغيرهما يدِّ عليهما في الحقيقة حتى يعتبرَ ويشهدَ بها على الملك، بخلاف الصَّغيرين اللهبدُ أنَّه حُرُّ الأصل؛ كان القولُ قولَه، فطار كسائر الأموال، فجازت الشهادة برؤيتهما في اليد.

قيَّد بقوله: «لا يعرف رقّهما»؛ لأنه لو كان معروفاً جازت الشهادةُ.

### (فصلٌ) فيمن يقبلُ شهادته وفيمن لا يُقبلُ

(ورَدَدْنا شهادةَ الأعمى مطلقًا) سواءٌ كان فيما يسمع أو لا، (وقبولها فيما سبيله التسامعُ روايةٌ) عن أبي حنيفة، وهو قولُ زفر؛ لأنَّه يساوي البصيرَ في السماع. (ويجيزها) أي: أبو يوسف شهادةَ الأعمى في الدَّيْن والعقار.

قيّدنا به؛ لأنَّ في المنقول لا يُقبلُ شهادته اتِّفاقًا؛ لأنَّه يحتاج إلى الإشارة، والدينُ يعرفُ ببيان الجنس والوصف، والعقارُ بالتّحديد.

(إن تحمّلها بصيرًا) لأنَّ العلمَ حصل له بالعيان وقتَ التحمل، وأداؤه صحيحٌ؛ إذ لا خَلَلَ في لسانه، وتعريفُ المشهود عليه يحصل بذكر نسبه.

وقالا: لا يجوز؛ لأنَّه يحتاج في أدائها إلى التَّمييز بين الخصمين، وهو لا يفرِّقُ بينهما إلا بالتّغمة، وهي لا يعتبر؛ لأنَّه يُشبهُ نغمةً أخرى، ويخاف عليه التلقينُ من الخصم، والمعرفةُ بذكر النسب لا يكفي؛ لأنَّه ربّما يشارِكُ غيره في الاسم والنسب.

قيَّد بقوله: «إن تحمَّلها بصيرًا»؛ لأنَّه لو تحمَّلها أعمى لا يقبل اتِّفاقًا.

وفي «الذخيرة»: الخلافُ فيما لا يجوز الشهادةُ بالشهرة والتسامع، أمَّا في خلافه؛ تقبلُ شهادةُ الأعمى بلا خلافٍ. من «الحقائق».

(ولو عمي بعد الأداء؛ امتنع القضاء، ويأمر به) أي: أبو يوسف بالقضاء؛ لأنَّها أدّيتْ بشرائطها، وقُبلتْ، فيقضى بها، كما لو مات الشاهدُ بعد الأداء أو غاب. وقالا: لا يقضى؛ لأنَّ قيامَ أهلية الشَّهادة شرطٌ وقتَ القضاء؛ لأنَّها تصيرُ حجَّةً عنده، وقد فات، فلا

<sup>2</sup> د: للمشاهد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: شهد.

يقضى بها، فصار <sup>1</sup>كما لو جنّ أو خرس أو فسق، بخلاف الموت؛ لأن الأهليَّة يستقرُّ به، ولا تبطلُ<sup>2</sup>؛ إذ الشيءُ بانتهائه يتقرَّرُ، وبخلاف الغيبة؛ لأنَّه لا ينافي الأهلية.

أقول: الجملةُ الشرطيةُ تدلُّ<sup>3</sup> على أنَّ امتناعَ القضاء اتفاقيِّ، وذكرُ الخلاف بعده يدلُّ على أنَّه خلافيٌّ، وبينهما تنافٍ، ولو قال: ولو عَمي بعد الأداء؛ يأمر بالقضاء؛ لكان أَوْلي وأخصرَ.

(ولا تقبل من العبد والصبيّ) لأنَّ الشهادةَ من باب الولاية؛ لِمَا فيها من إلزام الغير، ولا ولايةَ لهما على أنفسهما، فأَوْلى أن لا تكون لهما ولايةٌ على الغير، ولو تحمَّلا في الرقّ والصغر، وأدَّيا بعد العتق والبلوغ؛ جاز.

(ولا من الأصل لفرعه، وبالعكس) لقوله عليه الصلاة السلام: «لا يُقبلُ شهادةُ الولد لوالده، ولا الوالد لولده» 4.

وفي «المحيط»: تقبلُ شهادتُه لولده من الرضاع.

(ولا من المولى لعبده) سواءٌ كان مديونًا أو لا، (ومكاتبه) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تقبل شهادةُ المولى لعبده»5.

(ولا من الشريك لشريكه فيما هو من شركتهما) لأنَّه شهادةٌ لنفسه.

قيَّد بقوله: «فيما هو»؛ لأنَّ شهادتَه له فيما عدا ذلك مقبولةٌ.

(ونردُها من أحد الزوجين للآخر) وقال الشافعيُّ: هي مقبولةٌ؛ لأن الأملاك بينهما مميّزةٌ، ولا اعتبارَ للنَّفْع العائد إلى الشَّاهد ضمناً كما في الغريم.

ولنا: إنَّ المنافعَ بينهما متَّصلةٌ، ولهذا يعدُّ أحدُهما غنيًا بغني صاحبه، فتثبت<sup>6</sup> فيهما تهمةٌ، بخلاف شهادة الغريم؛ لأنَّه لا يَدَ له على المشهود به.

(وتُقبلُ من الأخ لأخيه وعمّه) لأنَّ المنافعَ بينهم متباينةٌ غالبًا.

(وتردُّ من مختَثِ) وهو الذي يتشبّهُ النساء عمدًا في الأقوال، وهو معصيةٌ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لعن الله المؤنثين من الرجال» 7. (ونائحةٍ) وهي التي تنوحُ في مصيبةِ غيرها للمال، وأمَّا التي تنوح في مصيبتها؛ فلا يسقط عدالتُها. (ومغيّيةٍ) سواءٌ تغنّتْ للناس أو لا؛ لأنَّ رفعَ صوتها حرامٌ. (ومدمنِ الشرب) أي: مداوم شرب الخمر (على اللّهو) قيَّد بالإدمان؛ ليكون ذلك ظاهرًا منه؛ لأنَّ مثله لا يكون ذا مروءةٍ، ولا يحترزُ عن الكذب.

قال الإمامُ السرخسيُّ: شرط أن يظهر الإدمان للناس، أو يخرج سكران، فيسخر به الصبيان، وأمَّا شاربُ الخمر سرًا؛ فلا يخرج من أنَّ يكون عدلًا إذا لم يظهرُ ذلك وإن كَثُرَ شربُها، وكذا مدمن السُّكْر وإن كان بسائر الأشربة سوى الخمر. كذا في «التبيين».

(واللَّاعبِ بالطيور) لأنَّه يرتكبُ منكرًا بالنظر إلى العورات في السطوح وغيرها. (والمغنِّي للناس) لأنَّه يجمعهم على كبيرةٍ. وأما المغنِّي لنفسه لإزالة الوحشة؛ فلا بأس به، ولا يسقطُ به عدالتُه إذا لم يُسمعْ غيرَه في الصحيح؛ لما روي أنَّ كثير بن مالكِ دخل عليه أخوه أنس بن مالك وهو يغنِّي، وكان أكثر من زهّاد الصحابة، وأنشد في تغنيه شعرًا فيه وعظٌ وحكمة، فجائزٌ بالاتفاق، ومن المشايخ من أجاز الغناءَ في العرس كما جاز ضربُ الدفّ فيه. كذا في «التبيين».

(ومرتكبِ ما يوجب الحدَّ) لأنَّ بعضَ العلماء عرّف الكبيرةَ به، ومرتكبُ الكبيرة تردُّ شهادته. (والذي يدخل الحمّامَ بغير إزارٍ) لأنَّ كشفَ العورة حرامٌ. (ويأكلُ الربا) شُرِطَ في الأصل أن يكون مشهورًا به؛ لأنَّ عقدَ الربا مفيدٌ للملكِّ بعد القبض، فلم يكن حرامًا محضًا، فصار كالصغيرة، فشرطنا الإدمانُ فيه، وأمَّا أكلُ مال اليتيم؛ فمانعٌ من الشَّهادة بلا اشتراط الإدمان؛ لأنه حرامٌ محضٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وصار.

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  ح: يبطل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يدل.

<sup>4</sup> 

<sup>5</sup> لم نجده إلا في تبيين الحقائق للزيلعي، 219/4؛ وقال الزيلعي نصب الراية 82/4: غريب. وروي عن الإمام محمد قوله ولا تجوز شهادة المولى لعبده، انظر: الأصل له، 478/10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: فيثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مصنف عبد الرزاق، \$19/4؛ المعجم الأوسط للطبراني، \$176/2. وصحيح ابن حبان، \$61/13؛ المعجم الكبير للطبراني، \$261/11، بلفظ «المختثين من الرجال».

(ويقامرُ بالنرد والشطرنج) والقمارُ: أن يأخذ من صاحبه شيئاً في اللعب. قالوا: النردُ مانعٌ من غير قمارٍ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ملعونٌ من يلعب بالنرد» أ، وأما الشطرنج؛ فمكروهٌ عندنا، ومباحٌ عند الشافعيّ، وهو ليس بمانعٍ إذا لم يكن فيه قمارٌ أو فوتُ صلاةٍ أو حلف كاذبٍ.

(ويفعل<sup>2</sup> ما يستخفُّ به، كالأكل والبول على الطريق) لأنَّه يصدرُ ممن لا مروءةَ له، فيصير متَّهماً بارتكاب الكذب. (ويظهرُ سبّ السلف) لأنَّه يكون ظاهرَ الفسق.

(وتُقبلُ من أهل الأهواء<sup>3</sup>) الجبر والقدر والرفض والخروج والتشبيه والتعطيل، ثُمَّ كلُّ واحدٍ منهم يصير اثنتي <sup>4</sup> عشرة فرقةً، فبلغ إلى اثنين وسبعين.

وفي «الذخيرة»: إنَّما تُقبلُ شهادتهم إذا كان من أهل هوىً لا يكفرُ به صاحبُه؛ لأنَّهم إنَّما وقعوا في الهوى بالتَّأويل والتعمُّقِ في الدين، ألا يرى أنَّ منهم من يعظِّمُ الذنب حتى يجعله كفرًا؟ وفسقُهم من حيثُ الاعتقاد لا يدلُّ على كذبهم عمدًا.

(إلا الخطَّابية) هم صنفٌ من الروافض يُنْسَبون إلى ابن الخطاب محمد بن أبي وهب الأجدع الكوفي، لا تقبلُ شهادتهم؛ لأنَّهم يعتقدون جوازَ الشَّهادة لمن حلف عندهم أنَّه محقِّ، ويقولون: المسلمُ لا يحلفُ كذبًا، ويعتقدون أنَّ الشهادةَ واجبةٌ لشيعتهم<sup>5</sup>، سواءٌ كان صادقًا أو كاذبًا.

(ونقبلها من أهل الذَّمَة فيما بينهم) يعني: شهادةُ الذَّمِي على مثله مقبولةٌ 6 عندنا وإن اختلف مِللُهم؛ لأنَّ مِلَلَ الكفر ملَّةٌ واحدةٌ. وقال الشافعيُّ: لا تقبلُ.

قيَّد بالذميِّ؛ لأنَّ شهادةَ المستأمن على مثله مقبولةٌ إذا كانا من دارٍ واحدةٍ، فإن كانا من دارين مختلفين؛ لا تُقبلُ، وعلى الذمّي مردودةٌ.

وقيَّد بقوله: «فيما بينهم»؛ لأنَّ شهادتَه على المسلم غيرُ مقبولةٍ، وشهادةُ الذمّي على المستأمن مقبولةٌ اتِّفاقًا؛ لأنَّه بعقد الذمة صار كالمسلم.

له: إنَّ أثرَ الكفر . وهو الرقُّ . يُخرِجُ من أهلية الشهادة، فأصلُ الكفر أَوْلي، كما إذا كانا من دارين مختلفين 7كالإفرنج والحبش؛ لانقطاع الولاية بينهما، ولهذا لا يتوارثان.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم رجم يهوديين زنيا بشهادةِ أربعةٍ منهم $^{8}$ .

(وتُقبلُ من العامل) أراد به: عاملَ السلطان الذي يأخذ الحقوقَ الواجبةَ كالخراج والجزية ونحوهما؛ لأنَّ العملَ ليس بفسقٍ، ولهذا كان كبارُ الصحابة عمَّالًا.

وفي «الكافي»: كان هذا في زمانهم، وفي زماننا لا تُقبلُ شهادةُ العمال لغلبة ظلمهم.

وفي «النهاية»: لا تُقبلُ شهادةُ من يخلِّ بالواجبات، كالزكاة ونفقة الأقارب والزوجات.

(والأقلف) وهو الذي لا يختن؛ لأنَّه لا يخلُ بالعدالة. هذا إذا تركه بعذر منه من كبرٍ أو خوفِ هلاكٍ، وإن تركه استخفافًا للسنَّة؛ لا تقبلُ. (والخصيّ) لأنَّ فسق أبويه لا يستلزمُ فسقه. (والخنثى) لأنَّ فسق أبويه لا يستلزمُ فسقه. (والخنثى) لأنَّ عمرَ رضي الله عنه قبِل شهادةَ علقمة، وكان خصيًا. (وولد الزنا) لأنَّ فسق أبويه لا يستلزمُ فسقه. (والخنثى) لأنَّه إما رجلٌ أو امرأةً، وشهادةُ كليهما مقبولةً، وإن كان مشكلًا؛ يُجعلُ امرأةً في حقّ الشهادة احتياطًا.

3 د: الهواء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لم نجده إلا في المحيط البرهاني لابن مازه، 316/8. وروي «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر بقوم يلعبون بالشطرنج، فقال: لعن الله على من يلعب بها»، وفيه راويان مجهولان، انظر: ضعفاء العقيلي، 261/4.

<sup>2</sup> ح: وبفعل.

<sup>4</sup> ح: اثني.

<sup>5</sup> ح: بشيعتهم.

<sup>6</sup> د: مقبولاً.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: مختلفتين.

<sup>8</sup> صحيح البخاري، المناقب 23؛ صحيح مسلم، الحدود 26-27. وليس فيهما ذكر عدد الشاهدين. وله انظر المبسوط للسرخسي، 135/16.

(ومن غلبت حسناتُه) على سيئاته، (واجتنب الكبائر) ولم يصرَّ على صغيرةٍ أيضًا؛ لأنَّها بالإصرار عليها تكون كبيرةً (قبلتْ شهادتُه، وإن ألمَّ بمعصيةٍ) «إنْ» للوصل، اللممُ: الصغيرةُ، يقال: ألمَّ إذا أذنبَ ما دون الكبيرة، وإلمامُ الصغيرة لا يقدحُ في العدالة؛ لأنَّ العصمةَ منها لو كانت مشروطةً في العدالة لانسدَّ بابُ الشهادة؛ إذ لا يوجدُ من البشر من هو معصومٌ سوى الأنبياء.

وفي «المحيط»: من يجنُّ ساعةً ويفيق ساعةً، فشهد في حال الصحة؛ تُقبلُ شهادتُه.

(ولا يُسمعُ على جرح) مجرَّدٍ، كما إذا أقام بينةً على أنَّ الشاهدَ فاسقٌ، أو أخذ أجرةً على شهادته، أو أقرَّ أنَّه شاهدُ زور.

(ولا يُحكمُ به) لأنَّ الفسق المجرَّدَ مما لا يدخل تحت الحكم؛ لأنَّه يرتفعُ بالتوبة، ولعلَّه قد تاب في مجلسه، فلا يتحقَّقُ الإلزامُ، وأمَّا إذا أقام المُدَّعَى عليه بينةً على جرحٍ غير مجرَّدٍ بأن كان فيه إثباتَ حقِّ الله أو العبد، كالشهادة على أنَّهما زَنيا، أو شربا الخمرَ، ولم يتقادم العهدُ، أو قتلا النفس عمدًا، أو أخذا مالَه؛ تقبلُ.

(ولم يقبلوا شهادة الصبيان) بعضهم على بعضِ (في الجراح فيما بينهم قبل التفرُّق) وقال مالكِّ: تقبلُ.

قيَّد به؛ لأنَّ شهادتهم بعد تفرُّقهم غيرُ مقبولةٍ اتِّفاقًا.

له: إنَّ شهادتهم لو لم تُقبل في موضع لا يحضرهم غيرُهم لضاع الحقوق.

ولنا: إنَّ الكذبَ غيرُ محَّرم عليهم، فكيف يثبتُ عليه الظنُّ بصدقهم؟

(وشاهد الزور) وهو الذي أقرَّ على نفسه بكذبه متعمدًا، أو شهد بموتِ رجلٍ، وجاء حيًا، ولو قال: أخطأتُ فيه؛ لا يعرَّرُ؛ لأن العقوبةَ لا يجري على الخاطئ. (يشهَّرُ) في السوق عند أبي حنيفة إن كان سوقيًا، أو بين قومه إن لم يكن كذا، ويقال لهم: وُجِدَ هذا شاهدَ زورٍ، فاحذروه. (وزادا ضربَه) بقدر ما يراه الإمام، (وحبسه) لما روي: أنَّ عمر ضرب شاهدَ الزور أربعين سوطًا، وسحَّم وجهه، وأم بأن يطاف به.

وله: إنَّ التشهيرَ يكفي لدفع شرِّه عن العباد، فلا يحتاجُ إلى الضرب، وحديثُ عمر محمولٌ على السياسة، ولهذا سحَّم وجهَه. (فصلٌ) في الاختلاف في الشهادة

(ويجب توافُقُ الشَّهادة والدَّعوى) لأنَّها لو خالَفَتْها فقد كذَّبَتْها، والدعوى الكاذبةُ لا يُعتبرُ وجودُها، والشرطُ توافُفُهما في المعنى دون اللَّفظ، حتى لو ادَّعي المُدَّعِي الغصب، فشهدا بإقرار المُدَّعَى عليه بذلك؛ تقبلُ.

(واتفاقُ الشَّاهدين لفظاً ومعنىً) في قبول شهادتهما (شرطٌ) عند أبي حنيفة بحيث يفيدُ لفظُ كلِّ منهما ذلك المعنى بالوضع لا التضمُّن والالتزام، حتى لو شهد أحدُهما بالغصب والآخرُ بالإقرار به لا تقبلُ. وقالا: غيرُ شرط لفظاً.

(فلو شهد هذا بألفٍ، وذاك بألفين، والدعوى بألفين) أي: والحالُ أنَّ الدعوى ملصقةٌ بألفين، (فهي مردودةٌ) عند أبي حنيفة. (وقبلاها في الألف) لأنَّهما اتَّفقا فيه، ولا تُقبلُ في الألفين؛ لأنَّهما اختلفا فيه، فصار كما إذا شهد أحدُهما بألفٍ والآخرُ بألفٍ وخمسمائة، والمُدَّعِى يدَّعِى ألفًا وخمسمائة.

وله: إنَّ الألفَ غيرُ الألفين لفظاً ومعنىً، فلم يتَّفقا في واحدٍ منهما، فلا تُقبلُ، كما لو شهد أحدُهما بالدراهم والآخرُ بالدنانير، بخلاف الألف وخمسمائة؛ لأنَّهما اتَّفقا في لفظ الألف.

(أو هذا بألف، وذاك) يعني: شهد أحدُهما بألف والآخرُ (بألف وخمسمائة، والدعوى بالأكثر) يعني: والحالُ أنَّ المُدَّعِي يدَّعِى ألفًا وخمسمائة، (قبلت) الشهادةُ (في الألف) اتِّفاقًا؛ لاتفاق الشَّاهدين على الألف لفظاً ومعنى، وتفرُّدِ أحدهما بخمسمائة.

قيَّد بقوله: «والدعوى بالأكثر»؛ لأنَّ الدعوى لو كانتْ بالألف فقط لا تُقبلُ شهادتهما؛ لأنَّ المُدَّعِي كذّب الشاهدَ بالزيادة، إلا أن يقول المُدَّعِي: كان حقِّي ألفًا وخمسمائة، فاستوفيت الخمسمائة، فحينئذٍ تسمعُ شهادتهما لحصول التوافُق بين الدعوى والشهادة.

(ولو شهدا بألفٍ، وقال أحدهما: قضاه نصفَها؛ قبلتْ في الألف، لا في القضاء) يعني: لا تُقبلُ شهادةُ من قال: قضى خمسمائة؛ لأنَّه منفردٌ في ذلك، إلا أن يشهدَ معه آخرُ، فتتمَّ البينةُ على القضاء، فتسمعَ. (فينبغي<sup>2</sup> أن يمتنعَ) الشاهدُ الذي يعلم قضاءَ نصفها (عنها) أي: عن الشهادة بألفٍ (حتى يقرَّ المُدَّعِي بالقبض) أي: قبضِه نصفَها؛ لأنَّ الشهادةَ بألفٍ قبل إقراره؛ يكون إعانةً على ظلم المُدَّعَى عليه.

<sup>2</sup> د: وينبغي.

707

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فيتم.

(ولو شهد أحدُهما بنكاحٍ بألفٍ والآخرُ به) أي: بالنكاح (بألف وخمسمائة؛ فهي مقبولةٌ بألفٍ) عند أبي حنيفة. (وردَّاها كالبيع) أي: كما ردّ مثلُ تلك الشَّهادة في البيع إذا شهد أحدُهما أنَّه اشتراه بألفٍ والآخرُ أنَّه اشتراه بألفٍ وخمسمائة؛ لأنَّ العقدَ يختلفُ باختلاف الثمن.

وله: إنَّ المقصودَ الأصليَّ في النكاح الحلُّ، وهما متَّفقان عليه، والمالُ تابعٌ، واختلافُهما في التَّابع لا يقدحُ، بخلاف البيع؛ لأنَّ الثمنَ فيه مقصودٌ، ولهذا لم يصحَّ البيعُ بلا ثمنٍ، وصحَّ النكاحُ بلا مهرٍ، فيكون اختلافُهما فيما هو المقصودُ مضرًّا.

(وإذا شهدتْ بينةٌ بقتله زيدًا يومَ النحر بمكّةَ، وأخرى به) أي: شهد شاهدان آخران بقتله زيدًا (يوم النحر بالكوفة؛ لم تقبلا) لأنَّ إحدى البينتين كاذبةٌ بيقين، ولا ترجيحَ لإحداهما.

(فإن حُكم بالسابقة) أي: حكم الحاكم بالبينة الأولى (لغت الأخرى) أي: لا يُسمعُ البينةُ الثانيةُ؛ لأنَّ الأولى ترجَّحتْ باتِّصال القضاء بها، كما لو كان لرجلٍ ثوبان أحدُهما نجسٌ، فتحرَّى وصلَّى بأحدهما، ثُمَّ وقع تحرِّيه على طهارة الآخر؛ لا يُعتبرُ الثَّاني؛ لأنَّ الأَوْلَ اتَّصل بحكم الشرع، فلا ينتقضُ.

(ولو أقام ذو اليد بينةً على بيع داره من فلانٍ بألفٍ في رمضان، وفلانٌ) أي: أقام فلانٌ بينةً بعدما ادَّعى (أنَّه ارتهنها منه) أي: أخذ تلك الدار من فلانٍ رهناً (بخمسمائة في شوال؛ رجّحٌ) محمدٌ (الرهنَ) أي: بينتَه؛ لأنَّ العملَ بالبينة واجبٌ ما أمكن، وهنا يمكنُ بأن يثبت البيعُ في رمضان، ثُمَّ يعادَ إليه، فيرهنه في شوال. (وهما البيع) أي: رجَّحا بينتَه؛ لأنَّها أسبقُ وأكثرُ إثباتاً؛ لأنَّ البيعَ يوجِبُ الملكَ في البدلين، والرهنُ لا يوجبه.

(ولو شهدا برهنٍ وقبضٍ، واختلفا في المكان أو الزمان؛ أبطلها) أي: محمدٌ شهادتهما. وقالا: لا يبطلُ.

وضع في القبض المعاين؛ إذ لو شهدا على إقرار الراهن والواهب والمتصدّق بالقبض؛ جاز الشهادةُ اتِّفاقًا.

**له**: إنَّ القبضَ فعلٌ، والفعلُ الواحدُ الموجودُ في زمانٍ لا يكون موجوداً في زمانٍ <sup>1</sup> آخرَ<sup>2</sup>، فيختلفُ المشهودُ به.

ولهما: إنَّ القبضَ بحكم الرهن يمكن أن يتكرَّرَ بأنَّ الراهنَ أعادَ الرهنَ باستعارةٍ من المرتهن، ثُمَّ أعاده إلى يد المرتهن، فهذا القبضُ يكون مضموناً كالقبض الأوَّل، فإذا أمكن تكرُّرُه لا يختلفُ المشهودُ به باختلاف زمانه أو مكانه.

(وأجزناها معه) أي: الشهادة مع اختلاف الشاهدين (في البيع) أي: زمانه أو مكانه. وقال زفر: لا يجوزُ؛ لأنَّ الثابتَ بشهادتهما بيعان، فلم يتمَّ نصابُ الشَّهادة على أحدهما.

ولنا: إنَّ البيعَ قولٌ، والقولُ يتكرَّرُ، فيكون مدلولُ البيعين واحداً، فيتمُّ النصابُ عليه.

وفي «التبيين»: كلُّ ما هو قولٌ كالطلاق والعتاق والوصية والوكالة والقرض والكفالة والرهن والحوالة إذا اختلف الشَّاهدان في زمانه أو مكانه؛ تقبلُ شهادَتُهما؛ لأنَّ القولَ مما يُعادُ ويكرَّرُ، وكلُّ ما هو فعلِّ كالقتل والغصب والجناية إذا اختلف الشَّاهدان في زمانه أو مكانه؛ لا تُقبلُ؛ لأنَّ الفعلَ الموجودَ في زمانٍ غيرُ الموجود في زمانٍ آخر، وكذا النكاحُ، فإنَّه وإن كان قولًا، لكن الفعلَ. وهو حضورُ الشاهدين. شرطٌ فيه، فصار في حكم الفعل.

(ولو شهد موليا أمةٍ على طلاق زوجها، وهي تجحدُ) أي: تنكرُ طلاقه، (يقبلها) أي: أبو يوسف شهادتهما؛ لأنَّها شهادةٌ عليها لا لها. (وردَّها) محمدٌ؛ لأنَّ في تلك الشَّهادة نفعاً لها، وهو تخليصُها من رقِّ النِّكاح.

(ولو اشترى ذميٌّ دارًا من مسلمٍ، فادَّعاها ذميٌّ أو مسلمٌ بشهادة ذمّيين؛ يقبلها في حقِّه) أي: يقبل أبو يوسف تلك الشهادة في حق الذميّ. (وردَّاها) أي: قالا: لا يقبلُ أصلًا. ولو لم يردفْ قولهما؛ لكان أَوْلى؛ لأنَّه في طرف النفي من قوله.

له: إنَّها قامتْ على كافرٍ بأنَّه استحقَّها، وعلى مسلمٍ بالرجوع عليه بالثَّمن، فتُقبلُ على الكافر دون المسلم، كما أنَّ شهادة ذميين بدينٍ في تركةٍ كافرٍ خلَّف ابنين فأسلم أحدهما مقبولةٌ على الكافر دون المسلم، والحكمُ بالاستحقاق لا يكون حُكمًا بالرجوع بالثَّمن على البائع، ولو كان الحكمُ على البائع، ولهذا شرط للقاضي أن يقول: حكمتُ بالاستحقاق، وفسختُ عقدهما، وحكمتُ برجوع الثمن على البائع، ولو كان الحكمُ بالاستحقاق حُكمًا بالرجوع؛ لَمَا احتاج القاضي إلى التَّصريح به.

ولهما: إنَّها قامتْ على مسلمٍ؛ لأنَّها أظهرتْ أنَّ المسلمَ باع ما لا يملكه، فلا تُقبلُ، بخلاف ما استشهد به؛ لأنَّ القضاءَ فيه توجَّه على الكافر المورِّت، ولم يظهرْ في حقِّ المسلم؛ لأنَّ البينةَ ليستْ بحجَّةٍ في حقِّه.

2 د - الآخر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الزمان.

### (فصلٌ) في الشَّهادة على الشَّهادة

(وتجوز الشهادة على الشَّهادة) وكان القياسُ أن لا تجوزَ؛ لأنَّ الشهادة عبادة بدنية، والنيابة لا تجري فيها، لكن جازت استحسانًا لمسِّ الحاجة إليها؛ لأنَّ الأصلَ قد يعجزُ عن أداء الشَّهادة بموتٍ أو مرضٍ أو بُعْدِ مسافةٍ، ولو لم يجز شهادة الفرع؛ لضاع الحقوقُ.

(فيما لا يسقطُ بالشبهة) احترز به عن الحدود والقصاص، فإنَّهما يسقطان بالشُّبهة، ولهذا لم تَجْرِ 1 فيها شهادةُ النساء؛ لِمَا فيها من شبهة البدليَّة، وفي الشهادة على الشهادة حقيقةُ البدلية، فأُولي أن لا تجوز فيها.

(ولا تجوز من واحدٍ على واحدٍ) لقول عليّ رضي الله عنه: لا تجوز على شهادة رجلِ إلا شهادةُ رجلين.

(ونجيزها من اثنين على اثنين) يعني: إذا شهد رجلان على شهادة رجلٍ، وشهد شاهدان الفرعان على شهادة رجلٍ آخرَ في هذه الحادثة؛ تُقبلُ عندنا. وقال الشافعيُّ: لا تقبلُ، بل لا بُدَّ عنده أن يكون شهودُ الفرع أربعةً؛ لأنَّ كلَّ فرعين قاما مقامَ أصلٍ واحدٍ، فصارا كالمرأتين.

ولنا: إنَّ الفرعين شهدا بحقٍ، وهو نقلُ شهادة الأصل، وشهدا بحقٍ آخرَ، وهو نقلُ شهادة الآخر، فيجوز، كما إذا شهدا بدينٍ أَثُمَّ بدين آخرَ.

(ويقول الأصليُّ) أي: يقول الشاهدُ الأصليُّ: (اشهدْ على شهادتي) وهذا القولُ ليس بلازم؛ لأنَّ من عايَنَ الحقَّ جاز أن يشهدْ وإن لم يُشْهِدْه. (إني أشهدُ أنَّ فلانًا أقرَّ عندي بكذا) وهذا شهادةٌ عند الفرع كما يشهدُ عند القاضي، فلا بُدَّ منها لينقلها إلى مجلس القاضي. (وأشهدني على نفسه، والفرعيُّ) أي: يقول الشاهدُ الفرعيُّ (عند الأداء: أشهدُ أنَّ فلانًا أشهدني على شهادته أنَّ فلانًا أقرَّ عنده بكذا، وقال لي: اشهدْ على شهادتي بذلك) وفي هذه الأداء خمسُ شيناتٍ، والأقصرُ أن يقول: أشهدُ على شهادة فلانٍ بكذا، فيذكر فيه شينين لا غير. ذكره محمدٌ في «السير الكبير»، وهو مختارُ بعض الفقهاء؛ لأنَّه أيسرُ. كذا في «التبيين».

(ولا تُقبلُ من الفروع) الشهادةُ (إلا لتعدُّرِ حضور الأصول إلى مجلس الحكم بموتٍ أو سفرٍ) أي: غيبتهم مدّة مسيرة سفرٍ (أو مرضٍ) لأنَّ الحاجة إلى شهادتهم إنَّما يكون عند عجز الأصول، وهو إنَّما يتحقَّقُ بهذه الأسباب، وعن أبي يوسف: إذا كان الأصلُ في مكانٍ إذا انطلق لأداء الشهادة لا يقدرُ البيتوتةَ في منزله؛ صحَّ الإشهادُ، وبه أخذ كثيرٌ من المشايخ، وعن محمد: إنَّها تجوزُ كيف ما كان، حتى إذا كان الأصلُ في زاوية المسجد يشهد الفروعُ على شهادته في زاويةٍ أخرى منه تقبلُ.

وفي «النهاية»: إذا شهد الفروعُ مع كون الأصول في المصر يجب أن لا يجوز عند أبي حنيفة، ويجوز عندهما، بناءً على أنّ التَّوكيلَ بغير رضاء الخصم لا يجوز عنده، ويجوز عندهما، فلا يملك الأصلُ إنابة غيره منابَ نفسه في الشَّهادة بلا عذرٍ، كما لم يملك المُدَّعَى عليه كاستحقاق الحضور المُدَّعَى عليه كاستحقاق الحضور على المُدَّعَى عليه كاستحقاق الحضور على الشُّهود، ويملك عندهما كما يملك المُدَّعَى عليه.

(ويجوز تعديلُ الفروع الأصول) لأنَّ الفرع من أهل التَّزكية، وكذا إذا عدَّل أحدُ الشَّاهدين صاحبه، ولا يتَّهم بأنَّ فيه تنفيذَ شهادته؛ لأنَّ العدلَ لا يتَّهم بمثله؛ إذ لو اتُّهم؛ لانسدَّ بابُ الشهادة.

(ويجيز سكوتهم) يعني: لو سكت الفروعُ عن تعديل الأصول جاز شهادتهم عند أبي يوسف؛ لأنَّهم لَمَّا نقلوا قولَ الأصول؛ فكأنَّهم حضروا بأنفسهم وشهدوا، فلا يلزم الفروعَ تعديلُهم، وإن قالوا: لا نعرفُ الأصولَ أعدلٌ أم لا؛ لا يردُ القاضي شهادتهم، ويسأل عن الأصول غيرَهم، وهو الصحيحُ. (وينظرُ الحاكمُ في حالهم) أي: حال الأصول. (وأوجبه) أي: محمد التعديل؛ لأنَّ الشهادةَ إنَّما تُقبلُ بالعدالة، فإذا لم يعرفوا عدالتهم لم يعرفوا شهادتهم، فلا يصحُ نقلُهم.

(فإن أنكرَ الأصولُ شهادتهم؛ رُدَّتْ من الفروع) بأن قال الأصولُ: ما لنا شهادةٌ على هذه الحادثة، وماتوا، ثُمَّ جاء الفروع يشهدون على شهادتهم بهذه الحادثة، وأمَّا مع حضورهم؛ فلا يُلتفتُ إلى شهادة الفروع؛ لثبوت التعارض بين خبر الأصول وخبر الفروع. (كتابُ الرُّجوع عن الشَّهادات)

(ولا يصحُّ إلا في مجلس القضاء) أيَّ قاضٍ كان؛ لأنَّ الرجوعَ عن الشهادة توبةٌ عمَّا ارتكب من قول الزور، والتوبةُ بحسب الجناية على ما قال صلى الله عليه وسلم: «السرِّ بالسرِّ، والعلانيةُ بالعلانية»، فلما كان شهادةُ الزور بحضرة القاضى؛ يجب أن تكون

2 مصنف ابن أبي شيبة، 63/19؛ المعجم الكبير للطبراني، 159/20، 175.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: تجز.

توبّتُها كذلك. ولو أقام المقضيُّ عليه بينةً أنَّ الشاهدين رجعا عند غير القاضي؛ لا يُسمعُ، ولو أقام بينةً أنَّهما أقرَّا برجوعهما عند غير القاضي؛ يسمعُ؛ لأنَّ إقرارهما به يكون رجوعاً منهما في الحال.

(وتسقطُ قبل الحكم بها) يعني: إذا رجعا قبل حكم القاضي بشهادتهما؛ تسقطُ، ولا يقضي بها؛ لأنَّ كلامهما الأوّل والثاني تناقَضَا، (وبعده) أي: بعد الحكم إذا رجعا (لا يفسخ الحكمُ) لأنَّ كلامهما الأوَّلَ يرجّح باتصال الحكم به.

(ويضمنون ما أتلفوه بشهادتهم) لأنَّهم صاروا سببًا لإتلاف المال على وجه التعدِّي، فلزمهم الضمان، كحافر البئر.

وفي «شرح المصنف»: هذا إذا قبض المُدَّعِي المالَ دينًا كان أو عيناً؛ لأنَّ الإتلافَ لا يتحقَّقُ بدون قبضه. إلى هنا كلامه. لكنَّ هذا مختارُ شمس الأئمة، وقال شيخُ الإسلام: هذا مسلَّمٌ إذا كان المالُ دينًا، وأما إذا كان عينًا؛ فيجب الضمانُ على الشهود وإن لم يقبضها المشهودُ له؛ لأنَّ ملكَ المشهود عليه يكون زائلًا عن العين بمجرَّد القضاء، ولهذا لم يجزُ أن يتصرَّفَ فيها، وجاز للمقضيِّ له ذلك.

(فالاثنان كلّ المال) يعني: إذا شهد شاهدان بمالٍ، فحكم الحاكمُ به، وقبضه المحكومُ له، ثُمَّ رجعا عن شهادتهما؛ ضمنا كلَّ المال. (أو أحدهما) أي: إذا رجع أحدُ الشاهدين، (أو اثنان) أي: إذا رجع اثنان (من ثلاثةٍ) شهودٍ، (أو امرأتان مع الرجل¹) يعني: إذا شهد رجلٌ وامرأتان، فرجعتا (نصفَه) يعني: يضمن نصفَ المال في هذه الصور؛ لأنَّ نصفَ الحقِّ ثابتُ بمن بقي، وهو المعتبرُ في باب الرُّجوع، حتى لو رجع واحدٌ من ثلاثةٍ لا يضمنُ. (أو إحداهما) أي: إذا رجعتْ إحدى المرأتين في الصورة السَّابقة، (أو تسعةٌ من عشرةٍ²) أي: إذا شهد رجلٌ وعشرةُ نسوةٍ، فرجعت منهن تسعٌ (الربع) أي: تضمن والرجعاتُ ربعَ المال؛ لأنَّ ثلاثةً أرباع الحقِّ ثابتٌ بمن بقي، وهو الرجلُ والمرأةُ، ولو رجعت ثمانُ نسوةٍ لا ضمانَ عليهنَّ؛ لثبوت كلّ الحقِّ بمن بقي.

(فإن رجع الكلُّ) أي: الرجل وعشرُ نسوةٍ؛ (فعليه السدسُ) أي: على الرجل ضمانُ سدس المال عند أبي حنيفة، وعليهنَّ على خمسةُ أسداسه؛ لأنَّ كلَّ امرأتين تقومان مقامَ رجلٍ، فصار كما إذا شهد ستّةُ رجالٍ، فرجعوا. (وقالا: النصفَ، وعليهنَّ الباقي) يعني: يضمنُ الرجلُ النصفَ، والنسوةُ النصفَ؛ لأنهنَّ. وإن كثرنَ. يقمنَ مقامَ رجلٍ، ولهذا لا تُقبلُ شهادتهنَّ إلا بانضمام رجلٍ.

قيَّد برجوع الكلِّ؛ لأنَّ الرجلّ لو لم يرجعْ؛ كان عليهنَّ النصفُ اتفاقًا؛ لبقاء من يثبت<sup>4</sup> به نصفُ الحقِّ.

(ولو شهد رجلان وامرأة، ثُمَّ رجعوا؛ ضمنا خاصةً) يعني: لا تضمنُ المرأةُ؛ لأنَّها صارتْ كالمعدومة في الشهادة مع وجودهما. (ولو رجع شاهدا نكاحها بمهر المثل أو أقلّ) أي: إذا شهد شاهدان على امرأةٍ بأنَّ فلانًا نكحها بمهر مثلها أو بأقلً منه، ثُمَّ رجعا، وفي «شرح الوافي» و «الكنز»: كذا لو شهدا عليها بأنَّه نَكَحَها على أكثرَ من مهر مثلها، والمصنِّفُ ترك هذا القيدَ. (أو نكاحه إيَّاها بمهر مثلي) أي: لو شهد شاهدان على رجلٍ بأنَّه تزوَّجها بمهر مثلها، (لم يضمنا) أمَّا في صورة الرجوع في نكاحها؛ فلأنَّ خروج بُضْع من ملكها غيرُ متقوّم، بدليل أنَّ المريضة لو زوّجتْ نفسها بأقلَّ من مهر المثل لم يجب لها كمالُ المهر، وأمَّا في الرجوع في نكاحه؛ فلأنَّ الشاهدين أتلفا مالُه بعوضٍ متقوّم، وهو دخولُ البضع في ملكه، والإتلافُ بعوضٍ يكون كلا إتلاف. (وضمنا الزيادة) يعنى: إذا شهدا بأكثرَ من مهر المثل، ثُمَّ رجعا؛ ضمنا الزيادة على قدر مهر المثل؛ لأنَّهما أتلفاها بغير عوض.

(وإذا شهدا عليها بنكاحٍ بمهرٍ قاصرٍ) مثلًا: إذا ادَّعى نكاحَها على مائةٍ، وقالت: تزوَّجتني على ألفٍ، ومهرُ مثلها ألفٌ، فبرهن على مائةٍ، فقضي به، (ثم رجعا) بعد الدخول قبل الطلاق (لا يضمّنهما) أي: أبو يوسف رحمه الله الشاهدين (التَّقصانَ) وهو تسعمائةٍ. وقالا: ضمناه لها.

قيَّدنا بقولنا: بعد الدخول قبل الطلاق؛ لأنَّهما لو رجعا بعد الطلاق قبل الدخول لا يضمنان لها شيئًا اتِّفاقًا. من «الحقائق».

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ القولَ لها إلى تمام مهر مثلها عندهما إذا اختلف الزوجان في قدر المهر، وكان يقضى لها لولا شهادَتُهما، فهما أتلفا تسعمائة، فيضمنان، وعنده: القولُ قولُ الزوج، فلم يُثلِفا عليها شيئًا.

(أو بالبيع) أي: إذا شهدا بأنَّه باع شيئًا (بمثل القيمة أو أكثرَ) ثُمَّ رجعا (لم يضمنا) لأنَّهما لم يُتْلِفا عليه شيئًا بلا عوضٍ. (أو بالبيع) أي: إذا شهدا بأنَّه باع بأقلَّ من القيمة (ضمنا النُّقصانَ) لأنَّهما أتلفا عليه جزءاً من المبيع بلا عوضِ عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: رجل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: تسع من عشر.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يضمن.

<sup>4</sup> د: ثبت.

قيَّد بالبيع؛ لأنَّ المشتري لو ادَّعى أنَّه اشترى العبدَ بألفٍ وقيمتُه ألفان، فشهد شاهدان، ثُمَّ رجعا؛ ضمنا الألف، وإن كان بأكثر، فإن كان الدعوى من البائع؛ ضمنا للمشتري ما زاد على القيمة. كذا قاله صدرُ الشريعة.

(أو بطلاقٍ) يعني: إذا شهدا أنَّه طلّق امرأته (قبل الدخول؛ ضَمِنا نصفَ المهر) لأنَّ الفرقةَ قبل الدخول في معنى الفسخ لا يوجبُ على الزوج شيئًا إذا كانت من جهتها، كتقبيل ابن زوجها، وهما بإضافة الفرقة إليه ألزماه نصفَ المهر، فيضمنان له ذلك إذا رجعا. (أو بعده) أي: إذا شهدا بطلاقٍ بعد الدخول، ثم رجعا (لم يضمنا) لأنَّهما أتلفا عليه منافع البضع، وهي غيرُ متقوِّمةٍ في الخروج عن الملك.

(أو باعتاقٍ) يعني: إذا شهدا بإعتاقِ عبده، فحكم الحاكمُ بعتقه، ثُمَّ رجعا (ضمنا القيمةَ) لأنَّهما بشهادتهما أتلفا عليه مالية العبد بغير عوض، والولاءُ للمالك لا يتحوَّلُ إليهما بهذا الضمان؛ لأنَّه ليس بمالِ متقوّم.

(أو بقصاصِ بعد القتل) يعني: إذا شهدا أنَّه قتل فلانًا عمدًا بسلاحٍ، فحكم الحاكمُ بقصاصٍ، فقُتِل، ثُمَّ رجعا (ضمنا الديةً، ولا نقتصُّ منهما) وقال الشافعيُّ: يقتصّ الشاهدان إن قالا: تعمّدنا به؛ لأنَّهما تسبّبا بقتله، فصار كالمكره عليه.

ولنا: إنَّهما لم يباشِرًا القتلَ، ولم يصيرا سببًا يضافُ إليه القتلُ؛ لأنه وُجِدَ باختيار الوليِّ، وتخلُّلُ الفعل الاختياريِّ بينهما قطع نسبةَ القتل إليهما، كما لم يُنسبُ إباقُ العبد إلى من حلّ قيده، بخلاف المكره؛ لأنَّه ملجاً إلى القتل، فصار المكرة كالآلة للمكره.

(ولو رجع الفروعُ ضَمِنوا) لأنَّ التلفَ مضافٌ إلى شهادتهم، (أو الأصولُ) أي: لو رجع الأصولُ (وأنكروا اشهادتهم؛ لم يضمنوا) لأنَّهم أنكروا سببَ الضمان، وهو إشهادُهم.

(فإن قالوا: غلطنا) في إشهادهم (ضمّنهم) أي: محمدٌ الأصولَ.

قيَّدنا بالأصول؛ لأنَّ تضمينَ الفروع اتِّفاقيٌّ.

وقالا: لا ضمانَ عليهم؛ لأنَّ الموجودَ منهم شهادةٌ في غير مجلس القاضي، فلا يكون سببًا لإتلاف شيءٍ، بل صار السببُ له شهادةَ الفروع، فيختصُّ الضمانُ بهم.

وله: إنَّ الفروعَ نقلوا شهادة الأصول، فصار كأنَّ الأصولَ حضروا مجلس الحكم، فشهدوا، ثُمَّ رجعوا.

(أو الجميع) أي: لو رجع جميعُ الأصول والفروع (ضمن الفروعُ) خاصَّةً عند أبي حنيفة وأبي يوسف. (وخيّر) محمدٌ (المشهود عليه في تضمين من شاء) يعني: إن شاء ضمّنَ الأصولُ؛ لأنَّ الفروع نائبون عنهم، وإن شاء ضمّن الفروع؛ لأنَّ القاضي عايَنَ شهادتهم. ولهما: إنَّ الاتلافَ حصل بشهادة الفروع، وهم مباشرون من كلِّ وجهٍ، والأصولُ سببٌ للتلف من وجهٍ، فإذا اجتمعا؛ فالضمانُ على المباشر.

صورةُ رجوع الأصول: أن يقولوا: أشهدناكم بباطلٍ؛ إذ لو قالوا: لم نُشْهِدُكم أصلًا؛ فلا ضمانَ على الأصول. من «المحيط». (وإن قال الفروعُ) بعد الحكم بشهادتهم: (كذب الأصولُ أو غلطوا؛ لم يُعتبرُ) لأنَّ القضاءَ ماضٍ لا ينتقضُ بقولهم كما لا ينتقض برجوعهم، ولا يلزمهم ضمانٌ؛ لأنَّهم لم يرجعوا، بل شهدوا على غيرهم بالكذب.

(والمزكُّون يضمنون بالرجوع) يعني: إذا رجع المزكُّون عن تزكية الشهود ضمنوا عند أبي حنيفة. وقالا: لا يضمنون؛ لأنَّهم إنَّما أثنوا على الشهود، فصاروا في المعنى كشهود الإحصان إذا رجعوا.

وله: إنَّ الشهادةَ إنَّما تُقبلُ بالتزكية، فصارت في المعنى علَّةً للعلَّة، فيُضافُ الحكمُ إليها كما يُضافُ إلى العلَّة، بخلاف شهود الإحصان، فإنَّهم لم يُثْبِتوا ما هو مؤيَّرٌ، وهو الزنا، وإنَّما أثبتوا الإحصان، وهو شرطٌ محضٌ، ولهذا تُقبلُ شهادةُ النساء فيه.

(ويضمنُ شهودُ اليمين لا الشّرطِ برجوعهم) يعني: إذا شهد شاهدان أنَّه علَّقَ عتقَ عبده بشرطٍ، وشهد آخران أنَّ الشرطَ الذي علَّق العتقَ به وُجِدَ، فحكم الحاكمُ به، ثُمَّ رجع جميعهم؛ يضمن شهودُ اليمين قيمةَ العبد؛ لأنَّهم أثبتوا العلّة، وهو قولُه: أنت حرِّ، ولا يضمن شهودُ الشرط؛ لأنَّ الشرطُ كان مانعًا، وهم أثبتوا زوالَ المانع، والحكمُ يضاف إلى العلّة، لا إلى زوال المانع.

(ولو شهدا على شهادة اثنين) أي: شاهدين أصلين، (وآخران على أربعةٍ) أي: شهد شاهدان آخران على شهادة أربعةِ أصولٍ (بمالٍ، ثُمَّ رجعوا) بعد حكم القاضي بذلك المال (يضمّنُ الأولين ثلثَه) أي: يضمن أبو يوسف الشاهدين عن الأصلين ثلثَ ذلك المال، (والآخرين ثلثيه) أي: يضمّنُ فروعَ الأصول الأربعة ثلثى ذلك المال؛ لأنَّ كلَّ فريق قام مقامَ أصله؛ لأنَّهم نقلوا شهادتهم، فصار

كأنَّ الأصولَ. وهم ستَّةٌ. شهدوا، ثُمَّ رجعوا. (وجعله) أي: محمدٌ ضمانَ المال بين طائفتي الفروع (نصفين) لأنَّ القضاءَ وقع بشهادتهم، وهم في العدد سواءٌ.

(أو اثنان على اثنين) أي: إذا شهد فرعان على شهادة أصلين، (وآخران على آخرين) أي: شهد فرعان آخران على شهادة أصلين آخرين، (ورجع من كلّ فريقٍ) من الفرعين (واحدٌ؛ يضمّنُهما) أي: أبو يوسف الراجعين (نصفَه) أي: نصفَ المال؛ لأن الحقّ ثبت بالفروع الأربعة، وقد بقي الاثنان منهم، فكان الثابث هو النصف. (لا تُمْنين ونصفًا) يعني: قال محمدٌ: عليهما ثمنان ونصفُ ثمنٍ من الضمان؛ لأنَّ نصفَ الحقّ باقٍ ببقاء أحد الباقيين؛ لأنَّ صاحبه لو لم يرجع؛ لبقي كلُّ الحقّ، وأما الباقي الآخرُ؛ فقد بقي ببقائه بعضُ الحق، وهو دون النصف؛ لأنَّ النصفَ لو بقي ببقائه لكان كلُّ الحقّ ثابتاً بهما، ولا يجب على الراجعين شيءٌ، وليس كذلك، فنقول: ذلك البعضُ ثمنٌ ونصفُ ثمنٍ؛ لأنَّ هذا الباقي باعتبار أنَّه كواحدٍ من الأصول الأربعة يبقى به ربعُ الحقّ، وباعتبار أنَّه واحدٌ من الفروع الأربعة والأصول يبقى به ثمنُ الحقّ، فإذا بقي به ربعُ الحقّ بحالٍ وثمنه في حالٍ؛ جُعِلَ كأنَّه بقي ثمنٌ ونصفٌ؛ لأنَّ الثمنَ متيقَّن، والشكّ الأربعة والأصول يبقى به ثمنُ الحقّ، فإذا بقي به ربعُ الحقّ بحالٍ وثمنه في حالٍ؛ جُعِلَ كأنَّه بقي ثمنٌ ونصفٌ ثمنٍ فالتَّمنَ متيقَّن، والشكّ ثمن يبعب على الراجعين على السوية، فعلى كلّ واحدٍ منهما ثمنٌ وربعُ ثمنٍ، فالمسألةُ من ثمانيةٍ، فانكسرت السهامُ بالأرباع، فعلى كلّ أربعةً بثمانيةٍ، فصار اثنين وثلاثين، فخمسةُ الأثمان ونصفُ الثمن منه اثنان وعشرون، والثمنان ونصف الثمن منه عشرةُ أسهمٍ، فعلى كلّ أربعةً بثمانيةٍ، فصار اثنين عشلةً أسهمٍ.

قال ابنُ سماعة: كرَّر علينا محمدُ بن الحسن هذه المسألة، وقال: أفهمتم؟ قلنا: نعم، فلما قمنا من بين يديه، فلم تصاحِبْنا المسألةُ إلى عتبة الباب، فلهذا سمّيت: العتبيّة أ، وسميت بالنظر في الوجوه؛ لأنا ينظرُ عضُنا في وجه بعضٍ بين يدي محمدٍ حتى نعرف أنَّه فَهمَ بما تبيّن في وجهه أو لم يفهم، وسميت: السِّحْرَ؛ لأنا نقول: محمدٌ سحرنا.

### (كتابُ القسمة)

وهي اسمٌ للاقتسام كالقدوة للاقتداء.

يثبت بالكتاب، وهو قوله تعالى: ﴿أَنَّ الْمَاءَ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ﴾ [القمر، 28/54]، وبالسنة؛ لأنه صلى الله عليه وسلم باشرها في المغانم والمواريث<sup>4</sup>، وعليه انعقد الإجماءُ.

(وينصبُ القاضي قاسمًا) للناس يقسمُ بينهم (عدلًا مأمونًا) ليثبت الاعتمادُ على قوله، (عالمًا بالقسمة)؛ لأن من لا يعلمها لا يقدرُ عليها، (يرزقه من بيت المال) لأن القسمة شبيهة بالقضاء في قطع المنازعة، فيرزقُ منه كما يُرزقُ القاضي، وليست بقضاءٍ حقيقةً؛ لأن مباشَرَتَها ليستْ بفرضٍ على القاضي، ومباشرةُ القضاء فرضٌ عليه، حتى جاز للقاضي أن يأخذَ الأجرَ على القسمة، ولم يجرُ على القضاء، إلا أنَّ القسمة لها شَبَةُ بالقضاء من حيثُ إنَّها تُستفادُ بولاية القضاء، حتى ملك القاضي جبرَ الآبي، ولم يملك الأجنبيُّ، ومن هذه الجهة يستحبُ أن لا يأخذ الأجرَ عليها. كذا في «الكفاية».

(وإلا فبأجرةٍ) أي: إن لم يرزقْ من بيت المال نَصَبَ القاضي قاسماً يقسمُ بأجرةٍ، ويقدِّرُ القاضي أجرتَه كيلا<sup>5</sup> يتحكَّمَ عليهم بالزيادة.

(وهي على عدد الرؤوس) يعني: أجرةُ القسّام تجب على المتقاسمين على عدد رؤوسهم عند أبي حنيفة. (وقالا): على 6 (الأنصباء) أي: على قدر الأنصباء، حتى لو كان المالُ بين ثلاثةٍ لأحدهم سُدُسه وللآخر ثلثُه وللثالث نصفُه؛ فالأجرةُ عليهم يكون أثلاثاً عنده على قدر رؤوسهم، وعندهما أسداساً على قدر أنصبائهم.

قيَّدنا بأجرة القسّام؛ لأن أجرةَ الكيَّال والوزَّان يكون بقدر الأنصباء اتِّفاقًا، وكذا سائرُ المؤن، كأجرة الراعي والحمل والحفظ ونحوها.

لهما: إنَّ الأجرةَ مؤنةُ الملك، فيتقدَّرُ بقدره، كأجرة الكيال ونفقة العبد المشترك.

<sup>1</sup> د: العتبة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ننظر.

<sup>3</sup> د: بتسن.

<sup>4</sup> الهداية للمرغناني، 325/4. وفيه أحاديث شتى، انظر نصب الرية للزيلعي، 178/4-179.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: لئلا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د – علی.

وله: إنَّ القسمةَ تمييرُ الأنصباء، والأجرةُ يكون مؤنةَ التَّمييز، وهذا عملٌ لا تفاؤتَ فيه، فإنَّ تمييزَ الأقلِّ من الأكثر كتمييز الأكثرِ من الأقلّ، بخلاف أجرة الكيَّال؛ لأن الأجرَ فيه مقابلٌ بعمل الكيل، وهو متفاوتٌ.

(ولا يجبرُ) القاضي (الناسَ على قاسمٍ) أي: على أن يستأجروه؛ لأنه لو تعيَّنَ؛ لتحكَّمَ بالزيادة على أجرِ مثله، ويكون ضرراً بهم، وإن اصطلحوا فاقتسموا؛ جاز؛ لأن في القسمة معنى المبادلة، فيجوز بالتراضي كسائر المعاوضات، إلا إذا كان فيهم صغيرٌ لا يجوز؛ لأن تصرُّفه لا ينفذُ، ولا ولايةَ لهم عليه، فيحتاج إلى القاضى.

(ويمنعون عن الشّركة) أي: يمنع القاضي القاسمين عن اشتراكهم؛ كيلا يتواضعوا على تكثير الأجرة، فيؤدِّي إلى إضرار الناس، وإذا لم يشتركوا؛ يتسارعون إلى القسمة بالأجر اليسير حذراً عن الفوت، فيرخصُ الأجرُ.

(وإذا حضر) عند القاضي (شركاءُ في أيديهم عقارٌ) وهو ما له أصلٌ وقرارٌ، مثلُ: الأرض والدار، (ادّعوا أنّه إرثٌ) أي: ميراتٌ بينهم من فلانٍ، (وطلبوا القسمة؛ فهي موقوفةٌ على البيّنة بالموت وعدد الورثة) يعني: عند أبي حنيفة: لا يقسمه القاضي حتى يقيموا البينة على موته وعدد ورثته. (وقالا: يُقسمُ باعترافهم، ويذكرُ في كتاب القسمة ذلك) يعني: يكتب القاضي في صكِّه أنّه قسمها باعترافهم؛ ليعلم أنَّ حكمَ القسمة مقتصرٌ عليهم غيرُ متعدٍّ إلى شريكٍ آخرَ لو ظهرَ، ولا يعتقُ أمهاتُ أولاده ومدبَّروه؛ لعدم ثبوت موته في حقّهم. (كما في غير العقار) يعني: كما تُقسمُ اباعترافهم في المنقول (أو عقارٍ ادَّعوا شراءه أو ملكه مطلقًا) أي: كما يُقسمُ باعترافهم في العقار المشترى وفيما ادَّعوا ملكه، ولم يبيَّن كيفيةُ انتقاله إليهم.

له: إنَّ التركة قبل القسمة مبقاةٌ على ملك الميت، حتى لو حدث الرِّيادةُ يقضى ديونُه منها، وبالقسمة ينقطعُ حق الميت حتى لا يثبت حقّه في الرَّوائد، وكان القسمةُ قضاءً على الميت بإقرارهم، وإنَّه لا يجوزُ؛ لأن الإقرار حُجَّةٌ قاصرةٌ لا يتعدَّى إلى غير المقرِّ، فلا لا يثبت حقّه في الرَّوائد، وكان القسمةُ قضاءً على الميت، بخلاف المنقول؛ لأنه يُخشى عليه التلف، وقسمتُه ليكون محفوظًا ومضمونًا على القابض، والقاضي نُصِبَ ناظرًا، فيقسمه، والعقارُ محصلٌ وغيرُ مضمونٍ على القابض، فلا حاجة إلى القسمة، وبخلاف العقار المشترى؛ لأن المبيعَ زال عن ملك البائع قبل القسمة، ولا يمكن إبقاؤه، فلم يكن القسمةُ على الغير، وبخلاف ما إذا ادَّعوا الملك، ولم يذكروا كيف انتقل إليهم، فلأنَّه ليس في القسمة قضاءٌ على الغير، فإنَّهم لم يُقرُّوا بالملك لغيرهم، فيكون مقتصرًا عليهم.

(أو وارثان في يدهما عقارٌ) يعني: إذا ادَّعيا أنهما ورثا العقارَ الذي في أيديهما، (ومعهما) أي: والحالُ أنَّ معهما وارثَّ آخرُ (غائبٌ أو صبيٌّ، وبرهنا على الوفاة وعدد الورثة؛ قُسِمَ بطلبهما) العقارُ، (ونصب) القاضي (عن الغائب أو الصبيّ من يقبض نصيبه) وهو الوكيلُ عن الغائب والوصيُّ للصبي؛ لأن في ذلك نظرًا لهما.

(أو مشتريان) أي: إذا ادَّعى رجلان شراءَ دارٍ وهي في أيديهما، (ومعهما غائبٌ) أي: مشترٍ آخرُ غائبٌ، وبرهنا عليه، وطلبا القسمة، أو كان العقارُ في يد الغائب، أي: الوارث الغائب، أو في يد مودعه، أو في يد الصبي الوارث، (أو كان الطالبُ واحدًا) أي: طالبُ القسمة وارثًا واحدًا، وشريكُه غائب؛ (لم يُقسمْ في هذه المسائل) الثلاث.

أمًّا فيما إذا ادَّعيا الشراء؛ فلأنَّ الملكَ الثابتَ لكلٍّ منهما ملكٌ جديدٌ باشر بسببه، ولهذا لا يردُّ على بائع بائعه إذا وجده معيبًا، فلا ينتصبُ الحاضرُ خصمًا عن الغائب، وكانت البينةُ في حقِّ الغائب قائمةً بلا خصمٍ، فلا تُقبلُ. وإنَّما قُسم في مسألةِ دعوى الإرث وقبلت بيّنتُه؛ لأن ملكَ الإرث ملكُ خلافةٍ عن مورّثه، ولهذا يردّ على بائع مورّثه إذا وجد ما ورثه معيبًا فيما اشتراه المورثُ، فينتصبُ أحدُهما خصمًا عن الميّت فيما في يده، والآخرُ خصمٌ عن نفسه، فكانت القسمةُ قضاءً على الخصمين الحاضرين، فصحّتْ.

وأما في المسألة الثانية؛ فإنَّما لم يُقسم؛ لأن في هذه القسمة قضاءً على الغائب أو على الصبيّ بإخراج شيءٍ مما في يده من غير خصمٍ عنهما حاضرٍ، فإنَّه لا يجوزُ. ولا فرقَ في هذه الصورة بين إقامة البينة وعدمها في الصَّحيح.

وأما في المسألة النَّالثة؛ فلأنَّ الواحدَ لا يصلحُ أن يكون مخاصِماً ومخاصَماً؛ لأنه يحتاج إلى إقامة البيِّنة.

(وإذا انتفع كلٌّ) من الشركاء (بنصيبه؛ قسم بطلب أحدهم) لأن في تلك القسمة تكميلُ المنفعة، فيجيبه القاضي.

2 د: فينصب.

<sup>1</sup> ح: يقسم.

(وإذا انتفع واحدٌ لكثرة نصيبه، واستضرَّ آخرُ لقلّته؛ قُسِمَ بطلب المنتفع) لأن القاضي نُصِبَ لإيصال الحقِّ إلى مستحقِّه، فلا أ يُعتبرُ تضرُّرُ الآخر؛ لأنه من قلَّة نصيبه، لا من صاحب الكثرة 2. (وحده) يعني: لا يقسم بطلب صاحب القليل؛ لأنه متعنِّتٌ في طلب الضَّرر على نفسه، فلا يجيبه القاضى؛ لأنه اشتغالٌ بما لا يفيدُ.

(وإن استضرُوا فبتراضيهم) يعني: إن تضرَّر كلِّ من الشركاء إذا قُسِمَ مثلُ الرحى والحمام؛ لا يقسم القاضي وإن طلبوا القسمة؛ لأنَّها لتكميل المنفعة، وفي هذا التقسيم تفويتها، بل اشتغالٌ بما تضرّر، ويجوز قسمَتُهم بالتراضي؛ لأن الحقَّ لهم، وهم أعرفُ بحاجتهم، ولا يمنعهم القاضى من ذلك.

(وتُقسمُ العروضُ المتَّحدةُ الجنس) لإمكان المعادلة فيها من جهة المالية والمنفعة، فيملك القاضي الإجبارَ عليها. (ولا يقسم المختلفةُ إلا بالتراضي) أي: العروض المختلفة الجنس؛ لانعدام الاختلاط بينهما، فلا تقعُ القسمةُ تمييزاً، بل تقع معاوضةً، فيكون بالتراضى لا بالجبر.

(والرقيقُ لا يُقسمُ) عند أبي حنيفة (إلا بالتراضي) وقالا: يقسمُ بطلب أحدهما. هذا فيما إذا كان الرقيقُ وحدهم، وليس معهم شيءٌ آخر من العروض؛ لأنَّهم إذا كان معهم شيءٌ آخرُ مما يُقسمُ؛ جازتِ القسمةُ فيهم تبعًا لغيرهم اتِّفاقًا، وفيما إذا كانوا ذكورًا فقط أو إنانًا مختلطين؛ لا تقسمُ اتِّفاقًا؛ لأنَّهم جنسان لاختلاف المقاصد، حتى لو اشترى على أنَّه عبد، فظهر أمةً؛ لم ينعقد البيعُ.

لهما: إنَّ الجنسَ متَّحدٌ، والتفاوتُ في القيمة لا يمنعُ صحَّةَ القسمة، كما صحَّت في الإبل والغنم ورقيق المغنم.

وله: إنَّ التفاوتَ فيه فاحشُّ من جهة الأغراض والمعاني الباطنة، كالفهم والكياسة، فالتحق بالأجناس المختلفة، فلا يُقسمُ.

(كالجواهر) أي: كما لا يقسمُ الجواهرُ؛ لفحش التفاوت بينهما، بخلاف تفاوت الإبل والغنم في الانتفاع؛ لأنه يسيرٌ، وبخلاف قسمة الغنائم؛ لأن حقَّ الغانمين تعلَّقَ بالمالية دون العين، حتى كان للإمام أن يبيع الغنائم، ويقسم الثمنَ بينهم.

(ولا يُقسمُ حمامٌ، ولا بئرٌ، ولا رحمً) لِمَا سبق بيانُ دليله في قوله: «وإن استضروا فبتراضيهم».

(والدورُ المشتركةُ في مصرٍ) يعني: إذا كان للشركاء دورٌ مشتركةٌ في مصرٍ واحدٍ، وطلبوا من القاضي قسمتها، (يقسم كلّ) أي: كلُّ دارٍ منها (على حدةٍ) أي: كما يقسم دارٌ وضيعةٌ مشتركةٌ على حدةٍ، (أو دارٍ وحانوتٍ، وأجازا قسمةً بعضها في بعضٍ إن كان أصلحَ) يعني: إن رأى القاضي أنَّ الأصلحَ لهم قسمةُ بعضها في بعضٍ الله على عدي عصل المستمكة على عني عصل المستمكة على عني المستمكة المستمكة على على على القاضي أنَّ الأصلحَ لهم المستركة على عدي المستمكة على عدي المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستمكة المستم

قيَّد بقوله: «في مصر»؛ لأن الدورَ لو كانت في مصرين لا تقسم اتِّفاقًا.

وضع في الدُّور؛ لأن البيوتَ في محلَّةٍ؛ تقسم قسمةً واحدةً اتِّفاقًا؛ لأن التفاوتَ فيها يسيرٌ.

لهما: إنَّ الدورَ جنسٌ واحدٌ اسمًا وصورةً نظرًا إلى أصل السكني، وأجناسٌ نظرًا إلى وجه السكني من قربِ الماء والمسجد وصلاح الجيران وغيرها، فيكون الترجيخ مفوَّضًا إلى رأي القاضي.

وله: إنَّ العبرةَ للمقاصد، فالداران جنسان؛ لفحش تفاوتهما نظرًا إلى وجوه السكني، ولهذا لا يجوز التوكيلُ بشراءِ دارٍ غير معيَّنةٍ كما في الثوب، فامتنع التعديلُ في القسمة، ويقسم البيوثُ قسمةً واحدةً؛ لقلَّةِ التفاوت، والمنازلُ المتلازقةُ كالبيوت، والمتباينة كالدور.

(وإن<sup>3</sup> تراضوا بقسمتها؛ فهي بيعٌ) معنىً عند أبي حنيفة؛ لأن كلَّا منهم صار كالبائع من شريكه نصيبَه من تلك الدَّار بنصيب شريكه من هذه الدَّار. وقالا: لا يكون بيعًا؛ لأن القاضيَ عندهما يملكُ هذه القسمةَ بغير تراضيهم إذا رأى أصلحَ.

(ولو وجد المشتري نصيب أحدهما معيبًا بعد بنائه فيه) يعني: إذا باع أحدُ الشريكين نصيبه من دارٍ بعد اقتسامهما، فبنى فيه المشتري، ثُمَّ وجد به عيبًا، فلم يتمكَّنْ من الردِّ بسبب هذه الرِّيادة، (فرجع بنقصانه) أي: نقصان العيب، (فرجوعُه على شريكه) بما ضمن للمشتري (منتف) عند أبى حنيفة. وقالا: يرجع عليه.

قيَّدنا بقولنا: «بعد اقتسامهما»؛ لأنه لو باعه قبل اقتسامهما؛ فضمانُ نقصان العيب عليهما اتِّفاقًا.

وقيَّد بقوله: «بعد بنائه»؛ لأن المشتري لا يرجعُ بالنُّقصان قبل بنائه، بل مخيَّرٌ بين الأخذ بجميع الثمن، أو الترك.

<sup>2</sup> د: الكثير.

<sup>1</sup> د: ولا.

<sup>3</sup> د: فإن.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على الاختلاف في مسألةٍ، وهي أنَّ مشتريَ جاريةٍ إذا باعها من آخرَ، فاستولدها الثاني، فاستحقها رجل، فأخذ من الثاني الجارية وقيمة الولد؛ رجع الثاني على الأوَّل بما ضمنه، ثُمَّ الأولُ يرجعُ على بائعه بالثَّمن لا غير عند أبي حنيفة، ويرجعُ به وبقيمة الولد عندهما، سبق بيانُه في الفصل الأخير من باب الدعوى.

(ولو استحقَّ بعضٌ معيَّنٌ من نصيب أحدهما) «من» للبيان في محلِّ الرَّفع صفةُ «بعض»، يعني: إذا استحقَّ بعضُ نصيبِ أحدهما بعينه؛ (لم تُفسخ<sup>1</sup>) القسمةُ. (أو شائعٌ في الكلِّ) يعني: إن استحقَّ بعضٌ شائعٌ في كلِّ الأنصباء؛ (فسختُ) لأن باستحقاق جزءٍ شائعٍ ينعدمُ معنى القسمة، وهو الإفرازُ، ألا يرى أنَّه يوجبُ الرجوعَ بحصَّته في نصيب غيره شائعًا؟ بخلاف المعيَّن؛ لأن ما وراء المستحقّ بقي مفرزاً على حاله ليس للغير فيه حقٌ، فيرجع بحسابه على شريكه.

(أو في نصيب أحدهما) يعني: إذا استحق نصفُ نصيب أحدهما مثلًا، (فله الرُّجوعُ في نصيب الآخر) بنصف النصف عند أبي حنيفة؛ لأنه لو استحق كلُ ما في يده؛ يرجعُ بنصف ما في يد شريكه، فإذا استحق نصفُه؛ يرجعُ بنصف ذلك اعتبارًا للجزء بالكلِّ. (وقالا: يفسخ) لأنه بالاستحقاق ظهر شريكٌ آخرُ، والقسمةُ بدونه لا تصحُّ، فيُفسخُ، كما إذا استحقَّ نصفُ الدار كلِّها؛ يبطلُ القسمةُ. ولأبي حنيفة: إنَّ الاستحقاق في معنى البيع، واستحقاقُ بعض المبيع لا يبطلُ البيعَ فيما بقي، بل يثبتُ الخيارُ للمشتري، إن

شاء نَقَضَ البيعَ في الباقي، وإن شاء رجع بعِوَض المستحقّ، فكذا في القسمة. (ووافق) محمدٌ أبا حنيفة (في الأصحّ) أي: أصحّ الروايتين.

وضع في الدار؛ إذ لو كانت مائةُ شاوٍ بين رجلين، فاقتسما، وأخذ<sup>2</sup> أحدهما أربعين تساوي خمسمائة، والآخرُ ستين تساوي خمسمائة، فاستحق شاةٌ من الأربعين تساوي عشرةَ دراهم؛ فإنَّه يرجع بخمسةِ دراهم على صاحب الستين اتِّفاقًا. من «الحقائق».

#### (فصلٌ) في كيفية القسمة، ودعوى الغلط فيها

(وينبغي أن يصورَ) القاسمُ (ما يقسمه) ليتمكَّنَ من حفظه، (ويعدّله) أي: يسوّيه على سهام القسمة، (ويذرعه) ليعرف مقدارَه، (ويلقِّبُ (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، (ويلقِّبُ المنازعةُ، وقريبًا بالأوَّل، والآخرَ) أي: النصيب الآخر (بالثاني، وهلُمَّ جواً) يعني: يقال: وجرِّ جرَّا هذا الطريق، ولقّب الآخر بالثالث، والآخر البابع، وعلى هذا، وكيفيَتُه: أن ينظر إلى أقلِّ الأنصباء، فيقدّر به أجزاءَ السهام، مثلًا: إذا كان العقارُ مشتركًا بين ثلاثةٍ: لأحدهم النصفُ، وللآخر الثلثُ، وللآخر السدسُ؛ جعله أسداسًا؛ لأن السدسَ أقلُ، فيكون لصاحب النصف ثلاثةُ أسداس، ولصاحب الثلث سدسان.

(ويُقْرِعُ) أي: يكتبُ أسماءهم لتطيبَ<sup>6</sup> قلوبهم، ويزولَ عن القاسم تهمةُ الميل لأحدهم، ولو قسم بلا قرعةٍ؛ جاز؛ لأن القسمةَ في معنى القضاء، فيملك القاسمُ الإلزامَ.

(فمن خرج اسمُه أَوَّلًا أَحَدُ الْأَوَّلُ) يعني: أَحَدُ الملقِّبَ بالأول النصيب الأول، ومن خرج اسمه ثانيًا أَخذ النصيبَ الثاني. (وهكذا).

(ولا يُدْخِلُ) القاسم (الدراهمَ فيها) أي: في قسمة العقار، مثلًا: إذا قال أحدُهم: أنا أعطي لقيمة البناء الدراهمَ؛ لا يقسمُ كذا جبرًا، بل يجعل لقيمته ذراعًا من العرصة؛ لأن الدراهمَ غيرُ مشتركةٍ، فإذا لم يجبرُ على قسمة الجنسين المشتركين؛ فما ظنُّكَ عند عدم الاشتراك؟ (إلا بالتراضي).

(وإذا قسم) ولم يبيّنوا الطريق والمسيل (ولأحدهم مسيل أو طريق في ملك الآخر غير مشروط) في القسمة ذلك، (فإن أمكن صَرْفُه) أي: صرفُ الطريق والمسيل عن ملكه (صَرَفَ، وإلا) أي: إن لم يمكن (فسخت) القسمة؛ لأن المقصود منها تكميل التمييز، وقطعُ تعلُق كلّ منهم بنصيب غيره، وإذا لم يحصل تعين الفسخُ.

<sup>1</sup> ح: يفسخ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فأخذ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: ويفرد.

<sup>4</sup> ح: ويرتفع.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وآخر.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ليطيب.

قيَّد بقوله: «غير مشروط»؛ لأنَّهم لو شرطوا في القسمة أنَّ ما أصاب كلَّ واحدٍ؛ فهو له بحقوقه؛ لا تفسخُ القسمةُ، وتركَ الطريقُ والمسيلُ على حاله؛ لأنه يكون حقًاً له في نصيب الآخر.

(وذراع من سفلٍ لا علو له مقسومٌ) عند أبي حنيفة (بذراعين من علوٍ لا سفلَ له) يعني: إذا كان سفلٌ مشتركٌ بين رجلين، وعلوٌ لرجلٍ آخرَ، وطلبا القسمة؛ يجعلُ عند أبي حنيفة بمقابلة ذراعٍ من سفلٍ مجرَّدٍ ذراعين من علوٍ مجرَّدٍ. (ويسوِّي) أي: يجعل أبو يوسف ذراعًا من سفلٍ بذراعٍ من علوٍ. (وشرط) محمدٌ (القسمة بالقيمة، وهو المذهبُ) أي: قولٌ محمد هو المفتى به.

قيل: هذا اختلافٌ بحسب الزَّمان، فحكمَ الإمامُ به على عادة أهل الكوفة من اختيار السُّفْل على العلو، وأبو يوسف على عادة أهل بغداد من التَّسوية بينهما، ومحمدٌ على ما شاهده من اختلاف العادة في البلدان. وقيل: هذا اختلافٌ بحسب البرهان.

وجهُ قول الإمام: إنَّ العلوَ يفوتُ بفوات السفل، ولا يفوتُ السفلُ بفواته، فيكون منفعةُ السفل ضعفَ منفعة العلو.

وجهُ قول أبي يوسف: إنَّ المقصودَ منهما السكني، وهما مستويان فيه.

ووجهُ قول محمد: إنَّ منفعةَ العلو والسُّفْل أَ متفاوتةٌ بحسب الأوقات، وفي الصيف يختار العلوُ، وفي الشتاء السفلُ، فلا يمكن التَّعديلُ، فيُقسمُ بالقيمة.

(وتقبلُ شهادةُ القاسمين باستيفاء بعض الورثة وردِّها) يعني: إذا أنكرَ بعضُ الشركاء استيفاءَ نصيبه بعد القسمة، فشهد القاسمان على قبضه؛ تردُّ شهادَتُهما عند محمد، وتقبل عندهما.

له: إنَّهما شَهِدا على فعل أنفسهما معنى، فلا يُقبل، كمن علَّق عتقَ عبده بفعل رجلين، فشهدا على فعلهما.

ولهما: إنَّهما شهدا على فعل غيرهما، وهو القبضُ، لا على فعل أنفسهما، وهو التمييزُ.

قيل: هذا إذا قسما بلا أجرٍ، إذ لو قسما به؛ لا يُقبلُ شهادتهما اتِّفاقًا؛ لأنَّهما يدَّعيان إيفاءَ ما استؤجر عليه من العمل، والأصحُّ: أنَّها تقبلُ مطلقًا؛ لأنَّهما عدلان، ولهذا أطلق في المتن لفظَ القاسمين.

(ولو ادَّعى أحدهم غلطًا) في القسمة، (وأن شيئًا مما أصابه في يد الآخر بعد أن أشهد بالاستيفاء) أي: أقرَّ بقبض نصيبه، (لم يصدَّقْ) لأنه يريد فسخَ القسمة بعد وقوعها (إلا ببينةٍ) على أنَّه في يد الآخر، فإن لم يُقِمْ بينةً؛ استحلف شريكه، فإن نكل؛ جُمِعَ بين نصيبه ونصيب المُدَّعِي، فيقسمُ بينهما على قدر نصيبهما.

وفي «التبيين»: لو ظهر غبنٌ فاحشٌ في القسمة ينظر: إن كانت بقضاء القاضي يفسخُ؛ لأن تصرُّفَه مقيَّدٌ بالعدل، ولم يوجدْ. وإن كانت بالتراضي، فقيل: لا يُلتفتُ إلى قول من يدَّعِي الغبنَ لوجود التراضي كما في البيع. وقيل: يُفسخُ، وهو الصحيحُ؛ لأن شرطَ جواز القسمة هو المعادلةُ، فإذا ظهر غبنٌ فاحشٌ في القسمة؛ فقد فات شرطُه، فيجب نقضُها، بخلاف البيع؛ لأنه غيرُ مبنيٍّ على المعادلة.

(وإن قال: استوفيتُ) حقِّي، (لكن أخذتُ بعضَه؛ كان القولُ لخصمه) لأنه يدَّعِي عليه غصباً، وهو ينكرُه. (أو أصابني) أي: لو قال: أصابني في القسمة (إلى موضع كذا، ولم تسلِّمْ 2 إليَّ، ولم يُشهدُ بالاستيفاء، وكذَّبه الآخرُ؛ تحالفا وفسختُ) لأنَّهما اختلفا في مقدارِ ما حصل له بالقسمة، فصار كالاختلاف في مقدار المبيع.

#### (كتابُ الإكراه)

وهو فعلٌ يفعله الإنسانُ بغيره، فيزول به الرّضا عنه.

(ويثبتُ حكمُه) وهو أنَّ الإتلافَ إذا حصل به؛ ينقلُ الفعلُ إلى المكرِه فيما يصلحُ أن يكون المكره آلةً.

(إذا حصل من قادرٍ على إيقاعٍ ما توعّد به) أي: بخوفه (مطلقًا) أي: سلطانًا كان أو غيره، (وخاف المكرَه وقوعَه) أي: غلب على ظيّه أنَّ المكرِهَ يفعله، وهذا شرطٌ أيضًا ليصير مضطرًا على فعله. هذا إذا خاف عن وقوعه على نفسه؛ لأنه لو خاف عن وقوعه على والديه أو أولاده لا يكون إكراهًا. كذا في «التبيين».

<sup>2</sup> د: يسلمه.

<sup>1</sup> د: أو السفل.

(وإن أُكْرِهَ على بيعٍ أو شراءٍ أو إجارةٍ أو إقرارٍ بقتل) الجارُّ والمجرورُ متعلِّقٌ براً كره». (أو ضربٍ شديدٍ، أو حبسٍ، وفعل) ما أُكرة عليه من البيع وأخواته، (خُيِّر بين إمضائه وفسخه) يعني: المكرة يكون مخيرًا بين أن يمضيَ ذلك العقد أو يفسحَه؛ لأن العقودَ إنَّما تصحُّ بالتراضى.

قيَّد الضربَ بشديدٍ؛ لأنه لو لم يكن شديدًا، أو يكون الحبسُ مقيَّدًا بيومٍ؛ لم يكن مخيَّرًا؛ لأن مثلَه لا يبالَى به عادةً، ولا يكون إضرارًا ملجعًا، إلا أن يكون من الشرفاء أو الرؤساء، فإنَّهم يتضرَّرُون بضريةِ سوطٍ أو بعركِ أذنه؛ لأن فيه هوانًا بين الناس، وهو أضرُّ من الآلام، فينبغي أن يفوّضَ إلى رأي الإمام.

(وإن قبض الثمنَ، أو سلَّم المبيعَ، لا الهبة) بالجرّ عطفٌ على مقدَّرٍ، تقديرُه: سلَّم المبيعَ في البيع لا الهبة إذا وهب بالإكراه، وسلّم الموهوبُ بالطوع؛ لا يكون التَّسليمُ إمضاءً لهبته. (طوعًا) منصوبٌ برقبض» أو «سلم» على تنازع الفعلين. (كان إمضاءً) لبيعه؛ لأن كلَّا من القبض والتسليم طائعًا دليلُ الرضاء؛ لأن الإكراة على البيع لا يكون إكراهًا على القبض أو التَّسليم؛ إذ الملكُ يثبتُ بدونهما في البيع، وهو مقصودُ المكره، فيكون التَّسليمُ طائعًا دليل الرضا، بخلاف الهبة؛ لأن الملكَ لا يثبت بمجرَّد الهبة، بل بالقبض، فيكون الإكراهُ على تسليم الموهوب نظرًا إلى مقصود المكره.

(فإن قبضه مكرهًا ردَّه) أي: المكرهُ الثمنَ (إن كان قائمًا) في يده؛ لفساد العقد بالإكراه، وإن كان هالكًا؛ لا يضمنُ؛ لأنه أَخَذَه بإذن المشترى، فيكون أمانةً.

(وإن هلك المبيعُ في يد المشتري غيرَ مكرهٍ) والبائعُ مكرةٌ على البيع (ضَمِنَ قيمتَه) لأن قبضَه وقع بحكم عقدٍ فاسدٍ، فيكون مضموناً عليه بالقيمة.

(ويضمِّنُ المُكرَهُ المُكرِهَ إِن شاء) لأنه نُزِلَ منزلةَ الآلة للمكرِه في إتلافِ ما أكره، فكأنَّه دفع مالَ البائع إلى المشتري، وإن شاء ضمَّن المشتري؛ لأن المكرِهَ كالغاصب، والمشتري كغاصب الغاصب، فيضمِّن أيّهما شاء، فإن ضمن المكرِهَ؛ يرجع على المشتري بالقيمة؛ لأنه بأداء الضّمان مَلكه من وقت وجود السبب بالاستناد، فقام مقامَ المالك البائع، وإن ضمّن المشتري؛ لا يرجع على المكرِه كما لا يرجع غاصبُ الغاصب على الغاصب. ولو كان المشتري باعه من آخرَ، وباع الآخرُ من آخرَ، وتطاولت البياعاتُ؛ فله أن يضمِّن من شاء من المشترين، فإن ضمّن المشتري الأوَّلُ؛ نفذ الكلُّ، وإن ضمَّن الثالثَ أو الرابع؛ نفذ البياعاتُ التي بعد الضمان؛ لأنه إنَّما ملكه به، فينفذ من حين وجوده، وبطل ما قبله، بخلاف ما إذا أجاز المكرَهُ أحدَ هذه البياعات حيثُ نَقَذَ ما قبل الإجازة وما بعدها؛ لأن عدمَ النَّفاذ كان لحقِّه، فإذا سقط بالإجازة؛ عاد الكلُّ إلى الجواز.

(وإذا أُكرة على شربِ خمرٍ أو أكلِ خنزيرٍ بضربٍ، أو حبسٍ، أو قيدٍ؛ لم يحلَّ حتى يخافَ على نفسه أو عضوه، فيُقْدِم) أي: يحلُّ الإقدامُ على تناولها إذا خاف على نفسه أو عضوه؛ لأن هذه الأشياءً إنَّما تباحُ حالةَ الاضطرار، والضرورةُ لا يتحقق إلا بالإكراه الملجئ، وهو الخوفُ على نفسه أو عضوه. (وإن صَبَرَ) أي: امتنع عن تناولها (حتى تحقَّقَ آلوعيدُ، وهو يعلم الإباحةَ؛ أَثِمَ) لأن إهلاكَ النفس أو العضو بالامتناع عن المباح حرامٌ، فيأثمُ.

قيَّد بقوله: «يعلم»؛ لأنه لو لم يعلمْ كونَه مباحاً؛ لا يأثمُ؛ لأنه موضعُ الخفاء، وقد اختلف فيه العلماءُ، فيُعذرُ كما كان يعذرُ بجهل الخطاب في أوَّل الإسلام أو في دار الحرب في حقّ من أسلم فيها.

(أو على الكفر) أي: إذا أكره على الكفر بالله تعالى، (أو سبِّ النبي صلى الله عليه وسلم بما يخاف منه 4 على نفسه أو عضوه؛ أقدم مطمئناً قلبُه بالإيمان، ولا إثم) لقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ﴾ [النحل، 106/16]. (وإن صَبَرَ) ولم يُقْدِمْ على الكفر حتى قُتِلَ (أَجَر) أي: صار مأجوراً؛ لِمَا روي أنَّ حبيباً أخذه المشركون، وباعوه من أهل مكَّة، فجعلوا يعاقبونه على أن يسبَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، ولم يسبَّه، وصبر على ذلك حتى قُتِلَ، سماه النبيُّ صلى الله عليه وسلم سيّد الشهداء 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: تسليم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: يباح.

<sup>3</sup> د: حقق.

<sup>.</sup> - منه -

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 274/3. وقتل خبيب مروي في صحيح البخاري، الجهاد 167؛ سنن أبي داود، الجهاد 105؛ وليس فيه تسميته سيد الشهداء، وقد سمى به حمزة بن عبد المطلب، انظر: المعجم الكبير للطبراني، 151/3؛ المستدرك للحاكم، 120/2.

فإن قلت: ما الفرقُ بين الخمر والكفر حيثُ أَثِمَ بالصبر في الأوّل، وأُجِرَ به في الثاني، وكلاهما مستثنيان في النصّ؟

قلت: الاستثناءُ في الكفر راجعٌ إلى الغضب، فانتفى من المكره على الكفر الغضبُ دون الحرمة؛ لأن الآيةَ المذكورةَ فيه قوله تعالى: ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنِّ بِالْإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُهْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النحل، 106/16]، ذكر في «الكشاف»: ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ ﴾ [النحل، 106/16] شرط، وجوابُه محذوف لأن الآية المذكورة فيه شَرَحَ ﴾ [النحل، 106/16] دالٌ عليه، فكأنَّه قيل: من كفر بالله فعليهم غضب، وفي الخمر راجعٌ إلى الحرمة؛ لأن الآية المذكورة فيه قوله تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ أَلًا تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام، 19/6]، والمستثنى من الحرام يكون حلالًا، ومن امتنع عن الطَّعام الحلال حتى أتلف يكون آثمًا.

(أو على إتلافِ مالٍ مسلم بما ذُكِرَ) أي: بما يخاف على نفسه أو عضوه (أقدم) لأن أكلَ مال الغير مباحٌ عند الضَّرورة، وهي المخمصة، فيباحُ عند الإكراه؛ لأن فيه ضرورةً. (ويضمن المالكُ المكرة) لأن المكرة صار له كالآلة له في الإتلاف.

(أو على قتله) أي: إذا أكره على قتل مسلم (بقتلٍ لم يُقْدِمْ) لأن قتل المسلم حرامٌ لا يباح لضرورةٍ. (فإن فعل) أي: أقدم على قتله (أثمِمَ) لأن الحرمةَ باقيةُ، (ولا يوجبُ عليهما) أي: أبو يوسف على المقدم والمكره جميعًا (قصاصًا) بل أوجب الديةَ. (ونوجِبُه) أي: القصاص (على المكره إن كان عمدًا، لا عليهما) يعني: عند الشافعيِّ: يجب القصاص على المكره والمكرّه جميعًا؛ لأن الفاعلَ قاتلٌ حقيقةً، والآمرُ تسبُّبًا، وللمسبّب حكمُ المباشر، فيجب عليهما.

له: إنَّ المكرَهَ قاتلٌ حقيقةً لا حُكمًا، والمكرهُ قاتلٌ حُكمًا لا حقيقةً، فتمكَّنت الشبهةُ في كلٍّ منهما، فسقط القصاصُ، ووجب الديةُ، إلا أنَّ العاقلة لا تتحمَّلها<sup>2</sup>؛ لأنه عمدٌ.

ولهما: إنَّ الأصلَ في الأفعال أن يؤاخَذَ بها فاعلُها، إلا أنَّ الشرعَ أسقطَ حكمَ فعله فيما يصلحُ أن يكون الفاعلُ آلةً للآمر، كالإكراه على إتلاف المال، فإنَّ الحكمَ فيه راجعٌ إلى الآمر اتِّفاقًا؛ لأنه يمكن أن يأخذَه ويلقيَ على مالِ إنسانٍ، فأتلفه، ففي القتل يكون كذلك، وأما فيما لا ينفسخُ؛ لم يبطل بالإكراه، يكون كذلك، وأما فيما لا ينفسخُ؛ لم يبطل بالإكراه، كالطلاق والعتاق والنذر واليمين، وإن كان فيما ينفسخُ ويتوقَّفُ على الرضا كالبيع ونحوه؛ يقتصرُ على المباشر، إلا أنَّه يفسدُ لعدم الرِّضا.

(أو على قطع يده، ففعل، ثُمَّ قطع رجله طوعاً، فمات) المقطوعُ من ذلك؛ (يوجِبُ الديةَ في ماليهما) أي: أبو يوسف في مال الآمر والفاعل جميعًا. (وأوجبا القصاصَ عليهما) هذا تفريعٌ للمسألة السابقة، والمذكورُ فيها من الجانبين كافٍ ههنا.

(ولو قال: اقتلني، ففعل؛ اقتص منه في روايةٍ) عن أثمتنا؛ لأن الإذنَ لم يصادِفْ محلَّه؛ إذ الدمُ لا يباخ، فصار قتلاً بغير إذنه، فيجب القصاص. (ومنعناه في أخرى) أي: في روايةٍ أخرى: لا يقتصّ؛ لأن نفسته حقُّه، فلما أتلفه بإذنه صار هدراً، كما لو أتلف ماله بإذنه، وخالفنا زفر في هذه، واختار الرواية الأولى.

(ويجب في ماله) أي: مال القاتل (الدية في أخرى) أي: في روايةٍ أخرى؛ لأن صورةَ الإذن صارتْ شبهةً مانعةً عن القصاص، فتجب الدية في ماله لكونه عمدًا.

أورد هذه المسألة في هذا الباب وإن لم يكن فيه إكراة بمناسبة وجود الأمر بالقتل فيها، كما كان يوجد في الإكراه القتل.

(أو تردَّ من الجبل) أي: اسقطْ، (وإلا) أي: إن لم تَسقطْ (قتلتك، ففعل؛ فالديةُ على عاقلة المكره) عند أبي حنيفة؛ لأنه في معنى القتل بالمثقَّل، وفيه كان تجبُ الديةُ على العاقلة، فكذا هنا. (ويجعلها في ماله) أي: أبو يوسف الديةَ في مال القاتل؛ لأن القتل بالمثقَّل كان القتل بالمثقَّل كان العاصل بالإكراه لا يوجبُ القصاصَ عنده كما سبق قريبًا. (وأوجب) محمدٌ (القصاصَ) على المكره؛ لأن القتل بالمثقَّل كان يوجب القصاصَ عنده.

(ولو أكره بقتلٍ على تردٍّ) أي: سقوط من مكانٍ عالٍ، (أو اقتحام نارٍ) أي: لو أكره بقتلٍ على إدخال نفسه في نارٍ، (أو ماءٍ، وكلٌّ) أي: كلُّ واحدٍ من هذه الثلاثة (مهلكٌ؛ فله) أي: للمكرّه (الخيارُ في الإقدام والصبر) عند أبي حنيفة. (وأمراه بالصبر).

قيَّد بالقتل؛ لأنه لو أكره بالعصا ليس له الإقدامُ اتِّفاقًا.

وقيد بقوله: «كل مهلك»؛ لأنه لو لم يكن كذلك؛ كان له الإقدامُ اتِّفاقًا.

لهما: إنَّه لو ألقى نفسه صار مباشرًا في إهلاكها، فوجب الصبرُ تحرُّزًا عنه.

 $^{2}$  ح: يتحملها.

<sup>1</sup> ح: سبباً.

وله: إنَّه ابتُلي ببليتين متساويتين في الإفضاء إلى الهلاك، فيتخيَّر، ثُمَّ إذا ألقى نفسه في نارٍ ونحوه؛ فعلى المكرِه القصاص؛ لأنه مضطرِّ إلى الإلقاء، وعندهما لا قصاص؛ لأنه مختارً أفي إلقاء نفسه.

(ولو وقعتْ نارٌ في سفينةٍ، إن صبر احترق، وإن ألقى نفسه غَرِقَ؛ كان $^2$  له الخيارُ) عند أبي حنيفة. (وأمره بالثبات).

(أو على طلاقٍ) أي: لو أكره على طلاقِ امراته (أو عتاقٍ؛ وقع، ورجع بقيمة العبد على المكره) لأن إتلافَ المال مضاف اليه، سواءٌ كان موسرًا أو معسرًا، ولا يرجعُ على العبد بما ضمنه؛ لأنه هو المؤاخذُ بإتلافه، ولا سعايةَ على العبد؛ لأنه صار حُرًا، ولم يحتبس ماليّةُ الغير عنده. (وبنصف المهر) لأن ما عليه من المهر كان على شرف السقوط بأن صارت الفرقةُ من قِبَل المرأة، فتأكّد الوجوبُ بالطلاق، فكان ذلك إتلافًا بالمال، فأضيفُ إلى من أكرهه. هذا إذا كان لها مسمّىً من المهر، وإن لم يكن؛ رجع على المكره بما لزمه من المتعة (إن كان قبل الدخول) قيَّد به؛ لأنه إذا دخل بها تقرَّر المهرُ بالدخول لا بالطلاق، فلم يجب الرجوعُ.

وفي «الكفاية»: لو أكره على التَّوكيل بالطلاق، ففعل الوكيل؛ جاز استحسانًا، والقياسُ أن لا يصعَّ الوكالةُ مع الإكراه؛ لأنَّها تبطلُ بالهزل، فكذا مع الإكراه.

وجهُ الاستحسان: إنَّ الإكراهَ يوجِبُ فسادَ العقد، والوكالةُ لا تبطلُ بالشروط الفاسدة؛ لأنَّها من الإسقاطات؛ إذ الموكّلُ يسقطُ حقَّه بالتَّفويض، فإذا لم تبطلُ؛ نفذ تصرُّفُ الوكيل.

ويرجعُ بنصف المهر على المكره استحسانًا، والقياسُ أن لا يرجع؛ لأن الإكراة وقع على التَّوكيل، ولا يضافُ الإتلافُ إليه؛ لأن الوكيلَ قد يفعلُ وقد لا يفعلُ، كما إذا شهد شاهدان أنَّ فلانًا وكَّل بعتق عبده، فأعتقه الوكيلُ، ثُمَّ رجعا؛ لا يضمنان.

وجهُ الاستحسان: إنَّ غرضَ الموكّل زوالُ ملكه إذا باشر الوكيلُ، فكان الزوالُ مقصودَه، فيضمنُ.

(أو على إعتاق نصفه) يعني: إذا أكره على إعتاق نصف عبده، (فأعتق كلَّه؛ فهو مختارٌ) عند أبي حنيفة، يعني: لا يضمنُ المعتقُ؛ لأنه أعتقه باختياره، فهو غيرُ مكره. وقالا: هو مكرة.

(أو على كلِّه) أي: لو أكره على إعتاق كلِّ عبده، (فأعتق نصفَهُ؛ فالمكرهُ ضامنٌ لنصفه) عند أبي حنيفة. (وقالا: لكلِّه) هاتان المسألتان مبنيتان على الأصلين الذين مرّا في كتاب الإعتاق، وهو تجزُّؤُ الإعتاق عنده، وعدمه عندهما.

(أو على الزنا) أي: لو أكره على الزنا (منعنا الحدَّ) وقال زفر: يحدُّ؛ لأن انتشارَ الآلة دليلُ الطواعية، فيحدُّ.

ولنا: إنَّ انتشارَ الآلة قد يكون طبعاً لا طوعاً، كانتشار آلة الصبيّ، فلا يحدُّ للشُّبهة.

(أو على الردَّة) أي: لو أكره الرجلُ على أن يرتدَّ عن الإسلام، فارتدَّ نعوذ بالله؛ (لم تَبِنِ امرأتُه) لاحتمال أن يكون قلبُه مطمئنًا بالإيمان، ولا يكفر، فوقع الشكُّ في ارتداده حقيقةً، فلا يرتفعُ به النكاحُ الثابتُ بيقينٍ. ولو أكره على الإسلام؛ يصير مسلمًا؛ لأن الإسلام يثبتُ مع قيام الاحتمال لعلوّه.

#### (كتابُ السّير)

جمعُ السّيرة، وهي الطَّريقةُ، سمّي بها هذا الكتابُ؛ لأنه بيّنَ فيه سيرُ رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته في الغزو.

(يفترضُ الجهادُ على الكفاية) لإجماع الأمَّة عليه، وإنَّما صار كفايةً؛ لأنه تعذيبُ عباد الله، وتخريبُ بلاد الله، فلا يكون فرضَ عينِ، لكن لَمَّا دفع شرّ الكفار بجهاد بعض المؤمنين؛ سقط عن الباقين.

(وإن كان التَّفيرُ عامًا) يعني: إذا احتيج إلى قتال المسلمين؛ (فعلى الأعيان) يعني: يُفترضُ الجهادُ على كلِّ عينٍ كالصَّلاة، ويجب الغزوُ على كلِّ من سمع وله الرَّادُ والراحلةُ، لا يجوز التَّخلُفُ إلا بعذرٍ بيّنٍ، ولو أنَّ امرأةَ سُبيتْ بالمشرق؛ وجب على أهل المغرب أن يستنقذوها ما لم تدخلُ دارَ الحرب.

(ويجب قتالُ الكفار وإن لم يبدؤنا) لعموم قوله تعالى: ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ولا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ [التوبة، 29/9].

(ولا يجب الجهادُ على صبيٍّ) لسقوط التَّكليف عنه، (ولا عبدٍ) لاشتغاله بخدمة المولى، (ولا امرأقٍ) لاشتغالها بخدمة الزوج، وحقُّ العبد مقدَّمٌ على حقِّ الشَّرْع. (ولا أعمى، ولا مقعدٍ، ولا أقطعَ) أي: مقطوع اليدين؛ لعجزهم، وفيهم نزل قولُه تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْرِمِ حَرَجٌ ﴾ [النور، 17/48؛ الفتح، 17/48] الآية.

2 د: فإن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يختار.

(وإذا هجم العدقُ) أي: غلب؛ (تعيَّنَ على الكلّ دَفْعُه) يعنى: صار الجهادُ فرضَ عين؛ لقوله تعالى: ﴿انْفِروا خِفَافاً وَثِقَالاً﴾ [التوبة، 41/9] أي: اخرجوا إلى الجهاد شبابًا وشيوحًا، أو ركبانًا ومشاةً. (تخرج المرأةُ والعبدُ بغير إذن) الزَّوج والمولى؛ لأن حقَّ العبد لا يظهرُ في مقابلة فرض عين.

(ولا بأس بالجعل) هو أن يأخذَ الإمامُ من المسلمين مالًا، فيعطى الغزاةَ لدفع العداة (للحاجة) أي: لحاجتهم إلى الطَّعام وآلات الجهاد، وليس لهم شيءٌ ولا كفايةٌ من بيت المال، فيُتحمَّلُ الضَّرُرُ الأدني لدفع الضَّرَر الأعلى، وقد صحَّ أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم أخذ دِرْع 1 صفوان عند الحاجة بغير رضاه 2، وعمرُ رضى الله عنه أخذ فرسَ القاعد وأعطى الغازي.

(فإذا<sup>3</sup> حاصر المسلمون) الكفّار (أهل الحرب؛ دعوهم إلى الإسلام) لإمكان إجابتهم إليه بمجرَّد الدَّعوة، (فإن أسلموا كفُّوا عنهم) أي: امتنع المسلمون عن قتالهم. (وإن امتنعوا؛ دعوهم إلى الجزية)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر هكذا<sup>4</sup> (إن كانوا من أهلها) أي: من أهل الجزية، كأهل الكتاب والمجوس وعبدة الأوثان من العجم.

احترز بهذا القيد عن المرتدِّين وعَبَدة الأوثان من العرب؛ لأن الجزية لا تُقبلُ منهم، فيقاتِلُهم المسلمون إلى أن يُسْلِمُوا، كما قال الله<sup>5</sup> تعالى: ﴿تَقَاتِلُونَهُمْ أُو يَسْلِمُونَ ۖ [الفتح، 16/48].

(فإن بذلوها) أي: قَبلوا الجزية بطريق إطلاق اسم السَّبب على المسبَّب؛ إذ القبولُ سببُ البذل، (كان لهم ما لنا، وعليهم ما علينا) يعنى: يكون أموالُهم ودماؤهم محفوظةً كأموالنا ودمائنا.

(ويجب دعاءُ من لم تبلغه 7 الدَّعوةُ) ليعلموا أنَّهم ليسوا لصوصًا، إنَّما غرضُهم الدينُ لا الدنيا. (ويستحبُّ دعاءُ من بلغته) للمبالغة في الإنذار، وإنَّما لم تجب؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أغار على بني المصطلق<sup>8</sup>، والغارةُ لا تكون مع الدعوة.

وفي «المحيط»: وجوبُ الدَّعوة كان في الابتداء، وفي زماننا شاع الإسلامُ، وعَرَفه كُلُّ كافر، وقام شيوعُه مقامَ الدَّعوة، فحلَّ القتالُ قبل الدّعوة.

(وإن<sup>9</sup> أبوا) عن قبول الجزية؛ (ا**ستعانوا بالله عليهم**) أي: على قتالهم، (وحاربوهم، ونصبوا المجانيق، وحرقوهم، وغرقوهم، وقطعوا أشجارهم، وأفسدوا زروعهم) لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم فعل كذا.

(ورموهم) أي: المسلمون الكفارَ، (وإن تترَّسوا) أي: جعلوا ترسًا لهم (بأسارى المسلمين) لأنَّ بلادَ الحرب لا تخلو عن أساري المسلمين وتُجَّارهم، فلو امتنع القتالُ لذلك؛ لانسدَّ بابَ الجهاد. (**وقصدوا الكفا**رَ) لأنَّهم إذا لم يقدروا التَّمييزَ فعلًا؛ قصدوا التَّمييزَ نيَّةً؛ إذ الطَّاعةُ بحسب الطَّاقة، وما قتلنا من الأساري لا دية علينا ولا كفارةَ؛ لأن الجهادَ فرضٌ، ولو تعلُّقَ به غرامةٌ؛ لامتنعوا عن الإقدام عليه.

(ولا بأس بإخراج المصاحف والنِّساء في عسكر عظيم) لأن الغالبَ فيه السَّلامةُ، وما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «لا تسافِرُوا بالقرآن في أرض العدوّ»<sup>10</sup>؛ فمحمولٌ على القليل منهم. (**دون سريّةٍ**) يعني: لا يخرجون مصحفاً ولا امرأةً في سريّةٍ (لا يُؤْمَنُ عليهما) لقلَّتهم مخافة أن يقعا في أيديهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: دروع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، الإجارة 88؛ مصنف ابن أبي شيبة، 618/10؛ وليس فيه «بغير رضاه»، بل أعار النبي منه. فسر العيني قول صفوان «عارية أم غصبا؟» بأنه لم يرضه، انظر: البناية للعيني، 145/10.

<sup>3</sup> د: وإذا.

<sup>4</sup> صحيح مسلم، الجهاد 3؛ سنن أبي داود، الجهاد 82؛ سنن الترمذي، السير 48.

 $<sup>^{6}</sup>$  د: تسلمون.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: يبلغه.

 $<sup>^{8}</sup>$  صحيح البخاري، العتق 13؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{31/2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> د: فإن.

<sup>10</sup> صحيح مسلم، الإمارة 94؛ مسند أحمد بن حنبل، 6/2، 10.

(وينبغي أن لا يغدروا) أي: لا ينقضوا عهودهم، (ولا يغلُّوا) أي: لا يسرقوا من المغنم، (ولا يمثِلُوا) أي: لا يقطعوا أعضاءَ الكفار؛ لورود النَّهْي عن كلِّ منها، والمُثلةُ المرويَّةُ عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم في قصة العُرَنيين أَ نُسختْ بالنَّهْي المتأخِّر عنه.

(ولا يقتلوا صبيًا، ولا امرأةً إلا ملكةً) وإنَّما استثناها؛ لأنَّها سببُ الفتنة بمالها، وكذا الصبيُّ إذا كان مَلِكًا. (ولا شيخًا كبيرًا) أراد به: من لا يقدرُ على القتال ولا على الإحبال؛ إذ لو قَدَرَ على الإحبال يُقتلُ لئلا يجيء منه ولدٌ، فيحارب المسلمين. كذا في «الذخيرة». (إلا إذا رأى في الحرب) لأنه برأيه صار كالمقاتل، وقد روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قتل دُرَيد بن الصّمَّة 3، وكان مضى عليه مائةٌ وعشرون سنةً؛ لكونه صاحبَ رأيٍ في الحرب. (ولا أعمى، ولا مقعدًا، ولا مجنونًا) لِمَا روي أنَّه عليه السلام نهى عن قتلهم 4. ولا يقتل المسلمُ أصولَهُ إلا أن يقصد واحدٌ منهم قتله. (ومن قاتَل منهم قوتل).

(وإذا نزلوا) أي: إذا حاصر المسلمون أهلَ حصنٍ، فنزلوا (على حكم الله؛ يجيز) أبو يوسف (القتلَ، أو الاسترقاقَ، أو إبقاءَهم أحراراً ذُمَّةً لنا) يعني: الإمامُ مخيَّرٌ عنده بين أن يقتلهم، أو يجعلهم أسارى، أو ذميين لمصلحتنا. (وعيَّنَ النَّالثَ) أي: قال محمدٌ: يوضعُ عليهم الجزيةُ، وعلى أراضيهم الخراجُ؛ لأن النُّرولَ على حكم الله غيرُ جائزٍ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال لأمير جيشٍ: «إذا حاصرتَ أهل حصنٍ، فأرادوك أن تُنْزِلَهم على حكم الله تعالى؛ فلا تُنْزِلهم، فإنَّك لا تدري ما حكمُ الله فيهم، فانزلُ على حكمك» فإذا لم تعلمُ يقينًا حكمَ الله؛ تحكمُ بما هو الأسهلُ عليهم، وهو تركُهم أحرارًا أهلَ ذُمَّةٍ.

ولأبي يوسف: إنَّ حكمَ الله فيهم معلومٌ، وهو أحدُ هذه الثَّلاثة، والإمامُ مخيَّرٌ في تعيينها؛ لاستقرار الشَّريعة عليها، وما رواه كان في مبدأ الإسلام، وكان أحكامُ الله تتجدَّدُ، فالمبعدونُ من رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يدرون ما حدث بعدهم من الوحي.

(ودارُ الإسلام لا تصيرُ حربًا) أي: دارَ حربٍ عند أبي حنيفة بأن يغلب به الحربيُّون على دارٍ من دون المسلمين، أو ارتدَّ أهالُ مصرٍ، وأجرَوْا فيه أحكامَ الكفر، أو نقض الذميُّون عهدهم، فغلبوا على دارهم، (إلا أن يزولَ أمانُ أهلها) بأن لا يبقى فيها مؤمنٌ ولا ذميٌّ آمناً بأمانه الذي كان ثابتًا قبل استيلاء الكفَّار؛ لأن البقاءَ على الأمان الأوَّل دليلٌ على بقاء النُّصْرة لأهل الإسلام. (وتتَّصل بدار الحرب، وتظهرَ فيها أحكامُ الكفر) على الاشتهار، بأن نصبوا قاضيًا كافرًا؛ لأن حكم الإسلام إذا بَقِيَ فيهم يكون معارضاً بحكم الكفر، فلا تكون الدارُ ثابتةً للكفار. (واكتفيا بالنَّالث) يعني: إذا وُجِدَ الشرطُ الثالثُ. وهو إجراءُ أحكام الكفر. يكون كافيًا عندهما في صيرورتها دارً كفرٍ، وانفصالها عن دار الإسلام، (كما في العكس) يعني: كما صار دارُ الحرب دارَ الإسلام بمجرَّد إجراء أحكام الإسلام فيها، وأمّا البلادُ التي في أيدي الكفرة في زماننا؛ لا شَكَّ أنَّها بلادُ الإسلام؛ لأنَّهم لم يُظْهِروا عليها حكمَ الكفر، بل القضاةُ مسلمون. من «الحقائق».

## (فصلٌ) في الموادعة، ومن يجوز أمانُه

(وإذا كان في الموادعة) أي: في المصالحة وترك القتال (مصلحة) للمسلمين لضعفهم، (فلا بأس بها) أي: وإن لم يوجد فيها مصلحةٌ لا ينبغي لهم مصالحةٌ؛ لأن فيها ترك الجهاد صورةً ومعنىً.

(وإن انعكستْ) أي: إن كان المصلحةُ للكفَّار في الموادعة، ورأى الإمامُ نقضَها أنفعَ للمسلمين؛ (نبذ إليهم) يعني: نَقضَ صلحَهم؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نقضَ الموادعةَ التي بينه وبين أهل مكَّة 7، ولا بُدَّ من إعلامهم واعتبارِ مدَّةٍ يبلغ خبرُ النبذ اليهم، فيتمكَّنون من جمع عسكرهم؛ لئلا يكون غدراً بهم.

(وإن بدؤوا بخيانةٍ متَّفقين؛ قوتلوا من غير نبذٍ) قيَّد باتِّفاقهم؛ لأن جماعةً منهم لو دخلوا دارنا وقطعوا طريقنا بغير إذنِ ملكهم، ولا منعةً لهم؛ لا يكون نقضاً للعهد.

(ولو شرط ردُّ من يخرج إلينا من الرِّجال الأحرار مسلمًا نُبْطِله) أي: إذا صالحنا أهلُ الحرب، وشرطوا أن يردَّ عليهم من جاءنا مسلمًا؛ لا يجوز الوفاءُ به عندنا، ويجوز عند الشافعيّ.

القسامة 9 محيح البخاري، المحاربين 1؛ صحيح مسلم، القسامة 9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: إنما.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح البخاري، المغازي  $^{52}$ ؛ فضائل الصحابة  $^{165}$ .

<sup>4</sup> 

<sup>5</sup> صحيح مسلم، الجهاد 3؛ سنن أبي داود، الجهاد 82؛ سنن الترمذي، السير 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: ويظهر.

<sup>7</sup> الطبقات الكبرى لابن سعد، 134/2؛ السنن الكبرى للبيهقي، 234/9.

قيَّد بالرجال؛ لأن ردَّ النِّساء لا يجوزُ اتِّفاقًا.

وقيَّد بالأحرار؛ لأن ردَّ العبيد لا يجوز في قولِ منه.

له: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم وادَعَ أهلَ مكة ألا يقاتلهم عشرَ سنين، وأن يردَّ عليهم من جاء مسلمًا منهم 1.

**ولنا**: إنَّ هذا صلحٌ متضمِّنٌ تركَ فرض وارتكابَ محظورٍ، فلا يجوزُ؛ لأن الامتناعَ عن تسليم المسلم إلى الكافر فرضٌ، وتسليطُ الكافر على المسلم محظورٌ.

(فإن وادَعَ الإمامُ بمالِ) يأخذ منهم (للحاجة) أي: لحاجة المسلمين إليه (كان كالجزية) يعنى: يصرفُ المأخوذ مصارفَ الجزية، (قبل حصارهم) لأن المسلمين لم ينزلوا بساحتهم، (وكالغنيمة بعده) يعني: إذا حاصرهم المسلمين، وأخذوا منهم مالاً؛ يكون غنيمةً؛ لأنه أُخِذَ منهم بالقهر.

(ولا يجوز دفعُ المال إليهم) أي: إلى الكفَّار إذا حاصروا المسلمين (ليوادعوه) أي: ليصالحوا الإمامَ؛ لأن فيه مذلَّة للمسلمين، (إلا لخوف الهلاك) يعني: إذا خافوا على أنفسهم يجوز دفعُ المال إليهم؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم صالَحَ الأحزابَ حين حاصروا المدينة على تُلُث ثمار المدينة2.

(ويوادِعُ المرتدِّين) لينظر في أمرهم؛ لأن الإسلامَ مرجوٌ منهم (بغير مالِ) لأن في أخذِ المال منهم تقريراً لهم، وذا غيرُ جائز. (فإن أخذه) أي: الإمامُ منهم المالَ (لم يردَّه) لأن في ردِّه معونةً لهم على القتال.

(ويكرهُ بيعُ السِّلاح والكراع) أي: الفرس (والحديد من أهل الحرب) لأن في ذلك تقويةً لهم على قتال المسلمين.

وفي «التبيين»: بيعُ الحديد من البغاة جائزٌ، والفرقُ: أنَّ أهلَ البغي لا يتفرَّغون لاستعمال الحديد سلاحًا؛ لأن فسادَهم في شَرَف الزُّوال.

(وتجهيزُه إليهم) أي: يكره جعلُ ما ذُكِرَ من السِّلاح وغيره جهازًا لهم (قبل الموادعة وبعدها) لأن موادعتَهم على شرف الانتقاض بنبذ العهد إليهم، وكان القياسُ أن يكرهَ بيعُ الطَّعام والثياب منهم، لكنَّه جازلِمَا روي أنَّ ثُمامةَ سيَّدَ أهل اليمامة قطع الميرةَ عن أهل مكَّة حتى قحطوا، فاستشفعوا النبيَّ صلى الله عليه وسلم في ذلك، فأمره أن يمير إليهم<sup>3</sup>.

(وإذا آمن) أي: أعطى الأمانَ (حرٌّ أو حرّةٌ، كافرًا أو حصناً أو مدينةً) أي: أهلهم، (امتنع قتالُهم) لقوله صلى الله عليه وسلم: «المؤمنون يتكافأ دماؤهم. أي: يتماثل في القصاص والديات. ويسعى بذمّتهم أدناهم» 4 أي: يعطى الأمانَ أقلُّهم حالاً، وهو العبدُ. (إلا أن يكون فيه مفسدةٌ) يعني: إذا كان في أمانه فسادٌ في رأي الإمام، (فينبذ<sup>5</sup> إليهم ويؤدِّبُه) أي: الإمامُ ذلك الواحدَ.

(ولا يصحُّ أمانُ ذميّ) لأنه متَّهمٌ في ذلك، (ولا أسير، ولا تاجر فيهم، ولا مسلم عندهم) أي: عند الكفَّار (وهو فيهم) يعني: لم يخرجْ إلى دار الإسلام؛ لأنَّهم مقهورون تحت أيديهم، فالظَّاهرُ أنَّهم يُكْرَهون على الأمان من جهتهم، فلا يعتبرُ. (وكذا العبدُ المحجورُ) عن القتال لا يجوز أمانُه عند أبي حنيفة، (وأجازه) محمدٌ.

قيَّد بقوله: «المحجور»؛ لأن أمانَ المأذون بالقتال مؤبَّدًا أو مؤقَّتًا يجوزُ اتِّفاقًا، والمرادُ به: الأمانُ المؤقَّتُ؛ لأنه لو أعطاهم أمانًا مؤبَّدًا . وهو أن يعقد عقدَ الذَّمَّة .؛ يجوز اتفاقًا حتى يمنع من الخروج إلى دار الحرب كغيره من أهل الذمَّة.

لمحمدٍ: قوله صلى الله عليه وسلم: «أمانُ العبد أمانٌ» $^{6}$ .

ولأبي حنيفة: إنَّ صحَّةَ الأمان منوطٌ بخيريته، والمحجورُ مخطئٌ ظاهرًا؛ لأنه لم يباشر القتالَ ليعرف خيريَّةُ الأمان، وفي تجويزه سدُّ باب الاستغنام والاسترقاق، والمأذونُ يباشِرُ القتالَ، فيعرف الخيريَّةَ ظاهرًا.

(ويوافقهما في روايتين) يعني: في روايةٍ أبو يوسف مع محمدٍ، وفي روايةٍ مع أبي حنيفة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الجهاد 156؛ مسند أحمد بن حنبل، 323/4.

<sup>2</sup> معرفة السنن والآثار للبيهقي، 412/13.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الجهاد 66؛ صحيح مسلم، الجهاد 59، بلفظ قول ثمامة: «والله لا يأتيكم من اليمامة حبة حنطة حتى يأذن فيها رسول الله صلى الله عليه

<sup>4</sup> سنن أبي داود، الديات 11؛ سنن النسائي، القسامة 10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> لم نجده مرفوعًا إلا في المبسوط للسرخسي، 70/10. وقد روي عن عمر موقوفًا قوله: «إن العبد المسلم من المسلمين أمانه أمانهم»، انظر: مصنف عبد الرزاق؛ 222/5. وروي مرفوعًا بإسناد ضعيف قوله صلى الله عليه وسلم في العبد «وأمانه جائز»، انظر: السنن الكبرى للبيهقي، 194/8، 94/9.

وأمانُ الصبيِّ العاقل المحجور مختلفٌ فيه كالعبد المحجور، وأمانُ الصبيِّ المأذون له فيه يصحُّ إجماعًا في الأصحِّ، وأمانُ الصبيّ الغير العاقل لا يصحُّ كالمجنون.

### (فصلٌ) في الغنائم وقسمتها

(وإذا فتح الإمامُ بلدةً عنوةً) أي: قهرًا؛ (قسمها إن شاء) بين الغانمين كما فعلُ صلى الله عليه وسلم كذلك في فتحه خيبرَ 1. (وإذا فتح الإمامُ بلدةً عنوةً عنوةً) أي: قهرًا؛ (قسمها إن شاء) بين الغانمين كما فعلُ صلى الله عليه وسلم كذلك في فتحه خيبرَ 1. (وإلا؛ نجيزُ وضعَ الخراج والجزية على أراضيهم، والجزية على رؤوسهم. وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنّها صارتْ للغانمين بواسطة الأراضي تكون مملوكةً لهم، ويضعُ الخراجَ على أراضيهم، والجزية على رؤوسهم. وقال الشافعيُّ: لا يجوز إبطالُ حقِّهم بلا بدلٍ يعدلُه، والخراجُ. لقلَّته. لا يعدلُه، بخلاف المنّ على الرقاب؛ لأن للإمام أن يبطلَ حقّ الغانمين بقتلهم، فبالعبوض القليل أوْلى.

ولنا: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم فعل كذا بأهل مكَّة، وقد فتحها، وتركها على ملكهم منّاً عليهم2.

فإن قيل: فتحتْ مكَّةُ صلحًا؛ لأن أهلها لم يقاتلوه.

قلنا: المشهورُ: أنَّها فُتحتْ قهرًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من دخل دارَ أبي سفيان فهو آمنٌ، ومن ألقى السلاحَ فهو آمنٌ»³، وهذا يدلُّ على المقاتلة، ويؤيِّدُه قولُه صلى الله عليه وسلم: «إنَّما أُحِلَّتْ لي ساعةً»⁴.

ثُمَّ إذا مَنَّ عليهم الرّقاب والأراضي؛ يدفعُ إليهم من المنقول قدرَ ما يتهيَّأُ لهم به العملُ، وأمَّا عدم مقاتلتهم؛ فمن كثرة رُعْبهم وانهزامهم.

(ويقسمُ) أي: الإمامُ بين الغانمين (المنقولَ) بعدما منَّ عليهم برقابهم وأراضيهم، (ويقتل الأسارى) يعني: الإمامُ مخيَّرٌ في الأسارى بين هذه الثَّلاثة: إمَّا أن يقتلَهم حسماً لمادَّة الفساد، (أو استرقّهم أو توفيرًا للمنفعة على المسلمين، (أو يتركهم أهل الذمَّة) للمسلمين، ويضع عليهم الخراجَ. (ولا يردُهم) أي: الإمامُ الأسارى (إلى دار الحرب) لئلا يتقوَّى بهم الكفرةُ.

(والإمام لا يفادِي بهم) أي: لا يعطي الإمامُ الكفارَ أساراهم ليأخذوا بدلَهم مالًا منهم، أو أسارانا عند أبي حنيفة. (وأجازاه بأسارى المسلمين؛ لأن فيه تخليصَ المسلم عن يد الكافر، وذلك أَوْلى من قتل الكافر، أو الانتفاع به.

قيَّد بأسارى المسلمين؛ لأن المفاداة بالمال غير جائز اتِّفاقًا.

أقول: لو قال: والإمامُ لا يفادي بأسارى المسلمين؛ لكان أخصرَ، ولم يحتج إلى إرداف قولهما.

وله: إنَّ في عود الأسارى إليهم تقويةً لهم، ودفعُها أَوْلى من استبقاء 6 الأسير المسلم؛ لأن بقاءَه في أيديهم ابتلاءٌ له من الله تعالى غيرُ مضافٍ إلى أفعالنا، والتَّقويةُ مضافةٌ إلينا، فلا يجوزُ.

(ولا نجيرُه) أي: المفاداة (بالمال في المشهور) أي: في النَّقْل المشهور من أثمتنا؛ لأن فيه إعانةً لهم. وقيل: جوَّزه محمدٌ إذا احتاج إليه المسلمون استدلالاً بأسارى بدر، (ولا المنَّ عليهم) أي: لا يجوز أن يطلِقَهم مجّاناً منّاً عليهم عندنا. وقال الشافعيُّ: كلا الأمرين جائزٌ؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِمَّا مَنَّا بَعْد وَإِمَّا فِذَاءَ﴾ [محمد، 4/47].

ولنا: إنَّ حقَّ الغانمين ثبت في الأسارى، فلا يجوز إبطالُ حقِّهم بلا عِوَضٍ، وما تلاه منسوخٌ بقوله تعالى: ﴿اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾ [النساء، 89/4].

قيَّد بالمال؛ لأن مفاداة أسيرهم بأسير مسلم؛ يجوز اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وإذا تعذَّر نقلُ المواشي في العود) أي: عود الإمام إلى دار الإسلام؛ (لا نترُكُها) أي: تلك المواشي في دار الحرب. وقال الشافعيُّ: يتركُها؛ لأن ذبحَها لا لأكل منهيٌّ عنه بها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سنن أبي داود، الخراج 23-24؛ مسند أحمد بن حنبل، 31/1.

<sup>2</sup> سنن أبي داود، الخراج 24-25، بلفظ: «سئل جابر هل غنموا يوم الفتح شيئا؟ فقال: لا».

 $<sup>^{2}</sup>$  صحيح مسلم، الجهاد  $^{86}$ ؛ مسند الطيالسي،  $^{188/4}$ ؛ سنن أبي داود، الخراج  $^{2}$ 

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الإحصار 20؛ صحيح مسلم، الحج 447.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يسترقهم.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: استنقاذ.

(ولم يقتصروا على عقرها) وقال مالكّ: يُعقرُ مواشيهم، أي: يضربُ قوائمُها بالسَّيَف لئلا تعودَ إلى الكفار، فينتفعوا بها، (فتذبحُ  $^{1}$ ) يعنى: عندنا: تذبحُ مواشيهم، (ثم تحرق بالنار).

ولنا: إنَّ العقرَ مثلةٌ منهيٌّ عنه، بل يذبحُ، ثُمَّ يحرق لئلا ينتفعوا بأكلها<sup>2</sup>.

وإنَّما قال: «ثُمَّ تحرق»؛ لأن التَّحريقَ قبل الذَّبْح تعذيبُ الحيوان بالنَّار، وهو منهيٌّ عنه.

(ولا نقسمُ غنيمةً إلا في دارنا) وقال الشافعيُّ: لا بأس بقسمتها في دار الحرب؛ لِمَا روي أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم قسم غنائمَ خيبرَ بخيبر، وغنائمَ أوطاس بأوطاس3.

**ولنا**: إنَّ سببَ الملك هو الاستيلاءُ التامُّ، وهو إنَّما يوجد بالإحراز بدار الإسلام؛ لأن قبله احتمالُ استردادها من أيدي الغانمين، وما رواه محمولٌ على قسمتها في تلك المواضع بعدما صارت دارَ الإسلام، ولا خلاف فيه.

قيل: الخلافُ في جواز القسمة، وقيل: في كراهتها.

(ويستوي الرّدء) وهو المعينُ (والمقاتلُ) في النصيب؛ لاستوائهما في السَّبَب، وهو مجاوزةُ الدَّرْب الفاصل بين الدَّارين على قصد القتال. وعند الشافعيُّ: السببُ هو شهودُ الحرب، فعلى هذا إذا لم يقاتِلْ لمرض أو غيره لا يستوفي.

(ولو لَحِقَهم) أي: العسكر في دار الحرب (مددٌ) أي: جماعةٌ للمدد (قبل إحرازها؛ نشاركُهم معهم ولو بعد القتال) «لو» هذه للوصل، أي: سواءٌ انقضى القتالُ أو لا. وقال الشافعيُّ: لا يشاركونهم بعد القتال؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الغنيمةُ لمن يشهد الوقعة ً»، فمن لم يحضّرُها لا يستحقُّ المالَ.

ولنا: إنَّ السببَ مجاوزةُ الدَّرْبِ لقصد القتال، وقد وُجِدَ منهم.

(ولا حقَّ لأهل السُّوق) أي: سوق العسكر (حتى يقاتلوا) لأن قصدَهم بالمجاوزة: التِّجارةُ، لا إعزازُ الدين.

(وإذا لم تكن 5 حمولةً) يعني: إذا لم يوجد في المغنم أو في بيت المال دابَّةٌ تحملها إلى دار الإسلام (قَسَمَها بينهم إيداعًا) يعني: قسمَ الإمامُ الغنيمةَ بين الغانمين على وجه الوديعة؛ ليحملوها إلى دار الإسلام، (ثم يرتجعها في الدار، فيقتسمها 7) لو كان لبعض الغانمين حمولةٌ؛ لا يجبرهم على حملها في روايةٍ، ويجبرهم في روايةٍ<sup>8</sup> دفعًا للضَّرر العامِّ بتحميل الضَّرر الخاصّ.

(ولا يباعُ الغنائمُ قبل القسمة) لأن الملكَ قبلها لا يثبتُ، والبيعُ يستدعى سبق الملك.

(ومن مات في دارهم قبل إحراز الغنيمة لا نورّثُ نصيبَه) وقال الشافعيُّ: يرثُ نصيبَه وارثُه.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ الملكَ للغانمين لا يثبتُ قبل الإحراز بدار الإسلام عندنا، وعنده يثبتُ.

له: إنَّ أيدي الغانمين وردتْ على مالٍ مباح، فيثبتُ الملكُ لهم كالاحتطاب.

ولنا: إنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم نهي عن بيع الغنيمة في دار الحرب<sup>9</sup>، والقسمةُ تكون<sup>10</sup> منهيةً؛ لأن فيها معنى البيع باعتبار مبادلة الأنصباء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيذبح.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بأكل.

<sup>3</sup> لم نجده؛ وقال ابن الملقن في البدر المنير 347/7: «وأما قسمة غنائم حنين بأوطاس فغريب؛ وإنما قسمها بالجعرانة». انظر: صحيح البخاري، العمرة 3؛ سنن ابن ماجه، مقدمة 12.

<sup>4</sup> لم نجده مرفوعًا، وقد روي موقوفًا عن عمر، انظر: مصنف عبد الرزاق، 302/5؛ مصنف ابن أبي شيبة، 49/18.

<sup>5</sup> ح: يكن.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: يرجعها.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: فینقسمها.

 $<sup>^{8}</sup>$  د  $^{-}$  في رواية.

<sup>9</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 385/2. وقال الزيلعي في نصب الراية 408/3 غريب جدًّا؛ وقال ابن حجر في الدراية 120/2 لم أجده. وقد أخرج في المعجم الكبير للطبراني 433/12 عن ابن عمر أنه نهي عن بيع الغنيمة حتى تقسم.

<sup>10</sup> ح: يكون.

ومحلُّ الخلاف: أن يموتَ بعد استقراره من الهزيمة قبل القسمة، فلو مات بعد الإصابة في فور الهزيمة؛ لا يورثُ نصيبُه اتِّفاقًا؛ لأن سببَ الملك لا يتمُّ للجيش بلا خلافٍ. ولو مات بعد الإحراز قبل القسمة وبعدها؛ يورثُ نصيبُه اتِّفاقًا، وكذا لو مات بعد القسمة في دار الحرب؛ لأن القسمة بمنزلة الإحراز. من «الحقائق».

(ولو وطئ) الغانم جاريةً (مسبيَّةً، فولدتْ، فادّعاه؛ لا نُشِته) أي: النسب؛ لعدم الملك، ويجب العقرُ، ويقسم الأمةُ والولدُ والعقرُ بين الغانمين. وقال الشافعيُ: يثبت النسبُ منه؛ لثبوت الملك، وصارت أمَّ ولدٍ له.

(ويورثُ) نصيبُ الغانم (إذا مات بعد الإحراز) لأن الملكَ يثبتُ بعد إحراز الغنيمة إلى دار الإسلام اتِّفاقًا.

(ولا بأس بعلف العسكر) أي: بأن يعلف العسكرُ دوابَّهم في دار الحرب، (وأكلِ ما وجدوه من طعامٍ) قبل القسمة؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال في طعام خيبرَ: «كُلُوها واعلفوها، ولا تحملوها» أ.

وفي «المحيط»: إن وجدوا غنماً من المغنم، وأكلوها؛ ردُّوا جلودَها في الغنيمة.

(واستعمال طيب ودهن) وفي «الإيضاح»: لا يتناولُ من الأدوية² ودهن البنفسج وما لا يؤكلُ لا ينتفع به، قليلاً كان أو كثيرًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ردُّوا الخيطَ والمخيطَ».

(وتوقبح دابّة) بالواو، وهو تصليبُ حوافرها بالشّحْم المذاب إذا رقَّ من كثرة المشي.

وفي «الكفاية»: يجوز للغانم أن يأخذَ من طعام الغنيمة لعبيده الذين دخلوا معه مقدارَ ما يكفيهم، ومن دخل دارَ الحرب للتِّجارة أو للخدمة بأجرة؛ لا يباحُ له التَّناولُ من الغنيمة.

(والتَّقييدُ بالحاجة روايةٌ) عن أبي حنيفة، إنَّما يجوز للغانم ما ذُكِرَ إذا احتاج إليه حقيقةً، فيستعمله، ثُمَّ يردُّه إلى الغنيمة عند الاستغناء؛ لأنه مالٌ مشتركٌ بين جماعةٍ.

(ويقاتلون بسلاحهم) أي: بالسِّلاح الذي في الغنيمة (للحاجة) أي: إذا احتاجوا بأن لم يجدوا سلاحاً، حتى لو قاتلوا بسلاح الغنيمة لصيانةِ سلاحهم لا يجوز.

(ولا يبيعوا من ذلك) أي: مما أُخِذَ من الغنيمة (شيئًا) لانعدام ملكهم قبل الإحراز. (فإن بِيعَ؛ رُدَّ الثَّمنُ إلى الغنيمة).

(ومن أسلم منهم) أي: من الكفَّار (في دارهم؛ أحرز نفسَه وولدَه الصغيرَ ومالَه الذي في يده، ووديعتَه في يد مسلمٍ أو ذمتى) لأن يدَ المودع كيد المودع.

قيَّد بقوله: «في دارهم»؛ لأنه لو هاجَرَ إلى دار الإسلام فأسلم؛ لا يحرزُ مالَه وولدَه فيها. كذا في «الظهيرية».

وقيَّد بيد مسلم أو ذميّ؛ لأن وديعتَه في يد حربيّ فيءٌ عند أبي حنيفة، سيجيءُ عن قريبٍ.

(وإذا ظهرنا عليهم) أي: غلبنا على الكفار (كانت زوجتُه) أي: زوجةُ من أسلمَ في دار الحرب (وعبدُه المقاتلُ فيئًا) وعن عليّ بن عيسى: الفيءُ اسمٌ لكلِّ ما صار للمسلمين من أموال الكفرة، والغنيمةُ أخصُّ منه، والنفلُ أخصُُ منها. أمَّا زوجتُه صارتْ فيئًا، فلأنَّها حربيَّةٌ غيرُ تابعةٍ له في الإسلام، وأمَّا عبدُه؛ فلأنَّه بقتاله 3 صار متمرّدًا على مولاه، وملحقًا بأهل الدَّار.

(وعقارُه) أي: عقارُ من أسلم في دار الحرب إذا ظهرنا عليهم (فيةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأن عقارَه ليس في يده حقيقةً؛ لأن الدَّار في يد السلطان، وأهلُ الدَّار والعقار تبعٌ له، وبعد استيلاء الغانمين على الدَّار أبطلوا أيدي أهلها، فكان يدُهم أقوى من يده، فيصير غنيمةً. (ووافق) أي: محمدٌ أبا حنيفة (في رواية، وجعله) أي: محمدٌ عقارَ من أسلم (له في أخرى كالمنقول) بناءً على أنَّ اليدَ حقيقةً يثبتُ على العقار عنده، فيكون معصومةً. (ويوافق الأوَّل) أي: أبو يوسف أبا حنيفة (في قوله الثاني، والثاني) أي: يوافقُ محمداً (في قوله الأوَّل) الضَّميرُ في: «قوله» في الموضعين لأبي يوسف.

(ووديعته) أي: وديعة من أسلم (في يد حربي في ق) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يكون فيئًا؛ لأن يدَ المودَع كيد المودِع، ولو كانت في يده حقيقةً؛ لم يكن فيئًا، فكذا إذا كانت في يده حكمًا.

<sup>1</sup> معرفة السنن والآثار للبيهقي، 187/13؛ السنن الكبرى للبيهقي، 61/9.

<sup>2</sup> د: أدوية.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لقتاله.

<sup>4</sup> د: ثبتت.

وله: إنَّ يدَ الحربيِّ لِيستْ معصومةً؛ لأنَّها لا تدفعُ استغنامَ المسلمين عن ماله، فكذا عن هذه الوديعة، ويدُ من أودعه معصومة، فكيف يقوم غيرُ المعصومة مقامَ المعصومة؟

(وما غصبه) من أسلم في دار الحرب (وهو في يد مسلم أو ذميٍّ فيءٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يكون فيئًا؛ لأن نفسته لَمَّا عُصمتْ بالإسلام؛ يعصمُ ماله تبعًا له.

وله: إنَّ النفسَ خُلقتْ معصومةً في الأصل؛ لكونها بنيانَ الربِّ، وإنَّما حَلَّ تعرُّضُها لكفرها وحربها، فإذا زال المانعُ بالإسلام؛ عَمِلْنا بالأصل، وأما المالُ؛ فمخلوقٌ للتملُّك والانتقال، وإنَّما حَرُمَ تعرُّضُه إذا كان في يد المالك أو في يد مودعه، وهنا لم يوجدْ، فصادف استيلاؤهم مالاً مباحاً، فصار فيئًا.

(ويوافقه) أي: أبو يوسف أبا حنيفة (في روايةٍ).

(وإذا خرجوا من دارهم) أي: الغانمون من دار الحرب (لم يعلفوا من الغنيمة، ولا يأكلوا منها) لأن حقَّ الغانمين استغرقها، ولهذا يورثُ عنه، فلم يجز الانتفاعُ بدون الإذن. (ويردّ الفاضل) من الطَّعام والعلف (إليها) أي: إلى الغنيمة (قبل القسمة، ويتصدَّقُ به بعدها) أي: بما فضل من الطعام والعلف بعد القسمة إن كان غنيًا، وانتفع إن كان فقيرًا؛ لأنه صار كاللُقطة؛ لتعذُّر ردِّه على الغانمين، وإن انتفع به بعد الإحراز؛ يردُّ قيمتَه إلى المغنم قبل القسمة، وأمَّا بعدها؛ فالغنيُّ يتصدَّقُ بقيمته، والفقيرُ لا شيءَ عليه.

## (فصلٌ) في كيفيَّة القسمة

(يقسمُ أربعةُ الأخماس بين الغانمين) بعد قسمة الغنيمة على خمسةِ أسهم، وإفراز خمسها لله تعالى ولرسوله.

(للفارس سهمان) عند أبي حنيفة. (وقالا: ثلاثة) أسهم؛ لِمَا روى عبدُ الله ابن العمري: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم أسهم للفارس ثلاثة أسهم: سهماً له وسهمين لفرسه².

له: ما روى عبيد الله بن العمري: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قسم للفارس سهمين: سهمًا له وسهمًا لفرسه، وعبيدُ الله أوثقُ من أخيه، ولئن استويا تعارضا تساقطا، فيؤخذُ برواية ابن عباس: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قسم للفارس سهمين وللراجل سهمًا.

(ويعطي الراجل سهمًا، ويسهم لفرسين) أي: يجوز أبو يوسف أن يعطيَ الإمامُ لمن له فرسان خمسةَ أسهمٍ. (وقالا: لواحدٍ) أي: يسهم لفرس واحدٍ فقط.

له: ما روي أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم أسهم للزبير خمسةَ أسهم: سهمًا له، وسهمين لفرسيه 3.

**ولهما:** ما روي أنَّ براء ابن أوس قاد فرسين، فلم يسهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم إلا لواحدٍ<sup>4</sup>، وما رواه محمولٌ على التَّنفُّل، كما أعطى سلمةً بن الأكوع سهمين وهو راجل<sup>5</sup>.

(ويتساوى البراذين) جمع البِرْذُون، وهو فرسُ العجم يوكفُ ويشبهُ البليدَ، (والعتاقُ) في السهم، وهو جمعُ عتيقٍ، وهو فرسّ جوادٌ. إنَّما تساويا؛ لأن في البرذون<sup>6</sup> قوَّةَ الحمل والصبر، وفي العتيق قوَّةَ الطلب والفرِّ، فلكلٍّ منهما جنسُ منفعةٍ، وفيه احترازٌ عمن قال: لا سهمَ للبرذون<sup>7</sup> كالبغل.

(ولا يُسهمُ لبغلِ ولا راحلةٍ) لأنه لا يقاتَلُ عليهما، ولا يصلحُ للطَّلب والهرب.

(ونعتبرُ حالَ مجاوزة الدَّرْب) وهو الفاصلُ بين دار الإسلام ودار الحرب، (لا انقضاءَ الحرب) يعني: يُعتبرُ عند الشافعيّ حالُ انقضاء الحرب.

(فمن دخل دارَهم) هذا تفريعٌ لمذهبنا، (فارسًا، فنفق فرسُه) أي: هلك؛ (استحقَّ سهمَ فارسٍ، أو راجلًا، فاشترى فرسًا؛ فسهمَ راجل) أي: استحقَّه. ولو دخل فارسًا، وقاتَلَ راجلًا لضيق المكان؛ يستحقُّ سهمَ الفرسان اتِّفاقًا. من «الحقائق».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يدفع.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الجهاد 143؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{2}$ 2، 14.

<sup>3</sup> السنن الكبرى للبيهقي، 328/6.

<sup>4</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 389/2؛ وقال الزيلعي في نصب الراية 419/3: غريب، بل جاء عنه عكسه أنه قاد مع النبي صلى الله عليه وسلم فرسين، فضرب عليه السلام له خمسة أسهم. انظر: معرفة الصحابة لأبي نعيم، 386/1.

<sup>5</sup> صحيح مسلم، الجهاد 132؛ معرفة السنن والآثار للبيهقي، 239/9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ح: البردون.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: للبردون.

له: إنَّ ٥َسبب الاستحقاق هو القهرُ والقتالُ، وشهودُ الوقعة أقربُ إليه من مجاوزة الدَّرْب.

ولنا: إنَّ المقصودَ بالخيل: إرهابُ العدوة ومباشرةُ القتال، وهما يحصلان قبل انقضاء الحرب لا بعده، فالسَّببُ الظَّاهرُ له مجاوزةُ الدَّرْب على قصد القتال؛ لأن الإمامَ يكتبُ أسامي الفرسان والرّجالة، فينتشرُ الخبرُ في دارهم، فاعتبارُ تلك الحالة أَوْلى؛ لأن تفقَّدَ أحوالهم بعدها متعنّرِ رُّ أو متعبّرٌ.

ولو باع<sup>1</sup> فرسَه، أو رهنه، أو آجره بعد المجاوزة؛ يستحقُّ سهمَ الفارس في روايةٍ عن أبي حنيفة، وفي ظاهر الرواية عنه: يستحقُّ سهمَ الرَّاجل؛ لأن إقدامَه على هذه التَّصرُّفات دليلٌ على أنَّه لم يقصدْ بالمجاوزة الجهادَ.

(ويرضخُ لعبدٍ) أي: يعطى من المغنم، (ومكاتبٍ وصبيٍّ وذميٍّ يقاتلون بما يراه الإمامُ) الجارُ والمجرورُ متعلِّقٌ بر يرضخ»؛ لما روي أنَّ ابنَ عباس فعل كذا.

قيَّد بقتالهم؛ لأنَّهم بلا قتال لا يستحقُّون شيئًا؛ لأن العبدَ والمكاتبَ مشغولان بخدمة المولى، والصبئ عاجزٌ.

(أو يدل الذميّ على الطريق) عطفٌ على قوله: «يقاتلون»، أي: إنَّما يُرضحُ بالقتال أو بالدِّلالة على الطَّريق؛ لأن في ذلك منفعةً للمسلمين، وإذا رضخه لدلالته يجوز أن يزيده على السَّهُم إذا كان منفعتُه عظيمةً؛ لأن ذلك ليس من عمل الجهاد، وإذا رضخه لقتاله؛ يجب أن لا يبلغَ به نصيبَ المسلم حطًّا لمرتبته.

(ولامرأة تقومُ بأمور الجرحى والمرضى. ونجعله) أي: ما يرضخه الإمامُ لهؤلاء (من غير الخُمُس) وعند الشافعيِّ: من الخمس؛ لأن ما وراءَه حقُّ الغانمين، فلا يزاحمُ بهم غيرهم.

ولنا: إنَّهم يستحقُّون ذلك بسبب القتال، فكانوا2 من الغانمين.

(ويقسمُ الخمسُ: سهمًا لليتامي، وسهمًا للمساكين، وسهمًا لأبناء السبيل، يدخلُ فيهم فقراءُ ذوي القربي) يعني: يدخلُ أيتامُ ذوي القربي في اليتامي، ومساكينُهم في المساكين، وابنُ السبيل منهم في أبناء السبيل. (ويقدَّمُون) أي: يعطى أوَّلًا فقراءُ ذوي القربي، (ونمنعُ أغنياءهم) من أخذ الخمس. وعند الشافعيّ: يدفعُ إليهم خمسُ الخمس، ويقسمُ بينهم للذَّكر مثلُ حظِّ الأنثيين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلِذِي الْقُرْبَي ﴾ [الأنفال، 41/8] من غير فصل بين الغنيّ والفقير.

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «سهمُ ذوي القربي لهم في حال حياتي، وليس لهم بعدها شيءٌ»4.

(ونُسْقِطُ سهمه صلى الله عليه وسلم بعد موته) وقال الشافعيُّ: لا يسقطُ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم قسمها على خمسةِ أسهمٍ، ولا نَسْخَ بعده.

ولنا: إنَّه صلى الله عليه وسلم كان يستحقُّه برسالته، لا بالقيام بأمور أمَّته، ولا رسولَ بعده صلى الله عليه وسلم، ولهذا لم يرفع الخلفاءُ الراشدونُ هذا السهمَ، وقسموا الغنيمةَ على ثلاثة أسهمٍ: لليتامى والمساكين وابن السبيل، وكان ذلك بمحضرٍ من الصحابة، ولم ينكرُ عليه أحدٌ منهم 5.

(كما سقط الصفيُّ) عن النبي صلى الله عليه وسلم بعد موته، وهو شيءٌ نفيسٌ كان يصطفيه لنفسه من الغنيمة، كسيفٍ أو فرسٍ أو أمةٍ، كما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم اصطفى صفيَّة من غنائم خيبر 6.

(وكان استحقاقُ ذوي القربي) وهم بنو عبد المطلب وبنو هاشم، لا بنو نوفلٍ وبنو عبد شمسٍ وعثمانٌ وجبيرُ بن مطعم، وإن كانوا في القرابة كبني هاشم؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لم يُعْطِهم شيئًا 7. (بالتُصْرة) وهم لم يفارقوا النبيَّ صلى الله عليه وسلم في جاهليةٍ ولا إسلامٍ عن نصرة، وسائرُ ذوي قرباه لم يستحقُّوا السَّهمَ في حياته؛ لانعدام نصرتهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: بايع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وكانوا.

<sup>3</sup> ح: وتقسم.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 14/10. وروي «أنه صلى الله عليه وسلم قسم سهم ذوي القربي على بني هاشم وبني المطلب»، انظر: مصنف ابن أبي شيبة 130/18؛

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> انظر لإعطاء عمر سهم ذوي القربي إليهم ثم تركهم: صحيح ابن حبان، 15/11؛ السنن الكبرى للبيهقي، 345/6.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، المغازي  $^{36}$ ؛ صحيح مسلم، النكاح  $^{84}$ ؛ مسند أحمد بن حنبل،  $^{138/3}$ .

<sup>7</sup> صحيح البخاري، الخمس 17؛ المغازي 36؛ سنن أبي داود، الخراج 19-20؛ سنن النسائي، قسم الفيء 1؛ الأموال للقاسم ين سلام، 1/456-457.

قال شمسُ الأثمَّة: المرادُ به: نصرةُ الاجتماع إلى النبيِّ صلى الله عليه وسلم للمؤانسة في حال هجر النَّاس إيَّاه، لا نصرةُ القتال؛ لأن عثمانَ وجبيرَ بن مطعم وغيرهم من ذوي قرباه كانوا ينصرونه بالقتال.

(وبعده بالفقر) يعني: استحقاقُهم السَّهمَ بعد وفاة النبيّ صلى الله عليه وسلم بفقرهم، لا بنصرتهم؛ لانعدامها بعده.

(وإذا دخل واحدٌ أو اثنان دارهم مغيرين بغير إذنٍ لم يخمسْ) لأن الخمسَ وظيفةُ الغنيمة، وهي ما أُخذتْ قهرًا، وبالاثنين لا يثبتُ القهرُ. (أو بإذنٍ) أي: إذا دخل دارَهم بإذن الإمام (خُمِّسَ على المشهور) أي: على النَّقْل المشهور من أثمتنا؛ لأن الإمام لَمَّا الإمام التزم نصرَهما، وكان المأخوذُ بقوَّة الإمام. (أو جماعةٌ) أي: لو دخلها جماعةٌ (بمنعة) أي: عسكر (بغير إذنٍ خُمِّسَ) لأن ما أخذوه من دار الحرب يكون بالغلبة والقهر، فيكون غنيمةً.

## (فصلٌ) في التَّنفيل

(ولا بأس بالتَّنفيل) وهو التَّحريضُ على القتال. ذكر في «المبسوط»: أنَّه مستحبٌّ، وإنَّما ذكره بلفظ «لا بأس»؛ لأن في تحريض بعض الغزاة توهينًا لبعضهم، وتوهينُ المسلم حرامٌ، خصوصًا في مثل ذلك الوقت.

(حالَ القتال، فيقول الإمامُ: من قتل قتيلًا فله سَلَبُه، فيأخذُ ما عليه من ثيابه وسلاحه ومركبه وسرجه وآلته وما معه، أو محمولًا على دابَّته) أي: دابَّة المقتول أو في حقيبته (من مالٍ) فلا يكون عبدُه وما معه ودابَّتُه وما عليها وما في بيته سلبًا.

وفى قوله: «على دابته» احترازٌ عن دابَّة عبده.

وفي «المحيط»: لو قتل راجلًا ومع غلامه فرسٌ قائمٌ بجنبه بين الصفين؛ يكون فرسُه للقاتل؛ لأن مقصودَ الإمام قتلُ من كان متمكِّنًا من القتال فارسًا، وهذا متمكِّنٌ منه، بخلاف ما إذا لم يكن بجنبه؛ لأنه لا يتمكَّنُ إلا بالإعراض عن القتال.

(أو يجعلُ لسريَّةٍ) أي: يجعلُ الإمامُ التَّنفيلَ لقطعةٍ من الجيش، روي أنَّه صلى الله عليه وسلم قال: «خيرُ السَّرايا أربعمائة» 3. (الربعَ بعد الخمس) بأن يقول: ما أصبتم فلكم ربعُه أو نصفُه بعدما رفع الخمسَ عنه، إلا أنَّه لا ينفلُ بكلِّ المأخوذ؛ لأن فيه إبطالَ السِّهام المشروعة في الغنيمة.

وفي «الكفاية»: لو نفّل بالرُّبْع ونحوه، ولم يقل: بعد الخمس؛ لا يجوزُ؛ لأن فيه إبطالًا لحقّ الضُّعفاء المسلمين.

وذكر في «السير الكبير»: إذا قال الإمامُ للعسكر: ما أصبتم فهو لكم بعد الخمس لا يجوزُ؛ لأنَّ المقصودَ من التَّنفيل: التَّحريضُ على القاتل، وإنَّما يحصلُ ذلك بتخصيص البعض بشيءٍ، وفيه إبطالُ تفضيل الفارس على الرَّاجل.

(ويقطعُ به) أي: بالتَّنفيل (حقُّ الغير، ويثبتُ الملكُ بالإحراز) بدار الإسلام، وفائدتُهُ يظهرُ فيما إذا قال الإمامُ: من أصاب جاريةً فهي له، فأصابها مسلمٌ، واستبرأها؛ لم يحلَّ له وطتُها قبل الإحراز عند أبي حنيفة وأبي يوسف، وله وطتُها عند محمد؛ لأن التَّنفيلَ يثبتُ به الملكُ عنده كما يثبتُ بالقسمة في دار الحرب.

(وإذا لم ينفل) أي: إذا لم يجعل الإمامُ السلبَ للقاتل؛ (نجعل السَّلبَ غنيمةً) ويكون القاتلُ وغيرُه فيه سواءً فيه عندنا. (لا مستحقًا لمن أزال منعةَ مقبلٍ زمان الحرب) وقال الشافعيُ: القاتلُ يستحقُّ سلب المقتول إذا قاتَل رجلًا أقبلَ من عسكر الكفرة للقتال، فقاتله رجلٌ من منعة المسلمين، فأزال منعتَه . أي: قوَّتُه . إذا كان من أهل السَّهْم، فإذا قتل نائمًا أو مشغولًا بالأكل أو رماه من حصنٍ؛ لا يستحقُّ السَّلب، وكذا لو أثخنه وقتله الآخرُ، فالسلبُ للذي أثخنه، وكذا لو قتل الذميُ كافرًا لا يستحقُّه؛ لأنه ليس بأهلٍ للسَّهم.

له: إنَّ السلبَ حثُّ على الهجوم على الخطر.

ولنا: إنَّه مالٌ أخذ بقوَّة الكلِّ، فصار غنيمةً للكلِّ. من «الحقائق».

(كقطع طرفيه) أي: قطع يدي الكافر ورجليه (أو أسره) أي: جعله أسيراً، هذا تمثيل لإزالة منعته.

قيَّد بكون المقتول مقبلاً؛ لأنه لو كان مدبراً ومشغولًا بشيءٍ؛ لم يستحقُّ السَّلبَ عنده.

له: قوله صلى الله عليه وسلم: «من قتل قتيلاً فله سلبه» <sup>4</sup>، وهذا نصبٌ للشَّرْع؛ لأنه عليه السلام بُعثَ لأجله.

<sup>1</sup> د: وبالاثنان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بسرجه

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الجهاد  $^{8}$ ؛ سنن الترمذي، السير  $^{7}$ ؛ سنن ابن ماجه، الجهاد  $^{3}$ 

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الخمس 18؛ صحيح مسلم، الجهاد 41؛ سنن الترمذي، السير 13.

ولغا: قوله صلى الله عليه وسلم: «ليس للقاتل من السَّلَب إلا ما طابتْ به نفسُ إمامه» أ، وما رواه محتملٌ للتَّنفيل ونصبِ الشَّرْع، وما رويناه محكمٌ.

(ولا تنفلَ بعد الأحراز) لأن حقَّ الغانمين تأكَّد في الغنيمة بالإحراز بدارنا، (إلا من الخمس) يعني: لو نقل الإمامُ بعد الإحراز بعضَ الغانمين من الخمس باعتبار أنَّهم من المساكين جاز؛ لأن صرفَه إلى محتاجٍ لم يقاتِلْ كان جائزاً، فإلى محتاجٍ مقاتلٍ أَوْلى. (فصلٌ) في استيلاء الكفار

(وإذا غلب التُركُ) أي: كفارُ الترك (على الرُّوم) أي: نصارى الروم، (فسبوهم، وأخذوا أموالهم؛ مَلَكُوها) لأن أموالَ الرُّوم ورقابَهم مباحةٌ، والاستيلاءُ إذا ورد على مالٍ مباح ينعقدُ سببًا للملك كالاصطياد.

(وإذا غلبنا عليهم) أي: على الترك؛ (حلَّتْ لنا) الأموالُ التي أخذوها من الروم.

(وإن غلبوا) أي: الكفار (على أموالنا، وأحرزوها بدارهم؛ نحكم بملكهم) وقال الشافعيُّ: لا يملكونها.

وهذا الخلافُ مبنيٌّ على أنَّ الكفارَ مخاطبون بالشَّرائع عنده، فتصيرُ <sup>2</sup> أموالُنا معصومةً في حقِّهم، فلا يملكونها بالاستيلاء وغيرُ مخاطبين عندنا، فلا تصيرُ<sup>3</sup> معصومةً، والاستيلاءُ على مالٍ غيرِ معصومٍ موجبٌ للملك.

قيَّد بالأموال؛ لأنَّهم لم يملكوا مدبَّرنا ومكاتبنا وأمهاتِ أولادنا بالغلبة علينا اتِّفاقًا، ونحن نملك جميعَ ذلك بالغلبة عليهم. وقيَّد بالإحراز؛ لأنَّهم قبل الإحراز بدارهم لا يملكون أموالنا وإن قسموها. من «الحقائق».

(وإذا ظهرنا عليهم قبل القسمة؛ حلَّتْ لأربابها) أي: أخذوها بغير شيءٍ، (أو بعدها) أي: إذا ظهرنا عليهم بعد قسمتهم أموالنا (أخذوها) أي: أرباب الأموال أموالهم (بالقيمة إن شاؤوا) لِمَا روى عبدُ الله بن عباسٍ رضي الله عنهما: أنَّ المشركين غلبوا على بعيرٍ للجلٍ، ثُمَّ ظهر المسلمون عليه، فسأل النبيَّ صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال: «إن وَجَدْتَه قبل القسمة؛ فهو لك بغير شيءٍ، وإن وجدته بعد القسمة؛ فهو لك بالقيمة» أد

(وإن اشتراها) أي: أموالنا المحرزة بدراهم (تاجرٌ، وخرج بها؛ أخذها مالِكُها الأوّلُ بالثّمَن) أي: بالثّمَن الذي اشتراه تاجرٌ به إن كان اشتراه بنقدٍ، وإن كان اشتراه بعرضٍ؛ أخذه بقيمة ذلك العرض. (وإلا تَرَكُ) أي: إن لم يشأ تركه، ولا يأخذ منه مجّانًا؛ لأنه يتضرّرُ بإزالة ملكه.

(وإن وهب له؛ فبالقيمة) أي: إن وهب للتَّاجر من تلك الأموال شيءٌ؛ يأخذ مالكُه الأوَّلُ منه بالقيمة؛ لأنه ملكُه الخاصُ، فلا يزول عنه إلا بقيمته.

(وإن ظهرنا) يعني: إذا أسرَ الكفارُ عبداً مسلماً، وأحرزوه بدارهم، ثُمَّ غلبنا عليهم، فنقل ذلك مع سائر الغنائم إلى دار الإسلام، (فحصل عبدٌ لنا لبعض الغانمين بالقسمة) يعني: صار ذلك العبدُ نصيبًا لبعض الغزاة حين قسموا الغنائم، (ففقتتْ عيناه) يعني: فقاً رجلٌ عيني العبد، (وغرمتْ قيمتُه) يعني: غرم الفاقئ جميعَ قيمة العبد، (وتسلّمه) أي: سلّم المالكُ الغانمُ العبدَ إلى الفاقئ. (فللمالك) أي: لمالكه الأوَّل (أخدُه بالقيمة) أي: أن يأخذَ من الفاقئ بقيمة العبد (أعمى) عند أبي حنيفة إن شاءً، وإلا تركَ. (وقالا: سليمًا) يعني: يأخذُه بقيمته التي أدَّاها الفاقئ إلى الغانم.

**لهما:** إنَّ هذا فوتُ وصفٍ، فلا يسقطُ به شيءٌ من قيمته، كما لو عَمِيَ بآفةٍ سماويَّةٍ.

وله: إنَّ الفائتَ طرفٌ، وهو مقصودٌ، فيصير كأنه فات بعضُ الأصل، فيسقط حصَّتُه من القيمة كالولد مع الأمِّ.

(أو أَمَة) يعني: إذا أُسرتْ أمةٌ، وأحرزتْ بدار الحرب، فوقعتْ في أيدينا بالاستيلاء عليهم، (فباعها الغانمُ) الذي صارتْ له بالقسمة (بألفٍ، فولدتْ) في يد المشتري، (وماتتْ، فأراد الأوّلُ أخذه) أي: المالك الأوّلُ أخذ الولد؛ (يفتي به) أي: أبو يوسف بأخذ الولد (بألفٍ) لأن الولدَ جزؤها، فبقاؤه صار كبقاء جملة أجزائها، فيأخذُه بالألف، كما أنَّ ولدَ المكاتبة قام مقامها في حقِّ بقاء كلِّ اللهدل. (لا بالحصةً) يعنى: عند محمدٍ: يأخذه بحصَّتِه من الألف، مثلًا: إذا كان قيمةُ الأمّ يومَ القبض بحكم البيع ثلاثين درهمًا، وقيمةً

<sup>1</sup> المعجم الكبير للطبراني، 20/4؛ شرح مختصر الطحاوي للجصاص، 443/3؛ معرفة السنن والآثار، 8/9؛ بلفظ: «ليس للمرء إلا ما طابت به نفس إمامه». 2 ح: فيصير.

<sup>3</sup> ح: يصير.

<sup>4</sup> المعجم الأوسط للطبراني، \$116/ سنن الدارقطني، \$199/ -02؛ السنن الكبرى للبيهقي، \$112/ وهو ضعيف جدا. وأخرجه الكاساني في البدائع الصنائع، \$127 وفيه أقوال العلماء، انظر: مصنف ابن أبي شبية، \$93/ -99.

الولد يومَ الأخذ عشرة دنانير؛ يُقسمُ التَّمنُ عليهما، فيأخذُ الولدَ بما أصابه من حصَّة الثَّمَن؛ لأن الولدَ صار أصلًا ببقائه إلى وقت الأخذ، فجُعِلَ كأنَّهما كانا موجودين وقت الشِّراء، وهلكت الأمُّ.

(ولا يُملك حُرِّ منا، ولا محاتب ولا أمُّ ولدِ بالاستيلاء) أي: استيلاء الكفار؛ لأن الملكَ بالاستيلاء إنَّما يثبتُ إذا ورد على مالٍ مباحٍ، وأحرارُنا معصومون، فلا يكونون أرقاء، وكذا المكاتبُ وأخواه؛ لثبوت الحريَّة فيهم من وجهٍ، وأمَّا أحرارُ الكفار؛ فقد أسقط الشَّرعُ عصمتَهم جزاءً لكفرهم، وجعلهم أرقَّاء لنا.

(ويملكهم) أي: يملك مكاتب أهل الحرب وأمّ ولدهم  $^1$  ومدبرهم (المسلمون والعبد إذا أبق إليهم، فأخذوه؛ لم يملكوه) عند أبى حنيفة. وقالا: يملكونه.

وكذا الخلافُ في الأمة، والخلافُ في عبدٍ مسلمٍ، وفي الذميِّ له قولان، وفي المرتدِّ يملكونه اتِّفاقًا. من «الحقائق».

قيَّد بالإباق؛ لأنه إذا كان متردِّدًا في دار الإسلام، فأخذوه، وأحرزوه بدارهم؛ يملكونه بالأخذ<sup>2</sup> اتِّفاقًا.

لهما: إنَّ عصمتَه كانت لكونه في يد المالك، وقد زالتْ، ولهذا لو أخذوه من دار الإسلام ملكوه.

وله: إنَّ الآبقَ لَمَّا انفصل عن دارنا؛ زالتْ يدُ المالك عنه، فظهر يدُه على نفسه، فصار معصومًا، فلم يَبْقَ محّلًا للملك، بخلاف المتردِّد؛ لأنه ما دام في دارنا يدُ المولى باقيةٌ فيه.

وفائدةُ الخلاف تظهرُ فيما إذا أخرجه رجلٌ بشراءٍ أو هبةٍ؛ يأخذه المالكُ بغير شيءٍ عنده، وبقيمته عندهما، وكذا إذا كان مغنومًا، فوجده مولاه قبل القسمة، وأمّا بعدها؛ يؤدّى عوضُه من بيت المال اتِّفاقًا.

(وإن<sup>3</sup> نَدَّ إليهم بعيرٌ ملكوه) اتِّفاقًا؛ لتحقُّق الاستيلاء اتِّفاقًا؛ إذ لا يَدَ للبعير كالعبد.

# (فصلٌ) في المستأمن

(وإذا دخل مسلمٌ) متوجِّهًا (إلى دارهم تاجرًا) بأمانٍ، (لا يتعرَّضُ بدمٍ ولا مالٍ) يعني: لا يحلُ له التَّعرُّضُ بشيءٍ من دمائهم وأموالهم؛ لأنه بالاستئمان عَهِدَ بأن لا يتعرَّضَ لهم، إلا إذا غدر مَلِكُهم بأخذ ماله أو حبسه أو غيره، ولم يمنعه الملكُ.

قيَّد بالمستأمن؛ لأن الأسيرَ يباحُ له التعرُّضُ وإن أطلقوه طوعًا؛ لأنه غيرُ مستأمنِ.

(وإن تعرّضَ بغدرٍ) أي: أخذ التاجر بلا إذنهم شيئاً، (وخرج به؛ مَلَكه) لورود استيلائه على مالٍ مباحٍ (حرامًا) يعني: يكون مِلْكًا خبيثًا؛ لحصوله بسبب الغدر، (فيتصدَّقُ<sup>4</sup> به).

(والمستأمنُ منا) يعني: من دخل منًا بأمانٍ دارَ الحرب (إذا أربي) أي: عقدَ عقدًا فيه ربا (مع مسلمٍ هناك) أي: في دار الحرب، ولم يخرجُ إلينا، (فهو جائزٌ) يعني: حَلَّ له ما أخذه عند أبي حنيفة رحمه الله. وقالا: لا يحلُّ له؛ لأن الربا بين المسلمين حرامٌ، كما لو كانا أسيرين فيها.

وله: إنَّ مالَ من أسلمَ هناك تبعٌ لأهل دار الحرب ومقهورٌ في يد ملكهم، فكان جائزًا للمستأمن أن يأخذَ مال الحربيّ برضاه، فكذا يجوز هذا؛ لأنه رَضِيَ أخذَه بعقد الربا، بخلاف الأسيرين؛ لأن أموالَهم كانت معصومةً من الأصل، فبقي عليها.

وإنَّما وضع هكذا؛ لأنه لو دخل حربيٌّ دارنا بأمانٍ؛ لا يحلُّ للمسلم أن يفعل ذلك معه اتِّفاقًا.

(ويحرّمُه مع حربي) أي: إذا عقد مستأمنٌ منًا عقدَ الربا مع حربي، أو باع خنزيرًا، أو ميتةً؛ يحرمُ عند أبي يوسف؛ لأن هذه التصرُّفاتِ حرامٌ للمستأمن أخذُها بدون رضاهم؛ لئلا يكون غدرًا، والأخذُ بهذه التَّصرُّفات يكون عن رضاهم، فيجوز.

(وقتلُ أحد الأسيرين صاحبَه) بغير حقٍّ في دار الحرب عمدًا أو خطأ (لا يوجبُ ديةً ولا قصاصًا) عند أبي حنيفة 5، (بل عليه الكفارةُ 6 في الخطأ. وقالا: عليه الديةُ في ماله) في العمد والخطأ 7، والكفارةُ 6 في الخطأ (كالمستأمنين) أي: كما أنَّ المسلمين

<sup>1</sup> د: ولده.

<sup>2</sup> د - بالأخذ.

<sup>3</sup> د: فإن.

<sup>4</sup> ح: ويتصدق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح – عند أبي حنيفة.

<sup>6</sup> د: وتجب الكفارة.

<sup>7</sup> ح - والخطأ.

المستأمنين في دار الحرب إذا قَتَلَ أحدُهما صاحبَه عمدًا أو خطأ؛ فعلى العاقل الديةُ في ماله اتِّفاقًا، إنَّما لم تجب على العاقلة؛ لأن العواقلَ لا تعقلُ العمدَ، وكذا في الخطأ؛ لأن العاقلة لا يقدرون الصيانة مع تباين الدارين.

وله: إنَّ الأسراءَ تبعٌ لهم في دارهم؛ لصيرورتهم مقهورين في أيديهم، فيسقطُ عنهم العصمةُ، وبدون العصمة الكاملة لا تجبُ الديةُ كما لم تجبُ فيما إذا قتل مستأمنٌ مسلمًا منهم، ولم يهاجرْ، وإنَّما وجب الديةُ في المستأمنين؛ لأنَّهما في دار الإسلام حُكمًا وإن كانا في دار الحرب حقيقةً.

(ونثبتُ العصمةَ المقوِّمةَ) أي: المثبتةَ للإنسان قيمةً بحيث من هَتَكُها فعليه القصاصُ أو الديةُ (بالدَّار) أي: بالإحراز بدار الإسلام. (لا بالإسلام) يعنى: قال الشافعيُّ: يثبتُ بالإسلام.

وهذا أصلٌ مختلفٌ فيه يتفرَّعُ عليه مسألةٌ مختلفٌ 1 فيها، وهي أنَّ الحربيَّ إذا أسلم في دار الحرب، فقتله مسلمٌ عمدًا أو خطأ، وله ورثةٌ مسلمون؛ فلا شيءَ عليه إلا الكفارةُ في الخطأ، وقال الشافعيُّ: تجبُ الديةُ في الخطأ، والقصاصُ في العمد. اكتفى بذكر الأصل في المتن عن ذكر الفرع.

له: إنَّ العصمةَ المؤثمةَ . وهي تجعل من هتكها آثماً بالله . بالإسلام إجماعًا للزَّجْر عن تعرُّض المعصوم، فيثبت<sup>2</sup> به المقوِّمةُ؛ لأن في ثبوتها كمالَ الزَّجْر، فصارتْ كالوصف للمؤثمة.

ولنا: قوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدوٍ لَكُمْ وهو مؤْمِنٌ فَتَحْرِير رَقَيَةٍ ﴾ [النساء، 92/4] يعني: إن كان المقتولُ من الأعداء دارًا ودينًا، فالآية سيقتْ لبيان أنواع القتل وموجباته، فأوجب أوَّلًا في المؤمن والذميّ ديةً وكفارةً بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ قَتَلَ مؤْمِنا حَطَأ فَتَحْرِير رَقَيَةٍ مؤْمِنةٍ وَدِيَةٌ مسَلَّمةٌ إِلَى أَهْلِهِ ﴾ [النساء، 92/4]، ثُمَّ أوجب في قتلِ مسلمٍ لم يهاجر إلينا كفارةً بقوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدوٍ لَكُمْ ﴾ [النساء، 92/4] الآية، فعُلِمَ أن لا ديةً في قتل مسلمٍ لم يهاجرْ إلينا؛ لأنه تعالى جعل كلَّ موجَبه تحريرُ رقبةٍ، والزيادةُ يكون نسخاً للكتاب.

(ولو اشترى) مسلمٌ (أمةً في دارهم، واستبرأها بحيضةٍ؛ فقربانُها لا يجوزُ) عند أبي حنيفة (إلا بعد إخراجها) إلى دار الإسلام. (وأجازه قبله) أي: أجاز محمدٌ قربانها قبل الإخراج؛ لأنه ملكها واستبرأها، فلم يبقَ مانعٌ من الوطء.

وله: إنَّ الملكَ لم يتمُّ بدون الإحراز، فلا يباخ.

(ولو زنى ثمّة) أي: في دار الحرب بمسلمةٍ أو ذميَّةٍ، ثُمَّ خرج إلينا، فأقرَّ به (لا نحدُّه) وقال الشافعيُّ: يحدُّ كما لو زنى في دار الإسلام؛ لأن المحرّمَ قائمٌ، ولا أَثَرَ للدَّار في نفى الوجوب.

ولنا: إنَّ الحدودَ إنَّما يقيمها الإمامُ، وولايتُه عن دار الحرب منقطعةٌ، فأيُّ فائدةٍ في إيجابه إذا لم يترتَّب المقصودُ عليه؟

والخلافُ فيما إذا دخل دارَ الحرب وحده، أو في سريَّةٍ من المسلمين، أو في عسكرٍ؛ لأن أميرَ العسكر ما فوّض إليه إقامةُ الحدود، أمَّا لو كان الخليفةُ أو أميرُ مصرِ غزا بنفسه؛ فإنَّه يقيمُ الحدودَ في دار الحرب؛ لأن أهلَ جنده تحت ولايته. من «الحقائق».

(وإذا دخل حربيٌّ) في دارنا متوجِّهًا (إلينا غيرَ مستأمنٍ، فأخذه مسلمٌ؛ فهو فيءٌ للمسلمين. وخصَّاه به) أي: قالا: هو لمن أخذه، وفي وجوب الخمس فيه روايتان عنهما.

لهما: إنَّ سبقَ اليد في المباح سببُ الملك، وإنَّه أخذه في دار الإسلام غيرَ مملوكٍ لأحدٍ، وكان له كما لو وجد كنزًا.

وله: إنَّه أخذه بقوَّة المسلمين؛ لأنه لولا خوفُه من قوَّتهم لَمَا ذَلَّ له؛ لأنه آدميٌّ مثله، وإنَّما أطاعه لعلمه أنَّ باقي المسلمين عونٌ له، فيكون فيئاً لهم، ولا يختصُّ به.

(ولو أسلم) أي: الحربيُّ بعد دخول دارنا قبل استيلاء أحدٍ عليه، (فأخذه مسلمٌ؛ فهو فيءٌ لهم) أي: للمسلمين عند أبي حنيفة رحمه الله. (وقالا: هو حرِّ) لأنه لَمَّا أسلم قبل الأخذ عَتَقَ بإسلامه، كما لو تقدَّم إسلامُهم دخولَ الدار، والمسلمُ لا يُتملَّكُ ابتداءً. وله: إنَّه لَمَّا دخل دارنا صار ملكًا لهم، وبإسلامه بعده لا يعتقُ، كما إذا أسلم العبدُ الكافرُ المملوكُ لمسلم لا يعتقُ.

(وإذا استأمن الحربيُّ) أي: دخل دارنا بأمانٍ (لم يمكَّنْ من الإقامة سنةً) أي: يقول له الإمامُ: إن أقمتَ سنةً تامّةً وضعتُ عليك الجزية. إنَّما منع عن مكثه سنةً؛ لئلا يطَّلع على أحوالنا، وينهىَ الخبرَ إلى دار الحرب.

<sup>2</sup> د: فثبت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: مختلفة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: لقوله.

قيَّد بالسَّنَة؛ لأنَّها أقصى الأوقات، وفيها تجب الجزية، ولو منع عن مكثه فيما دونها؛ لانسدَّ بابُ التجارات، وتضرَّر به المسلمون.

(فإن أقامها) أي: أقام في دارنا سنةً؛ (وضعتْ عليه الجزيةُ، ولا يمكَّنُ) بتشديد الكاف، أي: لا يعطى له مكنةٌ وقدرةٌ (من العود) إلى دار الحرب؛ لأنه صار ذميًّا، فلا يمكَّنُ من نقضها.

(فإن عاد) المستأمنُ إلى دار الحرب (وله دينٌ أو وديعةٌ عند مسلمٍ أو ذميٍّ أبيح دمُه) لأنه بالعود بطل أمانُه، وما في دار الإسلام من ماله على خطرِ.

(وإذا ظهر عليهم) أي: غلب المسلمون على أهل دار الحرب، (فأسر) ذلك المستأمنُ العائدُ، (أو قُتلَ؛ سقط الدَّينُ) ولا يصير فيقًا؛ لأن الدَّينَ ليس بمالٍ حقيقةٍ، ولا يتصوَّرُ عليه الاستيلاءُ، وإنَّما سقط؛ لأنه بالأسر صار مملوكاً، فبطل مالكيَّتُه الدينَ، فإذا لم يَبْقَ مملوكاً له؛ صار ملكاً لمن عليه؛ لأن يده أسبقُ عليه أمن يد غيره، فإذا ملك الدينَ سقط عن ذمَّته. (وصارت الوديعةُ فيقًا) لأن ما في يده من المال صار فيئًا للغانمين تبعًا لنفسه، فكذا ما في يد مودعه؛ لأن يده كيده.

(ولا نخمِسُ ما أَوْجَفَ عليه المسلمون) أي: سيَّروا دوابَّهم بسرعةٍ، وحصَّلوا من أموال أهل الحرب، (بغير قتالٍ) وعند الشافعيِّ: يخمَّسُ؛ لأنه مالُ حربيّ، كما لو أخذوا بإذن الإمام ولهم منعة.

ولنا: إنَّ الخمسَ إنَّما يجب في الغنيمة، وهي المأخوذُ بالغلبة والقتال، لا بالاختلاس.

(ويصرفُ مصرفَ الخراج) كسدِّ الثغور وغيره.

(ولو التجأ حربيٌّ غيرُ مستأمنٍ، أو من عليه القصاصُ إلى الحرم؛ لا نقتلُه فيه، بل نمنع عنه الغداءَ ليخرجَ، فيقتل) وقال الشافعيُّ: يُقتلُ فيه؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «الحرمُ لا يعيذ عاصًيا ولا فارًا بدمٍ».

ولنا: قوله تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلُه كَانَ آمِنا﴾ [آل عمران، 97/3] يعني: من دخل الحرمَ كان آمناً مما يخافه، فيأمن القاتلُ عند دخوله عن القتل، وما رواه قاله يومَ فتح مكّة ساعة ألبيحتْ له، ثُمَّ عادتْ حرامًا.

قيَّد بقوله: «التجأ»؛ لأنه لو أنشأ الجناية في الحرم؛ لا يصيرُ آمناً اتفاقاً.

# (فصلٌ) في العشر والخراج

(يؤخذُ العشرُ من أرض العرب ما بين العُذَيْب) وهو ماء التميم، بدلٌ من «أرض العرب» وبيانٌ لها. (إلى أقصى حجرٍ باليمن بمهرة) وهذا حدُّ الطول. وههنا «إلى» بمعنى «مع». (إلى حدِّ الشام) وحدُّ العرض: ما بين بيرين ورمل عالج إلى حدِّ الشام.

وفي «الكافي»: هي أرضُ الحجاز وتهامة واليمن ومكّة والطائف والبرية؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم والخلفاءَ الراشدينَ لم يأخذوا من أرض العرب الخراجَ، ولم يقبلوا منهم إلا الإسلامَ أو السيفَ.

(والخراجُ) أي: يؤخذُ الخراجُ (من السّواد) أي: ما بين العراق، سمّي به؛ لخضرة أشجاره وزرعه، (ما بين الغُذيْب) بدل من «السواد». (إلى عقبة حلوان) وهو اسمُ بلدٍ، وهذا حدُّ الطول. (ومن العلث) وهي قريةٌ موقوفةٌ على العلويَّة (أو الثّعلبية إلى عبادان) وهو حصنٌ صغيرٌ في شاطئ البحر، وهذا حدُّ العرض؛ لأن عمر رضي الله عنه وضع الخراج على السّواد حين فتحها عمرو بن العاص، وأجمع الصحابةُ على وضع الخراج على الشّام.

(ويجوزُ لأهلها) أي: أهل السَّواد (بيعُ أراضيها) لأنَّها مملوكةٌ لهم.

(وإذا فُتحتْ أرض عنوةً) أي: قهرًا، (فقسمتْ، أو أسلم أهلُها؛ كانتْ عشريَّةً) لأن اللَّائقَ للمسلمين وضعُ العشر عليهم؛ لأنه عبادةٌ. (أو أُقِرَّ أهلُها عليها) يعني: إذا فتحتْ أرضٌ عنوةً، وأقرَّ الإمامُ أهلها عليها، (أو صولحوا) أي: صالح الإمامُ مع أهلها أن يقرَّهم عليها، ولم ينقلُهم إلى موضع آخرَ، (فخراجيَّةٌ) أي: فكانت خراجيَّةً؛ لأن اللَّائقَ بالكفار ابتداءً الخراجُ.

(إلا مكَّةً) فقد (فتكها صلى الله عليه وسلم عنوةً، وتركها من غير خراج) 4 أي: من غير وضع الخراج على أهلها.

<sup>1</sup> د: إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وإذا.

<sup>3</sup> ح: بساعة.

 $<sup>^{4}</sup>$  هذا قول أبي عبيد القاسم بن سلام في كتاب الأموال،  $^{178/2}$  .

(ويعطى) أبو يوسف (المواتَ) وهي الأرضُ التي لا مالكَ لها، ولا ينتفعُ بها أحدٌ (حكمَ ما قُرُبَ منه) أي: من الموات، (فمن أحياه وهو من حيّز أرض العشر) أي: قربها وجانبها؛ (كان عشريًا، أو بالخراج) أي: ومن أحياه وهو من حيّز أرض الخراج؛ (فخراجيًا) لأن ما قَرُبَ من الشيء يأخذُ حكمَه، كفناء الدار يعطي له حكمُ الدار حتى يجوز لصاحبها الانتفاعُ به. (**إلا البصرة**) فإنَّها عنده عشريَّةٌ وإن كانت بقرب أرض الخراج، وكان القياسُ أن يكون خراجيَّةً؛ لأنَّها فُتحتْ عنوةً، وأقرَّ أهلُها عليها من جملة أراضي العراق، ولكن ترك ذلك (التفاق الصّحابة) على توظيفيهم عليها العشر، وكان البصرةُ يردُ إشكالاً على أبي يوسف حيثُ لم يعتبر الحيّز فيها، فاستثناها، ولكن لم يحتج إليه؛ لأن أبا يوسف إنَّما اعتبر الحيِّز في الأراضي المحياة لا في المفتوحة.

(واعتبره) أي: محمدٌ المواتَ (بما يحيى به) من الماء، (فإن كان ببئر) أي: إن كان إحياؤه بماء بئرٍ احتفرها، (أو عين مستخرجةٍ) أو بماء السماء، (أو بالأنهار العظام) التي لم يملكها أحدٌ؛ (كان عشريًا، أو بنهر محتفر) أي: إن أحياه بماء نهرِ احتفرها الأعاجمُ (كنهر الملك ويزدجرد) قيل: هو اسمُ ابن رستم، (فخراجيًا) لأن سببَ النَّماء والحياة هو الماءُ، فاعتبارُ سببها يكون أُولي.

اعلم أنَّ الخراجَ على نوعين:

خراجُ مقاسمةٍ، وهو أن يكون الواجبُ جزءًا شائعًا من الخارج، كالربع والخمس ونحوه.

وخراجُ وظيفةٍ، وهو أن يكون الواجبُ شيئًا في الذمَّة يتعلَّقُ بالتمكُّن من الزراعة، وهو ما وضعه عمرُ رضي الله عنه.

(ويؤخذُ ما وضعه عمرُ رضي الله عنه من كلّ جريبِ) صالح للزّرع، وهو ستُّون ذراعًا في ستين ذراعًا، وهو ذراعُ الملك كسرى، وهو سبعُ قبضات. قيل: هذا حكايةٌ عن جريبهم في أراضيهم، وليس بتقديرٍ <sup>1</sup> لازمٍ في الأراضي كلِّها، بل جريبُ الأراضي يختلفُ باختلاف البلدان، فيعتبرُ في كلّ بلدٍ متعارفُ أهله.

(يبلغه الماءُ صاعٌ ودرهمٌ) وهو بدلٌ مما وضعه، الصاعُ: أربعةُ أمناءٍ. وقيل: المعتبرُ فيه ما يُزرعُ في ذلك الأرض، وهو الصحيحُ. (ومن الرطبة) أي: من جريبها (خمسة) دراهم، (ومن جريب الكرم أو النخل المتَّصل) بأن يكون كلُّ الأرض مشغولةً بها، ولا يبقى فرجةٌ بينها، أي: قطعةٌ خاليةٌ (عشرة) دراهم.

(ويوضع على ما سوى ذلك) المذكور كالزعفران والبستان ونحوهما (بحسب الطَّاقة) لأن ما وضعه عمر رضي الله عنه كان باعتبار طاقتهم، وفيما لم يوضعْ يعتبرُ الطاقةُ أيضًا.

ونهايةُ الطاقة: أن يبلغَ الواجبُ نصفَ الخارج؛ لأنَّا لَمَّا ظَفِرْنا بهم؛ وَسِعَنا أن نسترقَّهم ونقسمَ أموالهم، فإذا قاطعناهم؛ كان التَّنصيفُ عينَ الإنصاف.

(وينقصُ عنه) أي: ينقصُ الإمامُ عما وضعه عمر رضى الله عنه (لنقصان الرَّيْع) أي: الحاصل من الأرض بحيث لا تطيقُ تلك الوظيفة.

(ويمنع الزِّيادة) يعني: إذا أراد الإمامُ توظيفَ الخراج على أرضِ زائدًا على وظيفة عمر؛ لم يجزْ عند أبي يوسف (للزّيادة) أي: لكثرة ريعها. (وأجازها) محمدٌ.

قيَّدنا بإرادة التوظيف؛ لأن في خراج المقاسمة ـ وهو أن يقسمَ الإمامُ الخارجَ بالنصف أو بالثلث ـ لا يجوز الرّيادةُ اتِّفاقًا، ولأنَّ الزّيادةَ في الأراضي التي صدر التَّوظيفُ من عمر أو من غيره لم يجز اتِّفاقًا. كذا في «الكافي».

لمحمد: إنَّ النقصَ عن الوظيفة كان جائزًا عند نقصان الطَّاقة، فيجوزُ الزِّيادةُ عند زيادتها.

ولأبي يوسف: إنَّ عمر رضي الله عنه بعث رجلين، فمسحا أرضَ العراق، فبلغ ستَّةً وثلاثين ألفَ ألفِ جريب، فوضعا عليها الخراجَ، وقالا: لو زدنا لأطاقتْ، فلم يزد عمرُ رضى الله عنه على الوظيفة، ولا نزيد نحن أيضًا.

(فإن غلب الماءُ) على أرض الخراج، (أو انقطع، أو اصطلم الزَّرعَ) أي: أصابه (آفةٌ؛ فلا خراجَ) عليها: أمَّا في الفصلين الأوَّلين؛ فلفوات النَّماء التَّقديريّ المعتبر في الخراج، وهو التمكُّنُ من الزِّراعة في كلّ الأحوال، وأمَّا في الفصل الثَّالث؛ فلأنَّه صار كالعشر في هذه الحالة، فسلم بسلامته الخارج، وبطل بهلاكه.

وعلى هذا لو منعه إنسانٌ من الزّراعة؛ لا يجب عليه الخراجُ؛ لأنه لم يتمكَّنْ من الزّراعة، والتمكُّنُ شرطٌ فيه.

1 د: تقدیر .

قالوا: هذا محمولٌ على ما إذا لم يبقَ من السَّنَة مقدارُ ما يمكنه أن يزرعَ الأرضَ ثانيًا، أمَّا إذا بقي؛ فلا يسقطُ الخراجُ. وعلى ما إذا ذهب كلُّ الخارج، وإن ذهب بعضُه، وبقي مقدارُ ما يؤخذُ منه أقلُّ الخراج، بأن بقي مقدارُ درهمين وقفيزين؛ يجبُ، وإن بقي أقلُ منه؛ لا يجب؛ لأنه لا يزيدُ على نصف الخارج؛ لأن التَّنصيفَ عينُ الإنصاف. كذا في «التبيين».

(ويجبُ مع التَّعطيل والإسلام) يعني: إذا عطَّلها صاحبُها؛ يجب الخراجُ عليه؛ لأن التَّقصيرَ من جهته، فلا يكون عُذْرًا.

هذا إذا تمكَّنَ المالكُ من الزراعة ولم يَزْرَعْها، وأمَّا إذا عجز المالكُ من الزراعة؛ فللإمام أن يدفعها إلى غيره مزارعةً، ويأخذ الخراجَ من نصيب المالك، ويمسكَ الباقي له، وإن آجرها؛ أخذ الخراجَ من أجرتها، وإن شاء زرعها بنفقةٍ من بيت المال، فيأخذُ الخراج من نصيب صاحب الأرض. وإن لم يتمكَّنْ من ذلك، ولم أله يجدُ من يقبل ذلك؛ باعها وأخذ من ثمنها الخراجَ.

وفي «النهاية»: هذا بلا خلافٍ؛ لأنّه إلحاقَ الضَّرر بالواحد لأجل العامَّة.

وكذا إذا أسلم صاحبُها؛ لأن الخراجَ مؤنةٌ فيها معنى العقوبة، فلا تجبُ ابتداءً على المسلم بالشكِّ، ولا يسقط انتهاءً بالشكِّ. وإذا اشترى المسلمُ أرضَ الخراج: إن بقي من السنة مقدارُ ما يتمكَّنُ من الزراعة؛ فالخراجُ عليه، وإلا؛ فعلى البائع.

(ويجوز شراءُ مسلمٍ أرضَ خراجٍ من ذميٍ، ويؤخذُ منه) الخراجُ؛ لِمَا روي أنَّ الصحابةَ اشتروا الأرضَ الخراجيَّة، وأدّوا الخراجَ. (فصلٌ) في الجزية

(وإذا وُضِعَت الجزيةُ بتراضٍ قدِّرَ بما يتَّققُ عليه) أي: بما يتراضون ويتَّفقون عليه، كما صالح النبيُّ صلى الله عليه وسلم بني نجران² على ألف ومائتي حلّةٍ<sup>3</sup>. (وإلا) أي: إن لم توضع الجزيةُ بتراضٍ، بل بغلبة الإمام على الكفار؛ (فنضعُ على الغنيِّ) وهو من يملك عشرَ آلافٍ فصاعدًا<sup>4</sup> (ثمانيةً وأربعون درهمًا).

وفي «المبسوط»: لا يقدَّرُ الفائقُ في الغنى بشيءٍ من المال، فإنَّ ذلك يختلفُ باختلاف البلدان، وفي العراق من ملك خمسينَ ألفًا لا يعدُّ وسطَ الحال، وينبغي أن يكون موكولاً إلى رأي الإمام.

(يؤخذُ منه كلَّ شهرٍ أربعةٌ، وعلى المتوسِّط) وهو من ملك مائتي درهمٍ فصاعدًا إلى عشرة آلافٍ 5 (أربعةٌ وعشرون، في كلِّ شهرٍ درهمّ، لا دينارًا مطلقًا) أي: سواءٌ كان غنيًا أو فقيرًا، أو قيمتُه وهو اثنى عشر درهمًا عنده.

وهذا الخلافُ في جزيةٍ يبدأُ الإمام وضعَها إذا أقرَّهم على أملاكهم، وأمَّا الجزيةُ التي وضع بالتراضي أو بالصلح يتقدَّرُ بحسب ما يقع عليه الاتفاقُ. من «المحيط».

يعني: عند الشافعيّ: الجزيةُ دينارٌ أو اثني عشر درهمًا على كلّ رأس غنيًا كان أو فقيرًا.

وفي «الكافي»: لا بُدَّ أن يكون المعتملُ صحيحًا، وكفَّتْ صحَّتُه في أكثر الحول، ولو كان مريضًا في أكثره؛ لا يجب عليه جزيةٌ. وكذا لو مرض في نصفه ترجيحًا لجانب الإسقاط في العقوبة.

له: قوله صلى الله عليه وسلم لمعاذٍ: «خُذْ من كلِّ حالمٍ وحالمةٍ دينارًا أو عدلَه مغافرَ»<sup>6</sup>، وهو كساءٌ يمنيٌّ معلَّمٌ.

**ولنا**: ما روي أنَّ عمرَ رضي الله عنه أمر عمّاله أن يأخذوا الجزيةَ<sup>7</sup> كما قلنا، وعمل به الصحابةُ، وما رواه كان بطريق الصُّلْح دون الجزية، ولهذا أمره بالأخذ من الحالمة مع أنَّه لا جزية على المرأة؛ لأنَّها ليستُّ من أهل النُّصرة والمقاتلة.

(ونوجبها) أي: الجزية (بأوَّل العام، لا بآخره) يعنى: عند الشَّافعيّ: يؤخذُ إذا تمَّ الحولُ؛ لأنه حقٌّ ماليٌّ كالزُّكاة.

<sup>2</sup> ح: بحرام.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فلم.

<sup>3</sup> هذا خطأ، بل صالحهم النبي على ألفي حلة، انظر: سنن أبي داود، الخراج 29-30؛ السنن الكبرى للبيهقي، 187/9. كذا قوله: «بني نجران» فإن نجران ليس اسم قبيلة، فالصحيح في الحديث «أهل نجران». وذكر الكاساني «ألف ومائتي حلة» في البدائع الصنائع، 112/7، ومن بعده.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د – وهو من يملك عشر آلاف فصاعداً.

<sup>.</sup> وهو من ملك مائتي درهم فصاعداً إلى عشرة آلاف.  $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن أبي داود، الخراج 29-30؛ سنن الترمذي، الزكاة 5؛ سنن النسائي، الزكاة 8؛ وليس فيه ذكر حالمة.

<sup>7</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 405/17؛ السنن الكبرى للبيهقي، 195/9 بلفظ: «أن عمر كتب إلى عماله: لا تضربوا الجزية على النساء والصبيان» إلى آخره. وأن عمر بن عبد العزيز كتب إلى عماله أن يضعوا الجزية عمن أسلم من أهل الجزية، انظر: موطأ مالك، 398/2.

ولنا: إنَّها بدلُ القتل، والقتلُ واجبٌ في الحال، فكذا بدلُه، بخلاف الزكاة؛ لأنَّها عبادةٌ، فيراعى فيها التَّيسيرُ، وهذه عقوبةٌ، فشدَّدُ.

(ولا نخصُّ بها أهلَ الكتاب، فتوضعُ عليهم وعلى المجوس) اتِّفاقًا؛ لأن المجوسَ من أهل الكتاب على مذهبه. (والوثنيّ من العجم).

قال المصرِّفُ في «شرحه»: هذا موضعُ الخلاف تجوز الجزيةُ عليهم عندنا، ولا تجوزُ عند الشافعيّ.

أقول: كونُه موضعَ الخلاف خفيٌ؛ لأنه معطوفٌ على ما قبله، وهو وفاقيٌّ، فلو قال: توضعُ على أهل الكتاب والمجوس لا الوثنيّ من العرب ولا على المرتدين، فليس إلا الإسلام أو السيف، ويوضع² على الوثني من العجم؛ لكان أظهرَ.

له: إنَّ الأصلَ في الكفار القتالُ؛ لقوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ ﴿ [البقرة، 193/2]، لكنَّا تركناه في أهل الكتاب بقوله تعالى: ﴿مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ ﴾ [التوبة، 29/9]، والمجوسُ دخلَ فيهم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «سنُّوا بهم سنَّة أهل الكتاب» ، فبقى ما وراءهم على الأصل.

ولنا: إنَّ استرقاقَهم جائزٌ، فيوضعُ الجزيةُ عليهم كالمجوس.

(لا من العرب) أي: لا توضعُ على الوثنيِّ من العرب اتِّفاقًا؛ لأن النبيَّ صلى الله عليه وسلم بُعِثَ منهم، فظهر المعجزةُ لديهم، فكفرُهم يكون أفحش. (ولا على المرتدين) لأنَّهم عَدَلوا عن دين الحقِّ بعد اطِّلاعهم على محاسنه، فيكون كفرُهم أقبح، فالعقوبةُ على قدر الجناية. (فليس إلا الإسلامُ أو السيفُ) يعني: إمَّا أن يسلموا فيَسْلموا، أو يُقْتلوا، وفي وضع الجزية تخفيفٌ لهم، فلم يستحقُّوه. ولو غلبنا عليهم؛ يكون نساؤهم وصبيانهم فيقًا؛ لأن أبا بكرٍ رضي الله عنه فعل كذا 4.

(ولا جزية على امرأة، وصبيّ، ولا زَمِن، وأعمى، ولا شيخ كبيرٍ) لأنّها حَلَفٌ عن القتل، وهم ليسوا من أهله. (ولا عبد، ومكاتب، ومدبرّ، وأمّ ولدٍ) لأنّهم لو كانوا مسلمين؛ لَمَا وجب عليهم النُّصرةُ بالقتال؛ لكونهم في يد الغير، فلا يجبُ عليهم ما هو حَلَفٌ عنها. (ولا يتحمَّلُها) أي: الجزية (مواليهم) لأنّهم تحمَّلوا زيادةَ الجزية لكونهم أغنياءَ بسبب هؤلاء، فلو وجبتْ عليهم مرّةً ثانيةً؛ لصار إجحافًا بمواليهم.

(ولا راهبٍ) وهو الذي انقطع عن الناس للعبادة، وخرج عن أهليَّة الحرب، فلا يجب بدلُها، وهو الجزيةُ. (إلا أن يقدرَ) الراهبُ (على العمل في روايةٍ) فيوضع عليه؛ لأنه أضاع قدرتَهُ، فلم يعملُ بها، فصار كما لو عطَّل أرضًا خراجيَّةً.

(ونسقطها بالإسلام والموت) وقال الشافعيُّ: لا تسقطُ؛ لأنَّها كسائر الديون.

ولنا: إنَّ الجزيةَ عقوبةٌ دنيويَّةٌ شُرعتْ لدفع الشرّ، وقد اندفع شرُّه بإسلامه أو موته.

(وكذا بمضيّ أعوام) يعني: إذا مرَّتْ على الذميّ سنون، ولم تؤخذْ قيها الجزية؛ سقطتْ عن تلك الأعوام، وتؤخذُ منه جزيةُ السَّنة التي هو فيها عند أبي حنيفة. وقالا: يؤخذُ عن الأعوام الماضية؛ لأنَّها حقِّ واجبٌ في الذمَّة في كلِّ سنةٍ، فلا تسقطُ بالتَّاخير. وله: إنَّها عقوبةٌ، فلهذا يؤخذ بالتَّحقير، فالعقوبةُ إذا اجتمعتْ تداخلتْ.

(ويؤدِيها) أي: الذميُّ الجزيةَ (بنفسه قائمًا، والقابض قاعدًا، ويؤخذُ بتلبيبه) أي: بجيبه، (ويهزُّ) أي: يحرّك، (ويقال له: أدِّ الجزيةَ يا ذميُّ) لقوله تعالى: ﴿حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ [التوبة، 29/9] أي: حقيرون.

(ويؤخذُ) أي: يؤمرُ الذميُّ (بما يتميَّرُ به) في الهيئة عن المسلمين، (فيشدُّ وسطَه بخيطٍ غليظٍ من الصُّوف، ولا يلبسُ ما يخصُّ أهلَ العلم والزُّهْد والشَّرَف) من النِّياب، حتى قيل: يكون مكاعِبُهم خشنةً فاسدةَ اللون غيرَ مزيَّنةٍ؛ ليكون مخالفًا لمكاعبنا.

(ولا يركبُ الخيلَ) على سرجٍ. (وقيل: يمنعُ عنه مطلقًا) أي: عن الرُّكوب، سواءٌ كان على الإكاف أو على السرج (في الأصحِّ، الاستعانة بهم في الدَّفْع عن المسلمين، فيركبون (على الاستعانة بهم في الدَّفْع عن المسلمين، فيركبون (على سرج كهيئة الأُكُف) جمع إكافٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: فيوضع.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ونضع.

 $<sup>^{3}</sup>$  موطأ مالك،  $^{3}$ 29. مصنف ابن أبي شيبة،  $^{7}$ 17. مصنف عبد الرزاق،  $^{6}$ 8.

<sup>4</sup> د: هكذا.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: يؤخذ.

(وينزلُ) عن الدوابِّ (في مجامع المسلمين، ولا يحملُ سلاحًا، ولا يُبدأُ بسلامٍ) أي: لا يسلِّم المسلمُ أوَّلًا، (ويضيَّقُ عليه الطَّريقُ) يعنى: إذا التقى المسلمُ والكافرُ؛ يجعله المسلمُ في الطَّريق الضيّق من الطريق.

(وتميَّزُ نساؤهم عن نسائنا في الطَّريق) أي: في حالة المشي، بأن يكون زيُّهن على خلاف زيِّ نسائنا، (والحمَّام) ويجب أن يكون على دورهم علاماتٌ يتميَّزُ بها عن دورنا؛ كيلا يقفَ عليها سائلٌ يدعو لهم بالمغفرة.

(ولا ينتقضُ العهدُ) أي: عقدُ الذمَّة (إلا أن يلحقوا بدار الحرب، أو يغلبوا على موضعٍ، فيحاربونا) لأنَّهم لَمَّا صاروا حربًا علينا حَلا عقدُ الذمَّة عن فائدته، وهي دفعُ شرِّ الحراب عنَّا. (لا بالامتناع عن أداء الجزية) لأن الغاية التي ينتهي بها القتالُ التزامُ الجزية لا أداؤها، والتزامُهم باقٍ، (إلا في روايةٍ) وهي روايةُ «الواقعات الحساميّ» في كتاب الزكاة، قال: إذا امتنعوا عن أداء الجزية يقاتلون؛ لأنَّهم إذا امتنعوا في الابتداء عن قبول الذمَّة يقاتلون، فكذا في الانتهاء.

(أو قتل مسلمٍ) يعني: لا ينتقضُ العهدُ بقتل ذميٍّ مسلمًا. (أو الزنا بمسلمةٍ) لأن كلَّا منهما معصيةٌ، وهي لا يمنع العهدَ ما بقى التزامُهم الجزيةَ.

(أو سبّ النبيّ عليه السلام) لأن سبَّه كفرٌ، والكفرُ المقارنُ لم يمنعْ عقدَ الذمَّة، فالطّارئُ كيف يرفعُه<sup>2</sup>؟

(ولا يجوز إحداثُ بِيعةٍ) بكسر الباء: معبد النصارى، (ولا كنيسةٍ) وهي معبدُ اليهود (في دارنا) في الأمصار دون القرى؛ لأن الأمصارَ محلُ إقامة الشَّعائر، فلا يعارَضُ بإظهار مخالفها. وقيل: يمنعون في القرى أيضًا؛ لأن فيها بعض الشَّعائر، والصومعةُ للتخلِّي فيها كالبيعة. (ولا الوصيّةُ به) أي: ببناء بيعةٍ (في الصَّحيح) قيَّد به؛ لأنه روي عن أبي حنيفة: أنَّها جائزةٌ من الثُّلُث؛ لأنًا أمرنا بتركهم وما يدينون.

(وإذا انهدمت القديمةُ؛ أعيدت) لأن المنقولَ من لدن رسول الله إلى يومنا أنَّ البِيَعَ والكنائسَ يتركُ، فهذا يدلُّ على جواز الإعادة؛ لأن البناءَ لا يقومُ دائمًا، وأمَّا قولُه صلى الله عليه وسلم: «لاكنيسةَ في الإسلام»<sup>3</sup>، والمرادُ بها: إحداثُها.

(ويؤخذ من نصارى بني تغلب ونسائهم لا صبيانهم ضعفُ الزَّكاة) وأصلُ ذلك: أنَّ بني تغلب قومٌ ذو شوكةٍ من نصارى العرب، فطلب عمرُ رضي الله عنه منهم الجزية، فأبوا، وطلبوا أن يؤخذ منهم كالزَّكاة من المسلمين، فأبى عمرُ، فخاف عمر أن يلحقوا بالرُّوم، فصالحهم على أن يُضاعِفَ عليهم مثلَ زكاة المسلمين بمحضرٍ من الصَّحابة، والمأخوذُ منهم واجبٌ بشرائط الزَّكاة وأسبابها، والزَّكاة لا تجبُ على الصِّبيان، وفي حقِّ الآخذين خراجٌ.

(ويصرفُ ما جُبِيَ) أي: جمع (من الخراج والجزية وأموالِ بني تغلب، وما أُهْدِيَ إلى الإمام) أي: جعل هديّةً (من أهل الحرب في مصالح المسلمين، كسدّ التُغور) جمع تُغْرٍ، وهو موضعُ المخافة من فروج البلدان، (وبناءِ القناطر والجسور) القنطرةُ: ما لا يُوفعُ، والجسورُ: ما يُرفعُ، (وعطاءِ القضاة) وهو ما يُكتبُ لهم في الدِّيوان مما يكفيهم، (والعلماءِ، والعمالِ، وأرزاقِ المقاتلة وذراريهم) لا يُوفعُ، والجسورُ: ما يكفيهم) لأنَّهم لو لم يعطوا كفايتَهم؛ لاحتاجوا إلى اكتساب نفقة الذراري، وذا يشغلهم عن القتال، ومن مات أي: ذراري المقاتلة (ما يكفيهم) لأنَّهم لو لم يعطوا كفايتَهم؛ لا دينٌ، ولهذا لا يملكه قبل القبض. ولو مات في آخرها؛ يستحبُ صرفُ منهم في نصف السَّنَة؛ فلا شيءَ له من العطاء؛ لأنه صلةٌ لا دينٌ، ولهذا لا يملكه قبل القبض. ولو مات في آخرها؛ يستحبُ صرف ذلك إلى قريبه.

# (فصلٌ) في أحكام المرتدِّين

(يُعرضُ الإسلامُ على المرتدِّ) استحبابًا؛ لرجاء العود إليه؛ لأنه كافرٌ بلغته الدعوةُ، فيستحبُّ تجديدُها. (وإن كانت له شبهةٌ؛ كُشفتْ، ويحبسُ ثلاثةً أيام إن استَمهَلُ) أي: طلب المهلة.

قيَّد به؛ لأنه لو لم يستَمهِل؛ يُقتلُ من ساعته في ظاهر الرِّواية.

(وقيل: يستحبُّ) الإمهالُ (مطلقًا) أي: سواءٌ استَمهَل أو لا.

(فإن أسلم) فقد أحسنَ، (وإلا؛ قُتِلَ. ويكره) القتلُ (قبل العَرْض) لأنه مستحبٌّ، وفي القتل تفويتُه.

2 د: يدفعه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: تغلبوا.

<sup>3</sup> الأموال لأبي عبيد، 180/1؛ السنن الكبرى للبيهقي، 24/10؛ الكامل لابن عدي، 361/3. وهو ضعيف جدًّا، وقد روي عن عمر قوله، انظر: الأموال لأبي عبيد، 180/1.

(ولا شيءَ على قاتله) لوجود المبيح، وهو الكفرُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من بدَّل دينه فاقتلوه» أ.

والساحرُ كالمرتدِّ، قال أبو حنيفة في «المجرد»: الساحرُ يُقتلُ، ولا يُقبلُ توبتُه في تركه السِّحرَ، وكذلك السَّاحرةُ؛ لأن عمر رضي الله عنه كتب إلى نوَّابه أن اقتُلوا السَّاحرَ والسَّاحرةَ.

(ويزولُ ملكُه عن أمواله زوالًا مراعًى) أي: موقوفًا، (فإن أسلمَ؛ عادتْ) أموالُه إلى ملكه، (أو مات أو قُتل؛ لم نجعلها فيئًا مطلقًا) أي: سواءٌ اكتسبها حالَ الإسلام أو الردَّة. وقال الشافعيُّ: أموالُه فيءٌ مطلقًا؛ لأنه مات كافرًا، فلا يرثُ منه المسلمُ.

ولنا: إنَّ الردَّةَ كالموت حُكمًا، فيكون توريثَ مسلم عن مسلم.

(فما اكتسبه في حال الإسلام موروثٌ) عند أبي حنيفة يرثُه ورثتُه المسلمون، (وفي الردَّة) أي: ما اكتسبه في حال ردَّته (فيءٌ) عنده يوضعُ في بيت المال. (وقالا: موروثٌ مطلقًا) لورثته المسلمين ككسبه في حال الإسلام.

لهما: إنَّ ملكَه في كسب الردَّة باقٍ، ولهذا ينفذُ تصرُّفُه فيه، ولو أسلم يُقرُّ عليه، فينتقلُ بموته إلى ورثته، ويستندُ التَّوريثُ إلى ما عن مسلم. ما قُبيل ردَّته؛ لأنَّها سببُ الموت، فيكون توريثَ مسلم عن مسلم.

وله: إنَّ تصرُّفاته مرتدًّا موقوفةٌ لتردُّدِ حاله، فلا يكون الملكُ الثَّابثُ بها صحيحًا، فيكون فيعًّا، وإسنادُ<sup>3</sup> التوريثُ إلى قبيل الردَّة إنَّما يمكن في كسب الإِدَّة؛ لأنه معدومٌ عندها، ومن شرط الاستناد وجودُه، ولو ثبت فيه التَّوريثُ؛ يثبثُ مقصورًا في الحال، وهو كان كافرًا عند الاكتساب، فيكون توريثَ مسلم عن<sup>4</sup> كافر.

(وإذا حُكِمَ بلحاقه مرتدًا) أي: إذا لَحِقَ المرتدُّ بدار الحرب، وحكم الحاكمُ بلحاقه؛ (نجعله كموته، فيعتقُ مدبَّرُه وأمُّ ولده، ونحلُّ دينُه) المؤجَّل عليه، (ويرثُ أهلُه المسلمون) ما اكتسبه في الإسلام. وقال الشافعيُّ: لحوقُه ليس كموته، فلا يعتقُ مدبَّرُه وأمُّ ولده.

قيَّد بحكم الحاكم؛ لأن لحوقَه قبل الحكم ليس كموته اتِّفاقًا، فصار قبلَ الحكم كالمفقود المتردّد بين كونه حيًا وميتًا، فالقضاءُ بلحوقه صار مرجِّحًا جانبَ عدم الرُّجوع إلى دارنا، فيتقرَّرُ موتُه.

له: إنَّه نوعُ غيبةٍ، فأشبه الغيبةَ في دار الإسلام.

ولنا: إنَّ أهلَ الحرب أمواتٌ في حقِّ أحكام الإسلام؛ لأن ولايةً الإمام منقطعةٌ عنهم كانقطاعها عن الموتى، فاللّحاقُ بهم صار كالموت، لكنَّه ليس بمحكم؛ لأن القاضيَ لم يَقْضِ إلا لغلبة ظيِّه ببقائه في دار الحرب، وإذا حُكِمَ بموته؛ يتعلَّقُ الأحكامُ المتعلِّقةُ بالموت حقيقةً.

(ويَعتبرُ) أبو يوسف (كونَه وارثًا وقت القضاء) لأنه يصيرُ ميتًا به. (لا وقتَ اللَّحاق) يعني: عند محمدٍ: يُعتبرُ كونُه وارثًا فيه؛ لأنه هو السببُ، والقضاءُ لقطع الاحتمال.

(ودَينُه اللازمُ في الإسلام يقضَى 5 من كسب الإسلام) عند أبي حنيفة، (وفي الردَّة من كسبها) يعني: دَيْنُه اللَّارَمُ في الردَّة عن اللَّرَمُ في الردَّة عن كسبه فيها (روايتان) عن أبي عنية في من كسبه فيها عنده، (والبدايةُ به) أي: بقضاء دينه (من كسب الإسلام أو من الردَّة؛ لأن كسبَ الإسلام ملكه المورث، وكسبُ حنيفةٍ: في روايةٍ: يقضَى دينُه من كسب الإسلام، فإن لم يفِ به؛ يقضَى من كسب الردَّة، كأن كسبَ الإسلام ملكه المورث، وكسبُ الردَّة فيءٌ، والدَّينُ يتعلَّقُ بمال المورّث، إلا أنَّه إذا تعذَّر قضاؤه منه؛ يقضَى من كسب الردة، كذميٍّ مات ولا وراثَ له يكون مأله للمسلمين، ولو كان عليه دينٌ يقضَى منه. وفي روايةٍ: يقضَى من كسب الردَّة، فإن لم يَفِ؛ فمن كسب الإسلام؛ لأن كسبَ الردَّة خالصُ حقِّه، وكسبَ الإسلام حقُّ الورثة؛ لزوال ملكه بنفس الردَّة، فقضاءُ الدَّيْن من حقِّه أوْلى من حقِّ الورثة.

(وقالا: يقضَى منهما) أي: من كسبه في الإسلام وكسبه في الرَّة؛ لثبوت ملكه فيها.

(وبيعُه وشراؤه وعتقُه ورهنُه وتصرُّفُه في ماله) كالإجارة والوصية وقبض الدين (موقوفٌ) عند أبي حنيفة. (فإن أسلمَ؛ صحَّتْ عقودُهُ، وإن مات أو قُتِلَ أو لحق) بدار الحرب؛ (بطلت. وأجازاها مطلقًا) أي: سواءٌ أسلمَ أو لم يسلمْ، إلا أنَّ عند أبي يوسف ينفذُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صحيح البخاري، الجهاد 147؛ سنن أبي داود، الحدود 1؛ سنن الترمذي، الحدود 25.

<sup>2</sup> ح - ما.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: واستناد.

<sup>4</sup> د: من.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: نقضى.

كما ينفذُ من الصَّحيح، حتى يعتبرُ تبرُّعاتُه من كلِّ المال؛ لأن الظَّاهرَ عودُه إلى الإسلام بإزالة شبهته، فلا يكون بمعنى المشرف على الهلاك، وعند محمد: ينفذُ كما ينفذُ من المريض، ويُعتبرُ من التُّلث؛ لأن الغالبَ أنَّه لا يتركَ ما انتقل إليه، فكان ظاهرُ حاله التَّلفَ.

اعلم أنَّ تصرُّفات المرتدَّ مختلفٌ فيها، بعضُها نافذٌ اتفاقًا، كقبول الهبة والاستيلاد، حتى إذا ولدتْ منه أمتُه، فادَّعى نسبَه؛ يثبتُ؛ لأن حقَّه في ماله أَوْلى أ من حقِّ الأب في أمةِ ولده، وذا يكفي لصحَّة الاستيلاد، فهذا أحقُّ، والطلاق فيما إذا ارتدّا معًا أو أحدهما؛ لأنه لا يفتقرُ إلى تمام الولاية، ولهذا صحَّ طلاقُ العبد وتسليمُ شفعته وحجرُه على العبد المأذون؛ لأن كلَّ واحدٍ إسقاطٌ.

وبعضُها باطلٌ اتِّفاقًا، كالنكاح، والذبيحة، والشهادة، والإرث؛ لأنَّها تعتمدُ الملَّة، ولا ملَّة للمرتدِّ.

وبعضُها موقوفٌ اتِّفاقًا، كولايته على أولاده الصغار، ومفاوضته؛ لأنَّها تقتضي المساواة، ولا مساواة بين المسلم والمرتدِّ ما لم يسلمْ.

وبعضُها مختلفٌ فيه كما ذكر في المتن.

لهما: إنَّ صحَّةَ التَّصرُّف يعتمدُ قيامَ الأهليَّة، وهي موجودةٌ فيه لكونه مكلَّفًا، ونفاذُهُ يعتمدُ الملكَ، وهو قائمٌ فيه؛ لأنه لو كان زائلًا؛ لزال إلى ورثته كما بعد القضاء بلحوقه، ولم يزلُ إلى الورثة اتِّفاقًا.

وله: إنَّ الحربيَّ المقهورَ في أيدينا يتوقَّفُ تصرُّفُه لتوقُّفِ حاله بين القتل والاسترقاق، والمرتدُّ أيضًا حربيِّ مقهورٌ في أيدينا، ولهذا يُقتلُ، والقتلُ لا يجب إلا على الحربيِّ، وكونُه حربيًا سببٌ لزوال ملكه وبطلان تصرُّفاته، إلا أنَّ الإسلامَ مرجوٌ من المرتد لبقاء الإجبار، دون الحربيّ.

(وإذا عاد) المرتدُّ إلى دار الإسلام (مسلمًا بعد الحكم) أي: حكم الحاكم بلحاقه بدار الحرب مرتدًّا؛ (أخذ ما وجده من ماله في يد وارثه) بعينه؛ لأن الوارثَ خلفٌ عنه في الملك، وإذا وُجد الأصل؛ بطل الخلفُ، ولكنَّه إنَّما يعود إلى ملكه بقضاءٍ أو رضاءٍ. قيَّد بما وجده؛ لأن الوارثَ لو أزاله عن ملكه لا يضمنُه؛ لأنه صار له بقضاء القاضي، وكذا أمهاتُ أولاده ومدبَّروه لا يعودُ إلى ملكه؛ لأنَّهم عتقوا بقضاء القاضي، والعتقُ لا ينفسخُ بعد وجوده، كالعبد المبيع إذا أَبْقَ قبل القبض، وقضي بفسخ البيع؛ لا يبطلُ قضاؤه بعدوده من إباقه.

(ولا نَقتلُ المرتدَّةَ، فتحبسُ<sup>3</sup> وتضربُ في أيامٍ) أي: في كلِّ أيامٍ مبالغةً في الحمل على الإسلام، ولا تجالَسُ، ولا تؤاكلُ، ولا تباعُ. من «الحقائق»<sup>4</sup>.

(لتُسلمَ، ويصحُّ تصرُّفُها في مالها) لأنَّها لا تُقتلُ، وملكُها باقٍ. وقال الشافعيُّ: تقتلُ؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: «من بدَّل دينَه فاقتلوه»<sup>6</sup>.

ولنا: قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تقتلُ المرتدَّةُ» 7.

(ونحكمُ بصحَّة إسلام الصبيِّ العاقل وردَّتِه، فيجبرُ على الإسلام) لأن فيه نفعًا له، (ولا يُقتلُ) لأنه عقوبة، وهو ليس من أهلها. وقال الشافعيُّ: لا يصحُّ إسلامُه ولا ردَّتُه.

قيَّد بالعاقل؛ لأنه لو لم يعقل؛ لا يصحُّ شيءٌ منه اتِّفاقًا.

له: إنَّه مولى عليه في حقِّ الإسلام حتى يحكم بإسلامه تبعًا لأبويه، وهذا نتيجةُ العجز، فلا يكون وليًا فيه؛ لأنه آيةُ القدرة.

ولنا: افتخارُ علىّ رضى الله عنه بإسلامه في صباه، حتى كان يقول:

سبقتكم إلى الإسلام طُرًّا ﴿ عَلامًا ما بلغتُ أوان حلمي<sup>8</sup>

<sup>1</sup> د: أقوى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: بعود.

<sup>3</sup> د: فيحبس.

<sup>4</sup> د - مبالغة في الحمل على الإسلام...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وتصح.

 $<sup>^{6}</sup>$  صحيح البخاري، الجهاد 147؛ سنن أبي داود، الحدود 1؛ سنن الترمذي، الحدود  $^{6}$ 

<sup>7</sup> لم نجده بهذا اللفظ، وقد أخرج الدارقطني في سننه 127/4 بلفظ: «لا تقتل المرأة إذا ارتدت»، وقال: «لا يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم». وقد روي عن ابن عباس قوله: «لا يقتلن النساء إذا هن ارتددن عن الإسلام، ولكن يحبسن ويدعين إلى الإسلام، ويجبرن عليه»، مصنف ابن أبي شبية، 597/14.

 $<sup>^{8}</sup>$  السنن الكبرى للبيهقي،  $^{6}/206$ ؛ تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر،  $^{206/6}$ .

ولو لم يصحَّ لَمَا افتخرَ به، وتصحيحُه صلى الله عليه وسلم إسلامَه مشهورٌ. كذا في «شرح المصنف».

ولقائلٍ أن يقول: افتخارُه يحتملُ أن يكون من جهة أحكام الآخرة، وشهرةُ تصحيحه صلى الله عليه وسلم إسلامَه في أحكام الآخرة مسلَّم، وأمَّا في أحكام الدنيا من حرمان الإرث ونحوه؛ فغيرُ معلومٍ، فضلًا عن أن يكون مشهورًا.

فإن قلت: ثبتَ تصحيحُه مطلقًا، فينصرفُ إليهما.

قلت: هي حكايةُ حالٍ، فلا عمومَ لها، وأحكامُ الآخرة مرادةٌ بالإجماع، فلا يُرادُ غيرُها.

والأَوْلَى أن يقال: أصلُ الأهليَّة ثابتٌ فيه؛ لكونه عاقلًا مميِّزًا، فيصحُ إيمانُه؛ لكونه نفعًا محضًا في الدنيا والآخرة، وما يلحقه من شائبةِ ضررٍ من حرمان الإرث ووقوعِ الفرقة بينه وبين امرأته المشركة؛ فمما لا يبالَى به؛ لأن المنظورَ إليه الموضوعاتُ الأصليَّةُ، فلما صَحَّ السلامُه؛ صحَّ ردَّتُه؛ لأن مبنى كليهما الاعتقادُ، وهو مبنيٌ على العقل، واللسانُ آلتُه وعلامتُه، والصبيُ صار موليًا عليه؛ لقصور أهليته، وصار وليًا؛ لكونه صاحبَ أصل الأهلية، فلا يتنافيان.

(ويحكمُ بالإسلام دونها) أي: يحكم أبو يوسف بصحَّةِ إسلام الصبيِّ دون ردَّتِه؛ لأنَّها ضارَّةٌ محضةٌ، والصبيُّ ليس أهلاً لها كالهنة.

(وإذا تنصَر) أي: صار نصرانيًا (يهوديٌّ، أو بالعكس) أي: النصرانيُّ صار يهوديًا أ، (تُرِكَ) على حاله. (ولا نجبره على الإسلام) وقال الشافعيُّ: يجبرُ عليه في قولٍ أصحّ.

وفي «النهاية»: ينبغي أن لا يطالَبَ بالعود على دينه؛ لأن طلبَ الكفر كفرٌ. والوجهُ أن يقال: هو غيرُ مُقَرِّ على دينه عنده، ويطالَبُ بالإسلام، فإن عاد إلى دينه؛ فهل نتركُه؟ فعنه قولان.

له: إنَّ الكفرَ مللٌ مختلفةٌ، فلا يتوارثان؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يتوارثُان أهلُ ملَّتين»^2.

ولنا: إنَّ الكفرَ كلُّه ملَّةٌ واحدةٌ، فيتوارثون ويتناكحون، والمرادُ بما رواه: الإسلامُ والكفرُ.

## (فصلٌ) في البغاة

(إذا تغلّب قومٌ مسلمون على بلدٍ، وخرجوا عن الطّاعة) أي: طاعة الإمام؛ (دعاهم إلى الجماعة، وكشف عن شبهتهم) التي استندوا إليها في خروجهم عن طاعته.

(ولا يبدأهم) الإمامُ (بقتالٍ) بل يبدأُ بكشف الشُّبهة؛ لأنه أهونُ.

(فإن بدؤوا) أي: البغاة بالقتال (قاتلهم حتى يفرّق جمعَهم).

(ونجيز قتالَهم بسلاحهم للحاجة) لا للتَّمليك، يعني: إذا أصابَ أهلُ العدل كُراعَ البغاة وسلاحَهم؛ يجوز أن يستعملوها في قتالهم، فإذا فرغوا عن القتال؛ ردُّوها عليهم. وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لأن هذا مالُ مسلم لا ينتفعُ إلا برضاه.

ولنا: ما روي أنَّ عليًا رضي الله عنه استعمل أهلَ صفّين بسلاحهم، ثُمَّ ردَّها عليهم بعد تفرُّقِ شملهم، والضررُ الأدنى يُتحمَّلُ في دفع الضَّرَر الأعلى.

(وإذا بلغه) أي: الإمام خبر (تأهبهم) أي: استعدادهم للمقاتلة، (حبسهم ليتوبوا، وإن كانت لهم فئة) أي: للبغاة جماعة (أجهز على جريحهم) يعني: قتلوا من كان جريحًا منهم. وفي «الصحاح»: يقال<sup>3</sup>: أجهزتُ على الجريح إذا أسرعتَ قتله. (وأتبع مولّيهم) يعني: اتَّبع أهلُ العدل من وَلَّى منهم وفرَّ حتى يقتله؛ لأن جريحَهم يحتمل أن يبراً، فيعود إلى القتال، وكذا من ولَّى منهم. (وإلا فلا) أي: إن لم يكن لهم جماعةً؛ لا يُفعلُ كذلك؛ لأن شرَّهم مندفعٌ بدونه.

(ولا يسبى لهم ذرِّيةٌ، ولا يقسمُ مالٌ) لأنَّهم مسلمون معصومون، (ولكن يُحبسُ) ماله (ليتوبوا، فيردّ عليهم) وكذا أسيرُهم لا يُقتلُ إذا لم يكن لهم فئةٌ.

(وإذا قتل العادلُ مورِثُه الباغي وَرِثُه) لأن قتلَه بحقٍ، قال تعالى: وقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ [الحجرات، 9/49]. (وإن قتله الباغي، وقال: كنتُ) أي: كنت على حقٍ (وأنا الآن على حقٍّ؛ وَرِثُه) لأنه أتلف بتأويلٍ صحيحٍ عند القاتل، وهو ـ مع فساده

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: صار يهودياً نصراني.

 $<sup>^{2}</sup>$  سنن أبي داود، الفرائض 10؛ سنن الترمذي، الفرائض 16؛ سنن ابن ماجه، الفرائض  $^{2}$ 

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  ح – يقال.

. ملحقٌ بالتَّأويل الصَّحيح عند انضمامه إلى المنعة في حقِّ أحكام الدنيا، حتى لا يجب الضمانُ، فلا يجب به الحِرمانُ؛ لأن الإرثَ مستحقٌّ بالقرابة، وهذا التَّأويلُ لدفع الحرمان الذي شرع جزاءً.

وفي «الهداية»: العادلُ أتلفَ نفسَ الباغي أو مالَه لا يضمنُ، وكذا إذا أتلف الباغي مالَ العادل أو نفسَه.

وفي «المحيط»: العادلُ إذا أتلف مالَ الباغي يؤخذُ بالضمان، فما ذكر في «الهداية» محمولٌ على ما إذا أتلف حال القتال إذا لم يمكن إلا بإتلافِ شيءٍ من مالهم كالخيل، وأمَّا إذا أتلفوا في غير هذه الحالة؛ فلا معنى لمنع الضمان؛ لأن مالَهم معصومٌ.

(ويحكمُ بحرمانه) أي: أبو يوسف بحرمان الباغي (مطلقًا) أي<sup>1</sup>: سواءٌ قال: أنا على حقٍّ أو لا؛ لأنه قتلَ العادلَ بغير حقٍّ، فيتعلَّقُ به حرمانُ الإرث، وتأويلُه الفاسدُ إنَّما يُعتبرُ في حقِّ دفع الضَّمان، والحاجةُ هنا إلى استحقاق الإرث، لا إلى الدَّفْع.

ولهما: إنَّ تأويلَه وإن كان فاسدًا، لكنَّه ملحقٌ بالصَّحيح عند انضمامه إلى المنعة في حقِّ دفع الضَّمان كما في منعة أهل الحرب، فلا يجبُ به الحرمانُ؛ لأن الإرثَ مستحقٌ بالقرابة، وهذا التَّأويلُ لدفع الحرمان الذي شرع جزاءً.

(وإن قصد مسلمٌ قتلَ مثله بعصاً في المصر نهارًا، فدفع عن نفسه بالسّيف) أو بما يقوم مقامه في تفريق الأجزاء، (فعليه) أي: فعلى الدَّافع (القصاصُ) عند أبي حنيفة. وقالا: لا يلزمُه؛ لأنه قتله اضطرارًا ودفعًا لنفسه عن الهلاك، فصار كما لو قتله إذا قصده بالسَّيْف ليلًا كان أو نهارًا،

وله: إنَّ هذا قتلُ لا عن ضرورةٍ؛ لأن القتلَ بالعصا لا يتعجَّلُ، فتلحقُّه الغوثُ غالبًا في المصر نهارًا، بخلاف السَّيْف؛ لأن القتلَ به يتعجَّلُ، وبخلاف المفازة والليل في المصر؛ لعدم لحوق الغوث عادةً.

(ولا يؤخذُ ما جباه البغاةُ) أي: جمعه (من الخراج والعشر ثانيًا) أي: لا يؤخذ من الملّاك ثانيًا؛ لأن ولاية الأخذ كانت للإمام لحمايته، وقد عَجَرَ عنها. (فإن صرفوه) أي: البغاةُ ما جمعه (مصارِفَه؛ أجزأ أهلَه) أي: يكون ما على الملّاك مؤدّى، فلا تجب الإعادةُ. (وإلا) أي: إن لم يصرفوا إلى مصارفها (أعادوا فيما بينهم وبين الله) لعدم وصول الحقّ إلى اهله. وقيل: لا إعادةَ عليهم؛ لأن البغاةَ لَمّا تسلّطوا؛ صار حكمُهم كحكم 2 الإمام، ولهذا يصحُّ منهم تفويضُ القضاء وإقامةُ الجمعة. وقيل: الأحوطُ أن يُعادَ صدقةُ السوائم والعشور دون الخراج؛ لأنه حقُّ المقاتلة، والبغاةُ مقاتلةٌ يقاتلونُ أهل الحرب.

# (كتابُ الحظر والإباحة)

(يَحْوُمُ النَّظُوُ إِلَى الْعَوْرَةِ) بالنُّصوص المحرِّمة، وعليه إجماعُ الأمة. (إِلَّا لِلضَّرُورَةِ كَالطَّبِيبِ) فإنَّ نظرَه جائزٌ إلى موضع المرض فقط. (وَالْحَاتِن، وَالْقَابِلَةِ).

(وَيَنْظُوُ الرَّجُلُ مِنَ الرَّجُلِ وَالْمَوْأَةُ مِنْهُ) أي: تنظوُ<sup>3</sup> المرأةُ من الرجل إذا أَمِنَتِ الشَّــهوةَ، (وَمِنَ الْمَوْأَةِ إِلَى غَيْرِ الْعَوْرَةِ، وَمِنْ زَوْجَتِهِ) أي: ينظرُ الرجلُ من زوجته (وَأَمَتِهِ الَّتِي يَحِلُّ لَهُ) وَطُؤُهَا (إِلَى جَمِيعِهَا) أي: إلى جميع عورتها.

قيَّد بحلِّ وطئها؛ لأن محرمةَ الوطئ كأمته الأخت من الرضاع والمجوسية؛ لا يحلُّ النظرُ إلى فرجها.

(وَمِنْ مَحَارِمِهِ) أي: ينظرُ الرجلُ من محارمه (وَأَمَةِ الغير إلى الوجه، والرأس، والصدر، والساقين، والعضدين) لأن بعض هذه الأعضاء يكون مكشوفًا في ثياب مهنتهنَّ وبيوتهنَّ عادةً، وبعضُ المحارم يدخل عليهنَّ من غير استئذانٍ، ولو حَرُمَ النَّظرُ؛ لأدَّى إلى الحرج، بخلاف ما سوى الأعضاء المذكورة؛ لأنَّها قلَّما يكشفُ في العادة، فحَرُمَ النظرُ إليها.

(ولا بأس بمسِّ ذلك) أي: بمسِّ ما يجوز النظرُ إليه (إذا أَمِنَ الشهوةَ) وإذا لم يأمن؛ لا ينظرُ ولا يمسُّ. (ويمسُّ للشِّراء وإن خاف) للضَّرورة.

(ولا ينظرُ من الأجنبيَّة إلا إلى الوجه والكفين) لأن في إبداء هذين العضوين ضرورةً إلى مقابلة الرجال في الأخذ والإعطاء، فيعرفُ من هذا الاستثناء أنَّه يحرمُ النَّظرُ إلى القدمين، وفي روايةٍ عن أبي حنيفة: إنَّه يجوز النَّظرُ إليهما؛ لظهورهما بالضَّرورة في المشي.

1 د – أي.

<sup>2</sup> د: حکم.

<sup>3</sup> د: نظر.

(إذا أَمِنَ، فإن خاف) الشهوة (امتنعَ) عن النَّظر إلا لضرورةٍ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من نظر إلى محاسنِ امرأةٍ بشهوةٍ؛ صُبَّ في عينيه الآنُكُ يوم القيامة»1.

(إلا القاضي والشاهد) فإنَّ النَّظرَ لهما جائزٌ عند القضاء والشَّهادة عليها، وإنُ خافا الشَّهوة؛ لضرورةِ الحاجة إلى إحياء حقوق الناس. وأما النَّظرُ إليها عند تحمُّلِ الشهادة لها مع خوف الشهوة؛ فالأصحُّ: أنَّه لا يباحُ؛ لوجود غيره في التَّحمُّل ممن لا يشتهى.

(ولا يمسُّ) وجهها وكفها (وإن<sup>3</sup> أَمِنَ) على نفسه من الشهوة؛ لعدم الاحتياج إلى المسِّ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من مسَّ كفَّ امرأةٍ ليس فيها سبيلٌ؛ وُضِعَ في كفِّه /[281و] الجمرةُ يوم القيامة»<sup>4</sup>.

(وينظرُ العبدُ من سيِّدته ما ينظرُ الأجنبيُّ) أي: الموضعُ الذي يحلُ أن ينظرَه الأجنبيُّ. (والخصيُّ) أي: ينظر الخصيُّ (من الأجنبيَّة ما ينظر الفحلُ) لأنه فحلٌ يجامعُ. وقيل: هو أشـــدُّ جماعًا؛ لأن آلتَه لا يفترُ. وكذا المجبوبُ؛ لأنه ينزل بالسَّــخق، وكذا المخبيَّة ما ينظر الفحلُ المنه فحلٌ فاسقٌ.

(ولا بأس بالنَّظَر إلى من يريد نكاحَها وإن<sup>5</sup> علم الشَّهوةَ في نفسه) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أَبْصِرْهَا، فإنَّه أحرى»<sup>6</sup>، والمقصودُ من النظر: إقامةُ السنة، لا قضاءُ الشهوة.

(ولا بأس بالمصافحة) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا التقى المؤمنان، فتصافحا؛ تناثرتْ ذنوبُــهُمَا كتناثر الورق اليابس من الشجر»<sup>7</sup>. قال النوويُّ في «شرح صحيح مسلم»: مصافحةُ الناس بعد الفجر والعصر ليس بشيءٍ؛ لأنه لا أصلَ له.

(وتقبيلُ يد العالم والسُّلطان العادل) لِمَا روي أنَّ الصحابةَ رضي الله عنهم كانوا يقبِّلون أطرافَ رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>8</sup>، وأبا بكر قبَّل بين عينيه بعدما قُبِضَ<sup>9</sup>.

(ويبيخ) أبو يوسف (للرَّجُل عناقَ الرجل وتقبيلَه) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم عانقَ جعفرًا عند قدومه من الحبشة، وقبَّل بين عينه 10. وقالا: يكره؛ لورود النَّهي عن المعانقة.

قالوا: هذا فيما إذا عانقا عاريين، أمَّا إذا كان متقمِّصين؛ فلا كراهة اتِّفاقًا، وفيما إذا كان التَّقبيلُ عن شهوةٍ، وإن كان على وجه المبرّة؛ فلا بأسَ. وما يفعلون من تقبيل الأرض بين يدي العبرّة؛ فلا بأسَ. وما يفعلون من تقبيل الأرض بين يدي العلماء؛ فحرامٌ.

وذكر الصدرُ الشهيدُ: لا يكفُرُ بهذا السُّجود؛ لأنه يريدُ به التَّحيَّة.

وقال شمسُ الأئمة السرخسيُّ: السجودُ لغير الله على وجه التَّعظيم كفرٌ.

وكان الشيخُ أبو القاسم يقومُ للأغنياء دون الفقراء والعلماء، وسئل عن ذلك، فقال: الأغنياءُ يتوقَّعون منِّي التَّعظيمَ، فلو تَرَكَتُه يتضرَّرون، وغيرهم ليس كذلك.

<sup>1</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 368/4. وقال الزيلعي في نصب الراية (239/4): «غريب»؛ وقال ابن حجر في الدراية 225/2: «لم أجده وهذا الوعيد ورد فيمن استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون». وقد روي مرفوعًا: «ما من مسلم ينظر إلى محاسن امرأة أول مرة، ثم يغض بصره إلا أحدث الله له عبادة يجد حلاوتها»، انظر: مسند أحمد بن حنبل، 264/5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>3</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>4</sup> لم نجده إلا في المبسوط للسرخسي، 154/10؛ والهداية للمرغناني، 368/4. وقال الزيلعي في نصب الراية 240/4: «غريب»؛ وقال ابن حجر في الدراية 225/2: «لم أجده».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>6</sup> سنن الترمذي، النكاح 5؛ سنن ابن ماجه، النكاح 9، بلفظ «انظر إليها فإنه أحرى».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> شعب الإيمان للبيهقي، 473/6. وروي من قول مجاهد، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 433/19.

 $<sup>^{8}</sup>$  شعب الإيمان للبيهقي،  $^{200/2}$ ؛ الاخيار للموصلي،  $^{8}$ 

<sup>9</sup> سنن ابن ماجه، الجنائز 65.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> مسند البزار، 6/209؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 281/4؛ المستدرك للحاكم، 319/1.

(ويحلُ للنِساء لبسُ الحرير) لقوله صلى الله عليه وسلم مشيرًا إلى حريرٍ: «هذا حلالٌ لإناثِ أمتي» ، والقليلُ منه معفقٌ للذُّكور؛ لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم استثنى منه مقدارَ وضعِ أربع أصابع كالأعلام 2، فإنَّه جائزٌ، وروي أنَّه صلى الله عليه وسلم لبس جبَّةً مكفوفةً بالحرير 3.

(وتوسُّدُه) أي: جعلُ الحرير وسادةً، (وافتراشُه مباحٌ) عند أبي حنيفة. وقالا: يكرهُ؛ لأن التوسُّدَ والافتراشَ مثلُ اللَّبْس في عادة الأكاسرة، والتشبُّهُ بهم ممنوعٌ.

وله: إنَّ التوسُّدَ ليس بلبس، وقد روي أنَّه صلى الله عليه وسلم جلس على مرفقةِ حريرٍ 4.

فإن قلت: على هذا كان ينبغي أن يحلَّ الجلوسُ على كرسيّ فضَّةٍ مع أنَّه حرامٌ؟

قلنا: الحريرُ لباسُ أهل الجنَّة، فجاز القليلُ منه كالعلم، والجلوسُ عليه ليكون نموذجًا لنعم الآخرة وترغيبًا، والفضَّةُ لا يكون، وإنَّما يكون نمنها الكرسيُّ ونحوها، فلم يجز الجلوسُ على الفضَّة؛ لأن عينَ الشَّيء لا يكون نموذجًا.

(ولبسُمه في الحرب مكروة) عند أبي حنيفة. وقالا: لا بأسَ به؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم رحَّص في لبس الحرير<sup>5</sup>؛ ليكون أهيبَ في عين العدوّ بلمعانه.

وله: عمومُ النَّهي عنه من غير فصلٍ، والمحرّمُ إنَّما يحلُّ للضَّرورة، وما ذكراه يحصلُ باللُّبْس مخلوطًا، بأن يكون لحمتُه حريرًا وسداه غيرَه، فلا يحلُّ المحرّم بلا ضرورةٍ.

(ولا بأس بما سداه) يعني: يحل ثوبٌ سداه (إبريسمٌ، ولُحْمَتُه قُطنٌ أو خَلٌّ) وهو صوفُ غنم البحر؛ لأن الثوبَ يصيرُ ثوبًا بالنَّسْج، والنسخ باللُّحمة، فكان هي المعتبرةُ دون السّدى، وأمَّا ما لحمتُه حريرٌ وسداه غيره؛ فلا بأسَ به في الحرب للضَّرورة دون غيره.

(ويحلُ لهنَّ التحلِّي بالذهب والفضَّة، ويحرمُ على الرِّجال) لأنه صلى الله عليه وسلم قال مشيرًا إلى الإبريسم والدَّهَب: «هذان حرامان على ذكور أمتي وحلٌ لإناثهم» والفضَّةُ في معنى الذَّهَب. (إلا الخاتم) لما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم اتَّخذ خاتمًا من فضَّةً ، (والمنطقة، وحليّة السيف من الفصَّة) قيَّد به؛ لأن التَّختُّمَ والتحلِّيَ بالذهب وغيره غيرُ جائزٍ؛ لِمَا روي أنَّه صلى الله عليه وسلم نهى عن خاتم ذهبٍ وصفرٍ وحديدٍ، وقال: «إنَّه حليةُ أهل النار» ويجعل الرجلُ الفصَّ إلى باطن كفه، والمرأةُ إلى ظاهرها؛ لأنه زينةً في حقِّها، والأفضلُ لغير القاضى والسُّلطان تركُ التَّختُّم.

(وشدُّ السنِّ بالذَّهَب لا يجوز) عند أبي حنيفة. (وأجازاه كالفضَّة) لما روي أنَّ عرفجةَ أصيب أنفُه يوم الكلاب، فاتَّخذ أنفًا من /[281ظ] ذهب<sup>9</sup>.

وله: إنَّ استعمالَ الذَّهَب والفضَّة حرامٌ إلا عند الضَّرورة، وهي إذا اندفعتْ بالأدنى ـ وهو الفضَّةُ ـ لا يباح له الأعلى، أمَّا إباحتُه في حديث عرفجةَ بالذَّهَب؛ فكان لضرورةٍ، ونحن نقولُ به، وشدُّ الأسنان ليس كذلك.

(ويكره أن يُلبس الصبيُّ الحريرَ والذهب) لأن لبسَهما حرامٌ على الذُّكُور، فيحرم إلباسُهما، كالخمر، فإنَّ شُربَها لَمَّا حَرُمَ حَرُمَ سقيُها.

<sup>1</sup> سنن النسائي، الزينة 40؛ مسند أحمد بن حنبل، 392/4؛ شرح معاني الآثار للطحاوي، 251/4، بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صحيح البخاري، اللباس 24؛ صحيح مسلم، اللباس 15؛ سنن الترمذي، اللباس 1؛ سنن ابن ماجه، الجهاد 21.

<sup>3</sup> صحيح مسلم، اللباس 10؛ سنن أبي داود، اللباس 9، بلفظ: «مكفوفين بالديباج».

<sup>4</sup> لم نجده إلا في الهداية للمرغناني، 366/4. وقال الزيلعي في نصب الراية 227/4: غريب جدًّا؛ وقال ابن حجر في الدراية 221/2: لم أجده، بل روي عكسه، «أن النبي صلى الله عليه وسلم نهي عن لبس الحرير والديباج والجلوس عليه»، انظر: صحيح البخاري، اللباس 26.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، الجهاد 90؛ اللباس 28؛ صحيح مسلم، اللباس 25. وذلك للزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف خاصة.

 $<sup>^{6}</sup>$  سنن أبي داود، اللباس 11؛ الترمذي، اللباس 1؛ سنن النسائي، الزينة  $^{6}$ 

<sup>7</sup> صحيح البخاري، العلم 7؛ اللباس 45؛ صحيح مسلم، اللباس 55.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> سنن أبي داود، الخاتم 4؛ سنن الترمذي، اللباس 43؛ سنن النسائي، الزينة 46، بمعناه.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> سنن النسائي، الزينة 41؛ صحيح ابن حبان، 276/12.

وفي «الجامع الصغير»: يكرهُ حملُ المنديل لمسح العَرَق؛ لأنه بدعةٌ لم يفعله النبيُّ صلى الله عليه وسلم، ولا الصحابةُ والتابعونُ، وكانوا يمسحون بأطراف أرديتهم. والصحيحُ: أنَّه لا يكرهُ؛ لأن المسلمينَ قد استعملوا في عامَّة البلدان لدفع الأذى، و «ما رآه المؤمنون حسنًا فهو عند الله حَسَنِّ» أ، وقد روي أنَّه صلى الله عليه وسلم كان يمسح وضوءَه بالخرقة 2.

وحاصلُه: إنَّ من فعل ذلك تكبُّرًا؛ فهو مكروة، ومن فعل لحاجةٍ؛ لم يكره، كالتربع والاتكاء، فإنَّ فعلَه تكبرًا مكروة، وإلا فلا.

(ويحرمُ استعمالُ الآنية منهما) أي: من الذَّهَب والفضَّة (للرِّجال والنِّساء) لأنه صلى الله عليه وسلم نهى عن الشُّرْب عن آنيتهما<sup>3</sup>؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «من شَـرِبَ من إناءِ فضـةٍ أو ذهبٍ؛ فإنَّما يجرجرُ في بطنه نارَ جهنم»<sup>4</sup>، وسـائرُ الانتفاع بها كالشُّرْب منها.

(ولا بأس بالعقيق، والبلُّور، والزجاج) أي: لا يكرهُ استعمالها؛ لأنَّها ليستْ من جنس الأثمان، فلا يقعُ بها التَّفاخُرُ.

(والشربُ في الإناء المفضَّض) أي: المرصَّع والمحلَّى بالفضَّة، (والجلوسُ على السرير المفضَّض جائزٌ) عند أبي حنيفة (إذا اتُّقِيَ موضعُها) على بناء المجهول، أي: اجتنب الشاربُ عن موضع الفضَّة بأن لا يضع فمَه عليها، أو لا يأخذها باليد. (ويكرهُه) أي: أبو يوسف الشربَ منه. (ووافقهما في روايتين) أي: وافق محمدٌ أبا حنيفة في روايةٍ، وأبا يوسفِ في أخرى.

قيَّد بـ«المفضَّض»؛ لأن الشُّرْبَ من الإناء المموَّه بالفضَّة التي لا يتخلَّصُ لا بأسَ به اتِّفاقًا؛ لأنَّها يكون مستهلكةً.

لهما: إنَّ استعمالَ جزءٍ من الإناء كاستعمال كلِّه، فيكرهُ.

وله: إنَّ الاستعمالَ قصدًا ورد على الجزء الذي يلاقي به العضو، وما سواه تَبَعٌ في الاستعمال، ولا معتبرَ بالتوابع، فلا يكرهُ، كالجبَّة المكفوفة بالحرير، والمسمارِ من الذهب في الفصِّ<sup>5</sup>.

(ويقبلُ في الهديَّة والإذن) أي: إذن المولى عبدَه بشرائه أو بيعه (قولُ صبيٍّ، وعبدٍ، وأمةٍ استحسانًا) لأن الهدايا يُبعثُ على أيدي هؤلاء عادةً، والعبدُ يبيعُ في الأسواق ويشتري<sup>6</sup>، فلا بُدَّ أن يُصَدَّقوا في قولهم: هدى هذا إليك فلانٌ، أو أَذِنَ لي مولاي، وإلا؛ لصار حَرجًا على الناس.

(وفي المعاملات قولُ الفاسق) لأنَّها يكثرُ وجودُها، والعدلُ لا يوجدُ في كلِّ موضعٍ، فيقبلُ قولُ الواحد فيها عبدًا كان أو حُرًّا دفعًا للحرج.

(وفي الدّيانات قولُ العدل حُوَّاكان أو عبدًا) لأن وجودَها لا يكثرُ كالمعاملات، فلا نقبلُ إلا قولَ المسلم العدل، فإذا أخبرَ عدلٌ بنجاسةِ الماء؛ لم يتوضَّأْ، وإن أخبر فاسقٌ أو مستورٌ؛ تحرَّى، فإن غلب على صدقه رأيُه يتيمَّمُ، وإن غلب على كذبه يتوضَّأُ ويتيمَّمُ بعده احتياطًا؛ لأن الفاسقَ متَّهمٌ، فجاز أن يرتكبَ الكذبَ.

قيَّد بـ«العدل»؛ لأن قولَ المستور فيها لا يقبلُ في ظاهر الرِّواية، وعن أبي حنيفة: يقبلُ قولُه فيها بناءً على جواز القضاء بظاهر العدالة عنده، والأوَّلُ هو الصَّحيحُ. كذا في «الكافي».

(ويعزِلُ عن أمته بغير إذنها، ويستأذنُ الزوجةَ) لأن لها حقًّا في الوطء وتحصيل الولد، ولهذا حُيِّرتْ إذا ظهر زوجُها مجبوباً، ولا حقَّ للأمة في الوطء.

(ويكره استخدامُ الخصيان) لأنه يكون باعثًا للنَّاس على هذا الصُّنْع الشَّنيع.

(ولا بأس بإخصاء البهائم، وإنزاءِ الحمير<sup>8</sup> على الخيل) لأن فيهما منفعةً للناس.

موطأ مالك برواية الشيباني، 355/1. وقد روي عن ابن مسعود قوله، انظر: مسند أحمد بن حنبل، 379/1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لم نجده إلا في العناية للبابرتي، 23/10، بل روي عكسه، «أن النبي صلى الله عليه وسلم أتي بمنديل فلم يمسه»، انظر: مصنف ابن أبي شيبة، 153/2؛ صحيح البخاري، الغسل 7؛ صحيح مسلم، الحيض 38.

<sup>3</sup> صحيح البخاري، الاستأذان 8؛ سنن الترمذي، الأشربة 10.

<sup>4</sup> صحيح البخاري، الأشربة 27؛ صحيح مسلم، اللباس 1؛ وليس فيه ذكر الذهب؛ وقد ذُكر في السنن الكبري للنسائي، 196/4-197.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: الفضة.

<sup>6</sup> ح: ويشري.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: تتوضأ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: الحمر.

وفي «الكفاية»: يقال: خصاه إذا ً نزع خصيَتَه، يخصيه خصاءً، والإخصاءُ في معناه خطأٌ.

(ونحرِمُ الشَّطرنجَ مطلقًا) أي: قامرَ به أو لم يقامرْ، أمَّا إذا قامَرَ يكون ميسرًا، وهو حرامٌ بالنصِّ، فسقطَ عدالتُه، وإن لم يقامِرْ يكون حرامًا أيضًا؛ لِمَا روي أنَّ عليًا رضي الله عنه مرَّ بقومٍ يلعبون بالشّطرنج، ولم يسلِّمْ عليهم، فسئل عنه، فقال: كيفُ أسلِّمُ على قومٍ يعكفون على أصنامٍ؟ وضرب رؤوسهم². وقال الشافعيُّ: يجوز اللَّعبُ بالشّطرنج؛ لأن فيه تشحيذَ الخاطر، وتذكيةَ الفهم، وهو أمرٌ محمودٌ.

قال المصبِّفُ في «شرحه»: يجوز الشطرنجُ عنده لهذا القصد دون القمار.

أقول: على هذا كان ينبغي أن يبيّنَ مذهبَه على التَّفصيل بالإرداف؛ لأن المفهومَ من المتن: أنَّه مباحٌ عنده مطلقًا.

(ويكرهُ تعشيرُ المصحف ونقطُه) لقول ابن مسعود: جرِّدوا المصاحفَ<sup>3</sup>، وفي التَّعشير والنّقط<sup>4</sup> تركُ التَّجريد.

قال صاحبُ «الهداية»: في زماننا لا بُدَّ للعجم. /[282و]

(ولا بأس بتحليته) أي: بجعل المصحف ذا حُليِّ تعظيمًا له، (ونقشِ المسجد وتزيينه) لأن عثمانَ رضي الله عنه فعل ذلك بمسجدِ رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم ينكره الصَّحابةُ 5.

(ويكره بيعُ السِّلاح أيام الفتنة) أي<sup>6</sup>: إذا عَلِمَ أنَّ المشتريَ من أهل الفتنة؛ لأنه يكون سببًا للمعصية.

(ويجيزُ) أبو يوسف (بيعَ أرض<sup>7</sup> مكَّة كبنائها. وكرهاه) أي: جوَّزاه مع الكراهة 8. (والجوازُ) أي: الجوازُ بلا كراهةٍ كما قاله أبو يوسف (روايةٌ) عن أبي حنيفة؛ لأن في إثبات الكراهة حَجْرًا عن الملاك العقلاء، وهو ممنوعٌ.

وجهُ الكراهية: أنه<sup>9</sup> صلى الله عليه وسلم قال: «ألا إنَّ مكَّة حرامٌ لا يباعُ رباعُها»<sup>10</sup>، فظاهرُ النصِّ يقتضي تحريمَ البيع، وكونُهم ملَّكًا يقتضي جوازَ التصرُّف في أملاكها، فثبت<sup>11</sup> بينهما الكراهيةُ.

(ويجوز بيعُ العصير ممن يتَّخذه خمرًا) لأن عينَ العصير عارٍ عن المعصية، وإنَّما يلحقُه الفسادُ بعد تغيُّره، بخلاف بيع السِّلاح في أيام الفتنة؛ لأن عينَه آلةٌ للشرِّ بلا تغييرٍ.

(وإذا باع مسلمٌ خمرًا، وقبض الثمنَ، وعليه) أي: على المسلم (دينٌ؛ كُرِهَ لربِّ الدَّيْنِ أخذُهُ منه) لأن الخمرَ ليستْ بمالٍ متقوّمٍ في حقِّ المسلم، فبقي الثمنُ على ملك المشتري، فلم يحلَّ له أخذُه.

قيَّد به؛ لأن البائعَ لو كان ذميًا؛ لا يكره لربِّ الدين أن يأخذَه 12؛ لأن الخمرَ مالٌ متقوِّمٌ في حقِّ الذميِّ، فملك الثمنَ، فحلَّ الأخذُ منه.

(ونجيز بيعَ الرَّوْث) وقال الشافعيُّ: لا يجوز؛ لأنه نجسُ العين، فشابه العذرة وجلدَ الميتة.

**ولنا**: إنَّه مالَّ منتفعٌ به يلقى في الأراضي لاستكثار الرِّيع، فيجوز بيعُه، بخلاف العذرة؛ لأنه لا ينتفعُ بها مجرَّدةً، بل مخلوطةً بالتُّراب الغالب عليها.

(ويكرهُ الاحتكارُ في أقواتِ بني آدم والبهائم في بلدٍ يُضِرُّ به) أي: بذلك البلد الاحتكارُ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د – إذا.

<sup>2</sup> 

<sup>3</sup> مصنف ابن أبي شيبة، 501/5؛ المعجم الكبير للطبراني، 353/9، بلفظ: «جردوا القرآن».

<sup>4</sup> ح: والنقطة.

<sup>5</sup> صحيح البخاري، المساجد 29؛ سنن أبي داود، الصلاة، 12.

<sup>6</sup> د - أي.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: أراضي.

<sup>8</sup> د: الكراهية.

<sup>9</sup> ح: لأنه.

<sup>10</sup> سنن الدارقطني، 14/4؛ المستدرك للحاكم، 53/2؛ السنن الكبرى للبيهقي، 35/6؛ بلفظ: «مكة مناخ لا يباع رباعها». وفي سنن الدارقطني 12/4 بلفظ: «إن الله حرم مكة فحرام بيع رباعها».

<sup>11</sup> د: فيثبت.

<sup>12</sup> د: أخذه.

قيَّد بــــ«الأقوات»؛ لأن الاحتكارَ في غيرها غيرُ مكروهٍ عند أبي حنيفة؛ لأن الإضرارَ فيه أخفُ. وقال أبو يوسف: كلُّ ما أَضَرَّ بالعامَّة حبسُه؛ فهو احتكارٌ.

وقيَّد بر الإضرار»؛ لأنه لو لم يضرَّ لا بأسَ به.

قالوا: حدُّ الاحتكار: أنَّ يكون في مدّةٍ طويلةٍ، وهي الشهرُ وما فوقه. قيل: هذا الحدُّ في حقِّ المعاقبة في الدُّنيا، وأما الإثم؛ فحاصلُ وإن أَ قَصرتِ المدَّةُ، فإذا رفع أمرُ المحتكر إلى القاضي؛ أمره ببيع ما فَضَلَ عن قوته وقوت أهله، فإن لم يمتثل؛ حَبَسَه وعزَّره على ما يراه. قيل: يبيعُ القاضي على المحتكر طعامَه بغير رضاه اتِّفاقًا، وأبو حنيفة كان لا يرى بيعَ مال المديون جبرًا، لكن أجازه هنا دفعًا للضَّرر العامِّ، كالحجر على الطَّبيب الجاهل.

(وإذا احتكر غَلَّةَ ضَيْعَتِهِ جاز) لأنه خالصُ حقِّه لم يتعلَّقْ به حقُّ العامَّة.

(والمجلوبُ من بلدٍ آخرَ لا احتكارَ فيه) عند أبي حنيفة رحمه الله. وقالا: فيه الاحتكارُ، لكن عند محمدٍ إنَّما يُكرهُ إذا كان المجلوبُ منه قريبًا إلى المصرر بحيث يجلبُ منه <sup>2</sup> غالبًا، وإن كان بعيدًا لا يجلب منه في العادة؛ لا يكره الاحتكارُ فيما جلب منه.

ولأبي يوسف: إطلاقُ قوله صلى الله عليه وسلم: «من احتكر فهو خاطيٌ»3.

ولمحمد: إنَّ البلدَ القريبَ من المصر يكون كفنائه، فيتعلَّقُ به حقُّ العامة، والبعيدُ ليس كذلك. هذا توضيعُ ما في «شرح مصنف».

أقول: لو أفرزَ قولَ محمَّدٍ بالإرداف على التَّفصيل؛ لكان أبينَ وأحسنَ.

(ويُكْرَهُ التَّسْعِيرُ) لأن الثمنَ حقُّ العاقد، وتقديرُهُ يكون إليه، ولا ينبغي للإمام أن يتعرَّضَ له، إلا إذاكان فيه ضررٌ للعامَّة بأن يبيع قريبًا من مائةٍ ما اشتراه بخمسين، فيمنعُ منه، ويقدِّرُ له السعرَ بمشورةٍ من أهل البصيرة.

وفي «الهداية»: من باع منهم بما قدَّره الإمامُ صحَّ؛ لأنه غيرُ مكره على البيع.

وفي «المحيط» و «شرح المختار»: البائغ إذا خاف أن يضرَّ به الإمامُ إن نَقَصَ من سعره؛ لا يحلُّ ما باعه؛ لأنه في معنى المكرّه، فالحيلةُ فيه أن يقول له: بِعْني بما تحبُّ، فحينئذٍ بأيّ شيءٍ باعه يحلُّ. ولو اصطلح أهلُ البلد<sup>4</sup> على سعر الخبز واللحم، وشاع ذلك؛ فالمشتري إذا وجد المبيعَ ناقصًا منه له أنَّ يرجع على البائع بالتُقصان؛ لأن المعروف كالمشروط. كذا في «التبيين».

(وأجازوا للذميّ دخولَ المسجد) وقال مالك: لا يُجوز؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ [التوبة، 28/9].

(ونجيزه) أي: دخولَ الذميِّ (في الحرم) وقال الشافعيُّ: لا يجوزُ؛ لقوله تعالى: ﴿فَلَا يَقْرَبُوا ۚ الْمَسْحِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا﴾ [التوبة، 28/9].

ولنا: ما روي أنَّه صلى الله عليه وسلم أمر بضربِ خيمةٍ في وسط المسجد الحرام لوَفْد ثقيفٍ، فنزلوا فيها، وكانوا كفَّارًا<sup>6</sup>.

(ويجيز) أبو يوسف (الدُّعاءَ بمعقد العزِ من عرشك) /[282ظ] لأن الدُّعاءَ بهذا اللَّفظ مأثورٌ عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم: «اللهمَّ إنِّي أسألك بمعقدِ العزِ من عرشك» أ. (وكرهاه)؛ لأنه موهم تعلُق عزِ الله بالعرش، وهو مُحْدَث، واللهُ تعالى بجميع صفاته قديمٌ، وما رواه من الدُّعاء غريبٌ، وتقديمُ القاف على العين تصحيفٌ يؤدِّي إلى الكفر؛ لأنه يكون من القعود، وفيه تشبيهُ الله بمخلوقٍ، تعالى الله عنه. ويكره أيضًا أن يقال في الدعاء: بحقّ نبيك؛ لأنه لاحقً لمخلوقٍ على حقّ.

# (فصلٌ) في المسابقة

(وتجوز المسابقة على الأقدام، والخيل، والبِعَال، والحمير، والإبل، والرمي) لأنَّها من أسباب الجهاد، ويحتاجُ إليها في إقامة هذه الفريضة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> وفي هامش ح: وصل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فيه.

 $<sup>^{3}</sup>$  صحيح مسلم، المساقات 129؛ المعجم الكبير للطبراني،  $^{445/20}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: بلد.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: تقربوا.

<sup>6</sup> سنن ابن ماجه، الصيام 52؛ مسند أحمد بن حنبل، 9/4؛ مصنف ابن أبي شيبة، 64/6. وليس فيه ذكر المسجد الحرام، بل كان في مسجد النبي.

 $<sup>^{7}</sup>$  المعجم الكبير للطبراني، 12/25؛ الموضوعات لابن الجوزي، 142/2؛ السيوطي، الللآلي المصنوعة،  $^{56/2}$ .

(فإن شرط فيها جُعُلِّ من أحد الجانبين) بأن يقول أحدُهما لصاحبه: إن سبقتني فلك كذا، وإن سبقتك فلا شيءَ لي، (أو من ثالثٍ لأَسْبَقِهِمَا) بأن يقولا للتَّالث: إن سبقتنا فالمالان لك، فإن سبقناك فلا شيءَ لنا. (جاز) إنَّما جاز في هذين الوجهين؛ لاشتماله على التَّحريض على آلة الحرب.

(أو من الجانبين) أي: إذا شُـرِطَ الجعلُ من الجانبين (حَرُمَ) لكونه قمارًا، (إلا أن يكون بينهما محلِّلٌ بفوسٍ كَفِيٍّ) بتشـديد الياء، أي: نظير (لفرسيهما) يتوهَّمُ أنَّه سبقهما.

قيَّد به؛ لأن الفرسَ المحلّل لو لم يكن مثلَهما لم يجزْ؛ لأنه لا فائدةَ في إدخاله بينهما، ولم يخرجُ من أنَّ يكون قمارًا.

(إن سبقهما أَخَذَ منهما) الجعلَ، (وإن سبقاه لم يُعْطِهِمَا) شيئًا، (وفيما بينهما أيّهما سبق أَخَذَ من صاحبه) وعلى هذا التَّفصيل إذا تنازعا في مسألةٍ، وتراجعا إلى شيخٍ؛ لأن في ذلك حثًّا على العلم كما كان في المسابقة حثٌّ على الجهاد.

#### (كتابُ الوصايا)

(تُستحبُّ الوصيَّةُ) وكان القياسُ أن لا تجوزَ؛ لأنه تمليكٌ مضافٌ إلى زمانِ زوال الملك، وهو ما بعد الموت، ولكنَّا استحسنًا جوازَها للحاجة العامَّة، فإنَّ الإنسانَ مبتليَّ بطول الأمل، ويقصرُ فيما يقرُّ به من العمل، فيتداركُ حين يأتيه الأجلُ بعضَ ما فرَّط فيه من الرَّال، فيصرف مالَه إلى الخيرات، وقد تبقى أ المالكيَّةُ بعد الموت باعتبار الحاجات، كما يبقى في قدر التَّجهيز والدَّيْن.

(وتقدَّرُ بالثُلُث، ويفضَّلُ أن ينقصُ<sup>2</sup> منه) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الثلثُ والثلثُ كثيرٌ» في جواب من قال: أوصي بثلث مالي. (وأن يتركها) أي: يفضَّلُ أن يترك الوصيةَ (إن كان ورثتُه فقراءَ لا يستغنون بأنصبائهم) أي: بما يرثون منه؛ لأن فيه رعايةَ حقِّ الفقراء والقرابةِ معًا، فكان أَوْلى، وإن كانوا يستغنون بما يرثون؛ فالأَوْلى أن يوصى بما دون الثُّلُث؛ لإطلاق قوله: «الثلثُ كثيرٌ».

(وتصحُّ للأجنبيِّ) الوصيَّةُ (مسلمًا كان أو كافرًا) ذميًا؛ لأن تبرُّعُ كلٍّ منهما للآخرِ كان جائزًا حال الحياة، كذا بعد الممات. قيَّدنا بالذميّ؛ لأن الوصيَّةَ للحربيّ باطلةٌ.

(بغير إجازتهم) لأنه تصرُّفٌ فيما هو محضُ حقِّه، وهو التُّلُثُ.

(ولا تجوزُ للوارث) الوصيَّةُ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «ألا لا وصيَّةَ لوارثٍ إلا بإجازة الورثة»<sup>5</sup>، ويُعتبرُ كونُه وارثًا وقت الموت لا وقت الوصيَّة، وقت الوصيَّة، (ولا بما زاد على الله عليه وسلم: «الحيفُ لا وقت الوصيَّة، حتى لو أوصى لأخيه، ثُمَّ وُلدَ له ابنٌ؛ صحَّت الوصيَّة. (ولا بما زاد على اللهُكُث) لقوله صلى الله عليه وسلم: «الحيفُ في الوصييَّة من أكبر الكبائر»<sup>6</sup>، وفُسِّر بالزيادة على التُلُث. (إلا بها) أي: بإجازة الورثة إذا كانوا كبائرًا؛ لأن المنع كان لتعلُّق حقِّهم بالتَّركة، فإذا أجازوا؛ فقد زال سببُ المنع.

(وإذا لم يكن وارثٌ؛ نجيزها بالكلِّ) يعني: إذا أوصى لأجنبيِّ بكلِّ ماله، ولا وارثَ له؛ صحَّت الوصيَّةُ، ويسلَّمُ مالُه إليه عندنا. وقال الشافعيُّ: صحَّت الوصيَّةُ في الثلث، ويوضع التُّلثان في بيت المال؛ لأن محلَّ الوصيَّة هو الثُّلثُ.

**ولنا**: إنَّ ما زاد على الثُّلُث لعامَّة المسلمين، والموصى له منهم، وقد يرجَّح بإيصائه له.

(ولا نجيزها) أي الوصيَّة (للقاتل) وهو مباشرُ القتل حقيقةً عامدًا كان أو خاطئًا؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا وصيَّة للقاتل» <sup>7</sup> (إلا بإجازةٍ) يعني: إذا أجازت<sup>8</sup> الورثةُ جاز؛ لأن المنعَ كان لحقِّهم. وقال الشافعيُّ: يجوزُ؛ لأن جنايةَ القاتل لا تُخرجُه عن أهليَّة أن يتبرَّعَ عليه غيره.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يىقى.

 $<sup>^{2}</sup>$  د: وتفضل أن تنقص.

 $<sup>^{3}</sup>$  محيح البخاري، الجنائز 35؛ الوصايا 3؛ محيح مسلم، الوصية 5،  $^{3}$ 

<sup>4</sup> ح: ويصح

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنن ابن ماجه، الوصايا 6؛ مسند الشاميين للطبراني، 325/3؛ السنن الكبرى للبيهقي، 264/6.

<sup>6</sup> سنن سعيد بن منصور، 674/2؛ المبسوط للسرخسي، 144/27. وأخرج في سنن الدارقطني، 266/5 بلفظ: «الإضرار في الوصية من الكبائر». وقد روي هكذا عن ابن عباس قوله انظر: السنن الكبرى للنسائي، 320/6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لم نجده إلا في التجريد للقدوري، 4023/8. وقد روي بلفظ: «القاتل لا يرث»، انظر: سنن الترمذي، الفرائض 12؛ سنن ابن ماجه، الفرائض 8. وقال الترمذي: «لا يصح». وروي بلفظ: «ليس للقاتل شيء»، انظر: سنن أبي داود، الديات 18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> د: أجازه.

(ولا يعتبرها) أي: أبو يوسف الإجازة؛ لأن امتناع الوصيَّة لأجل الجناية، وهي قائمةٌ، ولو لم يكن له وارثٌ أصلًا؛ يجوز عندهما خلافًا له. ولو كان القاتلُ صبيًّا أو مجنونًا؛ جازت الوصيَّة وإن لم يجز الورثةُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(ولا نجيزها من صبيٍّ مميِّزٍ) يعني: إيصاءُ الصبيِّ في القُرَب لا يصحُّ عندنا. وقال الشافعيُّ: يصحُّ؛ لِمَا روي أنَّ عمر رضي الله عنه أجاز وصيَّةً غلامٍ مراهقٍ.

ولنا: إنَّه تبرُّعٌ، وهو ليس من أهله، وما رواه محمولٌ على الوصيَّة في تجهيزه، وذا جائزٌ عندنا أيضًا.

وكذا الخلاف في المجنون. من «المحيط».

(ولا من معتقل اللِّسان بالإشارة) يعني: من اعتقل لسانه، فأوصى بشيءٍ بالإيماء؛ لا يُعتبرُ عندنا، ويعتبر عند الشافعيّ؛ لأن الإشارةَ قائمةٌ مقامَ العبارة في الأخرس؛ لعجزه، فكذا هذا.

ولنا: إنَّ الموضوعَ للسان هو العبارةُ، والإشارةُ قامتْ مقامها في الأخرس؛ لنيابته عن العبارة، وفي المعتقل من المرض زواله مرجوٌ، فلا تكفي أ إشارتُهُ للبيان مع إمكان العبارة عنه.

وعن أبي حنيفة: إن دامت العقلةُ إلى وقت الموت؛ يجوزُ، فكان كالأخرس، وعليه الفتوى. من «الحقائق».

(ولا تجوزُ من مكاتب مع وفاءٍ) لأن الوصيَّةَ تبرُّعٌ، وهو ليس من أهله.

(وتصعُّ للحمل) لأن الوصيَّة استخلافٌ من وجهٍ؛ لأنه يجعلُه خليفةً في بعض ماله، والجنينُ يصلحُ خليفةً في الإرث، فكذا في الوصية.

فإن قيل: القبولُ شرطٌ في الوصيَّة، والجنينُ ليس من أهله، فكيف يصحُّ له الوصيَّةُ؟

قلنا: الوصيَّةُ تشبهُ الهبةَ وتشبه <sup>2</sup> الميراثَ، فلشبهها بالهبة يشترطُ القبول إذا أمكنَ، ولشبهها بالميراث يسقطُ إذا لم يمكن عملًا بالشبهين.

(وبه) أي: تجوز وصيةُ حمل جاريته لفلانٍ (إذا وُضع لأقلَّ من ستّةِ أشهرٍ من يوم الوصيَّة) لتيقُّنِ وجوده عند الإيصاء. هكذا في «النهاية» من غير تفصيلٍ. وذكر في «الكافي» ما يدلُّ على أنَّه إن أوصى للحمل؛ يُعتبرُ من وقت الوصيَّة، وإن أوصى به؛ يُعتبرُ من وقت الموت.

(وبأمّه دونه) يعنى: إذا أوصى بجاريةٍ لفلان إلا حملها؛ صحت الوصيَّةُ؛ لأن إفرادَ الحمل بالوصيَّة صحيحٌ، فيصحُّ استثناؤُه.

(ويعتبرُ قبولها) أي: قبولُ الوصية (وردُها بعد الموت) لأن الوصيَّة تمليكٌ مضافٌ إلى ما بعد الموت، فيُعتبرُ قبولُها بعده. (وتُملكُ بالقبول) لأنه لو ثبت الملكُ بغير قبولٍ؛ لتضرَّرَ الموصى له إذا كان الوصيَّةُ بعبدٍ زَمِنٍ أعمى بحيث تجبُ عليه نفقتُه. (إلا أن يموت الموصى له بعد الموصى قبل القبول، فيملكها ورثتُه) أي: ورثةُ الموصى له؛ لأن الوصيَّة قد تمَّتْ بموت الموصى لا يحتمل الفسخَ من جهته، وإنَّما توقَّفتْ لحقِّ الموصى له، فإذا تمَّتْ دخل في ملكه، كما في البيع المشروط فيه الخيارُ إذا مات من له الخيارُ قبل الإجازة دخل المبيعُ في ملكه، فينتقلُ إلى ورثته.

(ويجوز له) أي: للموصِي (الرجوعُ صريحًا) بأن قال: رجعتُ عما أوصيت به، (ودلالةٌ) بأن يفعلَ في الموصَى به فعلًا يدلُ على الرجوع، كما إذا أوصى بقطنٍ فغزله أو باعه، أو بشاةٍ<sup>3</sup> فذبحها. (ويجعل) أبو يوسف (جحوده) أي: إنكار الموصى وصيَّته (رجوعًا) لأن الجحودَ نفيٌ في الماضي والحال، فكان أقوى من الرُّجوع؛ إذ هو نفيٌ في الحال فقط، ولهذا قالوا: إذا جحد المرتدُّ الردَّةَ كان تائبًا. (وخالفه) محمدٌ رحمه الله، (ويُختارُ للفتوى) لأن الرُّجوعَ إثباتٌ للوصيَّة في الماضي، والجحودَ نفيٌ لأصل العقد، فلا يجون طلاقًا.

(وإذا أوصى إلى آخر) أي: جعله وصيًا، (فقبل في وجهه، وردَّ في غير وجهه؛ فليس بردٍّ) لأنه لَمَّا قَبِلَ في وجهه؛ اعتمد الموصى على قوله، فلو جاز له الردُّ بغير حضرته؛ كان ذلك تغريرًا به؛ لأنه حينئذٍ يموت بالا وصيٍّ، فلم يجزْ، كما لم يجزْ للوكيل أن يعزلَ نفسته بغير حضرة الموكل. (وإن ردَّها في وجهه؛ صحَّ) إذ لا غرورَ فيه؛ لإمكان أن يوصى إلى آخرَ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يكفي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يشبه الهبة ويشبه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: شاة.

(وإن سكت) الوصيُّ، فلم يقبلْ في وجهه ولم يردَّ (حتى مات) الموصي (خيِّر الوصيُّ) إن شاء قبل، وإن شاء ردّ، فلو باع شيئًا من تركته يكون قبولًا، ونفذ بيعُه، سواءٌ علم بالوصاية أو لا، بخلاف الوكيل إذا لم يعلم بالتَّوكيل فباع لا ينفذُ؛ لأن الوصاية خلافةٌ؛ لثبوته حال انقطاع ولاية الميت، فلم يتوقَّفْ على العلم كالوراثة، وأما التَّوكيلُ؛ فليس باستخلافٍ؛ لثبوته حال قيام الموكل، فلم يصحَّ بغير علم من يثبت عليه.

(فإن ردَّ) الوصيُّ الإيصاءَ في غيبته أو بعد موته، (ثم قَبِل؛ اعتبرنا قبولَه إن لم يخرجه القاضي) قيَّد به؛ لأنه لو قَبِلَ بعد إخراج القاضى وحكمه ببطلان الوصيَّة بردِّه؛ لم يصحَّ قبولُه؛ لأنه قضاءٌ في مجتهَدٍ فيه.

(لا ردُّه مطلقًا) يعني: قال زفر: ردُّه معتبرٌ، سواءٌ أخرجه القاضي أو لم يخرِجْه؛ لأن الإيصاءَ يرتدُّ بردِّه، فلو ردَّه في وجهه يرتدُّ، فكذا في غيبته.

ولنا: إنَّ الإيصاءَ شُرعَ نفعًا للموصى، فلو ارتدَّ في غيبته؛ لتضرَّرَ به الموصى، فإذا بطل ردُّه؛ يُعتبرُ قبولُه.

(أو بالثُّلُث) يعني: لو أوصى بثلث ماله، (فقال: لا أقبله) في حال حياته، (ثم قَبِل بعد موته؛ أجزناه) وقال زفر رحمه الله: لا يجوزُ قبولُه بعد ردِّه؛ لأن الوصيَّة بطلتْ بالردِّ، فلا يصحُّ قبولُه بعد ذلك، كالإقرار إذا رُدَّ بتكذيب المقرَّ له؛ لم يصحَّ تصديقُه بعده.

ولنا: إنَّ الوصيَّةَ تمليكٌ مضافِّ إلى ما بعد الموت، فيُعتبرُ الردُّ والقبولُ بعده، فبطل الردُّ قبله.

(ويضمُّ القاضي إلى العاجز) أي: الوصيِّ العاجز (من يعينُه) رعايةً لحقِّ الموصي والورثة، (فإن شكا إليه ذلك) أي: إن شكا الوصيُّ القاضي عجزَه عن القيام بالوصية، (لا يجيبه) أي: القاضي إلى شكايته، ولا يضمُّ إليه آخرَ؛ لاحتمال كذبه (حتى يتحقَّقه) أي: يتيقَّنَ عجزَه. (فإن ظهر عجزُه) أي: عجزُ الوصيّ للقاضي (أصلًا) أي: بحيث لا يكون قادرًا على التَّصرُف (استبدل به) غيرَه رعايةً للجانس.

(وإن شكا منه الورثةُ) أي: من الوصيِّ؛ (لا يعزلُه) القاضي؛ لأنه استفادَ الولايةَ من الميت، (حتى تظهرَ<sup>1</sup> له خيانتُه) فإذا ظهرتْ عَزَله؛ لأن الميّت إنَّما استخلفه لأمانته، فلما فاتتْ ينوبُ القاضي منابَه في الإيصاء إلى أمين.

(وإن أوصى إلى عبدٍ أو كافرٍ أو فاسقٍ أخرجه) القاضي، وفي هذه العبارة دلالةٌ على أنَّ الإيصاءَ إلى هؤلاء صحيحةٌ؛ لأن الإخراجَ إنَّما يكون بعد الدُّخول. وجهُ صحَّته: أنَّ أصل النَّظَر ثابتٌ لهؤلاء باعتبار قدرة العبد وولايةِ الكافر في الجملة، حتى ثفنة شراؤه عبدًا مسلمًا، وولايةِ الفاسق على نفسه وغيره على ما عرف من أصلنا.

(ونصب غيرَه) إتمامًا للنَّظَر، أمَّا في العبد؛ فلتوقُّفِ ولايته على إجازة المولى. وأمَّا في الكافر؛ فللمعاداة الدِّينيَّة الباعثة على ترك النَّظَر في حقِّ المسلم. وأمَّا في الفاسق؛ فلموضع التُّهمة بسبب فسقه.

(أو إلى عبد نفسه) يعني: إذا جعل عبدَه وصيًا (وفي الورثة كبارٌ؛ لم يصحَّ) الإيصاءُ؛ لأن الكبيرَ يمنعه عن التصرُّفُ في نفسه، فيخلو الوصيَّةُ عن فائدتها.

(وإن كانوا صغارًا؛ فهي) أي الوصيَّةُ إلى عبده (صحيحةٌ) عند أبي حنيفة، ولا يصحُّ عندهما، يعني: إنَّ القاضي يخرجُه عن الوصاية، ويقيم غيرَه مقامه لا أنَّه وقع باطلًا، حتى لو تصرَّفَ قبل أن يخرجَه القاضي؛ نفذ تصرُّفُه. من «الحقائق».

قيَّد بالعبد؛ لأنه لو أوصى إلى مكاتبه جاز اتِّفاقًا.

وقيَّد بعبد نفسه؛ لأن إن<sup>4</sup> نصبَ عبدَ غيره لا يجوز اتِّفاقًا. وإن أجازه مولاه. من الحقائق<sup>5</sup>.

لهما: إنَّ في صحَّة هذه الوصيَّة إثباتَ الولاية للمملوك على المالك، وهذا قلبُ المشروع.

وله: إنَّه مخاطَبٌ مستبدٌ بالتصرُّف، فيكون أهلًا للوصاية، وليس لأحدٍ عليه ولايةٌ، فإنَّ الصغارَ ـ وإن كانوا ملاكًا ـ ليس لهم ولايةُ المنع من التصرُّف، ولا منافاةً، والظاهرُ أنَّ شفقتَه عليهم أكثرُ من الأجنبيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: يظهر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ح: يعني.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ح: ينفذ.

<sup>.. . 4</sup> 

<sup>5</sup> ح - وإن أجازه مولاه، من الحقائق.

(أو إلى اثنين) أي: إذا أوصى إلى رجلين؛ (يجيزُ) أبو يوسف (انفرادَ أحدهما بالتصرُّف مطلقًا) أي: في جميع الأشياء؛ لأن الوصاية سبيلُها الولاية، وهو وصفٌ شرعيٌ لا يتجزَّأ، فيثبتُ لكلٍّ منهما على الكمال كولاية الإنكاح للأخوين. (ومنعاه) أي: قالا: لا ينفردُ؛ لأن الولاية يثبتُ بالتَّفويض، فيراعَى وصفُه، وهو الاجتماعُ؛ إذ هو شرطٌ مفيدٌ، وما رضي الموصي إلا اجتماع رأيهما، إلا فيما لا يحتاج إلى الرأي كقبول الهبة<sup>1</sup>.

(إلا من شراءِ كفنٍ، وتجهيزٍ، وطعام الصغير، وكسوته، وردِّ وديعةٍ بعينها، وقضاءِ دينٍ) أي: إذا كان التركةُ من جنس الدين، (وبخصومةٍ، وقبولِ هبةٍ، وتنفيذِ وصيَّةٍ بعينها) إذا كانت تخرِجُ من الثُّلُث، فإنَّ التَّصرُّفَ في هذه الأشياء ضروريُّ، والضرورياتُ مستثناةٌ.

أمًّا شراءُ الكفن والتَّجهيز؛ فلأنَّ في تأخيره إلى حضور الآخر فسادَ حال الميت.

وأمًّا طعامُ الصغار وكسوتهم؛ فلفساد حالتهم <sup>2</sup> بالتَّأخير، ولهذا يملكه من يعولُه وإن كان أجنبيًا.

وأمًّا ردُّ وديعةٍ بعينها وقضاءُ دينٍ؛ فلأنَّه من باب الإعانة، وليستُ من باب الولاية؛ لأنه لا يحتاجُ في ذلك إلى الرَّأي، وصاحبُ الدين إذا ظفر بجنس حقِّه يأخذه.

وأمَّا الخصومةُ في حقوق الميت؛ فلأنَّ الاجتماعَ فيها متعذِّرٌ.

وأمَّا قبولُ الهبة؛ فلأنَّ في التَّأخير آفةَ الفوات.

وأمَّا تنفيذُ وصيَّةٍ بعينها؛ فلعدم توقُّفِ ذلك على الرأي.

(أو إلى كلِّ منهما) أي: إذا أوصى إلى كلِّ من الوصيين (على انفراده؛ ينفردُ) كلٌ منهما بالتَّصرُف اتفاقًا، (كالوكيلين) يعني: إذا وكَّل كلَّ واحدٍ على انفراده ينفردُ بالتصرُّف؛ لأنه صار راضيًا برأيه وحده.

(وقيل: على الخلاف) يعني: في هذه المسألة وفي التي قبلها الخلاف واحدٌ؛ لأن وجوبَ الوصيَّة عند الموت، فيصيران وصيين عند الموت دفعةً، بخلاف الوكيلين؛ لأن الوكالة تعقبُ إحداهما الأخرى. ذكر في «المبسوط»: هذا القولُ هو الأصحُ.

(وإذا أوصى الوصيُّ إلى آخرَ) يعني: إذا مات الوصيُّ، فأوصى إلى آخرَ؛ (نجعله وصيًا في التَّركتين) أي: في تركة الوصيِّ وتركة الميت الأوَّل. وقال الشافعيُّ: لا يكون وصيًا في تركة الميت الأوَّل؛ لأن الوصيُّ كالوكيل، ثم الوكيلُّ لا يملكُ أن يوكِّلُ غيرَه، فكذا الوصيُّ.

ولنا: إنَّ الموصي لَمَّا اعتمدَ عليه بعد موته مع علمه أنَّه قد يعجزُ بسببٍ من الأسباب؛ كان إذنًا له منه بإيصائه إلى غيره وإقامتِه مقامَه دلالةً، بخلاف الوكيل؛ لأن الموكِّل يمكنُ تحصيلُ مقصوده بنفسه، فلا يرضى بتوكيل غيره.

(أو في تركة نفسه) يعني: إذا أوصى إلى آخرَ في تركة نفسه؛ (فهو وصيٌّ فيهما) أي: في التَّركتين. (وخصَّاه به<sup>4</sup>) أي: قالا: هو وصيُّ في تركة نفس الوصيّ دون الموصى الأوَّل؛ لأنه نصَّ على الإيصاء من تركة نفسه، فتقتصرُ عليه.

وله: إنَّ الوصيَّةَ استخلافٌ فيماكان له من الولاية، وعند الموت كانتْ له ولايةٌ في التَّركتين، فينزَّلُ الثَّاني منزلتَه فيهما.

ولو قال: أوصيتُ إليك في أموري وأمور الميّت الأوّل؛ يصيرُ وصيًا عنهما اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(وإن أوصى إلى زيدٍ في الأعيان) أي: في التصرُّفِ في الأموال المعيَّنة، (وبكرٍ في الدُّيون) أي: أوصى إلى بكرٍ في تقاضي الدُّيون؛ (خصَّ) محمد (كلَّا منهما فيما يخصُّه) كالمضاربة إذا خصّها ببعض التّجار 5 يختصُّ به. (وقالا: هما وصيّان فيهما) أي: في الأعيان والديون؛ لأن الولاية لم يكنُ متجزئةً في حقّ الموصى، فكذا لا يتجزَّأ في حقّ من قام مقامَه.

وكذا الخلافُ فيما إذا جعل أحدهما وصيًا لبعض أولاده وميراثهم، والآخرَ لبقيتهم وميراثهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: الهدية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: حالهم.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح  $^{-}$  ثم الوكيل.

<sup>4</sup> ح – به.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: التجارة.

(ويجوز أن يحتالُ) أي: قبل الوصيّ الحوالة (بمال اليتيم إن كان خيرًا له) أي $^1$ : بأن كان المحالُ عليه أملى ممن عليه المالُ، وإن لم يكن خيرًا له؛ لم يجزْ. (وبيعُه منه) أي: بيعُ وصيّ الأب شيئًا من ماله من الصبيّ، (وشراؤه² لنفسه) أي: شراءُ الوصيّ عينًا من مال الصبيّ لنفسه، (وفيه نفعٌ وفيّ للصبيّ) بأن اشترى ما يساوي عشرةً بخمسةَ عشر، أو باع ما يساوي خمسةً بعشرة. (جائزٌ) عند أبى حنيفة. وقالا: لا يجوزُ.

قيَّد بالوصيِّ؛ لأن الأبَ لو باع مالَ الصَّغير من نفسه بمثل القيمة أو بغبن يسير يجوزُ لوفور شفقته.

وقيَّدنا بوصيّ الأب؛ لأن وصيَّ القاضي لا يملكُ ذلك اتِّفاقًا؛ لأنه وكيلٌ، ولا يجوز بيعُ الوكيل وشراؤه لنفسه.

وقيَّد بقوله: «وفيه نفعٌ»؛ لأنه لو لم يكن نفعٌ فيه على ما فسر لا يجوز اتِّفاقًا. كذا في «الحقائق».

لهما: إنَّ الواحدَ لا يتولَّى طرفي العقد في البيع؛ لامتناع أن يكون مطالِبًا ومطالَبًا، إلا الأب، فإنَّه جاز له لكمال شفقته.

وله: إنَّ الوصيَّ قائمٌ مقامَ الأب، وخليفتُه على ولده، فجاز له التَّصرُّفُ بشرط ظهور النَّفْع.

(وأجزنا للأب شراءَ مال ولده) الصَّغير (من نفسه بمثل القيمة) وقال زفر: لا يجوزُ.

قيَّد به؛ لأنه لا يجوز بالغبن اتفاقًا. كذا في «الكافي».

أقول: لعلَّه أراد به: الغبنَ الفاحشَ؛ لأن الغبنَ اليسيرَ لا يمكن التَّحرُّزُ عنه، فأُلحقَ بمثل القيمة، ولو اعتبر ذلك؛ لانســدَّ بابُ التَّصةُ ف.

له: إنَّ حقوقَ العقد من الجانبين متنافيةٌ لا يتصوَّرُ قيامُها بشخص واحدٍ.

ولنا: إنَّ الأبَ بكمال ولايته ووفور شفقته جُعِلَ كشخصين، فتولَّى طرفي العقد، مرَّ بيانُه في أول كتاب البيوع.

(ولا يقترضُ الوصيُّ مالُه) أي: مالَ اليتيم. (ويجوز للأب) الاقتراضُ من مال ولده. (وليس لهما) أي: للوصيّ والأب (إقراضُه) حفظًا لمال الصغير عن الضياع. (ويجوز للقاضي) إقراضُه؛ لقدرته على الاستيفاء بالحبس وغيره. ﴿

(ولا يجوز بيعُه له) أي: بيعُ الوصيّ للصبيّ (وشراؤه بغبن فاحش) قيَّد به؛ لأنه بالغبن اليسير جائزٌ.

(ويضاربُ) في ماله، أي: يأخذُ الوصيُّ مالَ اليتيم مضاربةً، (ويدفعه مضاربةً) لأنه قائمٌ مقامَ الأب.

(ويأكلُ منه) أي: الوصيُّ من مال اليتيم (عند الحاجة) أي: إذا ذهب فيما يتعلَّقُ لحاجته؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأْكُلْ بالْمَعْرُوفِ) [النساء، 6/4].

(وإذا كان في الورثة صغارٌ وكبارٌ غُيّبٌ) جمع غائبٍ، (وحضورٌ) جمع حاضرٍ؛ (فللوصيّ بيعُ عقارهم وعروضهم) من نصيبٍ صغارهم وكبارهم عند أبي حنيفة. (وقالا: إن كانوا حضورًا لم يبع نصيبَ الكبار) عروضًا كان أو عقارًا، وله بيع نصيب الصِّغار من العروض والعقار، (أو غُيِّبًا) أي: إن كان الورثةُ غائبين كبارًا (باع عروضهم لا غير) أي: لا يملكُ بيعَ عقارهم.

قيَّد بقوله: «صغار وكبار»؛ لأن الورثة لو كانوا كلُّهم صغارًا، سواءٌ كانوا حضورًا أو غيبًا؛ فللوصيّ بيعُ العقار والعروض جميعًا، على الميّت دينٌ أو لا، بمثل القيمة أو بما يتغابنُ فيه اتِّفاقًا.

وفي «الكافي»: هذا جوابُ السَّلَف، وأمَّا جوابُ المتأخِّرين؛ فإنَّما يجوزُ بيعُ عقار الصَّغير إذا كان على الميت ديِّنٌ، ولا وفاءَ له إلا من ثمن العقار، أو يكون للصَّغير حاجةً إلى ثمن العقار، أو يرغب المشتري في شرائه بضعف القيمة، وعليه الفتوى.

ولو كانواكبارًا حضورًا، ولا دينَ ولا وصيَّةَ؛ لا يجوز للوصيّ بيعُ شيءٍ من التَّركة؛ لعدم ولايته على الكبار. ولو كانواكلُّهم غُيّبًا مدَّةَ السفر، ولم يكن في التَّركة دينٌ ولا وصيَّةٌ؛ فله بيعُ العروض دون العقار اتِّفاقًا.

والخلافُ في حالة الاختلاط: بأن يكون البعضُ كبارًا والبعضُ صغارًا، وبعضُ الكبار حضورًا وبعضهم غيبًا.

لهما: إنَّه لا ولايةَ على الكبار الحضور، ولا ولايةَ له في بيع عقار الغيّب؛ لأنه ليس من باب الحفظ، وبيعُ العروض من باب الحفظ؛ لأن حفظ ثمنها أيسر.

وله: إنَّ بيعَ نصيب الصِّغار جائزٌ اتِّفاقًا، وفي بيع نصيبهم شائعًا ضررٌ بالصِّغار؛ لأن بعضَ العقار مشاعاً لا يشتري به الكلُّ، فيثبثُ له ولاية بيع الكلّ نظرًا لهم، ودفعًا للضَّرر عن الصِّغَار.

<sup>2</sup> د: أو شراؤه.

<sup>1</sup> د – أي.

(وله بيغ كلِّ التَّركة) عند أبي حنيفة (لدينٍ أو وصيَّةٍ) يعني: إذا كان دينٌ على الميت أو كان قد أوصى (بنقدٍ، ولا نقدَ فيها، والورثةُ كبارٌ حضورٌ. وقالا: بقدرهما) أي: للوصيَّ أن يبيعَ مقدارَ الدين والوصيَّة؛ لأن البيعَ للدَّين والوصيَّة، فلا يجوز إلا بقدرهما.

وله: إنَّ كلَّ جزءٍ من التَّركة مشغولٌ بالدين والوصيَّة، ولهذا لو هلك شيءٌ من التَّركة؛ يجب قضاءُ الدين وتنفيذُ الوصيَّة مما بَقِيَ، وجاز له بيعُ كلّ التَّركة لشيوع الدَّيْن والوصيَّة في كلّ التَّركة.

(وشهادةُ الوصيين لوارثٍ كبيرٍ في مال الميت مردودةٌ) عند أبي حنيفة، (وفي غيره) أي: شهادتُهما في غير مال الميت (مقبولةٌ) عند أبي حنيفة. (وأجازاها مطلقًا) أي: في الوجهين.

قَيَّد بـــ«كبير»؛ لأن الوارثَ لو كان صغيرًا؛ لا تجوزُ شهادتُهما اتفاقاً، سواء شَهِدا بمال الميت أو بغيره؛ لأنَّهما شَهِدا لأنفسهما بولاية التصرُّف في المشهود به.

أقول: قوله: «وفي غيره مقبولة» خبطً؛ لأن قبولَ شهادتهما في غير مال الميِّت اتِّفاقيٌّ لا خلافيٌّ، والمفهومُ من «شرح المصنف» أنَّها في غيره خلافيَّةُ أيضًا.

وقوله: «وأجازاها مطلقًا» حشوٌ؛ لأن قولَهما معلومٌ من قوله: «مردودة»؛ لأنه في طرف الإثبات.

لهما: إنَّهما أجنبيان عن المشهود به؛ إذ لا ولاية لهما على الكبار، فعَريت الشهادةُ عن التُّهمة، فقُبل أ.

وله: إنَّهما متَّهمان في هذه الشَّهادة؛ لأنَّهما يوجِبَان لأنفسهما حقَّ الحفظ، وولاية بيع المنقول عند غيبة الوارث الكبير، فلا يُقبلُ، وإنَّما قُبلتْ شهادتُهما في غير التَّركة؛ لأن الميتَ أقامَه مقامَ نفسه في تركته، لا في تركة غيره.

(ولو شهد اثنان لاثنين بألفٍ هي دينٌ على ميتٍ) أي: لو شهد رجلان لرجلين بأنَّ لهما على الميِّت ألفًا، (وشهد هذان لهما بمثل ذلك) أي: شهد المشهودُ لهما أنَّ لهذين الشَّاهدين على الميِّت ألفًا بعد دعواهما ذلك، (يردُّهما) أي: لا يقبلُ أبو يوسف الشَّهادتين في الدَّيْن (كما في الوصيَّة) أي: كما لا يُقبلُ إذا شهدا أنَّ الميتَ أوصى لرجلين بألفٍ، فادَّعى الشاهدان أنَّ الميِّت أوصى لهما بألفٍ، وشهد الموصَى لهما أنَّ الميِّت أوصى للشاهدين ثن بألفٍ؛ لا تقبلُ الشَّهادتان اتِّفاقًا.

له: إنَّ الدينَ بعد الموت يتعلَّقُ بالتركة؛ لخراب الذمَّة بالموت، وكانت الشهادةُ تثبتُ حقَّ الشَّركة، فيتحقَّقُ التهمةُ.

ولهما: إنَّ الدينَ يجب في الذُمَّة، وهي تقبلُ حقوقًا شتى، فلم يقع الشركةُ فيها، ولا ينتقلُ بالموت من الذُمَّة إلى التَّركة، ولهذا لو ملكت التركةُ لا يسقطُ الدَّينُ، فوقعت الشَّهادةُ لغير الشاهد، فيُقبل، ولهذا لو تبرَّعَ أجنبيٌّ بقضاءِ دينِ أحدهما؛ لا يشاركه الآخرُ فيه، بخلاف الوصيَّة؛ لأن حقَّ الموصَى له يتعلَّقُ بعين التَّركة حتى لا يبقى بعد هلاك التَّركة، فصار كلُّ واحدٍ من الفريقين مُثْبِتاً لنفسه حقَّ المشاركة في التَّركة، فلا يصحَّ شهادتُهما.

ولو شهدا أنَّه أوصى لرجلين بعينٍ، وشهد المشهودُ لهما للشَّاهدين الأوَّلِين أنَّه أوصى لهما بعينٍ آخر؛ يُقبلُ الشَّهادتان اتِّفاقًا؛ لأن الدينَ إذ ذاك لم يتعلَّقْ بالمال، ولا تهمةَ. من «الحقائق».

(ويصلِقُهُ) أي: أبو يوسف الوصيَّ (في قوله: أدَّيتُ خراجَه) أي: خراجَ الأرض للصبِيِّ، (وجُعل عبده الآبق بغير بينةٍ. وأوجبها) محمدٌ، أي: قال: لا يصدَّقُ إلا ببيّنةٍ، كما لو فرض القاضى عليه نفقةَ ذي رحمِ منه، فقال الوصيُّ: أدَّيْتُها.

ولأبي يوسف: إنَّ الوصيَّ أمينٌ في حوائجه، وهذا من حوائجه، فيصدَّقُ فيه، كما يصدَّقُ في قوله: أدَّيثُ نفقتَه ونفقةَ عبيده، بخلاف نفقة محارمه؛ لأنَّها ليستْ من حوائجه.

(وإذا قضى مريضٌ دينَ بعضِ غُرمائه، ثُمَّ ماتَ؛ نشاركُ الباقين معه) يعني: لا يكون القابضُ أحقَّ بما قبضه، بل سائرُ الغرماء يشاركونه على قدر حِصَصهم. وقال الشافعيُّ: هو أحقُّ بما قبض؛ لأنه قضى دينَه من مال نفسه، وملك الغريمُ بالقبض، فيختصُّ به كما في حال الصحَّة.

ولنا: إنَّ حقَّ الغرماء تعلَّقَ بماله في مرضه، وبتخصيصه أحدَهم لا يبطلُ حقُّ الباقين، فيشاركونه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: فتقبل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فشهد.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: لشاهدين.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فلا.

(وأجازوا للورثة إبطالَ ما أجازوه من تصرُفاته) يعني: إذا أجاز الورثةُ تبرُّعَ المورِّث في مرضه؛ فلهم إبطالُه بعد موته عندنا. وقال مالك رحمه الله: ليس لهم ذلك؛ لأنَّهم أبطلوا حقَّهم، وإذا بطلَ لا يعودُ.

**ولنا**: إنَّ الورثةَ لا ولايةَ لهم على مال المورِّث حال حياته، فصارت الإجازةُ كأنْ لم توجدْ<sup>1</sup>، فيكون لهم ولايةُ ردِّ ما زاد على التُّلُث.

(وجعلوا حكمَ الحامل عند الطَّلق كمرض الموت) يعني: حكمُ الحامل حكمُ الأصحَّاء عندنا حتى يعتريه الطَّلقُ. (لا من بعد ستَّةِ أشهرٍ من زمان العلوق حكمُ المريض مرضَ الموت؛ لأن ولادتَها يتوهَّمُ بعد ستَّةِ أشهر ساعةً فساعةً، والولادةُ مَظِنَّةُ الهلاك.

ولنا: إنَّها صحيحةٌ إلا إذا أخذها الطلقُ، فتصيرُ مريضةً 3 حقيقةً.

وفي «الحقائق»: المرادُ به: الوجعُ الذي يكون آخرُه انفصالَ الولد عنها، وسلامتُها به أو موتُها؛ لأن مرضَ الموت: ما يتَّصل به الموتُ، لاكلّ الوجع؛ لأنه قد يأخذها ثُمَّ يسكنُ.

# (فصلٌ) في الإيصاء بالثلث وغيره

(أوصى لزيد بسيف قيمتُه مائةً، ولبكرٍ بسدس ماله وله خمسمائةً) أي: والحالُ أنَّ له خمسمائةً درهم سوى السيف، وسلم السيف وسدس خمسمائةٍ، (وزيلاً خمسة أسداس السيف، وسدس السيف، وسدس السيف السيف وسيسًا أي: بين زيد وبكرٍ نصفان عند أبي حنيفة بناءً على أنَّ القسمة عنده بطريق المنازعة، فنقول: اجتمعَ في السيف وصيَّتان: وصيةً بجميعه، ووصيَّةٌ بسدسه؛ لأن الموصي أوصى له بسدس المال، والسيف من جملة ماله، فيدخل في الوصيَّة بالسدس جزمًا، فجعلنا السيف على ستة لحاجتنا إلى السدس، ثمَّ نقول: لا منازعة لصاحب السدس في السيف فيما وراء السدس، فيسلم خمسة أسداس السيف للموصى له بالسيف، بقي سهم واحد، وهو السدس، وقد استوتْ منازعتهما فيه، فيكون بينهما نصفان، فلما لم يستقم سهمًا على اثنين؛ ضربنا السيَّة في الاثنين، فصار اثني عشر، وإذا صار السيف اثني عشر، وقيمتُه مائة؛ صار خمسمائة على ستين سهمًا، فصار المجموعُ اثنين وسبعين، ونقذنا الوصيَّة في اثنين وعشرين: للموصى له بالسيف أحد عشر سهمًا كلّه من السيف، وللموصى له بالسدس أحد عشر سهمًا كلّه من السيف، وللموصى له بالسدس أحد عشر سهمًا أيضًا: سهم من السيف، وعشرةُ أسهم من باقي المال، وسهامُ الوصايا أقالُ من ثلث المال؛ لأن ثلثي المال ثمانيةٌ وأربعون، فإذا أبعةٌ وعشرون، وسهامُ الوصايا اثنان وعشرون، وسهامُ الورثة خمسون، وهو أكثرُ من ثلثي المال؛ لأن ثلثي المال ثمانيةٌ وأربعون، فإذا كان كذلك؛ فلا عبرةٌ لإجازة الورثة وعدمها.

(وقالا: لبكرٍ سبغ السيف، ولزيدٍ الباقي) يعني: عندهما يقسمُ السيفُ على سبعة أسهمٍ: لصاحب السدس سهمٌ، ولصاحب السيف ستةُ أسهمٍ، بناءً على أنَّ القسمةً عندهما بطريق العول؛ لأن الحقَّ ثابتٌ في العين على سبيل الشُيوع، فيضربُ صاحبُ السيف بجميع السيف بستةٍ لِمَا مرَّ أنَّ السيفَ يقسمُ على ستّةٍ؛ لحاجتنا إلى السدس، وصاحبُ السدس بسدس السيف، فيصير سبعةً، وإذا صار السيفُ سبعةً وقيمته مائة؛ صارت الخمسمائة على خمسةٍ وثلاثين، كلّ مائةٍ سبعة، وليس لخمسةٍ وثلاثين سدس صحيحٌ، فيضربُ جميعُ المال \_ وهو اثنان وأربعين \_ في ستةٍ، فيصير مائتين واثنين وخمسين، السيفُ من ذلك اثنان وأربعون، وباقي المال مائتان وعشرة، فللموصى له بالسدس سدسُ ذلك، وهو خمسةٌ وثلاثون، فصار سهامُ الوصايا سبعة وسبعين، وهو أقلُّ من ثلث المال؛ لأن ثلثَ المال أربعةٌ وثمانون.

والفرقُ بين التَّخريجين إجمالًا: أنَّهما أعطيا سبعَ السيف لصاحب السدس، وهو أعطى نصفَ سدس السيف، ولا شكَّ أنَّ الأوَّل أكثرُ؛ لأن الســتَّة من اثنين وأربعين أكثرُ من واحدٍ من اثني عشــر؛ لأن واحداً من اثني عشــر كأربعةٍ<sup>5</sup> من ثمانية وأربعين، والأربعةُ من الثمانية والأربعين أقلُّ من الستة من اثنين وأربعين.

<sup>1</sup> ح: يوجد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: کحکم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: مرضه.

<sup>4</sup> ح: القيمة.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: كالأربعة.

وأما تفصيلًا؛ فلأنَّهما يعطيان لصاحب السدس أحدًا وأربعين، ولصاحب السيف ستةً وثلاثين، فيكون حقُّه أكثرَ بالنسبة إلى صاحب السيف، وهو يعطي لكلّ واحدٍ منهما أحدَ عشر.

(وإن أوصى لخالد معهما) أي: مع زيد وبكر (بثلث ماله، ولا إجازة؛ فالسيفُ مقسومٌ بثلاثة وستين بينهما) عند أبي حنيفة: (**لزيدٍ تسعةً وعشرون، ولبكر¹ سهمان، ولخالد خمسة، وللورثة سبعة وعشرون)** فنقول: اجتمع في السيف ثلاث وصايا: وصيَّةٌ بالكلّ، ووصيَّةٌ بالثلث، ووصيَّةٌ بالسدس، فالقسمةُ عنده بطريق المنازعة، ولا منازعةَ لصاحب السدس والثلث فيما زاد على الثلث، وهو أربعة ثلثا السيف، فسلم لزيدٍ، بقي من السيف سهمان، ولا منازعة لبكر فيما زاد على السدس، وهو السدسُ أيضًا، ولخالدٍ فيه منازعةٌ، فيقسمُ ذلك السدسُ بين صاحب السيف وصاحب الثلث نصفين، فانكسر بالنصف، وضربنا مخرجَ النصف في ستةٍ، فصار اثني عشر، سَلِمَ لصاحب السيف ثمانيةٌ، واستوتْ منازعةُ صاحب السيف وصاحب الثلث في سهمين، فكان بينهما نصفين، بقي السدسُ، وهو سهمان، واستوت منازعةُ الكلّ فيهما، فيقسم بينهم أثلاثًا، وليس للسَّهمين ثلثٌ صحيحٌ، فضرب أصلُ المسألة \_ وهو اثنا عشر \_ في ثلاثةٍ، فصار السيفُ ستّةً وثلاثين: ثلثاه ـــ وهو أربعة وعشرون ــ لصاحب السيف، وسدسه ستّةٌ بين صاحب الثلث وصاحب السيف نصفان، لكلّ واحدٍ منهما ثلاثةٌ، ويقسمُ السدسُ للباقي \_ وذلك ستَّةُ أسهم \_ بينهم أثلاثًا لكلّ واحدٍ سهمان، فحصل لصاحب السيف تسعةً وعشرون: مرّة أربعة وعشرون، ومرة ثلاثة، ومرة سهمان، ولصاحب الثلث خمسةٌ: مرة ثلاثة، ومرة سهمان، ولصاحب السدس سهمان، وإذا صار السيفُ على ستة وثلاثين، وقيمته مائةٌ؛ صار كلُ مائةٍ من الخمسمائة على ستَّةٍ وثلاثين، فيصير الخمسمائةُ مائةً وثمانين، لصاحب الثلث ثُلثه، وذلك ستون، ولصاحب السدس سدسُه، وذلك ثلاثون، فحصلت سهامُ الوصايا مائةً وستّةً وعشرين، وجميعُ المال مائتان وستة عشر، فكانت سهامُ الوصايا أكثر من الثلث. فإن أجازت2 الورثةُ؛ يقسمُ كذلك، وإن لم يجيزوا؛ جُعل الثُّلثُ على قدر سهام الوصايا، وذلك مائةٌ وستة وعشرون، فجميعُ المال ثلاثمائةٌ وثمانيةٌ وسبعون، وثلثا المال مائتان واثنان وخمسون، والسيفُ سدسه، فيكون ثلاثةً وستين، فيدفعُ إليهم جميعًا من الثلث ما كنّا ندفعُ عند الإجازة من جميع المال، وقد دفعنا إلى صاحب السيف تسعةً وعشرين كلَّه من السيف، فندفعُ الآن كذلك، وقد دفعنا إلى صاحب الثلث من السيف خمسةً، وإلى صاحب السدس من السيف سهمين، فندفعُ الآن كذلك، ويكون المبلغُ ستة وثلاثين، وحظَّ الورثة من السيف سبعةٌ وعشرون.

(والنقدُ بثلاثمانةٍ) أي: النقدُ مقسومٌ بثلاثمائةٍ (وخمسة عشر) لأن السيفَ إذا صار ثلاثةً وستين \_\_ وهو السدسُ \_\_؛ صار كلُ سدسٍ كذلك، فصار النقدُ. وهو خمسةُ أسداس المال. ثلاثمائةً وخمسة عشر. (لبكرٍ ثلاثون، ولخالدٍ ستون) والمجموعُ تسعون، فبلغ سهامُ الوصايا مائةً وستةً وعشرين؛ لأنَّهم أخذوا ستَّةً وثلاثين من السيف، وهما أخذا تسعين من النقد. (وللورثة مائتان وخمسةٌ وعشرون) لأن الحاصل لهم من السيف سبعةٌ وعشرون، فصار المجموعُ مائتين وخمسين وسهمين، وسهامُ الوصايا كانتْ مائةً وستة وعشرين، فما حصل للورثة ضعفُ ما حصل لأصحاب الوصايا، فاستقام الثلثُ والثلثان.

(وقالا: يقسمُ السيفُ باثني عشر: لزيدٍ ستَّة، ولبكرٍ سهم، ولخالدٍ سهمان، وللورثة ثلاثة) يعني: عندهما القسمة بطريق العول، فيضربُ صاحبُ السيف بالسيف كلّه، وصاحبُ الثلث بثلث السيف، وصاحبُ السدس بسدس السيف، والسيفُ ستّة أسهم، فتصيرُ 3 القسمة على تسعة أسهم، فصار كلُ مائةٍ من الخمسمائة على تسعةٍ، فتصير له خمسة وأربعين: لصاحب الثلث ثلثُه، وهو خمسة عشر، ولصاحب السدس سدسُه سبعةٌ ونصف، فانكسر بالنصف، فيضعّفُ، فصار تسعين، فيصير حقُّ كلٍّ منهما ضعفُ ماكان، فيصير لصاحب السيف اثنا عشر، ولصاحب الثلث أربعةٌ من السيف، ولصاحب السدس سهمان من السيف، ولصاحب الثلث من باقي المال ثلاثون، ولصاحب السدس خمسة عشر، فبلغت سهامُ الوصايا ثلاثةً وستين، وجميعُ المال مائةٌ وثمانية، فزادت سهامُ الوصايا على الثلث. فإذا أجازت الورثةُ؛ فلهم ذلك، وإن لم يجيزوا؛ جُعِلَ ثلثُ المال على قدر الوصايا لا على سهام الوصايا، هكذا روي عنهما، والوصايا 5 ثلثٌ وسدسٌ وسدسٌ أيضًا؛ لأن السيفَ سدسُ المال، فيُجعلُ كلُّ سدسٍ سهمًا؛ لأن السدسَ أقلُ، فيصيرُ ثلثُ المال أربعة أسهم، وجميعُ المال اثني 6 عشر: سهمٌ من الثلث لصاحب السيف، وذلك كله من السيف، وسهمٌ منه لصاحب السدس:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: لبكر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: أجازه.

<sup>3</sup> ح: فيصير.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ح: فصار.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: الوصايا.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: اثنا.

سدسُ ذلك في السيف، وخمسةُ أسداسه في باقي المال، وسهمان لصاحب الثلث: سدسهما في السيف، والباقي \_ وهو خمسة أسداسهما \_ في باقي المال، فانكسرت السهامُ بالأسداس، فاضرب أصل المسألة \_ وذلك اثني أعشر \_ في ستّة، فصار اثنين وسبعين، الثلثُ منه أربعةٌ وعشرون كان لصاحب السيف سهمٌ ضربناه في ستة كله في السيف، فكان لصاحب الثلث سهمان، ضربناهما في ستّة، فصار اثني عشر: سدسه في السيف، وذلك سهمان، والباقي \_ وذلك عشرة \_ في باقي المال، فكان لصاحب السدس سهمٌ، ضربناه في ستّة، فصار ستةً: سدسه في السيف، والباقي \_ وذلك خمسة \_ في باقي المال، فبلغت سهامُ الوصايا أربعةً وعشرين، وثلثُ المال أربعةٌ وعشرون، وإذا صار الثلثُ أربعةٌ وعشرين؛ صار السيفُ الذي هو نصفُ الثلث لكونه سدس المال اثني عشر، وإذا صار السيف السيف ـ وهو السدسُ \_ اثني عشر؛ صار كلُ سدسٍ اثني عشر، فصار النقدُ \_ وهو خمسة أسداس المال \_ ستين سهماً: لزيدٍ من السيف سهمٌ، ومن النقد خمسةٌ أسهم، ولخالدٍ من السيف سهمان، ومن النقد عشرةٌ، وكلُ ذلك أربعةٌ وعشرون، وللورثة من السيف تما ضرف للموصى لهم، فاستقام الثلثُ والثلثان، من السيف تعلم قايعلم قوله: (والنقدُ) أي: يقسمُ النقد (بستين: لبكر خمسةٌ، ولخالاً عشرةٌ، وللورثة خمسةٌ وأربعون).

(أو لزيدٍ) أي: إن أوصى لزيدٍ (بكلِّ ماله، وأن يباع عبدُه) أي: عبد الموصى (من بكرٍ بألفٍ، وقيمتُه ألفّ، ولا مالَ غيرُه) أي: غير العبد، ولم تجز الورثة؛ (فهو مقسومٌ) عند أبي حنيفة (باثني عشرَ: لزيدٍ سهمٌ) من عين العبد، (والباقي يباعُ من بكرٍ بأحد عشر سهمًا من ألفٍ، ثلاثةُ أسهمٍ منها) أي: من أحد عشر (لزيدٍ) عند أبي حنيفة الموصى له بجميع المال لا يضربُ في أكثر من التُلُث، وصاحبُ البيع يضربُ بجميع العبد في التُلُث، فيقسم الثلثُ بينهما على أربعةٍ، فإذا صار الثلثُ أربعةً؛ صار جميعُ المال اثني عشر، فيدفعُ إلى الموصى له بالمال سهم، وبقي أحدَ عشر سهمًا يباعُ من صاحب وصيَّة البيع بأحد عشر سهمًا من اثني عشر من الألف؛ لأنه أوصى ببيع العبد بألفٍ، وكان موصيًا بكلِّ جزءٍ منه بقسطٍ من الثمن، ويدفع ثلاثةَ أسهمٍ من التَّمَن إلى الموصى له بجميع المال؛ لأنه من المال، فتصير 4 هذه الثلاثةُ مع السّهم الواحد أربعةً، وهو ثلثُ المال، ويكون للورثة ثمانيةُ أسهمٍ، فاستقام الثلثُ والثلثان.

(ويأمرُ ببيع كلِّه من بكرٍ، وبدفعِ ثلثِ الثمن إلى زيدٍ) يعني: عند أبي يوسفٍ: يباعُ جميعُ العبد من الموصى له بألفِ درهمٍ، ويدفعُ ثلثُ الثَّمن إلى الموصى له بالمال، والثلثان إلى الورثة.

(وأمر) محمد (لزيد بسدسه، وببيع خمسة الأسداس من بكر بخمسة أسداس الألف، لزيد منها سهم، ويأخذ الورثة الباقي على الأقوال) يعني: عند محمد: الموصى له بالمال يضربُ بجميع الرقبة في الثلث، والموصى له بالبيع يضربُ بجميع الرقبة في الثلث أيضًا؛ لأن الوصيّة فيما وراء الثلث وإن بطلت في حقّ الاستحقاق؛ فقد بقيت في حقّ الضّرب، فإذا استويا في الضرب في الثلث؛ يصير الثلث بينهما نصفين، ولَمَّا صار الثلث على سهمين؛ صار الكلُّ سنَّة أسهم، فللموصى له بالمال سدس العبد، ويباعُ خمسة أسداسه بخمسة أسداس الألف، ويدفعُ سهم واحدٌ من الثّمن إلى الموصى له بالمال ليتمَّ له الثلث، وبقي للورثة أربعة أسهم، فاتّفق أبو حنيفة ومحمدٌ على أنَّه لا يباغ جميعُ العبد، وقال أبو يوسف: يباغُ جميعُه؛ لأن الموصى له شريكُ الورثة، وحقُّ الورثة لا يمنعُ البيعَ، ويتحوُّل حقُّهم إلى الثّمن، وكذلك حقُّ الموصى له بالمال، وقالا: إنَّ الميت أوصى بجميع المال، والعبدُ والثمنُ كلاهما من المال، فينفذ وصيّتُه في ما

وهذه المسألةُ في «الزيادات» تسمى<sup>6</sup>: باب العروس؛ لأن محمدًا حلّاها بحسن التَّخريج كما تحلّى العروسُ بألوان الثِّياب. (**أو بثلثٍ وثلثٍ، فلا<sup>7</sup> إجازةً**) يعني: لو أوصى بثلثِ ماله لرجلٍ، ولآخر بثلثِ ماله أيضًا، ولم تجز الورثةُ (ا**قتسماه**) أي: الثلثَ (نصفين) لأنَّهما يساويانه في سبب الاستحقاق.

(أو بثلثٍ وسدسٍ) يعني: إن أوصى بثلثِ ماله لرجلٍ وسدسه لآخرَ، ولا إجازةَ؛ (فَأَثَلاثًا) يعني: يقتسمانه أثلاثًا على قدر حقِّهما، فيأخذ صاحبُ الأقلّ سهمًا، وصاحبُ الأكثر سهمين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: اثنا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: وكان.

<sup>3</sup> د: تعلم.

<sup>4</sup> ح: فيصير.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: وتأخذ.

<sup>6</sup> ح: يسمى.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> د: ولا.

(أو بكلٍّ وثلثٍ؛ فالكلُّ مقسومٌ) عند أبي حنيفة (أسداسًا مع الإجازة) فيفرضُ المالَ ستّة دراهم، ولا نزاعَ لصاحب الثلث في أربعةٍ، فاستوتْ منازعتهما في سهمين، فينصَّفُ، فصار لصاحب الكل خمسة، ولصاحب الثلث سهمٌ. (والثلثُ مع عدمها) يعني: الثلثُ عنده مقسومٌ مع عدم الإجازة (نصفين. وقالا: أرباعًا فيهما) أي: في الإجازة وعدمها؛ لأنه اجتمعَ ههنا وصيتان: وصيّةٌ بالكل، ووصيَّةٌ بالثلث، فجعلنا أصل المسألة من ثلاثةٍ؛ لحاجتنا إلى الثلث، فالموصى له بالجميع يدَّعِي كلَّه، وهو ثلاثةٌ، والموصى له بالثلث يدَّعِي ثلثَه، وهو سهمٌ، فتعول إلى أربعةٍ: ربعُه سهمٌ لصاحب الثلث، وثلاثةٌ أرباعه ثلاثةٌ أسهم لصاحب الجميع، فنقول أ: الإجازةُ في يدَّعِي ثلثَه، وهو واحدٌ من الثلاثة، فلم يستقم التنصيفُ، قضربنا مخرجَ النصف في أصل المسألة، وهو ثلاثةٌ، فصار ستّةً، فثلثُه اثنان يكون بينهما نصفين، وبقي أربعةُ أسهم، فصاحبُ الجميع يدَّعِي كلَّه، وصاحبُ الثلث يدَّعِي سهمًا واحداً ليتمَّ له الثلثُ، فسلم للموصى له بالكلِّ ثلاثةُ أسهم، وقد استوتْ منازعتهما في السَّهم الآخر، فينصَّفُ، فجاء الكسرُ في مخرج النصف، فضربناه في ستّةٍ، فصار اثني عشر، وكان للموصى له بالكل أربعةٌ ونصفّ، فضعفناه، فصار تسعةً، وهي ثلاثةُ أربع المال، فكان للموصى له بالثلث سهمٌ ونصفّ، فضعفناه، فصار ثلثةً وهي ربعُ جميع المال.

(أو بنصفٍ وثلثٍ، ولا إجازة) يعني: إن أوصى لرجلٍ بنصفِ ماله ولآخرَ بثلثه، ولم يجز الورثة؛ (فالثلثُ نصفان) بينهما عند أبي حنيفة. (وقالا: أخماسٌ) يعني: يقسم الثلثُ بينهما على خمسة أسهمٍ: سهمان لصاحب الثلث، وثلاثة أسهمٍ لصاحب النصف، وأصلُ المسألة من ستّةٍ؛ لأنَّها أقلُ مخرجٍ له ثلث ونصف؛ لأن البطلانَ من حيثُ الاستحقاق لا من حيثُ الضرب، وحالُهما عند عدم الإجازة كحالهما عند الإجازة، وعند الإجازة يكون لصاحب النصف نصفُ الستة، ولصاحب الثلث ثلثها، والباقي للورثة، فعند عدم الإجازة يجعلُ ثلثُ المال على قدر سهام الوصيَّة؛ ليكون مجموعُ المال خمسةَ عشر: ثلثه \_ وهو خمسةٌ \_ للموصى لهما، وثلثاه \_ وهو عشرةٌ. للورثة،

وأشار المصيِّفُ إلى أصل هذا الخلاف بقوله: (والإمامُ لا يضربُ للموصى له بما زاد على الثلث) قالوا: ضرب في ماله إذا جعل، يعني: لا يجعلُ الإمامُ للموصَى له بما زاد على الثلث شيئًا على حذف المفعول، ولا يعطيه إلا في المحاباة وأختيها، وعندهما: يضربُ بجميع ما أوصى. (إلا في المحاباة والسعاية والدراهم المرسلة) يعنى: الإمامُ يوافقهما في هذه الفصول.

صورةُ المحاباة: أن يكون لرجلٍ عبدان قيمةُ أحدهما ألفٌ ومائةٌ وقيمةُ الآخر ستمائةٍ، وأوصى بأن يباع واحدٌ منهما بمائةِ درهمٍ لفلانٍ، والآخرُ بمائةٍ لفلانٍ آخرَ، فقد حصلت المحاباةُ لفلانٍ لأحدهما بألفِ درهمٍ، وللآخر بخمسمائةٍ، وإن خرج ذلك من ثلث ماله أو أجازت 3 الورثةُ؛ جاز ذلك، وإن لم يكن له مالٌ غيرهما، ولم يجز الورثةُ؛ جازتْ محاباتُهما بقدر الثلث، فيكون الثلثُ بينهما أثلاثًا: يضرب الموصى له بالألف بحسب وصيته، وهي ألف<sup>4</sup>، والموصى له الآخرُ بحسب وصيته، وهي خمسمائةٍ، فلو كان هذا كسائر الوصايا؛ وجب أن لا يضربَ الموصى له بالألف على قياس قوله بأكثر من خمسمائةٍ وستةٍ وستين وثلثي درهم؛ لأن عنده الموصى له بأكثر من الثلث لا يضربُ إلا بالثلث، وهذا ثلثُ ماله.

صورةُ السعاية: هي أن يوصي بعتقِ هذين العبدين: قيمةُ أحدهما ألفّ، وقيمةُ أَ الآخرِ ألفان، ولا مالَ له غيرُهما، فإن أجازت وهو الورثةُ؛ يعتقان معًا، وإن لم تجز الورثةُ؛ يعتقان من الثلث، وثلثُ ماله ألفّ: الثلثُ للذي قيمته ألفّ، فيعتقُ منه هذا القدرُ مجانًا، وهو ثلاثمائةٌ وثلاثة وثلاثون وثلث درهم، ويسعى في الباقي، وهو الثلثان ستمائةٌ وستة وستون وثلثا درهم، والثّلثان للذي قيمته ألفان، فيعتقُ منه هذا القدرُ بلا سعايةٍ، وهو ستمائةٍ وستق وشتون وثلثا درهم، ويسعى في الباقي، وهو ألفّ وثلاثمائة وثلاثون وثلث درهم. فلو كان كسائر الوصايا؛ وجب أن يسعى الذي قيمته ألفّ في خمسمائةٍ نصف قيمته، والذي قيمتُه ألفان في ألفٍ وخمسمائةٍ ثلاثة أرباع قيمته؛ لأنه حينئذٍ لا يضربُ الذي قيمته ألفان إلا بالألف، فوجب أن يكون بينهما نصفان.

<sup>1</sup> ح: فيقول.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فكان.

<sup>3</sup> د: أجازه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: الألف.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: فقيمة.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> د: أجازه.

وصورة الدراهم المرسلة أي: المطلقة: أوصى لأحدهما بألفٍ والآخر بألفين، وثلثُ ماله ألفٌ، ولم يجز الورثة؛ يكون الثلث بينهما أثلاثًا: يضربُ كلّ واحدٍ منهما بقدر حقِّه، فللموصى له بالألف ثلثُه ثلاثمائةٌ وثلاثة وثلاثون وثلث درهم، وللموصى له بالألفين ضعفُه ستمائةٌ وستة وستون وثلثا درهم.

لهما: إنَّ رعايةَ غرض الموصِي<sup>1</sup> واجبةٌ ما أمكن، وغرضُه شيئان: استحقاقُ النصف أو الكلِّ، وتفضيلُه على صاحب القليل، وامتنع الاستحقاقُ لمانع، ولا مانعَ من التَّفضيل، ولا ضررَ على الورثة في ذلك، فيصار إليه كما في مواضع الإجماع.

وله: إنَّ الوصيةَ بما زاد على التُّلُث باطلةٌ في حقّ الاستحقاق؛ لعدم الإجازة، فبطل في حقّ التَّفضيل، كالمحاباة الثَّابتة في ضمن البيع إذا بطل البيع بطل المحاباةُ؛ لأن بطلانَ المتضمِّن يستلزمُ بطلانَ ما في ضمنه. وأمَّا في الأشياء الثَّلاثة المستثناة؛ فالمحاباةُ لم يقع على حقّ الورثة قطعًا؛ لإمكان تنفيذها بأن يظهرَ له مالٌ، فيخرج ما أوصى به من ثلثه بدون الإجازة، بخلاف ما زاد على التُّلُث؛ لأن الزَّائدَ عليه حقُّ الورثة، وإن كثرت التركةُ.

(أو بسهم) أي: إن أوصى بسهم (من ماله؛ فله أخسُّ السهام) عند أبي حنيفة، (ولا يزاد على السدس).

اعلم أنَّ أبا حنيفة قال في كتاب الوصايا في هذه المسألة: ينظرُ إلى أخس سهام ورثة الموصي وإلى سدس ماله، أيّهما كان أقلً يعطى للموصى له ذلك، فعلى هذه الرواية جوَّز أبو حنيفة النُّقصانَ عن السدس، ولم يجوِّز الزيادةَ عليه، وفي رواية «الجامع الصغير» قال: ينظرُ إلى أخسِّ سهام الورثة وإلى سدس ماله، أيّهما كان أكثرَ يعطى له ذلك، فعلى هذه الرواية جوَّز الزيادةَ على السدس، ولم يجوّز النقصانَ عنه.

(وقالا: مثلُ أقلِ أحد سهامهم، ولا يزادُ على التُلُث) يعني: يعطى للموصى له أخسُّ سهام الورثة، سواءٌ كان مثلَ السدس أو أقلَّ أو أكثرَ، إلا أن يزيد على الثلث، فيعطى له الثلثُ، إلا أن يجيز الورثةُ الزيادةَ على الثلث.

صورةُ المسألة: رجلٌ مات، وترك ابنًا وامرأةً، وقد أوصى لرجلٍ بسهم، فعنده على رواية الوصايا: يعطى له أخسُ سهام الورثة، وهو ثمنُ المرأة، فيزاد أخسُ السهام على الفريضة، وهي ثمنُ ثمانيةٍ، فيصيرُ تسعةً: يعطى للموصى له سهم، وللمرأة الثمنُ سهم، وللابن ما بقي. وعلى رواية «الجامع الصغير»: يعطى له السلسُ من ماله؛ لأنه أكثرُ من أخسِ السهام، فيجعلُ المالُ على ستّةٍ؛ لحاجتنا إلى السدس، فيعطى له سهم، بقيت خمسة، وللمرأة من ذلك الثمن، فلا يستقيم، فضربنا ستةً في مخرج الكسر، وذلك ثمانية، فيصير ثمانيةً وأربعين: للموصى له سهم، مضروبٌ في ثمانيةٍ، وهو سدسُ ماله، بقي أربعون، فثمنُه خمسةٌ للمرأة، والباقي للابن.

وإن مات وترك امرأة وأحًا لأبٍ؛ فأخسُ سهام الورثة الربعُ، فعلى رواية «كتاب الوصايا»: يعطى له السدسُ؛ لأنه لا يجوز الزيادةُ على السدس على تلك الرواية، ويجوز النقصانُ عنه، وأخسُ سهام الورثة أكثرُ من السُّلُس، فيعطى له السدسُ سهمٌ من ستّةِ أسهمٍ. وعلى قولهما: يعطى له الربعُ؛ لأنه أخسُ سهام الورثة، وإنَّه أقلُ من الثلث. وعلى رواية «الجامع الصغير» على قول أبي حنيفة: يعطى له الربعُ؛ لأنه يعطيه الأكثرَ من السدس ومن أخسِّ سهام الورثة على تلك الرواية، والربعُ أكثرُ من السدس، فيعطى له ذلك. كذا في «الحقائق».

له: ما روى ابنُ مسعود: أنَّ رجلًا أوصى بسهمٍ من ماله، فقضى النبيُّ صلى الله عليه وسلم في ذلك بالسُّدُس<sup>2</sup>.

و**لهما**: إنَّ السهمَ اسمٌ لِمَا استحقَّه <sup>3</sup> الورثةُ عرفًا وشرعًا، وأقلُ السهام متيقَّنٌ به 4، والزائدُ عليه مشكوكٌ، ولا يزادُ على الثُّلث؛ لأن التُّلثَ موضعُ الوصيَّة عند عدم الإجازة.

(أو بجزءٍ) أي: إن أوصى بجزءٍ من ماله؛ (أعطاه الورثةُ ما شاؤوا) لأن الجزءَ مجهولٌ يتناول القليلَ والكثيرَ، والوارثُ قائمٌ مقام الموصى، فيكون البيانُ إليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح + له.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مسند البزار، 415/5؛ المعجم الأوسط للطبراني، 182/8.

<sup>3</sup> د: يستحقه.

<sup>4</sup> د - به.

(أو ثلثَ دراهمه أو غنمه، فهلك ثلثاها، والثلثُ) أي: والحالُ أنَّ الثلثَ (يخرجُ من ثلث ماله؛ أعطيناه) أي: الموصى له (كلَّ الباقي، لا ثلثه أ) أي: قال زفر: له ثلثُ ما بقي؛ لأن التركة مشتركة بين الموصى له والورثة أثلاثًا، فما هلك هلك على الشَّركة، وما بقى بقى عليها، كما إذا كان الموصى به أجناسًا مختلفةً.

ولنا: إنَّ الوصيَّةَ تعلَّقتْ بالباقي، ولم يلتفتْ إلى الهالك في الجنس الواحد، ألا يرى أنَّ الورثةَ لو قاسموا قبل الهلاك؛ يجوز أن يستحقَّهُ الموصى له بالقسمة جبرًا؛ إذ القسمةُ إفرازٌ؟ ولو أوصى بثلثِ شيءٍ معيَّنٍ كدارٍ مثلًا، فاستحقَّ ثلثاه؛ كان له الثلثُ الباقي، فكذا هذا.

(أو بثلث ثيابه المختلفة الجنس) كالهرويّ والمرويّ 3، (فهلك ثلثاه، والباقي يخرجُ من الثلث؛ أخذ ثلثه) أي: ثلث الباقي اتِّفاقًا؛ لعدم استحقاق الموصى له الباقي بالقسمة، فلم يكن الوصيَّةُ متعلِّقةً به؛ لعدم جريان القسمة فيها جبرًا.

قيَّد بقوله: «مختلفة الجنس»؛ لأنَّها لو كانت من جنسٍ واحدٍ؛ فهو بمنزلة الدَّراهم، فيكون له جميعُ الباقي؛ لأنه يجري فيه القسمةُ جبرًا. والفرقُ: أنَّ حقَّ الموصى له كالأصل، وحقَّ الوارث كالتبع من حيثُ إنَّ ذلك مقدَّمٌ على حقِّ الوارث، والهلاكُ يصرفُ إلى التبع كما في المضاربة، وهذا نوعُ قسمةٍ، فيحتملُ فيما يحتملها أن ويقسمُ قسمةً واحدةً. أما فيما لا يقسمُ قسمةً واحدةً على وجه الجبر؛ لا يحتملُ هذا النوع، فيبقى على الشَّركة، فيشاعُ الهلاكُ في الحقين. من «جامع المحبوبي».

(أو بثلث) يعني: إن أوصى بثلث (ثلاثةِ أعبدٍ، فمات اثنان؛ فله ثلثُ الثَّالث) أي: ثلثُ العبد الباقي عند أبي حنيفة. (وقالا: كلّه) أي: كلُّ العبد الباقي.

وهذا الخلافُ بناءً على مسألة قسمة الرَّقيق، فعنده: يُقسمُ كلُّ عبدٍ على حدةٍ، وكان مشتركًا، فما هلك يهلك على الشركة، وعندهما: يقسمُ الكلُّ قسمةً واحدةً.

(أو بأمةٍ) يعني: من أوصى بأمةٍ لرجلٍ قيمتُها ثلاثمائة درهمٍ مثلًا، (فولدتْ بعد موته) أي: موت الموصى ولدًا قيمتُه ثلاثمائة قبل القسمة، (ثم قبل الوصيَّة، فإن خرجا من الثلث) بأن يكون المالُ ألفًا وثمانمائة؛ يأخذهما، (وإلا) أي: إن لم يخرجا، بأن كان المالُ ألفًا ومائتين، فثلتُه أربعمائةٌ؛ (فهو مأخوذٌ من الأمّ، والتّمامُ من الولد) يعني: عند أبي حنيفة: يعتبرُ الأمُ من ذلك أوَّلا، فتُدفعُ المالُ ألفًا ومائتين، فثلتُه أربعمائةٌ؛ (فهو مأخوذٌ من الأمّ، والتّمامُ من الولد) يعني: عند أبي حنيفة: يعتبرُ الأمُ من ذلك أوَّلا، فتُدفعُ الها، فيبقى مائةٌ، فيكون ذلك من الولد؛ لأن الأمّ أصل في الوصية؛ لأن الإيصاءَ وقع بها، وسرى إلى الولد بسبب اتّصاله بالأمّ، فالولد تابعٌ لها فيه، فلا يزاحمُ الأصلَ. (وقالا: منهما جميعًا) يعني: الثلثُ شائعٌ في الولد والأمّ نصفين: مائتان في الأمة، ومائتان في الولد، فيكون للموصى له ثُلثا كلِّ واحدٍ منهما، وباقي المال للورثة؛ لأن الولدَ متّصلٌ بالأمّ حين الوصية، فيكون الولدُ موصىً به أيضًا، فيستويان كما إذا أعتقهما.

قيَّد بقوله: «بعد موته»؛ لأن ولدَ الموصى به أو كسبه إن حدثًا قبل الموت؛ لا يدخلان تحت الوصيَّة، حتى لا يعتبر فيهما الثلثُ اتِّفاقًا؛ لأنَّهما حدثًا قبل ملك الموصى له.

(أو بألفٍ) أي: إن أوصى لرجلٍ بألف درهم، (وله عين ودين، فإن خرجت) أي: الألفُ الموصَى به (من ثلث العين؛ دُفعتْ إليه، وإلا) أي: إن لم تخرج (أَخَذَ ثلثَ العين وثلثَ ما يخرج من دينٍ حتى يستوفي) الموصى به، ولو أخذت الألفُ كلّها من العين؛ لتضرَّرَ الورثة؛ لأن للعين مزيَّةً على الدَّين.

(أو بالثلث) أي: إن أوصى بثلث ماله (لزيدٍ وبكرٍ، فإذا بكرٌ ميّتٌ؛ أخذ زيدٌ كلَّه) أي: كلَّ الثُّلُث؛ لأن الميّتَ ليس بأهلٍ للوصيَّة، فلا يزاحم الحيَّ الذي هو أهل لها.

(أو قال: هو بينهما) أي: إن قال الموصي: ثلثُ مالي بين زيدٍ وبكرٍ، (فنصفُه) يعني: يكون لزيدٍ نصفُ التُّلُث؛ لأن قولَه: بينهما يقتضي قسمةَ الثلث عليهما نصفين.

(أو بالثُّلُث) أي: إن أوصى بالثلث، (ولا مالَ له) وقت الوصيَّة، (فاكتسب؛ استحقَّ ثلثُ ما يملكه عند موته) لأن الوصيَّة استخلافٌ مضافٌ إلى ما بعد الموت، ويثبتُ حكمُه بعده، فيشترطُ وجودُ المال عند الموت، سواءٌ اكتسبه بعد الوصية أو قبله.

2 د - كالهروي والمروي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: بثلثه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يتحملها.

<sup>4</sup> ح: فيدفع.

(أو به) أي: إن أوصى بالثلث (لزيدٍ أو بكرٍ؛ فهي) أي: الوصيَّةُ (باطلةٌ) عند أبي حنيفة؛ لجهالة الموصى له، والقضاءُ بالمجهول باطلّ. (ويأمرهما) أبو يوسف (باقتسامه صلحًا) لأن المستحقَّ لا يعدوهما. (وخيَّر) محمدٌ (الورثةَ في التَّعيين) أي: تعيين أحدهما؛ لأنَّهم قائمونُ مقامَ مورّثهم.

(أو به) أي: إن أوصى بالثُّلث (لزيدٍ وللمساكين؛ قسمه) محمدٌ (بينه وبين اثنين) من المساكين (أثلاثًا) الثلثُ لفلانٍ، وثلثاه لهما؛ لأن الاثنين في الوصيَّة جمعٌ كالميراث. (وقالا: بينه وبين مسكينٍ نصفين) لأن الجمعَ المحلَّى بلام التَّعريف مفيدٌ للاستغراق، فإذا تعذَّرَ صرفُه إلى جميع أفراده؛ يُصرفُ إلى الواحد.

موضعُ الخلاف: ذكرُ المساكين مطلقًا؛ إذ لو أشار إلى جماعةٍ، وقال: ثلثُ مالي لهذه المساكين؛ لا يجوز صرفُه إلى واحدٍ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(أو بنصيبِ ابنه؛ لم يصحً) لأن ذلك إيصاءٌ بمال الغير، (أو بمثله صحّتٌ) لأن مثلَ الشيء غيرُه. (فإن كان له ابنان؛ أخذ الثلثَ) لأن نصيبه مثلُ نصيبه مثلُ نصيب أحدهما، فيكون له الثلثُ، (أو بأخذ نصيب بنيه) يعني: بمثل أحد نصيبهم، قدّر المضافُ هنا؛ لأن الإيصاءَ بنصيب ابنه غيرُ جائزٍ، تقدّمَ قريبًا. (وهم) أي: والحالُ أنَّ بنيه (ثلاثةٌ، ولآخر بالثلث، ولا إجازة؛ يأمر لهذا) أي: أبو يوسف للآخر (بثلثى الثلث، وللأوَّل بثلثه) فيكون الثلث بينهما أثلاثاً. (وأمر له) أي: محمدٌ للآخر (بثلاثةٍ أخماسه، وللأوَّل بخمسيه).

قيَّد بعدم الإجازة؛ لأنَّهم إن أجازوا؛ فالمسألةُ من ستّةٍ: لصاحب الثلث اثنان، وللموصى له بمثل نصيب أحدهم واحدٌ، ولكلِّ واحدٍ من البنين واحدٌ.

لأبي يوسف: إنَّ عند الإجازة كان لصاحب التُّلُث في كلِّ المال سهمان، ولصاحب النصيب سهمٌ، فصار في التُّلُث كذلك اعتبارًا للبعض بالكلّ.

ولمحمدٍ: إِنَّ الثلثَ لَمَّاكان متعيِّنًا لتنفيذ الوصيتين؛ بقي للورثة الثلثان، وهما سهمان من ثلاثةٍ، وذلك لا يستقيمُ على ثلاثةٍ، فضربنا ثلاثةً في ثلاثةٍ، فحصل لها تسعةٌ: ثلثُها للوصيتين، وثلثاها \_ وهما ستّةٌ \_ للبنين، لكلِّ ابنٍ سهمان، فإذا ظهر أنَّ نصيبَ أحدهم سهمان؛ ضرب الموصى له بالثلث بسهمين، فصار الثلثُ بينهما على خمسةٍ، فضربنا مخرجَ الخمس في تسعةٍ، فبلغ خمسةً وأربعين، فتصحُّهُ منها.

(ولو خلّف ثلاثة) بنين (وثلاثة آلافٍ) فأخذ كلُ ابنِ ألفًا، (فادّعى زيدٌ أنَّ أباهم أوصى له بألفٍ، فصدَّقه أحدهم) أي: أحدُ البنين وكذّبه الآخران؛ (أمرناه بدفع ثلثِ نصيبه) أي: ثلث الألف، (لا بثلاثة أخماسه) يعني: قال زفر: يعطيه المقرّ ثلاثة أخماسِ ما في يده؛ لأن من زعمه أنَّ ثلث كلِّ التركة له، والثلثان بين البنين أثلاثًا، فاحتجنا إلى حسابٍ له ثلثٌ ولثلثه ثلثٌ، وأقلُ ذلك تسعةٌ: ثلاثةٌ للموصى له، ولكل ابن سهمان، فيقسم ما في يده بينهما أخماسًا: ثلاثةٌ أخماسه للموصى له، وخمساه للمقرّ.

ولنا: إنَّه أقرَّ له بالثلث في كلّ التركة، وفي يده من التركة الثلثُ، فيأخذ ثلثَ ما في يده.

(أو ابنين) يعني: لو كان للميّت ابنان، (فصـدّقه أحدهما؛ أمرنا له بثلثِ قسـمه) يعني: يأخذ ثلثَ ما في يده، (لا بنصفه) يعني: قال زفر: يأخذُ نصفَ ما في يده؛ لأن في زعمه أنَّ حقَّه وحقَّ الموصى له سواءٌ، فيؤاخذُ<sup>2</sup> بزعمه.

ولنا: ما مرَّ في المسألة<sup>3</sup> الأولى.

(ولو أعتق) المريضُ في مرض موته (أو حَابَى) أي: باع شيئًا بأقلَّ من قيمته أو اشتراه بأكثرَ منها، (أو وهب؛ اعتبر) كله (من الثلث) لأنَّها تبرُّعاتٌ.

(فإن حابى، ثُمَّ أعتق، وضاق<sup>4</sup> من الثلثُ؛ فالمحاباةُ أولى) عند أبي حنيفة، يعني: تنفذ<sup>5</sup> المحاباةُ، فإن فضل شيءٌ؛ يصرف إلى العتق. وقالا: العتقُ أُولى، فإن فضل شيءٌ فللمحاباة. (أو عَكَسَ) يعني: إن أعتق عبدًا قيمتُه ألفٌ، ثُمَّ اشترى عبدًا قيمتُه ألفٌ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: وتصح.

<sup>2</sup> د: فنأخذ.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح: مسألة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: فضاق.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ح: ينفذ.

بألفين، فحصل المحاباة بالألف، وجميعُ ماله ثلاثة آلافٍ، ولم يسع الثلثُ للعتق والمحاباة؛ (فهما سواءٌ) عند أبي حنيفة، يعني: يكون للبائع محاباة بقدر خمسمائة، ويسعى العبدُ في نصف قيمته خمسمائة. وقالا: العتقُ أَوْلي.

(أو حابى بين عتقين) كما إذا أعتق عبدًا قيمتُه ألفّ، وباع عبدًا قيمتُه ألفان بألفٍ، وهلك ذلك الألفُ، ثُمُّ أعتق عبدًا قيمتُه ألفّ، فمات ولا مالَ له سوى هؤلاء العبيد، فحصل هنا ثلاثُ وصايا: كلُّ واحدٍ بألفٍ، وثلثُ المال ألفّ، (فنصفُ الثلث للمحاباة) يعني: ينصَّفُ الألفُ بين العتق والمحاباة؛ لأن العتق إذا سبق المحاباة تخاصما، ثُمُّ ما أصاب المحاباة سَلِمَ لها؛ لأنَّها سبقتْ على العتق، (ونصفُه للعتقين) يعني: ما أصاب العتق الأوَّل؛ كان بين العتق الأوَّل والثاني نصفان عند أبي حنيفة؛ لأنَّهما من جنسٍ واحدٍ، فيسقطُ من كلِّ واحدٍ من العتقين مائتان وخمسون، ويسعى كلُّ واحدٍ منهما في سبعمائة وخمسين، وتنفذُ ألمحاباةُ بقدر خمسمائةٍ، ويقدّي إلى الورثة خمسمائةً، فجميعُ ما حصل للورثة ألفان، ونفذت الوصايا في قدر الألف، فاستقام الثلثُ والثلثان.

(أو أعتق بين محاباتين، فنصفُه للأولى) أي: نصفُ الثلث للمحاباة الأولى، (ونصفُه بين الثانية والعتق) أي: النصفُ<sup>2</sup> الآخر بين المحاباة الثَّانية والعتق عند أبي حنيفة؛ لأن المحاباة الثَّانية تساوي<sup>3</sup> المحاباة الأولى، فصار الثلثُ بين المحاباتين، ثُمَّ العتقُ شارَكُ<sup>4</sup> المحاباة الثانية؛ لأنه يساوي المحاباة إذا تقدَّم. (وقالا: العتقُ أَوْلى مطلقًا) أي: في الصُّوَر كلِّها؛ لِمَا روي عن ابن عمر رضي رضي الله عنهما أنَّه قال: إذا كان في الوصايا عتقٌ بُدئ به، ولأنَّ العتقَ أقوى من المحاباة؛ لأنه لا يحتملُ الفسخ، والمحاباةُ في ضمن البيع، وهو قابلٌ للفسخ، والتقديمُ في النَّهُرُ مؤجبِ للتَّقديم في الثَّبوت، فلا يُعتبرُ تقديمُ الموصى وتأخيرُه.

وله: إنَّ المحاباةَ أقوى؛ لأنَّها ثابتةٌ في ضمن البيع الذي هو عقدُ معاوضةٍ، فكانت تبرُّعًا بمعناها معاوضةً بصيغتها 5، والإعتاقُ تبرُّعٌ بصيغته ومعناه، فإذا وجدت المحاباةُ أوَّلًا؛ دفعت العتقَ.

(وما قدَّمناه ما قدّم) الموصيي (مطلقًا) «ما» للنفي، يعني: قال زفر: إذا حابى المريضُ، وعتق، والثلثُ لا يكفيهما، ولا يجيزه الورثةُ؛ فما ذكره أوَّلا فهو أَوْلى؛ لأن تقديمَه يدلُّ على كونه أهمَّ عنده.

ولنا: إنَّ حكمها ثابتٌ عند الموت، فلا يرجَّحُ بالتَّقديم الواقع قبله.

(ولو اشترى ابنه) المريض (في مرضه بألفٍ وقيمتُه خمسمائةٍ، وأعتق عبدًا قيمتُه خمسمائةٍ، وهما المالان) يعني: لا مالَ له غيرهما، ثُمَّ مات؛ (فالمحاباةُ نافذةٌ) عند أبي حنيفة؛ لأنه أجتمعَ هنا ثلاثُ وصايا: وصيَّةٌ بزيادة خمسمائةٍ على قيمته، ووصيَّةٌ لابنه بإعتاقه بالشّرى، ووصيَّةٌ للعبد الآخر بإعتاقه، فالبائعُ أولى بالوصية، فيسلمُ الثلثُ كلُه له؛ لأن المحاباةَ مقدَّمةٌ على العتق عنده. (وعليهما السّعايةُ) يعني: على العبدين أن يسعيا في جميع قيمتهما عنده؛ لأن البائع استحقَّ كلَّ الثلث؛ لأن ثلثَ المال خمسمائةٍ، والابنُ لا يرثُ) عنده؛ لأنه كالمكاتب ما دام يسعى. (وقالا: العتقُ أولى) من المحاباة، فيصرفُ الثلثُ كلُه إلى العبد الآخر، وعتق بغير سعايةٍ، (ويسعى الابنُ وحده) في جميع قيمته؛ لأن العتقَ في المرض وصيَّةٌ، ولا وصيَّةً لوارثٍ، والابنُ وارثٌ هنا، والعتقُ لا يرتدُ، فلزمَه السعايةُ، ثُمَّ إن كانت السعايةُ مثلَ نصيبه تقاصًا، وإن كانت أكثرَ منه؛ يسعى في الفضل، وإن كان أقلَ منها؛ يأخذ الفضل على السعاية. (ويرث) الابنُ لكونه حُرًّا مديونًا، ولا وصيَّةً للوارث، وعلى البائع أن يردَّ خمسمائة ردًّا للمحاباة؛ إذ العتقُ يرجَعُ عليها.

(أو بألفٍ) أي: إذا اشـــترى المريضُ ابنَه بألفٍ، (وقيمته ألفٌ، وله ألفان) ســواه؛ (عتق، وورث الابنُ) اتِّفاقًا؛ لأنه يخرج من الثلث، (والسعايةُ لا تجبُ عليه) عند أبي حنيفة. وقالا: يسعى في 6 قيمته؛ لأن العتق في المرض وصيَّةٌ، ولا وصيَّةٌ للوارث، لكن نقضُ العتق بعد وقوعه غيرُ ممكن، فيجب نقضُه معنىً بإيجاب السِّعاية.

<sup>1</sup> ح: وينفذ.

<sup>2</sup> ح: نصف.

 $<sup>^{3}</sup>$  ح: يساوي.

<sup>4</sup> د: تشارك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> د: لصيغتها.

<sup>6</sup> ح – في.

وله: إنَّ السعاية لو وجبتْ؛ لبطلت بلزوم الدَّوْر؛ لأن السعاية إذا وجبتْ صار كالمكاتب، وهو لا يرثُ لكونه رقيقًا، فصحّت الوصيَّةُ له، وإذا صحَّتْ؛ لا يلزمُ السِّعايةُ؛ لخروجه من الثلث، فيصير وارثًا، وإذا صار وارثاً لا تجوز الوصيَّةُ له، فيجبُ السعايةُ.

(ولو أوصى أن يشتريَ بكلِّ ماله عبدًا، فيعتقَ، فلم يجيزوا) أي: الورثة تلك الوصية؛ (فهي باطلةٌ) عند أبي حنيفة. (وقالا: يشترى بالثلث) أي: بثلث ماله، فيعتقُ عنه.

وله: إنَّه أوصى بعتقِ عبدٍ يشترَى بكلِّ ماله، والذي يشترَى من ثلثه غيرُه، فاختلف المستحقُّ بناءً على أنَّ العتقَ حقُّ العبد عنده، ولهذا لا يقبلُ الشهادةَ عليه من غير دعوى.

ولهما: إنَّ العتقَ حقُّ الله، فلم يتبدَّلِ المستحقُّ.

(أو بهذه المائة) أي: لو أوصى بأن يُشترى بهذه المائة عبدٌ، (فيعتق، فهلكَ بعضُها) أي: بعضُ المائة، (فالباقي لا يعتقُ به) يعني: لا يُشترى بالباقي عبدٌ، فيعتقُ؛ لأنه نوعُ قربةٍ، فيجب² تنفيذُها ما أمكن اعتبارًا بالوصيَّة بالحج.

وله: إنَّه أوصى بأن يعتقَ عبدٌ مشترىً بهذه المائة، والعبدُ المشترى بأقلَّ منها غيرُه، فلا يكون تنفيذاً لوصيَّته.

(أو بأن يحجّ بها) أي: لو أوصى بأن يحجّ بهذه المائة، (فهلك بعضُها؛ حُجَّ بالباقي من حيثُ يبلغُ) أي: من مكانٍ يمكن أن يحجَّ بالباقي اتِّفاقًا؛ لأنَّها قربةٌ محضةٌ هي حقُّ الله، فلا يتبدَّلُ المستحقُّ.

قيَّد بقوله: «بهذه المائة»؛ لأنه لو أوصى بأن يحجَّ عنه، ولم يعيِّنِ المبلغَ؛ فللأثمَّة الثلاثة ثلاثُ أقوالٍ قد مرَّ في باب الحجّ. (ويقدَّمُ الفرائضُ) يعني: إذا أوصى بوصايا يقدّمُ الفرائضُ منها، سواءٌ قدّمها الموصى أو أخّرها، (كالحجّ والزكاة والكفارة) لأنَّها أقوى، (ومن غيرها) أي: إذا أوصى بوصايا مساوية في القوَّة يقدَّمُ (ما قدّمه) الموصى إذا ضاق.

(أو لعبده بالثلث) أي: لو أوصى لعبده بثلث ماله، (فثلثُه) أي: ثلثُ العبد (حرّ) عند أبي حنيفة (بعد موته) أي: بعد موت المولى؛ لأنه من جملة ماله، فملك ثلث نفسه يعتقُ ثلثه، (وعليه السعايةُ في ثلثيه) أي: ثلثي قيمته للمورثة، (وله) أي: للعبد (ثلثُ باقي تركته) لأنه كالمكاتب عنده، والوصيّةُ لمكاتبه صحيحةٌ، ثُمَّ إن كان ثلثُ باقي المال مثل ثلثي ما عليه من السعاية ومن جنس قيمة العبد؛ يقع المقاصَّةُ بتراضيهم، وإن لم يرضوه؛ استردَّ العبدُ ثلثَ باقي المال، ويسعى في ثلثي قيمته لهم. (وقالا: يعتقُ كلّه) من الثلث؛ لأنه حُرُّ مديونٌ، (ويتمَّمُ له الثلثُ من الباقي) يعني: إن بقي من الثلث شيءٌ دفع إلى العبد، وإن لم يخرج من الثلث؛ يسعى في قدر ما ضاق عن الثلث.

وهذا الخلافُ بناءً على تجزُّؤ الإعتاق وعدمه.

قيَّد بالثلث؛ لأنه لو أوصى له بعينٍ من أعيان ماله أو الدراهم المطلقة؛ لا يصحُّ.

(ولو قال) في صحّته، إنّما لم يصرّحْ به؛ لأن الأصل حالةُ الصِّحَة، ولهذا لم يصرٌ فارًا. (لغير المدخول بها: أنت طالقٌ، أو عبدي هذا حُرِّ، ومات مجهّلًا) أي: من غير أن يطأها، ولا يبيّن ثنّة اختارَ أحدهما، (فنصفه حرِّ) عند أبي حنيفة، (وعليه السعاية في نصفه) لأنه يعتقُ في حالٍ ولا يعتق في حالٍ، فيتنصَّفُ، (ولها ميراثُها ومهرُها) لأنّها لا تطلقُ عند ابي حنيفة؛ لأنه ما دام حيًا أحدُهما غيرُ واقعٍ في المعيّن كما هو مذهبُه، فلو وقع إنّما يقع بعد الموت، والعتقُ يقع بعد الموت دون الطلاق، ألا ترى أنّه إذا قال لامرأته: أنت طالقٌ بعد موتي لا يصحُّ، ولو قال لعبده: أنت حُرِّ بعد موتي يصحُّ، فتستحقُ المهرَ والميراثَ كاملًا لبقاء النكاح. (وقالا: نصفُ الميراث وثلاثةُ أرباع المهر) لأنه الطلاقَ يقعُ في حالٍ دون حالٍ، فإن وقع بطل الميراثُ، وسقط نصفُ المهر، وإن لم يقع؛ لا يبطل شيءٌ من المهر والإرث، فيتنصَّفُ الميراثُ، وينصّفُ المهر، فبطل ربعُ المهر ونصفُ الميراث، فبقي لها نصفُ الميراث

(ويأمرها) أي: أبو يوسف تلك المرأة (باستيفاء ذلك المهر من السّعاية وغيرها) من التركة؛ لأن كلّها تركة. (ويأمرها بنصف المهر منها) أي: أمر محمدٌ باستيفاء ربع المهر ونصفِ المهر منها) أي: أمر محمدٌ باستيفاء ربع المهر ونصفِ الميراث من سائر التركة دون السعاية؛ لأنّها تدَّعى زيادة المهر والميراث بسبب أنَّ العتقَ يقعُ في الصحَّة، ولم يقع الطَّلاقُ، والعتقُ لا

 $<sup>^{1}</sup>$  ح  $^{-}$  وإذا صار وارثاً.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: فتجب.

<sup>3</sup> ح: تبين.

يوجب السِّعاية، فقد أقرَّتْ بأنَّه لا حقَّ لها في السِّعاية، فأمَّا قدرُ نصف المهر؛ فواجبٌ بكلِّ حالٍ، وقع الطلاقُ أم لا، فكان في كلِّ التَّكة.

(ولو أعتق المريضُ أَمَته) وقيمتُها ألف مثلًا، (ثم تزوَّجَها) بمائةٍ، وذلك مهرُ مثلها، ودخل بها، ثُمَّ مات، (وقيمتها أكثرُ من الثلث) يعني: إذا كان قيمتها يخرج من الثلث بعد رفع مهر المثل من جميع المال؛ لأنه دينٌ، وقيمتها وصيَّةٌ، والدينُ مقدَّمٌ على الوصية، (فنكاحُها فاسدٌ) عند أبي حنيفة.

قيَّد بقوله: «وقيمتها أكثر»؛ لأنَّها لو خرجتْ من الثلث يصحُّ النكاحُ، ولا تجب السعايةُ.

له: إنَّ قيمتَها إذا لم تخرِجْ من ثلث ماله لَزِمَتها السعايةُ، وصارتْ كالمكاتبة عنده، فلا يجوز نكاحُها لمولاها، ولها المهرُ بالدخول في العقد الفاسد، ويرفعُ لها مهرُ مثلها، ثُمَّ يرفع الثلثُ مما بقي بعد المهر، وسعتْ فيما بقي من قيمتها؛ لأنه وصيةٌ، وهي من الثلث، ولا ميراتُ لها لفساد نكاحها.

وقالا: النكائ جائزٌ بكلِّ حالٍ، فلها مهرُ مثلها، والزيادةُ عليه باطلةٌ؛ لأنَّها وارثةٌ، وتســعى في جميع الباقي<sup>1</sup>؛ لأنه لا وصــيَّة للوارث، ويرفع من قيمتها قدرُ مهر مثلها وميراثها قصاصًا، وتسعى<sup>2</sup> في الباقي.

(ولو أوصى بخدمةِ عبده، أو سكنى داره سنين معلومةً أو أبدًا) جاز، (فإن خرج العبدُ من الثلث؛ سُلم للخدمة) لأن الثلث حقُّ الموصى بخدمةِ عبده، أو العبد الموصى له عني: إن لم يكن له مالٌ غيرُ العبد (خدمه) أي: العبد الموصى له (يومًا والورثةُ) أي: خدم الورثةُ (يومينُ<sup>3</sup>) لأن تجزئةَ العبد غيرُ ممكنةٍ، فتعيَّنت المهايأةُ (على قدر حصصهم) وكذا الحكمُ في الدار.

قيل: الأعدلُ أن يقســمَ الدارُ أثلاثًا، فيســكن الموصــى له الثلث، والورثة الثلثين؛ لأن الاســتيفاءَ في المنفعة زمانًا وذاتًا في الدار ممكنٌ.

(فإن مات) الموصى له بالمنفعة (نعيدُه إليهم) أي: يعود العبدُ إلى الورثة عندنا، وتبطل الوصيَّةُ. وقال الشافعيُّ: لا يعودُ، بل يرثُه منفعتَه ورثةُ الموصى له؛ لأنَّها مملوكةٌ وقت الموت، فيرثها كالعين.

ولنا: إنَّ الإرثَ يجري في الأعيان دون المنافع كما في الإعارة؛ لأن المنافعَ التي تحدثْ بعد موت الموصي لم يكن ملكًا له، فلا يورثُ.

(أو في حياة الموصي) أي: لو مات الموصى له في حال حياة الموصى (بطلت) الوصيَّةُ؛ لأنَّها تمليكٌ مضافٌ إلى ما بعد الموت، ولا يتصوَّرُ تملُّك الموصى له بعد موته، فتبطلُ.

(ولو سكن ثلثها) أي: لو سكن الموصى له بسكنى الدار ثلثها، (وهي المالُ) أي: والحالُ أنَّ مالَه هو الدارُ فقط، (فالوارثُ لا يملكُ بيعَ النَّلثين) عند أبي حنيفة؛ لأن حقَّ الموصى له ثابتٌ في سكنى جميعها، بأن يظهرَ له مالٌ آخرُ، فتخرجُ الدارُ من الثلث، وله أيضًا حقُّ مزاحمتهم فيما أيديهم لو خرب الثلثُ الذي هو ساكنُه، والبيعُ يتضمَّنُ إبطالَ حقِّه، فلم يجزُ لهم. (ويجيزه) أبو يوسف؛ لأنه خالصُ ملكهم، فجاز تصرُّفُهم فيه بالبيع.

(أو لذا بخاتمٍ) أي: لو أوصى لرجل بخاتمٍ، (ثم لآخر بفصِّه) أي: أوصى لرجلٍ آخر بفصّ ذلك الخاتم، (يعطي) أبو يوسف (الفصَّ للثَّاني) لأن الفصَّ يدخلُ في الوصيَّة الأولى دلالةً، وقد جعلها الموصى للثَّاني صريحًا، فيعتبرُ الصريحُ دون الدلالة. (وجعله) أي: محمدٌ الفصَّ (بينهما) لأن تسميةَ الخاتم تسميةٌ للفصِّ، وقد جعله الموصي للثَّاني من غير رجوعٍ عن الأوَّل، فاجتمع فيه وصيتان، فيشتركان.

(وقيل: كونُه) أي: كونُ الفصِّ (بينهما على الوفاق).

وفي «الزيادات»: إنَّ الوصيةَ للثَّاني إن كانت موصولةً بالوصيَّة الأولى؛ فالفصُّ للثَّاني اتِّفاقًا؛ لأن آخرَ الكلام مبيِّنٌ لأوَّله، فصار كالاستثناء، فيكون خلافُ أبي يوسف واقعًا فيما إذا فصل بينهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> د: قىمتھا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> د: ويسعى.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> د: يومان.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> د: ترث.

(والوصيّة بمركبه في سبيل الله غير معتبرةٍ) عند أبي حنيفة؛ لأنّها في معنى الوقف، ووقفُ المنقول لم يكن جائزًا عنده، فلم يجز إيصاؤُه؛ لجهالة من ينفقُ عليه، ولا ينتفعُ بدونه. (وقالا: معتبرةٌ) بناءً على أنَّ وقفَ المنقول جائزٌ عندهما، ويكون في يد الإمام ينفقُ عليها من بيت المال، وأبو يوسف وإن لم يجوّزٌ وقفَ المنقول مقصودًا، لكن وافَقَ محمدًا في وقف الكراع والسلاح في سبيل الله للأثار.

(أو بالتُّلُث) يعني: لو أوصى بثلث ماله (في سبيل الله؛ يخصُّ الجهاد) يعني: يجعله أبو يوسف مختصًّا للغزاة؛ لأنَّهم هم السابقون إلى الفهم في العرف، (وأضاف منقطعي الحاج) يعني: قال محمدٌ: يجوز أن يعطيَ لمن انقطع عن الحجِّ؛ لِمَا روي أنَّ رجعلًا جعل ناقته في سبيل الله» 2.

## (فصلٌ) في الوصيَّة للأقارب وغيرهم

(وإذا أوصى لجيرانه) جمع جارٍ، (فهي للملاصقين) أي: تلك الوصيَّةُ يكون للجيران الملاصقين للموصى عند أبي حنيفة؛ لأن المجاورةَ هي الملاصقةُ، يستوي فيه المسلمُ والكافرُ، والذكرُ والأنثى. (وقالا: لهم ولغيرهم ممن يسكن محلَّته ويجمعهم مسجدها) لأنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا صلاةَ لجارٍ المسجد إلا في المسجد»<sup>3</sup>، وفسّر بكلّ من سمع النداءَ.

(أو لأصهاره) أي: إذا أوصى لأصهاره؛ (كانت) الوصيَّةُ (لكلِّ ذي رحمٍ محرمٍ من امرأته) لِمَا روي أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم لَمَّا تزوَّجَ صفيَّةً؛ أعتق كلَّ من ملك من ذي رحم محرمٍ منها، وكانوا يسمون: أصهارَ النبيّ صلى الله عليه وسلم 4.

(أو لأختانه) يعني: لو أوصى لأختانه (فلزوج كلِّ ذات رحمٍ محرمٍ منه) كأزواج البنات والعمات والخالات، والعرف هكذا، والحكم على العرف.

(أو لأقربائه؛ فهي) أي: الوصية (للأقرب والأقرب من كلّ ذي رحمٍ محرمٍ من اثنين) يعني: تكون الوصية للاثنين منهم (فصاعدًا) عند أبي حنيفة. (وقالا: لكلّ من ينسبُ إليه) سواءٌ كان محرمًا أو واحدًا أو اثنين (إلى أقصى أبٍ في الإسلام) وهو أوَّلُ أبِ أدرك الإسلام وإن لم يسلمُ على حسب ما اختلف فيه المشايخُ.

وفائدةُ هذا الخلاف تظهرُ في أولاد أبي طالب، فإنَّه أدركَ الإسلام وإن لم يسلم، فمن أوصى بثلث ماله لأقرباء النبيِّ صلى الله عليه وسلم؛ لا يدخل فيه أولادُ أبي طالب على قول من شرط الإسلام، ويدخلون على قول من شرط إدراكَ الإسلام، وأما أولادُ العباس؛ فيدخلون فيها اتِّفاقًا.

وعلى هذا الخلاف لو أوصى لأرحامه أو لأنسـبائه. أمَّا لو قال مع هذه الألفاظ: الأقرب فالأقرب؛ لا يعتبرُ الجمعُ اتِّفاقًا؛ لأن الأقربَ اسمُ فردٍ خرج تفسيراً للأوَّل، ويدخل فيه المحرمُ وغيره، ولكن يقدَّمُ الأقربُ بصريح شرطه. من «الحقائق».

(ولا يدخلُ الوالدان والولد) في الأقرباء اتِّفاقًا؛ لأنَّهم لا يسمّون أقرباء عرفًا.

لهما: إنَّ الاســـمَ شـــاملٌ للكلِّ، قال الله تعالى: ﴿وَلِذِي الْقُرْبَى﴾ [الأنفال، 41/8؛ الحشــر، 7/59]، وهو يتناوَلُ كلَّ قريبٍ مطلقًا.

وله: إنَّ ذكرهم بلفظ الجمع، وأقلُّه اثنان، حتى لو كان واحدٌ يستحقُّ النصفَ دون الكلِّ؛ لأن الوصيَّةَ أختُ الميراث، والجمعُ المذكورُ فيه اثنان، ويعتبرُ الأقربُ لأن غيرَ المحرميَّةُ؛ لأن القريبَ المطلقَ هو المحرمُ والأقرب؛ لأن غيرَ المحرم والأبعدُ بعيدٌ من وجهِ، ولهذا لم تجب نفقتُه عليه، وجاز نكاحُه.

(وأدخل) محمدٌ في الوصية لأقربائه (الجدَّ وولدَ الولد) وقالا: لا يدخلان؛ لأن القريبَ بقرابة الوِلاد لا يطلقُ عليه اسـمُ القريب عرفًا.

وله: إنَّ اللهَ تعالى عطف الأقربين على الوالدين في قوله تعالى: ﴿فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرِينَ﴾ [البقرة، 215/2]، والعطفُ يقتضيي المغايرة، وإذا خرج الوالدان؛ خرج الولدُ لاتِّصاله به، فبقى الجدُّ وولدُ الولد داخلين في ذي القرابة حقيقةً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ح: بمنقطعي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سنن أبي داود، المناسك 79؛ صحيح ابن خزيمة، 72/4.

<sup>3</sup> مسند الربيع، ص 108؛ المستدرك للحاكم، 245/1. وقد روي عن على قوله، انظر: مصنف عبد الرزاق، 497/1.

<sup>4</sup> سنن أبي داود، العتق 2؛ مسند أحمد بن حنبل، 277/6؛ صحيح ابن حبان، 361/9. وذكر صفية فيه خطأ، إنما هي جويرية بنت الحارث.

(فلو <sup>1</sup> كان له) أي: للموصي حين الوصيَّة لأقربائه (عَمَّان وخالان؛ فهي) أي: الوصيَّةُ (للعمين) عند أبي حنيفة؛ لأن الأقربيَّة معتبرةٌ عنده. (وقالا: بينهم أرباعًا) لأنَّهما لا يعتبران الأقربيَّة. ولو كان له عمِّ واحدٌ؛ فله نصفُ الثلث عنده وعندهما. ولو كان له عمِّ واحدٌ؛ فله نصفُ الثلث عنده وعندهما. ولو كان له عمِّ واحدٌ؛ فله ناوصيَّةُ للعمِّ والعمَّة سواءٌ؛ لاستوائهما في القرابة.

وضع في الأقرباء؛ لأنه لو قال: لقرابته أو لذي<sup>2</sup> قرابته أو لذوي نسبه؛ يستحقُّ الواحدُ كلَّ الوصيَّة اتِّفاقًا. من «الحقائق».

(أو لبني فلانٍ، وله) أي: لفلان (ذكورٌ وإناتٌ؛ يخصُّ) أبو يوسف (ذكورَهم) بالوصيَّة؛ لأن اسمَ البنين حقيقةٌ في الذكور دون الإناث. (وأشرك) محمدٌ (بينهم بالسوية).

قيَّد بقوله: «وله ذكور وإناث»؛ لأنه لو كان الكلُّ إناثاً لا يدخلن في الوصيَّة اتِّفاقًا.

المرادُ من «فلانٍ»: رجلٌ معيَّنٌ؛ لأنه لو أوصى لبني تميم؛ يدخل فيها الإناثُ اتِّفاقًا. من «الحقائق».

لمحمد: إنَّ اسمَ البنين يتناول الذكورَ والإناثَ عند الاختلاط؛ لقوله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمُ﴾ [الأعراف، 26/7، 21، 35؛ يس، 60/36].

(كما في ولد فلان) أي: كما أوصى لولدِ فلانٍ يتناول لفظُ الولدُ الكلَّ اتفاقًا.

(أو لورثته) يعنى: لو أوصى لورثة فلان؛ (قسمت) الوصيَّةُ (للذكر مثل حظِّ الأنثيين) اعتبارًا للميراث.

(أو لأهله؛ فهي) أي: الوصيَّةُ (لزوجته) عند أبي حنيفة رحمه الله؛ لأن الأهلَ في الغالب زوجتُه، قال الله تعالى خبرًا عن موسى عليه السلام: ﴿وَسَارَ بِأَهْلِهِ﴾ [القصص، 29/28] أي: بزوجته. (وقالا): الوصيةُ (لكل من في عياله) اعتبارًا للعرف، يؤيِّدُه قولُه تعالى خبرًا عن يوسف عليه السلام: فأتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ [يوسف، 93/12].

(أو لمواليه) يعني: إذا أوصى لموالي فلانٍ، وليس لفلانٍ موالٍ أعتقهم، (وله موالي أبٍ وَرِثَ ولاءَهم) يعني: كان أبوه أعتق عبيدًا، فمات وورث ولاءهم؛ (يجعلها) أي: أبو يوسف الوصيَّة (لهم) أي: لموالي ابنه إن لم يكن موالٍ؛ لأنه ورث ولاءهم عن أبيه، فصار كمواليهم، ولهذا يحرزُ ميراثُه، فيتناولُه مطلقُ الاسم. (ومنعهم) محمدٌ، أي: قال: لا شيءَ لهم؛ لأن موالي الرجل حقيقةً معتقوه، وهم معتقوا غيره، وإنَّما يحرزُ ميراثَهم بسبب العصوبة.

(ولو كان له موالٍ) أي: للموصى عبيدٌ أعتقهم، (وموالٍ أعتقهم أبوه، فمات؛ منعنا الشَّركة) أي: لا يدخل في الوصيَّة مواليه وموالي أبيه عندنا، فعند أبي يوسف: الوصيَّةُ لمواليه خاصَّةً إن كان له موالٍ، وإن لم يكن له؛ فلموالي أبيه، وعند محمدٍ: لا شيءَ لموالي أبيه. وقال زفر: يدخل؛ لأن كلَّهم مواليه الآن.

ولنا: إنَّ المواليَ إن مُجولَ مجارًا في معتقي أبيه؛ يلزمُ من الشركة الجمعُ بين الحقيقة والمجاز، وإن مُعل حقيقةً؛ يلزم تعميمُ المشترك، وكلاهما ممنوعٌ.

(أو للمسجد) أي: لو أوصى بثلث ماله للمسجد (من غير ذكر إنفاقٍ) أي: من غير أن يقول: ينفق على المسجد؛ (يبطلها) أي: أبو يوسف تلك الوصيَّة؛ لأن المسجدَ ليس بأهلِ للملك، والوصيَّةُ تمليكٌ، فإذا ذكر النفقةَ عليه؛ كان واقفًا على مصالحه. (وأجازها) محمدٌ حملًا لكلامه إلى الصرف إلى مصالحه تصحيحًا له.

هذا آخرُ الكلام، والحمدُ<sup>3</sup> لله على التمام، ولرسوله أفضلُ السلام. والله أعلمُ بالصواب. الحمد لله وحده، والصلاة على نبيه محمد وآله الطيبين الطاهرين وصحبه وسلم تسليماً دائماً إلى يوم القيام.

كتبه العبد الضعيف النحيف الراجي إلى رحمة ربه الكريم يوسف بن عبد الله الإمام بمحروسة خاص كوي غفر الله له ولأستاذيه وجميع المؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات، آمين يا رب العالمين.

وقد وقع الفراغ من تحريره ليلة الخميس من أواخر ربيع الأول من شهور سنة ثمان وثلاثين وثمانمائة هجرية، وكان ذلك في أيام سلطنة مراد خان بن محمد خان خلد الله ملكه ونصر جنده:

- كتبته غريقاً بجبر الفقر وجوع العيال ﴿ بفقري شاهد قرطاسه يا ذا الكمال
- ألا يا سامع الشهود إن تطلب تزكية ، ويزكيهم فقدي خف وخروق النعال

<sup>1</sup> د: ولو.

<sup>2</sup> د: لذوي.

3 د: الحمد.



\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> د: تم الكتاب تماماً بقدرة الملك الخلاق، واغفر لصاحبه، فإنك رازق الأرزاق، وثبت له الدولة عليه بإخلاق، وأدخله الجنة فإنه المشتاق، وقع الفراغ في وقت العشاء في ليلة الأحد في تحرير شرح مجمع البحرين وملتقى النيرين من يد العبد الضعيف النحيف الراجي إلى رحمة ربه اللطيف محمد بن خليل غفر الله له ولوالديه وأحسن إليهما وإليه ولمن قرأه ونظر ودعا لكاتبه بالأدعية الصالحة في ثالث وعشرين يوماً من شهر رجب في سنة ثلاث وعشرين وثمانمائة.